vinaya und Samantapāsādikā ergibt, der *khuḍḍalikā sīmā*. <sup>32</sup> In der Samantapāsādikā werden synonym zu *khaṇḍasīmā* die Termini *sīmāmālaka* (Sp 1040,30–31, 1045,22–29) und *sīmāmaṇḍala* (Sp 1045,16–17) verwendet (vgl. hierzu B 8.1).

#### HAUPTTEIL

#### 1 Einführung des Terminus Sīmā

Die Sīmā-Regeln folgen im Mūlasarvāstivādavinaya auf die Erläuterungen zur Festlegung des "Beichtfeierplatzes" (*poṣadhāmukha*; vgl. C Einl. 1). In der einleitenden Geschichte wird von Brāhmaṇa Kapphiṇa berichtet, der am Beichtfeiertag überlegt, ob er zum Beichtfeierplatz der Gemeinde gehen soll, um an der "Beichtfeier" (*poṣadha*) teilzunehmen, oder nicht. <sup>33</sup> Der Buddha belehrt ihn, daß auch er an der Beichtfeier teilnehmen müsse, <sup>34</sup> und erläßt dann die Vorschrift, eine *mahatī sīmā* festzulegen (GBM 6.710–711, 56r9–v7):

(56r9) Rājagṛhe nidānam\* || tena khalu samayenāyuṣmān Brāhmaṇakapphiṇo Rājagṛhe viharati Senikāguhāyām ekapoṣadhāvāsasaṃvāsa‹saṃ›vṛt{t}yā³⁵ samghasya·

atha saṃbahulā bhikṣavas tad eva poṣadhe paṃcadaśyāṃ poṣadhāmukhe sanniṣaṇṇāḍə sannipatitā yadbhūyasā āyu(56r10)ṣmantaṃ Brāhmaṇakapphinam āgamayamānāh.

athāyuṣmato Brāhmaṇakapphiṇasyaitad abhavat\*. adya saṃghasya poṣadhaḥ pāṃcadaśikaḥ mamāpi Kapphiṇasya bhikṣoḥ poṣadhaḥ pāṃcadaśikaḥ. kin nu gaccheyaṃ saṃghasya poṣadhāmukham āho svin na gaccheyaṃ saṃghasya poṣadhāmukhaṃ. (56v1) kiṃ nu pratyanubhaveyaṃ saṃghena sārdhaṃ poṣadh{āmukh}am³⁶ āho svin na pratyanubhaveyaṃ | ‹kin nu gaccheyaṃ³¬› saṃghasya³Ց saṃghakṛtyṣū saṃghakaraṇīyeṣu āho svin na gaccheyaṃ | kin nu pratyanubhaveyaṃ saṃghena sārdhaṃ saṃghakṛtyāni saṃghakaraṇīyāny āho svin na pratyanubhaveyaṃ | uktaṃ ca bhagavatā

śuddhasya hi sadā pha (56v2) lgu sadā śuddhasya poṣadhaḥ, śucikarmaṇo hi śuddhasya tasya saṃpadyate vratam iti śuddho 'ham asmi{m} paramayā śuddhyā samanyāgatah.

atha bhagavān āyuṣmato Brāhmaṇakapphiṇasya cetasā cittam ājñāya Veṇuvane 'ntarhitaḥ Senikāguhāyāṃ pratyaṣṭhāt\* āyuṣmato Brāhmaṇakapphiṇasya pura (56v3)taḥ evaṃ cāha · nanu te Kapphiṇa ekākino rahogatasya pratisaṃlīnasyaivam cetasi cetahparivitarka udapādi | adya samghasya posadhah pām-

<sup>32</sup> Auch im Pāli wird diese Sīmā-Form als "kleine Sīmā" (khuddakasīmā) bezeichnet, allerdings in jüngeren Texten (Kkh-ṭ I 143,9; vgl. B Einl. 11).

<sup>33</sup> Die Geschichte von Brähmana Kapphina (pa. Mahä Kappina) ist auch im Päli-Vinaya enthalten, vgl. C Anm. 49.

<sup>34</sup> Sie gehört zu den "Rechtshandlungen" (karma) und muß daher von einem "vollzähligen" (samagra) Sangha durchgeführt werden.

<sup>35</sup> Siehe C Einl. 4.

<sup>36</sup> Vgl. 56v4.5.

<sup>37</sup> Vgl. die anderen drei Sätze, die alle mit *kin* (bzw. *kim*) *nu* beginnen (56r10–56v1). Siehe besonders den ersten Satz *kin nu gaccheyam* (56r10).

<sup>38</sup> Fehlt im Tibetischen.

cadaśikaḥ mamāpi Kapphiṇasya bhikṣoḥ poṣadhaḥ pāṃcadaśikaḥ pūrvavad yāvat\* tasya saṃpadyate vratam iti. śuddho 'ham asmi{ṃ} paramayā śuddhyā (56v4) samanvāgata iti |

evam bhadanta

tvam tāvat Kapphiņa na gamiṣyasi saṃghasya poṣadhāmukham ko 'nyo gamiṣyati · tvam na pratyanubhaviṣyasi saṃghena sārdham poṣadham ko 'nyaḥ pratyanubhaviṣyati · tvam na gamiṣyasi saṃghasya³³ saṃghakṛtyeṣu saṃ⟨gha>karaṇīyeṣu ko 'nyo gamiṣyati · tvam na (56v5) pratyanubhaviṣyasi saṃghena sārdham saṃghakṛtyāni saṃghakaraṇīyāni ko 'nyaḥ pratyanubhaviṣyati · gaccha tvam Kapphiṇa saṃ⟨ya⟩⟨gha>sya poṣadhāmukham mā na gaccha. pratyanubhava tvaṃ saṃghena sārdhaṃ poṣadhaṃ mā na pratyanubhava · gaccha tvaṃ Kapphiṇa saṃghasya⁴o saṃghakṛtyeṣu saṃghakaraṇīyeṣu (56v6) mā na gaccha | pratyanubhava tvaṃ saṃghena sārdhaṃ saṃghakṛtyāni saṃghakaraṇīyāni mā na pratyanubhava ·

atha bhagavān āyuṣmantaṃ Brāhmaṇakapphiṇam ādāya yena poṣadhāmu-khaṃ tenopasaṃkrāntaḥ. upasaṃkramya purastād bhikṣusaṃghasya prajñapta evāsane niṣaṇṇaḥ. niṣadya bhagavān bhi(56v7)kṣūn āmantrayate sma | tasmāt tarhi bhikṣavo 'nujānāmi bhikṣubhir ekapoṣadhāvāsasaṃvṛtyā mahatī sīmā baddhavyā .41

41 (D 137b4–138b6) sańs rgyas bcom ldan 'das rgyal po'i khab na 'od ma'i tshal ka lan da ka'i gnas na bźugs so || de'i tshe (137b5) na tshe dań ldan pa bram ze ka pi na rgyal po'i khab na sde can ma'i phug na gso sbyoń gcig pa'i gnas kyi sdom pas dge 'dun dań mthun par 'dug go ||

de nas dge slon rab tu man po dag gso sbyon bcu lna pa de ñid kyi tshe gso sbyon gi gnas su 'dug cin mthun par gyur nas | (13766) śas cher tshe dan ldan pa bram ze ka pi na la sdod cin 'khod do ||

de nas tshe dan ldan pa bram ze ka pi na 'di sñam du sems te | den dge 'dun gyi gso sbyon bcu lna pa yin la bdag dge slon ka pi na'i gso sbyon yan bcu lna pa yin na | ci dge 'dun gyi gso sbyon gi gnas su (137b7) 'gro bar bya 'am | 'on te dge 'dun gyi gso sbyon gi gnas su 'gro bar mi bya | ci dge 'dun dan lhan cig gso sbyon ñams su myon bar bya 'am | 'on te dge 'dun dan lhan cig gso sbyon ñams su myon bar mi bya | ci dge 'dun gyi bya ba dag dan dge 'dun gyi byed pa dag tu 'gro (138a1) bar bya 'am | 'on te dge 'dun gyi bya ba dag dan | dge 'dun gyi byed pa dag tu 'gro bar mi bya | ci dge 'dun dan lhan cig dge 'dun gyi bya ba dag dan dge 'dun gyi byed pa dag tu 'gro bar mi bya | ci dge 'dun dan lhan cig dge 'dun gyi bya ba dag dan dge 'dun gyi byed pa dag nams su myon bar bya 'am | 'on te dge 'dun dan lhan cig dge 'dun gyi (138a2) bya ba dag dan | dge 'dun gyi byed pa dag nams su myon bar mi bya | bcom ldan 'das kyis kyan |

rtag tu dag pa sñin po ste || rtag tu dag pa gso sbyon yin || gtsan ma'i las ni dag gyur pa || de yi brtul źugs 'grub par 'gyur ||

źes bka' stsal (138a3) pas bdag ni dag ciń mchog tu dag pa dań ldan no sñam mo |

de nas bcom ldan 'das kyis tshe dan ldan pa bram ze ka pi na'i sems kyi yons su rtog pa thugs su chud nas 'od ma'i tshal nas mi snan bar mdzad de sde can ma'i phug tu tshe dan ldan pa bram ze ka pi na'i mdun (138a4) du bźugs te 'di skad ces bka' stsal to || ka pi na khyod gcig pu dben par son ste nan du yan dag 'jog pa na' di sñam du den dge 'dun gyi gso sbyon bcu lna pa yin la bdag dge slon ka pi na'i gso sbyon yan bcu lna pa yin na | ci dge 'dun gyi gso sbyon gi gnas (138a5) su 'gro bar bya 'am | 'on te dge 'dun gyi gso sbyon ñams su myon bar mi bya | ci dge 'dun dan lhan cig gso sbyon ñams su myon bar bya 'am | 'on te dge 'dun gyi bya ba dag dan | dge 'dun (138a6) gyi byed pa dag tu 'gro bar bya 'am | 'on te dge 'dun gyi bya ba dag dan | dge 'dun gyi byed pa dag fu 'gro bar mi bya | ci dge 'dun dan lhan cig dge 'dun gyi bya ba dag dan | dge 'dun gyi byed pa dag fams su myon bar bya 'am | 'on te dge 'dun gyi bya ba dag dan | dge 'dun gyi byed pa dag fams su myon bar bya 'am | 'on te dge 'dun dan lhan cig dge 'dun gyi (138a7) bya ba dag dan | dge 'dun gyi byed pa dag fams su myon bar bya 'am | 'on te dge 'dun dan lhan cig dge 'dun gyi bya ba dag dan | dge 'dun gda dan | dge 'dun gyi byed pa dag fams su myon bar su myon bar mi bya | bcom ldan 'das kyis kyan |

rtag tu dag pa sñin po ste || rtag tu dag pa gso sbyon yin || gtsan ma'i las ni dag gyur pa || de yi brtul źugs 'grub par 'gyur ||

žes bka' stsal pas bdag (138b1) ni dag ciń mchog tu dag pa dań ldan no sñam du sems la sems kyi yońs su rtog pa ma byuń ńam

btsun pa byun no

ka pi na khyod re žig dge 'dun gyi gso sbyon gi gnas su mi 'gro na gźan su žig 'gro bar 'gyur | khyod dge 'dun dan lhan cig gso sbyon ñams su myon (138b2) bar mi byed na | gźan su źig ñams su myon bar

<sup>39</sup> Fehlt im Tibetischen.

<sup>40</sup> Fehlt im Tibetischen.

C 1

"Die Angelegenheit in Rājagṛha. Zu jener Zeit weilte der Ehrwürdige Brāhmaṇa Kapphiṇa in Rājagṛha, in der Senikā-Höhle. Durch Einschluß einer Gemeinschaft und eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier für die Gemeinde. <sup>42</sup>

Da hatten sich zahlreiche Mönche an eben jenem Beichtfeiertag,<sup>43</sup> am 15. Tag (des Halbmonats) am Beichtfeierplatz versammelt und niedergesetzt (und) warteten hauptsächlich (*oder:* alle zusammen)<sup>44</sup> auf den Ehrwürdigen Brāhmaṇa Kapphina.

Da kam dem Ehrwürdigen Brāhmaṇa Kapphiṇa (folgender) Gedanke: 'Heute ist für die Gemeinde die am 15. stattfindende Beichtfeier, auch für mich, den Mönch Kapphiṇa, ist (heute) die am 15. stattfindende Beichtfeier. Soll ich nun zum Beichtfeierplatz der Gemeinde gehen oder soll ich nicht zum Beichtfeierplatz der Gemeinde gehen? Soll ich die Beichtfeier zusammen mit der Gemeinde durchführen oder soll ich (sie) nicht (zusammen mit der Gemeinde) durchführen? Soll ich zu den Gemeindepflichten<sup>45</sup> und den Gemeindeaufgaben<sup>46</sup> der Gemeinde

byed | khyod dge 'dun gyi bya ba dag dan | dge 'dun gyi byed pa dag tu mi 'gro na gźan su źig 'gro bar 'gyur | khyod dge 'dun dan lhan cig dge 'dun gyi bya ba dag dan | dge 'dun gyi byed pa dag ñams su myon bar mi byed (138b3) na gźan su żig ñams su myon bar byed | ka pi na de Ita bas na khyod dge 'dun gyi gso sbyon gi gnas su mi 'gro bar ma byed par soń śig | ka pi na khyod dge 'dun gyi (korrekt müßte es statt gyi heißen: dan lhan cig, s. oben D 137b7, 138a5, 138b1) gso sbyon ñams su mi myon bar ma byed par ñams su myon bar byos śig | ka pi na khyod dge 'dun gyi bya ba (138b4) dag dan | dge 'dun gyi byed pa dag tu mi 'gro bar ma byed par soń śig | ka pi na khyod dge 'dun dan lhan cig dge 'dun gyi bya ba dag dan | dge 'dun gyi byed pa dag tu mi 'gro bar ma byed par soń śig | ka pi na khyod dge 'dun dan lhan cig dge 'dun gyi bya ba dag dan | dge 'dun gyi byed pa dag ñams su mi myon bar ma byed par ñams su myon bar gyi śig |

de nas bcom ldan 'das kyis tshe (138b5) dan ldan pa bram ze ka pi na khrid nas gso sbyon gi gnas ga la ba der gśegs te byon nas | dge slon gi dge 'dun gyi gun la gdan bśams pa ñid la bźugs so || bźugs nas bcom ldan 'das kyis dge slon rnams la bka' stsal pa | dge slon dag de lta bas (138b6) na dge slon dag gis gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas mtshams chen po gcad pa rjes su gnan no ||

42 Auf eine Parallele im SBV II, S. 69,30, die mit Senikāguhāyām endet, hat mich K. Wille hingewiesen. Da mir die grammatische Verbindung von ekapoṣadhāvāsasamvāsa‹samvvrt{t}yā samghasya zum vorausgehenden Satzteil unklar ist, habe ich nach Senikāguhāyām einen Punkt gesetzt. Die Übersetzung von ekapoṣadhāvāsasamvāsa‹samvvrt{t}yā samghasya steht daher ohne Verbindung zum Vorangehenden oder Nachfolgenden. Möglicherweise ist ekapoṣadhāvāsasamvāsa‹samvvrt{t}yā samghasya, das man als Schlüsselwort für die mahatī sīmā bezeichnen kann, aus diesem Grund hierhergestellt worden. Ich kenne keine in Sanskrit und Tibetisch erhaltene Parallele, die deutlich machen würde, ob hier eine Textverderbnis vorliegt (vgl. C Einl. 4).

Eine tibetische Parallelstelle zu unserem Text findet sich im Vinayavibhanga des Mūlasarvāstivādavinaya, NP 2 (TT, Vol. 42, Nr. 1032, 268,5,4–5): de'i tshe na tshe dan İdan pa 'od srun chen po rgyal po'i khab na sde can ma'i phug na gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas dge 'dun dan 'thun par 'dug go | dge slon rab tu man po dag de ñid kyi gso sbyon bcu lia pa'i tshe gso sbyon gi gnas su bdug (5) cin 'thun par gyur nas gtse cher tshe dan İdan pa 'od srun chen po 'on ba la sdod do ||

Im Pāli ist Senikāguhā nicht belegt (DPPN; Bimala Churn Law, *Rājagṛha in Ancient Literature*, Delhi 1938 [MASI 58]).

- 43 Tad eva kann zeitlich oder räumlich aufgefaßt werden "eben dann" oder "eben dort". Die tibetische Übersetzung bezieht tad eva auf poşadhe: gso sbyon beu lina pa de ñid kyi tshe (vgl. C Anm. 41) und faßt es also zeitlich auf. Dem folgt meine Übersetzung des Sanskrit.
- 44 Yadbhūyasā, "for the most part" (MW s.v. yad), pa. yebhuyyena, "almost all, altogether, mostly" (PTSD s.v.). Im Tibetischen wird dies durch śas cher, "in an eminent degree, in an exceeding measure" (Jäschke s.v. śas), wiedergegeben. Das bedeutet, daß die Mönche "in hohem Maße", also sehr oder heftig auf Brāhmaṇa Kapphiṇa warten, um mit der Beichtfeier beginnen zu können.
- 45 Saṃghakṛtya, tib. dge 'dun gyi bya ba dag. In der Vinayavastuṭīkā wird dies folgendermaßen erklärt (D 313a7; TT 265,3,4-5) bya ba dag ces bya ba ni nes pa ñid du gnas pa ste | gsol ba la sogs pa'i las so || "kṛtya bedeutet: das im Entschluß existierende, ein Karma mit Antrag, usw." Bya ba bezieht sich demnach auf Aufgaben, die mit Rechtshandlungen (karma) in Verbindung stehen.
- 46 Saṃghakaraṇa, tib. dge 'dun gyi byed pa dag, wird in der Vinayavastuṭīkā erklärt (D 313a7-b1; TT 265,3,5): byed pa dag ces bya ba ni dus gźan na 'byun ba yons su gnas pa la sogs pa'o | "karaṇa bedeutet: was zu einem anderen Zeitpunkt stattfindet, Parivāsa usw."

de<sup>47</sup> gehen oder soll ich nicht (zu den Gemeindepflichten und Gemeindeaufgaben) gehen? Soll ich zusammen mit der Gemeinde die Gemeindepflichten und Gemeindeaufgaben durchführen oder soll ich nicht (zusammen mit der Gemeinde die Gemeindepflichten und Gemeindeaufgaben) durchführen? Gesagt wurde doch vom Erhabenen:

Für einen Reinen nämlich ist ständig Phalgu,<sup>48</sup>

Ständig ist für einen Reinen Beichtfeier.

Für einen Reinen von reiner Handlungsweise nämlich,

für den ist die Observanz erfolgreich.«

Ich bin ein Reiner, ein mit höchster Reinheit Ausgestatteter."

Da erkannte der Erhabene mit seiner Geisteskraft den Gedanken des Ehrwürdigen Brāhmaṇa Kapphiṇa, verschwand im Veṇuvana, erschien in der Senikā-Höhle vor dem Ehrwürdigen Brāhmaṇa Kapphiṇa und sprach folgendermaßen: 'Ist es nicht so, oh Kapphiṇa, daß dir, dem Einsamen, dem in der Einsamkeit Befindlichen, dem Zurückgezogenen, im Geiste der Gedanke kam: ›Heute ist für die Gemeinde die am 15. stattfindende Beichtfeier, auch für mich, den Mönch Kapphiṇa, ist (heute) die am 15. stattfindende Beichtfeier – wie oben bis – für den ist die Observanz erfolgreich. Ich bin ein Reiner, ein mit höchster Reinheit Ausgestatteter. �?

,So (ist es), Ehrwürdiger."

Wenn du, oh Kapphina, nicht zum Beichtfeierplatz der Gemeinde gehst, wer sonst wird gehen? (Wenn) du nicht zusammen mit der Gemeinde die Beichtfeier durchführst, wer sonst wird (sie zusammen mit der Gemeinde) durchführen? (Wenn) du nicht zu den Gemeindepflichten und Gemeindeaufgaben der Gemeinde gehst, wer sonst wird (zu den Gemeindepflichten und Gemeindeaufgaben) gehen? (Wenn) du nicht zusammen mit der Gemeinde die Gemeindepflichten und Gemeindeaufgaben durchführst, wer sonst wird (zusammen mit der Gemeinde die Gemeindepflichten und Gemeindeaufgaben) durchführen? Gehe du, Kapphina, zum Beichtfeierplatz der Gemeinde, nicht darfst du nicht (zum Beichtfeierplatz der Gemeinde) gehen. Führe du zusammen mit der Gemeinde die Beichtfeier durch, nicht darfst du (die Beichtfeier) nicht (zusammen mit der Gemeinde) durchführen. Gehe du, oh Kapphina, zu den Gemeindepflichten und Gemeindeaufgaben der Gemeinde, nicht darfst du nicht (zu den Gemeindepflichten und Gemeindeaufgaben) gehen. Führe du zusammen mit der Gemeinde die Gemeindepflichten und Gemeindeaufgaben durch, nicht darfst du (die Gemeindepflichten und Gemeindeaufgaben) nicht (zusammen mit der Gemeinde) durchführen."

Dann begab sich der Erhabene zusammen mit Brähmana Kapphina dorthin, wo der Beichtfeierplatz lag; (dort) angekommen, setzte er sich auf den vor der Mönchsgemeinde vorbereiteten Sitz. Nachdem er sich gesetzt hatte, sprach der Erhabene zu den Mönchen: "Aus diesem Grund, ihr Mönche, ordne ich nun an, daß von den Mönchen durch Einschluß eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier eine große Sīmā festzulegen ist."

<sup>47</sup> Fehlt im Tibetischen. Samghasya ist hier vermutlich in Analogie zu den anderen Sätzen eingesetzt, obwohl es inhaltlich überflüssig ist, da der Sangha bereits in samghakarana und samghakṛtya genannt wird

<sup>48</sup> *Phalgu* bezeichnet nach BHSD s.v. "a certain religious observance". Der hier angeführte Vers findet sich auch in MN I 39,19–20.

Die Verbindung zwischen der einleitenden Geschichte und der Anordnung, eine *mahatī sīmā* festzulegen, ist nicht auf den ersten Blick erkennbar.<sup>49</sup> Ein Anhaltspunkt dafür findet sich jedoch zu Beginn der einleitenden Geschichte, wo es heißt, daß Brāhmaṇa Kapphiṇa sich in der Senikā-Höhle aufhält, während die anderen Mönche am Beichtfeierplatz versammelt sind, um die Beichtfeier durchzuführen. Da Brāhmaṇa Kapphiṇa abwesend ist, können sie nicht mit der Durchführung der Beichtfeier beginnen; sie warten daher auf Brāhmaṇa Kapphiṇas Eintreffen. Der einzig mögliche Grund für dieses Verhalten ist der Umstand, daß die Beichtfeier als Rechtshandlung nur von einem "vollzähligen Sangha" (samagra saṅgha) durchgeführt werden kann (GBM 6.710, 56r7–8):

yatra saṃghena poṣadhāmukhaṃ saṃmataṃ bhavati tatra bhikṣubhir niṣadya po (56r8)ṣadhaḥ karttavyaḥ pravāraṇā jñaptir jñaptidvitīyaṃ jñapticaturthaṃ karma karttavyaṃ | vyagrāh kurvanti sātisārā bhavanti ||  $\bigcirc$  || 50

"Wo von der Gemeinde ein Beichtfeierplatz festgelegt ist, dort ist von den Mönchen, nachdem sie sich niedergesetzt haben, das Poṣadha(karma)<sup>51</sup> durchzuführen, (dort sind) das Prāvaraṇā(karma),<sup>52</sup> das Jñapti(karma),<sup>53</sup> das Jñaptidvitī-ya(karma)<sup>54</sup> und) das Jñapticaturthakarma<sup>55</sup> durchzuführen. Diejenigen, die (ein Karma) unvollzählig durchführen, machen sich einer Übertretung schuldig."

Der Umstand, daß die am Beichtfeierplatz versammelten Mönche ohne die Anwesenheit Brāhmaṇa Kapphiṇas, der sich noch in der Senikā-Höhle aufhält, nicht vollzählig sind, macht deutlich, daß der "Beichtfeierplatz" (poṣadhāmukha) zu einem Bezirk, genauer einem "Wohnbezirk" (āvāsa) gehört, in den auch die Senikā-Höhle eingeschlossen ist, und daß dieser Wohnbezirk den Maßstab für die Vollzähligkeit des Sangha bildet. In der einleitenden Geschichte wird dies durch den ersten Satz zum Ausdruck gebracht, der im Sanskrit verderbt zu sein scheint (tena khalu samayenāyuṣmān Brāhmaṇakapphiṇo Rājagṛhe viharati Senikāguhāyām ekapoṣadhāvāsasaṃvāsa‹saṃ›vṛt/t}yā saṃghasya; vgl. C Anm. 42). Als Beleg sei das Tibetische angeführt (D 137b4–5):

de'i tshe (137b5) na tshe dan ldan pa bram ze ka pi na rgyal po'i khab na sde can ma'i phug na gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas dge 'dun dan mthun par 'dug go ||

"Zu jener Zeit weilte der Ehrwürdige Brāhmaṇa Kapphiṇa in Rājagṛha, in der Senikā-Höhle, zusammen (oder: vereint) mit der Gemeinde durch Einschluß eines Wohnbezirks mit einer gemeinsamen Beichtfeier."

- 49 Die Geschichte von Brāhmaṇa Kapphiṇa (pa. Mahākappina) wird im Pāli-Vinaya im Anschluß an die Regel, daß die "Beichtfeier" (uposatha) von allen gemeinsam durchzuführen sei (anujānāmi ... samaggānam uposathakammam, Vin I 105,2–3 = Mv II 5.1) und die "Vollzähligkeit" (sāmaggī) sich soweit erstrecke wie "ein einziger Wohnbezirk" (... ettāvatā sāmaggī yāvatā ekāvāso, Vin I 105,7–8 = Mv II 5.2; vgl. A 1), erzählt (Vin I 105,8–38 = Mv II 5.3–6). Sie soll zeigen, daß auch ein völlig reiner Mönch nicht von der Verpflichtung frei ist, an der Beichtfeier teilzunehmen. Im Anschluß daran folgt die Frage, wie weit sich "ein Wohnbezirk" (ekāvāsa) erstrecke, und die Anordnung, dafür eine "Grenze" (sīmā) festzulegen (Vin I 106,1–4 = Mv II 6.1; vgl. A 1).
- 50 (D 137b2-3): gan du dge 'dun gyi gso sbyon gi gnas su blo mthun par byas pa der dge slon rnams kyis 'dug la gso sbyon dan | dgag dbye dan | gsol ba dan | (137b3) gsol ba dan gnis dan | gsol ba dan bźi'i las bya'o || mi mthun par byed na 'gal tshabs can du 'gyur ro ||
- 51 Gemeint ist die Beichtfeier (poṣadha), bei der die Prātimokṣa-Regeln rezitiert werden.
- 52 Bezeichnet die Zeremonie des Einander-Einladens, die am Ende der Regenzeit stattfindet.
- 53 Eine Rechtshandlung, für die die Antragstellung genügt.
- 54 Eine Rechtshandlung, bei der nach Stellung des "Antrags" (jñapti) eine "Darlegung" (anuśrāvaṇā) erfolgt; z. B. das Karma zur Festlegung der mahatī sīmā (C 2.2.0).
- 55 Eine Rechtshandlung, bei der nach Antragstellung drei Darlegungen erfolgen, wie z. B. das Karma zur Aufhebung der *mahatī sīmā* (C 4.1.1).

Daraus geht hervor, daß die Senikā-Höhle, in der Brāhmaṇa Kapphiṇa wohnt, in den Wohnbezirk mit gemeinsamer Beichtfeier eingeschlossen und Brāhmaṇa Kapphiṇa daher ein Mitglied der Gemeinde ist, die sich am Beichtfeierplatz versammelt hat.

Diese Regelung reichte aber offenbar nicht aus, um Brāhmaṇa Kapphiṇa dazu zu bewegen, an der Beichtfeier teilzunehmen, denn der Buddha erläßt daraufhin die Regel, eine *mahatī sīmā* festzulegen. Diese *mahatī sīmā* umschließt nun als feste Grenze eben den Wohnbezirk mit einer Beichtfeier.

- 2 Verfahren zur Festlegung der mahatī sīmā
- 2.1 Die "Kennzeichen" (nimitta)

## 2.1.0 Allgemeines, Text und Übersetzung

Nachdem der Buddha angeordnet hat, eine *mahatī sīmā* festzulegen, erläutert er das Verfahren zur Festlegung dieser Sīmā. Danach müssen vor der "Rechtshandlung" (karma), mit der die *mahatī sīmā* festgelegt wird, "Kennzeichen" (nimitta, tib. mtshan ma) "bestimmt" (saṃlakṣayati) und anschließend "bekanntgegeben" werden (parikīrttayati; GBM 6.711, 56v7–9):

uktam bhagavatā ekapoṣadhāvāsasamvṛtyā mahatī sīmā baddhavyeti · bhikṣavo na jānate katham baddhavyeti ·

bhagavān āha | pūrvaṃ tāvad{āvad} āvāsikanai(56v8)vāsikair bhikṣubhir mahatyāḍ› sīmāyāś caturdiśaṃ sthāvaranimittāni saṃlakṣayitavyāni · pūrva-syān diśi kudyanimittaṃ vā vṛkṣanimittaṃ vā śailanimittaṃ vā prākāranimittaṃ vā prāgbhāranimittaṃ vā; dakṣiṇasyāṃ paścimāyām uttarasyān diśi kudyanimittaṃ vā vṛkṣanimittaṃ vā śailanimittaṃ vā prā(56v9)kāranimittaṃ vā prāgbhāranimittaṃ vā. 56

"Nachdem vom Erhabenen gesagt worden war, 'durch Einschluß eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier ist die große Sīmā festzulegen', wußten die Mönche nicht, wie sie festzulegen sei.

Der Erhabene sprach: 'Zuerst sind von den Āvāsika- und Naivāsika-Mönchen für die große Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen zu bestimmen: in östlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen, ein Bergüberhang-Kennzeichen; in südlicher, westlicher und nördlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen, ein Bergüberhang-Kennzeichen."

56 (D 138b6–139a2) bcom ldan 'das kyis gso sbyoń gcig pa'i gnas kyi sdom pas mtshams chen po gcad par bya'o źes bka' stsal nas | dge sloń rnams kyis ji ltar gcad (138b7) par bya ba mi śes nas |

bcom ldan 'das kyis bka' stsal pa | je dan por dge slon gnas pa dan | gñug mar gnas pa rnams kyis mtshams chen po phyogs bźi'i mtshan ma brtan po śar phyogs su ni pha bon gi mtshan ma 'am | ra ba' i mtshan ma 'am | ka ba' i (139a1) mtshan ma 'am | śin ljon pa' i mtshan ma 'am | ra ba' i mtshan ma 'am | bya skyibs kyi mtshan ma 'am | lam po che' i mtshan ma 'am | khron pa la sogs pa' i mtshan ma brtan po gzugs par bya' o || lho phyogs dan | nub phyogs dan | byan phyogs (139a2) su yan pha bon gi mtshan ma 'am | rtsig pa' i mtshan ma 'am | ka ba' i mtshan ma 'am | śin ljon pa' mtshan ma 'am | ra ba' i mtshan ma 'am | bya skyibs kyi mtshan ma 'am | lam po che' i mtshan ma 'am | khron pa la sogs pa' i mtshan ma brtan po gzugs par bya' o ||

C 2.1.1

#### 2.1.1 Art der Kennzeichen der mahatī sīmā

In dem oben (C 2.1.0) zitierten Textabschnitt werden die Kennzeichen durch skt. sthāvara, "... stable, immovable; firm..." (MW s.v.), tib. brtan po, "firm, steadfast" (Jäschke s.v.), näher charakterisiert, was anzeigt, daß die Objekte, die zu Kennzeichen einer mahatī sīmā gemacht werden, unbewegliche, d.h. feste Gegenstände sein müssen. Dem entsprechen sowohl die im Sanskrit-Text als auch die in der tibetischen Version des Mūlasarvāstivādavinaya aufgezählten Objekte.

In der Sanskrit-Version des Mūlasarvāstivādavinaya werden fünf Objekte genannt: "Mauer-Kennzeichen" (kudya-nimitta), "Baum-Kennzeichen" (vṛkṣa-nimitta), "Fels-" oder "Stein-Kennzeichen" (śaila-nimitta), "Ringmauer-Kennzeichen" (prākāra-nimitta) und "Bergüberhang-Kennzeichen" (prāgbhāra-nimitta).

Die tibetische Version des Mūlasarvāstivādavinaya weicht hiervon ab; sie nennt acht Kennzeichen für die *mahatī sīmā* (vgl. C Anm. 56), nämlich: "Fels-Kennzeichen" (pha boń gi mtshan ma), "Mauer-Kennzeichen" (rtsig pa'i mtshan ma), "Pfeiler-" oder "Pfosten-Kennzeichen" (ka ba'i mtshan ma), "Baum-Kennzeichen" (śiń ljon pa'i mtshan ma), "Ringmauer-Kennzeichen" (ra ba'i mtshan ma), "Bergüberhang-Kennzeichen" (bya skyibs kyi mtshan ma), "Straßen-Kennzeichen" (lam po che'i mtshan ma), "Brunnen-Kennzeichen usw." (khron pa la sogs pa'i mtshan ma). Über diese acht Objekte hinaus können nach der tibetischen Version noch weitere Gegenstände als Kennzeichen einer mahatī sīmā in Anspruch genommen werden, wie la sogs pa, "usw.", am Ende der Reihe anzeigt.

Die fünf in der Sanskrit-Version genannten Objekte sind alle auch im Tibetischen aufgeführt: 1) kudya = rtsig pa, 2) vṛkṣa = śin ljon pa, 3) śaila = pha bon, 4) prā-kāra = ra ba, 5) prāgbhāra = bya skyibs. Die Reihe wird im Tibetischen durch "Pfeiler-Kennzeichen" (ka ba'i mtshan ma), "Straßen-Kennzeichen" (lam po che'i mtshan ma) sowie "Brunnen-Kennzeichen" (khron pa'i mtshan ma) erweitert.

Beide Versionen unterscheiden sich hinsichtlich der als Kennzeichen erlaubten Objekte von der Pāli-Tradition. Nur zwei der sowohl im Sanskrit als auch im Tibetischen genannten Objekte sind auch im Pāli als Kennzeichen erlaubt, nämlich das "Baum-Kennzeichen" (pa. rukkha-nimitta, skt. vṛkṣa-nimitta, tib. śiń ljon pa'i mtshan ma; vgl. A 2.1; B 2.4) und das "Fels-" oder "Stein-Kennzeichen" (pa. pāsā-ṇā-nimitta, skt. śaila-nimitta, tib. pha boń gi mtshan ma; vgl. A 2.1; B 2.2). Von den drei übrigen, die beiden Mūlasarvāstivādavinaya-Versionen gemeinsam sind, könnte das "Bergüberhang-Kennzeichen" (skt. prāgbhāra-nimitta, tib. bya skyibs kyi mtshan ma) mit dem "Berg-Kennzeichen" (pabbata-nimitta) des Pāli in Verbindung gebracht werden (vgl. A 2.1; B 2.1), während das "Mauer-Kennzeichen" (skt. kuḍya-nimitta, tib. rtsig pa'i mtshan ma) im Pāli-Vinaya nicht aufgeführt und in einem Subkommentar ausdrücklich als Kennzeichen verboten wird (vgl. B Anm. 398). Das "Ringmauer-Kennzeichen" (skt. prākāra-nimitta, tib. ra ba'i mtshan ma) hat im Pāli keine Entsprechung und scheidet aus, da es sich um eine Mauer handelt.

Von den drei Objekten, die nur im tibetischen Text als mögliche Kennzeichen angeführt werden, entspricht *lam po che'i mtshan ma,* "Straßen-Kennzeichen" (wörtlich: Große Wege-Kennzeichen), im Pāli dem "Weg-Kennzeichen" (*magga-nimitta*; vgl. A 2.1). Daß damit auch im Pāli größere Wege, also Straßen gemeint sind, zeigen die Erläuterungen Buddhaghosas in der Samantapāsādikā (vgl. B 2.5). Der

"Brunnen" (khron pa) wird im Pāli-Vinaya nicht als mögliches Kennzeichen angeführt, jedoch in den Erläuterungen Buddhaghosas zum "Wasser-Kennzeichen" (udaka-nimitta) erwähnt. Es heißt dort, daß Wasser, das "in tiefen Brunnen" (gambhīresu āvātesu) emporsteigt oder emporgezogen wird, als Kennzeichen erlaubt sei (vgl. B 2.8). Ein "Pfeiler-" oder "Pfosten" (ka ba) ist im Pāli nicht als Kennzeichen einer "Gemeindegrenze" (sīmā) vorgesehen, wohl aber als Markierung einer weltlichen Grenze, nämlich der Lābhasīmā, "Besitzgrenze". Außerdem können Holzpfosten und Steinpfeiler zur Markierung einer besonderen Form des "Wasser-Kennzeichens" (udaka-nimitta) verwendet werden (vgl. B 2.8).

#### 2.1.2 Bestimmen (samlakṣayati) der Kennzeichen der mahatī sīmā

Aus dem oben zitierten Textabschnitt (C 2.1.0) geht hervor, daß die Objekte, die als Kennzeichen einer *mahatī sīmā* dienen sollen, zunächst "bestimmt werden müssen" (saṃlakṣayitavya, tib. gzugs par bya ba). Saṃlakṣayati bedeutet "to distinguish by a mark, characterize, mark distinctly; observe, ...; to test, prove, try" (MW s.v. sam-lakṣ). In der Vinayavastuṭīkā (D 313b5) wird gzugs par bya ba durch brtag par bya ba, "ist zu untersuchen", erklärt (rtog pa, "to consider, examine, search ...", Sarat Chandra Das s.v. rtog pa II).

Die durch *saṃlakṣayati* bezeichnete Handlung besteht demnach in der Charakterisierung, Bestimmung bzw. Prüfung der Objekte, die als Kennzeichen der *mahatī sīmā* dienen sollen. Dazu könnte gehören, festzustellen, welche Objekte für den gewünschten *mahatī sīmā* -Verlauf ihrer Lage nach in Frage kommen, und zu untersuchen, ob die ausgewählten Objekte zu den im Mūlasarvāstivādavinaya genannten möglichen Kennzeichen der *mahatī sīmā* gehören.

Mit der Bestimmung der Kennzeichen beginnt man im Osten und geht dann im Uhrzeigersinn vor, also Süden, Westen, Norden. In jeder der vier Himmelsrichtungen wird eines der fünf im Sanskrit-Text genannten Objekte als Kennzeichen der mahatī sīmā bestimmt (saṃlakṣayati). Folgt man der tibetischen Version des Mūlasarvāstivādavinaya, so stehen acht Objekte zur Wahl, und es können darüber hinaus noch andere, neue Objekte ausgewählt werden (vgl. C 2.1.1).

Das Bestimmen der Kennzeichen einer *mahatī sīmā* wird von Āvāsika- und Naivāsika-Mönchen durchgeführt, also von Mönchen, die nach der Definition der Vinayavastuṭīkā dem Wohnbezirk kürzere oder längere Zeit angehören (vgl. C Einl. 3). "Gastmönche" (āgantuka) sowie "Nicht-Ordinierte" (anupasampanna), d. h. Novizen sowie Laien, die in der Pāli-Tradition sogar an der "Kennzeichenbekanntgabe" (nimittakittana) teilnehmen dürfen (vgl. B 1), sind somit von der Teilnahme an der Bestimmung der Kennzeichen ausgeschlossen.

Offenbar ist es nicht notwendig, daß der Sangha bei der Bestimmung der Kennzeichen vollzählig anwesend ist, denn erst vor Bekanntgabe (parikīrttayati) der Kennzeichen wird gefordert, daß sich der gesamte Sangha versammelt (vgl. C 2.1.3).

Der hier beschriebene Vorgang der Bestimmung von Kennzeichen hat im Pāli-Vinaya keine Entsprechung. Auch in dem in der Samantapāsādikā beschriebenen Verfahren zur Kennzeichenbekanntgabe wird keine derartige Handlungsweise gefordert. Aufgrund der in der Samantapāsādikā enthaltenen Definitionen der einzelnen Kennzeichen kann man jedoch annehmen, daß auch hier eine vorherige Bestimmung der jeweiligen Objekte erfolgte. Die einzelnen als Kennzeichen einer Sīmā

C 2.1.2-2.1.3.0

erlaubten Objekte sind in diesem Text hinsichtlich ihrer Beschaffenheit und Lage so genau definiert, daß es nicht möglich scheint, diese *ad hoc* bekanntzugeben, ohne die Gefahr, daß ein unzureichendes Objekt zum Kennzeichen gemacht wird (vgl. B 2).<sup>57</sup>

Das Verb skt. saṃlakṣayati, pa. sallakkheti wird weder im Pāli-Vinaya noch in der Samantapāsādikā im Zusammenhang mit den Kennzeichen einer Sīmā verwandt. Im Visuddhimagga und in der Vimativinodanīṭīkā kommt es aber je einmal in diesem Kontext vor:

(1) ... yathā vā pana bhikkhū sīmaṃ bandhantā paṭhamaṃ nimittāni sallak-khetvā pacchā bandhanti... (Vism 152,25–26).

"... oder wie die Mönche, die eine Sīmā festlegen, zuerst die Kennzeichen bestimmen, danach (die Sīmā) festlegen."58

Da vor Festlegung der Sīmā die Bekanntgabe (skt. *parikīrttayati*, pa. *kitteti*) der Kennzeichen erforderlich ist, muß hier das Verb *sallakkheti* entweder die Bekanntgabe bezeichnen oder zumindest einschließen.

(2) ... vinayadharena sayam adiṭṭham pi pubbe bhikkhūhi yathā vavatthitam nimittam pāsāṇo bhante ti ādinā kenaci vuttānusārena sallakkhetvā eso pāsāṇo nimittan ti ādinā kittetum pi vattati eva (Vmv II 141,11–13).

"... der Vinayadhara darf ein Kennzeichen, das er selbst nicht gesehen hat, (so) wie es vorher von Mönchen fixiert worden ist, indem er es gemäß dem von irgendeinem mit (den Worten) ,ein Stein, Herr' usw. Gesagten bestimmt, mit (den Worten) ,Dieser Stein ist das Kennzeichen' usw. bekanntgeben."<sup>59</sup>

# 2.1.3 Vorbereitungen für die "Rechtshandlung" (karma) und Bekanntgabe der "Kennzeichen" (nimitta) der mahatī sīmā

#### 2.1.3.0 Allgemeines, Text und Übersetzung

Vor jeder Rechtshandlung werden nach der Mūlasarvāstivāda-Tradition bestimmte Vorbereitungen getroffen (1) śayanāsanaprajñaptim kṛtvā, (2) gaṇḍīm ākoṭya (3) pṛṣṭavācikayā bhikṣūn samanuyujya. Bei Rechtshandlungen, für die keine Präliminarien notwendig sind, steht der entsprechende Textabschnitt direkt vor dem "Formular" (karmavācanā), das bei der jeweiligen Rechtshandlung rezitiert wird. 60 Sind für eine Rechtshandlung Präliminarien zu erfüllen, so wird unterschieden zwischen solchen, die man bereits längere Zeit vor Beginn der Rechtshandlung durchführen kann – sie stehen im Text vor den obligatorischen drei Vorbereitungen – und solchen, die unmittelbar vor der Rechtshandlung durchgeführt werden müssen – sie folgen im Text auf diese Vorbereitungen. Bei der Sīmā-Festlegung gehört das Bestimmen der Kennzeichen zu den Präliminarien, die längere Zeit vor der Rechtshandlung ausgeführt werden können (C 2.1.0, 2.1.2), die Bekanntgabe der Kennzeichen zu den Präliminarien, die Bekanntgabe der Kennzeichen zeichen zu den Präliminarien, die Bekanntgabe der Kennzeichen zeichen zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zeich zei

58 "...oder wie die Mönche beim Herstellen einer Sīmā zuerst die Grenzmerkmale festlegen und dann die Sīmā herstellen,..." [Vism(transl), S. 179].

59 Vgl. ausführlicher B Anm. 136.

<sup>57</sup> Die an anderer Stelle in der Samantapāsādikā durch *thapeti*, "bestimmen, aufstellen" (vgl. B Anm. 311), bezeichnete Handlung entspricht nicht dem hier beschriebenen Verfahren, da sie sich nur auf "Stein-Kennzeichen" (pāsāṇa-nimitta) bezieht.

<sup>60</sup> So z. B. beim Karma zur "Erteilung der Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern" (C 3) oder beim Karma zur "Aufhebung der Sīmā" (C 4.1.1).

chen aber geht der Rechtshandlung unmittelbar voraus und wird daher im Anschluß an die Vorbereitungen für die Rechtshandlung beschrieben (GBM 6.711, 56v9–10):

tataḫ paścāc chayanāsanaprajñapti{ḥ}‹m› kṛtvā gaṇḍīm ākoṭya pṛṣṭ{h}avācikayā bhikṣūn samanuyujya sarvasaṃghe sanniṣaṇṇe sannipatite āvāsikanaivāsi{kanaivāsi}kair bhikṣubhir mahatyā‹þ› sīmāyāś caturdiśaṃ sthāvarāṇi nimittāni parikīrttayitavyāni. pū (56v10) rvasyāṃ diśi kuḍyanimittaṃ vā vṛkṣanimittaṃ vā śailanimittaṃ vā prākāranimittaṃ vā prāgbhāranimittaṃ vā; dakṣiṇasyān {diśi<sup>61</sup>} paścimāyām uttarasyāṃ diśi kuḍyanimittaṃ vā vṛkṣanimittaṃ vā ‹śailanimittaṃ vā<sup>62</sup>› prākāranimittaṃ vā prāgbhāranimittaṃ vā.

"Danach, nachdem die Sitzgelegenheiten vorbereitet, der Gong geschlagen (und) die Mönche mit Worten über das in Frage Stehende informiert worden sind, (und) wenn die gesamte Gemeinde sich versammelt und niedergesetzt hat, sind durch Āvāsika- und Naivāsika-Mönche für die große Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen bekanntzugeben: in östlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen oder ein Bergüberhang-Kennzeichen; in südlicher Richtung<sup>64</sup>, in westlicher (und) in nördlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen oder ein Bergüberhang-Kennzeichen."

#### 2.1.3.1 Vorbereitungen für die Rechtshandlung

Die im Text vor der Bekanntgabe der Kennzeichen geschilderten Vorbereitungen bestehen (1) im Vorbereiten der Sitzgelegenheiten (śayanāsanaprajñaptiṃ kṛtvā), (2) im Schlagen des Gongs (gaṇḍīm ākoṭya) und (3) im Informieren der Mönche über die in der Rechtshandlung zu behandelnde Angelegenheit (pṛṣṭavācikayā bhik-ṣūn samanuyujya).

(1) Wie die Formulierung sarvasamghe sannişanne sannipatite, "wenn sich die gesamte Gemeinde versammelt und niedergesetzt hat", zeigt, werden Rechtshandlungen bei den Mūlasarvāstivādin von der sitzenden Gemeinde durchgeführt.

62 Siehe 56v8 (C 2.1.0) und oben 56v10.

<sup>61</sup> Im vorherigen Textabschnitt zur Bestimmung der Kennzeichen (vgl. C 2.1.0), beim Bestimmen der Kennzeichen der khuḍḍalikā sīmā (C 4.2.1.0) und bei der Bekanntgabe der Kennzeichen der khuḍḍalikā sīmā (C 4.2.1.3) steht diśi nicht an dieser Stelle. Diśi wäre hier nicht nötig, da Aufzählungen in dieser Art öfters gekürzt sind.

<sup>63 (</sup>D 139a3-6) de'i 'og tu gnas mal bśam pa byas nas gaṇḍī brduńs te dris pa'i tshig gis dge sloṅ rnams la yaṅ dag par bsgo nas | dge 'dun thams cad 'dug cin mthun par gyur pa la dge sloṅ gnas pa daṅ | gñug mar gnas pa rnams kyis mtshams chen po 'i phyogs (139a4) bà'i mtshan ma brtan po śar phyogs su ni pha boṅ gi mtshan ma 'am | rtsig pa'i mtshan ma 'am | ka ba'i mtshan ma 'am | śin ljon pa'i mtshan ma 'am | khron pa la sogs (139a5) pa'i mtshan ma brtan por brjod par bya'o || lho phyogs daṅ | nub phyogs daṅ | byaṅ phyogs su yaṅ pha boṅ gi mtshan ma 'am | rtsig pa'i mtshan ma 'am | ka ba'i mtshan ma 'am | ka ba'i mtshan ma 'am | sin ljon pa'i mtshan ma 'am | ra ba'i mtshan ma 'am | bya skyibs kyi mtshan (139a6) ma 'am | lam po che 'i mtshan ma 'am | khron pa la sogs pa'i mtshan ma brtan por (an anderen Stellen: po) brjod par bya'o ||
64 Kann entfallen. Vgl. C Anm. 61.

C 2.1.3.1

Daher ist die Vorbereitung der Sitzgelegenheiten eine notwendige Voraussetzung. 65

(2) Das Schlagen des Gongs dient wie in der Pāli-Tradition dem Zweck, An- und Abwesenden anzuzeigen, daß hier eine Rechtshandlung beginnt. Im Poṣadhavastu (GBM 6.709, 55v3-4) werden fünf verschiedene Arten von Gongschlägen beschrieben, darunter der für die gesamte Gemeinde (sārvasaṃghikā) und der für ein Karma geltende (karmagaṇḍī). 66

(3) *Pṛṣṭavācikayā*<sup>67</sup> *bhikṣūn samanuyujya* wird von Edgerton mit "questioning the monks by words involving the matter asked about" übersetzt (BHSD s. v. *pṛṣṭa-vācikā*); Härtel gibt diesen bei ihm nach dem Mūlasarvāstivādavinaya ergänzten Textabschnitt mit "... nachdem... die Mönche mit Worten, welche die in Frage stehende Angelegenheit betreffen, befragt sind ..." wieder (KaVā, S. 156, § 113).

Problematisch scheint mir die Vorstellung, daß die Mönche "befragt werden sollen". Es ist mir unklar, welchen Zweck eine solche Prozedur im Rahmen der Vorbereitung auf eine Rechtshandlung erfüllen soll und wie man sich die praktische Durchführung vorzustellen hat. Im Zusammenhang mit den beiden vorher genannten ganz pragmatischen Vorbereitungen würde man auch hier eine solche klare, verständliche und vor allem notwendige Aktion erwarten.

Edgerton führt als Bedeutung für sam-anu-yuj, "to examine, question, crossquestion", an (BHSD s.v. samanuyujyate). Im Pāli ist nur die Bedeutung "to crossquestion" belegt (PTSD s.v. samanuyuñjati). Nach MW bedeutet sam-anu-yuj neben "to inquire after, ask about" auch "to appoint, order, enjoin" (MW s.v.). In der tibetischen Version des Mūlasarvāstivādavinaya wird sam-anu-yujya durch yań dag par bsgo nas wiedergegeben. Sgo ba bedeutet "to say; to bid, order" (Jäschke s.v.). Dies würde dafür sprechen, daß sam-anu-yuj hier in der Bedeutung "anweisen, informieren" steht. Daß es diese Bedeutung auch im buddhistischen Sanskrit haben kann, belegt eine formelhafte Wendung, die in der Bhikṣuṇī-Karma-vācanā und im Bhikṣu-Prātimokṣa der Mūlasarvāstivādin vorkommt. An beiden Stellen wird sam-anu-yuj synonym zu sam-anu-śās, "instruieren, belehren" (MW s.v.), verwendet (BhīKaVā, R/VP, S. 14, Fol. 29b2):

... dvir api trir api samanuyoktavyā tasya vastunaḥ pratiniḥsarggāya dvir api trir api samanuyujyamānā samanuśiṣyamāṇā tad vastu pratiniḥsrjatī[ty evaṃ ku]śalam...

67 In der Sanskrit-Handschrift des Poşadhavastu kommt diese Wendung achtmal vor (GBM 6.708, 55r6; GBM 6.710, 56r3; GBM 6.711, 56v9; GBM 6.712, 57r8; GBM 6.713, 57v3.8; GBM 6.714, 58r10; GBM 6.715, 58v6). Nur an einer Stelle steht tatsächlich *pṛṣṭa* (GBM 6.715, 58v6), an allen übrigen Stellen

findet sich prstha.

<sup>65</sup> In der Pāli-Tradition gibt es offenbar die Möglichkeit, Rechtshandlungen sitzend oder stehend durchzuführen (Sp 1401,3–5): atikhuddakasīmā nāma yā ekavīsati bhikkhū na ganhati. Kurundiyam pana yattha ekavīsati bhikkhū nisīditum na sakkontīti vuttam. "Eine zu kleine Sīmā bedeutet: eine (Sīmā), die nicht 21 Mönche faßt. In der Kurundī aber heißt es, wo sich 21 Mönche nicht setzen können" (vgl. A 11.2.1). Im ersten Fall wird nicht bērücksichtigt, ob die Mönche sitzen oder stehen, im zweiten Fall sitzen sie. In der Kańkhāvitaranī führt Buddhaghosa nur noch die zweite der beiden Möglichkeiten an (Kkh 4,30).

<sup>66</sup> Nach den neuesten Untersuchungen von Hai-yan Hu-von Hinüber ("Das Anschlagen der Gaṇḍī in buddhistischen Klöstern – Über einige einschlägige Vinaya-Termini –", Papers in Honour of Prof. Dr. Ji Xianlin on the Occasion of His 80th Birthday, Vol. 2, ed. Li Zheng, Peking 1991, S. 737–768), dient die karmagaṇḍī zum Anzeigen von Rechtshandlungen (S. 742f., 748f.) während die sārvasaṃghikā gaṇḍī beim Aufruf zu anderen kollektiven Aktivitäten, wie beispielsweise den Mahlzeiten, verwandt wird (S. 747f.). In der Samantapāsādikā soll für das Anzeigen von Rechtshandlungen entweder eine Saṅkha-Muschel geblasen oder eine Bherī-Trommel geschlagen werden (vgl. B 5.0).

"... zweimal und dreimal ist sie (die Nonne) zu ermahnen (oder: anzuweisen), damit sie von dem Gegenstand abläßt. (Wenn) die zweimal und dreimal Ermahnte, Belehrte den Gegenstand aufgibt, ist es gut..."68

Im Bhikṣu-Prātimokṣa der Mūlasarvāstivādin findet sich diese Wendung in SA 10–13 [PrMoSū(Mū), S. 19–21].<sup>69</sup> In der Bedeutung "ermahnen" usw. wird *samanu-yuj* in der tibetischen Übersetzung durch *yan dag par sgo ba* wiedergegeben,<sup>70</sup> in der Bedeutung "fragen" hingegen durch *dris pa.*<sup>71</sup>

Unter Zugrundelegung dieser Bedeutung ist die Wendung *pṛṣṭavācikayā bhikṣūn samanuyujya* wiederzugeben mit "nachdem man die Mönche mit Worten über das in Frage Stehende<sup>72</sup> (d.h. die in der folgenden Rechtshandlung zu behandelnde Angelegenheit) informiert hat".<sup>73</sup>

Die formelhafte Wendung wäre dann so zu deuten, daß man die anwesenden Mönche mit der Vorgehensweise vertraut macht, die im folgenden zu beachten ist. Man kann sicherlich davon ausgehen, daß es unter den Mitgliedern eines Sangha immer Mönche gegeben hat (und noch gibt), die einer entsprechenden Rechtshandlung noch nicht beigewohnt haben und daher mit dem *procedere* nicht vertraut sind. Eine kurze Erklärung vor Beginn der Rechtshandlung, die die Vorgehensweise erhellt, wäre daher durchaus sinnvoll. Diese Deutung von *prstavācikayā bhikṣūn samanuyujya* paßt auch zeitlich zu den beiden anderen vorbereitenden Handlungen: die Sitzgelegenheiten dürften einige Stunden vor Beginn der Rechtshandlung vorbereitet, der Gong aber erst kurze Zeit vor Beginn der Rechtshandlung geschlagen werden. Dann folgt die Belehrung der Mönche über das *procedere*, und anschließend wird mit der Rechtshandlung oder mit den nötigen Präliminarien – im Falle der Sīmā-Festlegung mit der Bekanntgabe der Kennzeichen – begonnen.<sup>74</sup>

Naheliegend ist die Frage, an welchem Ort diese Vorbereitungen durchgeführt werden. Die Antwort ergibt sich aus dem "Antrag" (jñapti) des Formulars zur Festlegung der mahatī sīmā (Vgl. C 2.2.0). Dort heißt es: "In diesem Wohnbezirk sind von Āvāsika- und Naivāsika-Mönchen für die große Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen bekanntgegeben worden" ('sminn āvāse āvāsikanaivāsikair

<sup>68</sup> Im Pāli-Vinaya steht in entsprechenden Passagen *sam-anu-bhās* statt *sam-anu-yuj* [Vin IV 236,13–14 (SA 7); 238,20–22 (SA 8); 239,24–25 (SA 9); 241,29–31 (SA 10)] und im Bhikṣuṇī-Vinaya der Mahā-sāṃghika-Lokottaravādin *sam-anu-bhāṣ* [BhīVin(Mā-L), S. 101, § 137 (Pār 8); S. 148, § 166 (SA 12); S. 158, § 171 (SA 18)].

<sup>69</sup> Im Prātimokṣasūtra der Sarvāstivādin steht an diesen Stellen nur sam-anu-śās, Finot, S. 483ff. (SA 10–13); im Prātimokṣa der Mahāsāmghika sam-anu-grāh für sam-anu-yuj neben sam-anu-bhāṣ, PrMoSū(Mā), S. 10ff. (SA 10–12); im Pāli-Vinaya sam-anu-bhāṣ, Vin III 173,1–2 (SA 10); 175,26–27 (SA 11); 178,16–17 (SA 12); 184,29–30 (SA 13).

<sup>70</sup> PrMoSū(Mū.tib), S. 84,20-85,1, 86,17, 88,9-10 u.ö.

<sup>71</sup> PrMoSū(Mū.tib), S. 80,3–4 u. ö.: dris kyań ruń | ma dris kyań ruń; PrMoSū(Mū), S. 15,5–6 u. ö.: samanuyujyamāno vā asamanuyujyamāno vā | (Pār 4).

<sup>72</sup> Für die Bedeutung von *prstavācikayā* s. auch Friedrich Weller (Rezension zu Kun Chang, *A Comparative Study of the Kaṭhinavastu*, 's-Gravenhage 1957, *III* 4, 1960, S. 309). Weller schreibt hier: "Ich möchte mir zu fragen erlauben, ob der Ausdruck *prṣṭavācikā* unserem Begriffe: die bekanntgegebene Tagesordnung entspreche?".

<sup>73</sup> Kun Chang, A Comparative Study of the Kathinavastu, 's-Gravenhage 1957, hat für sam-anu-yuj bereits diese Bedeutung angesetzt, z. B. S. 67: ,,..., and having instructed the monks with a statement of what is (about to be) asked about, ...".

<sup>74</sup> Bevor eine Rechtshandlung durchgeführt werden kann, müssen alle einzelnen Mönche darüber informiert werden, wann und wo diese Rechtshandlung stattfinden soll und um was für eine Rechtshandlung es sich dabei handelt. Ich glaube jedoch nicht, daß sich *pṛṣṭavācikayā bhikṣūn samanuyujya* auf diese Information bezieht, weil diese Aktion bereits längere Zeit vor der Rechtshandlung erfolgen muß und nicht erst, nachdem der Beginn der Rechtshandlung bereits durch Gongschlag verkündet ist.

C 2.1.3.1–2.1.3.2

bhikṣubhir mahatyāḥ sīmāyāś caturdiśaṃ sthāvarāṇi nimittāni parikīrttitāni, GBM 6.712, 57r1). Der Bezirk, für den und in dem die Kennzeichen der mahatī sīmā bekanntgegeben worden sind, ist demnach der "Wohnbezirk" (āvāsa). Damit ist klar, daß die vor der Bekanntgabe der Kennzeichen geforderten und für die anschließende Rechtshandlung zur Festlegung der Sīmā gültigen Vorbereitungen in dem entsprechenden Āvāsa durchgeführt werden.

#### 2.1.3.2 Bekanntgabe (parikīrttayati) der Kennzeichen

Die Bekanntgabe der "Kennzeichen" (nimitta) ist die formale Fixierung der vorher als Kennzeichen der mahatī sīmā "bestimmten" (saṃlakṣayita) Objekte. Sie wird von Āvāsika- und Naivāsika-Mönchen durchgeführt, die die vorher bestimmten Kennzeichen der mahatī sīmā in den vier Himmelsrichtungen "bekanntgeben" (parikīrttayati, tib. brjod par byed pa). Sie beginnen damit im Osten und gehen dann im Uhrzeigersinn, d. h. Süden, Westen, Norden vor, bis sie das letzte Kennzeichen bekanntgegeben haben.

Bei der Bekanntgabe der Kennzeichen muß bereits der gesamte Sangha versammelt sein. Dies geht aus der Formulierung sarvasamghe sanniṣaṇṇe sannipatite, "wenn der gesamte Sangha sich versammelt und niedergesetzt hat", hervor. Das bedeutet, daß auch Mönche, die nur vorübergehend in dem betreffenden Āvāsa weilen, also "Gastmönche" (āgantuka, wörtlich "Herbeikommender"), an der Bekanntgabe der Kennzeichen und der darauf folgenden Rechtshandlung zur Festlegung der Sīmā teilnehmen können bzw. müssen. Die Tatsache, daß nur Āvāsikaund Naivāsika-Mönche die Bekanntgabe der Kennzeichen vornehmen, zeigt aber, daß eventuell anwesende Āgantuka-Mönche nicht aktiv an der Bekanntgabe teilnehmen dürfen. "Nicht-Ordinierte" (anupasampanna) Personen, d.h. Novizen, Haushalter usw., die keine "höhere Ordination" (upasampadā) erhalten haben und daher keine "Mönche" (bhikṣu) sind, sind von der Bekanntgabe der Kennzeichen und der Rechtshandlung zur Festlegung der Sīmā ausgeschlossen.

Daß die Bekanntgabe von Āvāsika- und Naivāsika-Mönchen durchgeführt werden soll, nicht von dem "gesamten Sangha" (sarvasaṃgha), der ja zu diesem Zeitpunkt bereits versammelt ist, muß dahingehend gedeutet werden, daß nur ein Teil der anwesenden Āvāsika- und Naivāsika-Mönche tatsächlich aktiv ist. Dafür spricht auch, daß die Bestimmung der Kennzeichen ebenfalls von Āvāsika- und Naivāsika-Mönchen durchgeführt wird; in diesem Fall ist aber nicht die Anwesenheit des gesamten Sangha erforderlich, d.h. es müssen nicht alle Āvāsika- und Naivāsika-Mönche anwesend sein.

Wie de facto die Bekanntgabe der Kennzeichen erfolgt, d.h. welcher Wortlaut dafür vorgeschrieben ist, ob es dabei Frage und Antwort gibt wie in der Pāli-Tradition, geht weder aus dem Sanskrit-Text noch aus der tibetischen Übersetzung hervor und wird auch in der Vinayavastuṭīkā nicht erläutert.

<sup>75</sup> Sarvasaṃgha muß hier für samagra saṅgha stehen, denn der dadurch beschriebene Zustand gilt auch für die Sīmā-Festlegung. Daß die Sīmā von einem vollzähligen Sangha festgelegt wird, geht aus dem "Antrag" (jñapti) zur "Erteilung des Nicht-Getrenntseins" hervor (GBM 6.712, 57r8): 'sminn āvāse samagreṇa saṃghena ekapoṣadhāvāsasaṃvāsasaṃ/vṛtyā saṃghasya mahatī sīmā baddhā. "In diesem Wohnbezirk ist von der vollzähligen Gemeinde durch Einschluß einer Gemeinschaft und eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier für die Gemeinde die große Sīmā festgelegt" (vgl. C 3).

Der Mūlasarvāstivādavinaya enthält mehr Informationen über die Bekanntgabe der Kennzeichen als der Pāli-Vinaya: (1) Als Kennzeichen kommen fünf Objekte in Frage, (2) die Bekanntgabe der Kennzeichen ist von Āvāsika- und Naivāsika-Mönchen durchzuführen, (3) in vier Himmelsrichtungen wird je ein Kennzeichen bekanntgegeben und (4) man beginnt im Osten und geht dann im Uhrzeigersinn vor. Im Pāli-Vinaya werden hingegen nur die acht als Kennzeichen einer Sīmā erlaubten Objekte genannt und die Anordnung erlassen, daß die Bekanntgabe der Kennzeichen vor der Festlegung der Sīmā erfolgt (vgl. A 2.1).

Vergleicht man das im Mūlasarvāstivādavinaya beschriebene Verfahren zur Kennzeichenbekanntgabe mit den Angaben in der Samantapāsādikā, so zeigt sich, daß die Informationen im Mūlasarvāstivādavinaya für die praktische Durchführung der Kennzeichenbekanntgabe nicht ausreichen und teilweise von denen der Theravāda-Tradition abweichen.

- (1) Folgt man der Samantapāsādikā, so dürfen nicht-ordinierte Personen aktiv an der Kennzeichenbekanntgabe teilnehmen (vgl. B 1). Nach der Mūlasarvāstivāda-Tradition hingegen wird sie nur von Āvāsika- und Naivāsika-Mönchen durchgeführt. Damit sind Sāmaņeras und Laien implizit von der Zeremonie ausgeschlossen.
- (2) Nach der Beschreibung im Mūlasarvāstivādavinaya werden Kennzeichen im Uhrzeigersinn im Osten, Süden, Westen und Norden bekanntgegeben, d.h. in vier Himmelsrichtungen. In der Samantapasadika heißt es, daß in acht Himmelsrichtungen je ein Kennzeichen bekanntzugeben sei. Wie die weiteren Ausführungen Buddhaghosas zeigen, muß mindestens in drei Himmelsrichtungen je ein Kennzeichen bekanntgegeben werden; nach oben hin ist die Zahl der Kennzeichen unbegrenzt (vgl. B 1). Es gibt in der Theravāda-Tradition also nur eine vorgeschriebene Mindestzahl der Kennzeichen (nämlich drei), und es ist daher nicht notwendig, in vier Himmelsrichtungen je ein Kennzeichen bekanntzugeben. Das bedeutet, daß die Angabe "acht Himmelsrichtungen" in der Samantapāsādikā nur als Beispiel angeführt ist. Wie es sich bei den Mūlasarvāstivādin verhält, ist nicht eindeutig. Die vier angegebenen Himmelsrichtungen könnten ebenso wie die acht in der Samantapasadikā angeführten lediglich als Beispiel genannt sein. Über die tatsächliche Praxis würde diese Angabe dann nichts aussagen. Es wäre aber auch möglich, daß tatsächlich in vier Himmelsrichtungen je ein Kennzeichen bekanntgegeben werden muß. Aus dem Mūlasarvāstivādavinava geht dies nicht hervor und die Vinayavastuţīkā schweigt zu diesem Punkt.
- (3) Der Samantapāsādikā zufolge muß nach der Bekanntgabe des letzten Kennzeichens das erste bekanntgegebene Kennzeichen ein zweites Mal bekanntgegeben werden, damit jedes Kennzeichen mit dem vorangehenden und nachfolgenden "verbunden ist" (ghaţita; A 11.2.4). Wie sich dies in der Mūlasarvāstivāda-Tradition verhält, ist ungewiß. Neben der Angabe, daß im Osten, Süden, Westen und Norden je ein Kennzeichen bekanntzugeben ist, haben wir die Bezeichnung āghaṭana für nimitta in dem "Formular" (karmavācanā) zur "kombinierten" Festlegung von khuḍḍalikā sīmā und mahatī sīmā (vgl. C 6.2.3). Die Kennzeichen werden also als "Verbundene" (āghaṭana) bezeichnet. Dies könnte ein Hinweis darauf sein, daß bei den Mūlasarvāstivādin dasselbe Verfahren üblich war wie bei den Theravādin.

C 2.2.0

#### 2.2 "Formular" (karmavācanā) zur Festlegung der mahatī sīmā

## 2.2.0 Allgemeines, Text und Übersetzung

Ist die Kennzeichenbekanntgabe abgeschlossen, so beginnt die "Rechtshandlung" (karma) zur Festlegung der mahatī sīmā (GBM 6.711–712, 56v10–57r6):

tataḥ paścād ekena bhikṣuṇā jñaptiṃ kṛtvā karma karttavyaṃ

śṛṇotu (57r1) bhadantās saṃgho 'sminn āvāse āvāsikanaivāsikair bhikṣubhir mahatyā⟨ḥ⟩ sīmāyāś caturdiśaṃ sthāvarāṇi nimittāni parikīrttitāni · pūrvasyān diśi kudyanimittaṃ vā vṛkṣanimittaṃ vā śailanimittaṃ vā prākāranimittaṃ vā prāgbhāranimittaṃ vā; dakṣiṇasyāṃ paścimāyām uttarasyān diśi ‹kudyanimittaṃ vā vṛkṣanimittaṃ vā śailanimittaṃ vā prākāranimittaṃ vā prāgbhāranimittaṃ vā vā²¹⁶.⟩ sacet saṃghasya (57r2) prāptakālaṃ kṣametānujānīyāt saṃgho yat saṃghaḥ eṣāṃ nimittānāṃ arvāg ekapoṣadhāvāsasaṃvrāsasaṃvṛt⟨t⟩yā mahatīṃ sīmāṃ badhnīyād yāvac cāraṇyaṃ yāvac ca śayanāsanaṃ sthāpayitvā grāmaṃ ca grāmopavicāraṃ ca. eṣā jñaptiḥ.

evam ca karma karttavyam.

śṛṇotu bhadantās saṃgho 'sminn āvāse ā (57r3)vāsikanaivāsikair bhikṣubhir mahatyāḍ› sīmāyāś caturdiśaṃ sthāvarāṇi nimittāni parikīrttitāni. pūrvasyān diśi kuḍyanimittaṃ vā vṛkṣanimittaṃ vā śailanimittaṃ vā ⟨prākāranimittaṃ vā ˈqrākāranimittaṃ vā ˈqrākāranimittaṃ vā ˈqrākaranimittaṃ vā dakṣiṇasyāṃ paścimāyām uttarasyān diśi kuḍyanimittaṃ vā vṛkṣanimittaṃ vā ⟨śailanimittaṃ vā<sup>78</sup>⟩ prākāranimittaṃ vā (57r4) prāgbhāranimittaṃ vā. tat saṃghas ⟨t⟩eṣām ⟨nimittānām<sup>79</sup>⟩ arvāg ekapoṣadhāvāsasaṃvṛt⟨t⟩yā mahatī⟨m⟩ sīmāṃ badhnāti | yāvac cāraṇyaṃ yāvac ca śayanāsanaṃ sthāpayitvā grāmaṃ ca grāmopavicāraṃ ca. yeṣām āyuṣmatāṃ kṣamate eṣāṃ nimittānām arvāg ekapoṣadhāvāsasaṃvṛtyā saṃghasya ma (57r5)hatīṃ sīmāṃ baddhuṃ yāvac cāraṇyaṃ ⟨yāvac cāraṇyaṃ⟩ yāvac ca śayanāsanaṃ sthāpayitvā grāmaṃ ca grāmopavicāraṃ ca sa tūṣṇīṃ, na kṣamate bhāṣatāṃ.

baddhā saṃghena eṣāṃ nimittānām arvāg ekapoṣadhāvāsasaṃvṛt{t}yā saṃghasya mahatī{ṃ} sīmā{ṃ} yāvac cāraṇyaṃ yāvac ca śayanāsanaṃ sthā(57r-6)payitvā grāmaṃ ca grāmopavicāraṃ ca. kṣāntam anujñātaṃ saṃghena yasmāt tūsnīm. evam etad dhārayāmi || 80

<sup>76</sup> Vgl. unten 57r3-4 u. ö.

<sup>77</sup> Vgl. z. B. die Aufzählung für die südliche Richtung usw. in dieser Zeile.

<sup>78</sup> Vgl. die Aufzählung für die östliche Richtung am Anfang dieser Zeile.

<sup>79</sup> Vgl. *nimittānām arvāg* oben im Antrag 57r2 und unten beim Beschluß 57r5. 80 (D 139a6–140a2) *de'i og tu dge slon gcig gis gsol ba byas te las bya'o* ||

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di Ita ste | gnas 'di na dge slon gnas pa dan | gñug (139a7) mar gnas pa rnams kyis mtshams chen po'i phyogs bźi'i mtshan ma brtan po brjod pa śar phyogs su ni pha bon gi mtshan ma 'am | rtsig pa'i mtshan ma brtan po lags | Iho phyogs su ni ka ba'i mtshan ma 'am | śin ljon pa'i mtshan ma brtan po lags | nub phyogs su ni (139b1) ra ba'i mtshan ma 'am | bya skyibs kyi mtshan ma brtan po lags | byan phyogs su ni lam po che'i mtshan ma 'am | khron pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po lags na | gal te dge 'dun gyi dus la bab cin bzod na dge 'dun gyis gnan bar mdzog cig dan | dge 'dun (139b2) gyis mtshan ma 'di rnams kyi nan du gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas 'di Ita ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du \{dge 'dun gyis [zu tilgen, vgl. die Formulierung unten bei der Darlegung, beim Formular zur Festlegung der khuḍḍalikā sīmā (D 14lb4, C Anm. 134) und beim Formular zur kombinierten Festlegung (D 145b2, C Anm. 176)]} gron dan gron gi ñe 'khor ma gtogs par dgon pa la thug pa dan | gnas (139b3) mal la thug gi bar du mtshams chen po gcod do || 'di ni gsol ba'o || las ni 'di Itar bya ste ||

"Danach ist durch einen Mönch, nachdem er den Antrag gestellt hat, das Karma<sup>81</sup> durchzuführen:

"Es höre mich, Herren, die Gemeinde. In diesem Wohnbezirk sind durch Āvāsi-ka- und Naivāsika-Mönche für die große Sīmā feste Kennzeichen in vier Richtungen bekanntgegeben: in östlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen oder ein Bergüberhang-Kennzeichen; in südlicher, westlicher (und) nördlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen oder ein Bergüberhang-Kennzeichen. Wenn der Gemeinde der gegenwärtige Zeitpunkt recht ist, möge die Gemeinde erlauben, daß die Gemeinde innerhalb dieser Kennzeichen durch Einschluß einer Gemeinschaft und eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier die große Sīmā festlegt, vom Walde bis zu den Unterkünften, unter Ausschluß von Dorf und Dorf-Umgebung. Dies ist der Antrag."

Und so ist das Karma durchzuführen:

"Es höre mich, Herren, die Gemeinde. In diesem Wohnbezirk sind durch Āvāsi-ka- und Naivāsika-Mönche für die große Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen bekanntgegeben: in östlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen oder ein Berg-überhang-Kennzeichen; in südlicher, westlicher (und) nördlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen oder ein Bergüberhang-Kennzeichen. Nun legt die Gemeinde innerhalb dieser Kennzeichen durch Einschluß eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier die große Sīmā fest, vom Walde bis zu den Unterkünften, unter Ausschluß von Dorf und Dorfumgebung. Welchem unter den Ehrwürdigen es recht ist, innerhalb dieser Kennzeichen durch Einschluß eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier die große Sīmā für die Gemeinde festzulegen, vom Walde bis zu den Unterkünften, unter Ausschluß von Dorf und Dorfumgebung, der möge schweigen, (welchem) es nicht recht ist, der möge sprechen.

Festgelegt von der Gemeinde ist innerhalb dieser Kennzeichen durch Einschluß

Z11<sup>80</sup>

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di Ita ste | gnas 'di na dge slon gnas pa dan gñug mar gnas pa rnams kyis mtshams chen po 'i phyogs (139b4) bźi'i mtshan ma brtan po brjod pa śar phyogs su ni pha bon gi mtshan ma 'am | rtsig pa'i mtshan ma brtan po lags | Iho phyogs su ni ka ba'i mtshan ma 'am | śin Ijon pa'i mtshan ma brtan po lags | nub phyogs su ni ra ba'i mtshan ma 'am | bya skyibs kyi mtshan (139b5) ma brtan po lags | byan phyogs su ni lam po che'i mtshan ma 'am | khron pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po lags te | de'i slad du dge 'dun gyis mtshan ma 'di rnams kyi nan du gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas 'di Ita ste | gnas bsdu ba dan | dge (139b6) slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du gron dan gron gi ñe 'khor ma gtogs par dgon pa la thug pa dan | gnas mal la thug pa'i bar du mtshams chen po gcod na | tshe dan Idan pa gan dag mtshan ma 'di rnams kyi nan du gso sbyon gcig pa'i gnas (139b7) kyi sdom pas 'di Ita ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du gron dan gron gi ñe 'khor ma gtogs par dgon pa la thug pa dan | gnas mal la thug pa 'i bar du mtshams chen po gcad par bzod pa de dag ni can ma (140a1) gsun śig | gan dag mi bzod pa de dag ni gsun śig |

dge 'dun gyis bzod ciṅ gnaṅ nas dge 'dun gyis mtshan ma 'di rnams kyi naṅ du gso sbyoṅ gcig pa 'i gnas kyi sdom pas 'di lta ste | gnas bsdu ba daṅ | dge sloṅ rnams bde ba la reg par (140a2) gnas par bgyi ba'i slad du groṅ daṅ groṅ gi ñe 'khor ma gtogs par dgon pa la thug pa daṅ | gnas mal la thug pa'i bar

du mtshams chen po bcad lags te | 'di ltar can mi gsun bas de de bźin du 'dzin to ||

81 Karma bezeichnet an dieser Stelle den Teil des "Formulars" (karmavācanā), der auf den Antrag folgt, also Darlegung und Beschluß.

C 2.2.0-2.2.1

eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier die große Sīmā für die Gemeinde, vom Walde bis zu den Unterkünften, unter Ausschluß von Dorf und Dorfumgebung. Es ist recht, es ist von der Gemeinde erlaubt, weil sie schweigt. So stelle ich fest. "

#### 2.2.1 Abweichungen zwischen tibetischer Übersetzung und Sanskrit-Text

Das im Tibetischen überlieferte Formular zur Festlegung der *mahatī sīmā* weicht vom Sanskrit-Formular ab; es ist ein Satzteil eingeschoben, der im Sanskrit keine Entsprechung hat. Statt

yat saṃghaḥ eṣāṃ nimittānāṃ arvāg ekapoṣadhāvāsasaṃvāsasaṃvṛt{t}yā mahatīṃ sīmāṃ badhnīyād yāvac cāraṃyaṃ yāvac ca śayanāsanaṃ sthāpayitvā grāmam ca grāmopavicāraṃ ca (57r2, s. oben C 2.2.0)

heißt es im tibetischen Formular

dge 'dun gyis mtshan ma 'di rnams kyi nan du gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du gron dan gron gi ñe 'khor ma gtogs par dgon pa la thug pa dan | gnas mal la thug gi bar du mtshams chen po gcod do || (D 139b1–3; vgl. C Anm. 80).

Gnas in gnas bsdu ba könnte hier als Wiedergabe von "Wohnbezirk" aufgefaßt und der Ausdruck entsprechend mit "um den Wohnbezirk zusammenzuschließen" übersetzt werden. Dies entspräche der Sachlage, denn die mahatī sīmā schließt einen Wohnbezirk mit einer einzigen Beichtfeier ein. Gnas könnte aber auch für āvāsa in der Bedeutung "Wohnstätte" stehen. Diese Deutung würde mit den Gegebenheiten ebenfalls übereinstimmen, da die mahatī sīmā die Unterkünfte der Mönche einschließt.

Problematisch bei beiden Deutungen von gnas bsdu ba ist der Umstand, daß diese Wendung auch in den Formularen zur "Erteilung der Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins" (C Anm. 101) und zur Festlegung der khuḍḍalikā sīmā (C Anm. 134) sowie im Formular zur "kombinierten" Festlegung von mahatī sīmā und khuḍḍalikā sīmā (C Anm. 176) steht. §2 Für die "Erteilung der Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins" ist diese Formel bedeutungslos und bei der khuḍḍalikā sīmā unzutreffend. Möglicherweise handelt es sich hier um die Verschleppung einer formelhaften Wendung in die anderen Karmavācanās. §3

82 Viermal im Formular zur Festlegung der *mahatī sīmā* (Antrag, Darlegung 2 × , Beschluß; vgl. C 2.2.0); dreimal im Formular zur "Erteilung der Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins" (Antrag, Darlegung 2 × ; vgl. C 3); viermal im Formular zur Festlegung der *khuḍḍalikā sīmā* (Antrag, Darlegung 2 × , Beschluß; vgl. C 4.2.2.0) und viermal im Formular zur "kombinierten" Festlegung von *mahatī sīmā* und *khuḍḍalikā sīmā* (Antrag, Darlegung 2 × , Beschluß; vgl. C 6.2.3).

83 Auch die Erklärung der Vinayavastutīkā gibt darüber keinen Aufschluß (D 313b6–7; TT 265,4,6–7): gnas bsdu ba żes bya ba ni gso sbyoń la sogs pa i las lhan cig tu bya ba ste | des na mtshams de'i nan na gnas pa i (TT: om) dge sloń rnams las kyi gnas su ma tshogs sam | de dag gi 'dun (TT: mdun) pa ma blańs par byed na mi mthun par byed pa yin pas las mi 'chags so || "gnas bsdu ba bedeutet: Rechtshandlung(en) wie Beichtfeier usw. sind gemeinsam durchzuführen. Deshalb wird, wenn die innerhalb jener Sīmā weilenden Mönche nicht am Ort der Rechtshandlung versammelt sind, und man die Zustimmung ('dun pa, skt. chanda) jener (nicht Anwesenden) nicht erhalten hat, die Rechtshandlung nicht anerkannt, weil (die Mönche) nicht vollzählig (versammelt) sind."

#### 2.2.2 Die mahatī sīmā

Die *mahatī sīmā* wird, wie das "Formular" (*karmavācanā*) zeigt, vom gesamten Sangha in einem *jñaptidvitīyakarma* (pa. *ñaṭṭidutiyakamma*) festgelegt. *Terminus technicus* für "festlegen" im Zusammenhang mit der *mahatī sīmā* ist das Verb *bandh* (tib. *gcod pa*). Das entspricht der Praxis in der Samantapāsādikā, wo das im Vinaya gebräuchliche *sammannati* etwa zur Hälfte durch *bandhati* abgelöst wird (vgl. B Anm. 98).

Das Formular ist ausführlicher als das im Pāli-Vinaya enthaltene. Einleitend werden statt des im Pāli-Vinaya stehenden yāvatā samantā nimittā kittitā (Vin I 106,9; vgl. A 2.2.1) die für die einzelnen Himmelsrichtungen als Kennzeichen der mahatī sīmā bekanntgegebenen Objekte genannt. Im Sanskrit-Text sind an dieser Stelle alle dafür in Frage kommenden fünf Objekte aufgezählt (pūrvasyān diśi kudyanimittaṃ vā vrkṣanimittaṃ vā śailanimittaṃ vā prākāranimittaṃ vā prāgbhāranimittaṃ vā). Kollektiv wird dies dann für die Himmelsrichtungen Süden, Westen und Norden wiederholt. In der tibetischen Version werden für jede Himmelsrichtung je zwei Objekte angeführt (śar phyogs su ni pha boṅ gi mtshan ma 'am rtsig pa'i mtshan ma brtan po lags | ...; vgl. C Anm. 80). Bei einer tatsächlich stattfindenden Sīmā-Festlegung müssen natürlich stattdessen sowohl im Sanskrit als auch im Tibetischen die tatsächlich für die einzelnen Himmelsrichtungen bekanntgegebenen Kennzeichen in das Formular eingesetzt werden.

Bereits aus dem "Antrag" (jñapti) geht hervor, daß die mahatī sīmā innerhalb der Kennzeichen verläuft (eṣāṃ nimittānām arvāg ... mahatīṃ sīmāṃ badhnīyād ...; tib. mtshan ma 'di rnams kyi naṅ du ... mtshams chen po gcod do). Diese Regel wird in der Theravāda-Tradition explizit erst in der Samantapāsādikā formuliert (Sp 1036,4–5; vgl. B 1.0).

Näher charakterisiert wird die mahatī sīmā im Mūlasarvāstivādavinaya durch den Ausdruck ekapoṣadhāvāsasaṃvāsasaṃvṛt{t}yā {saṃghasya}, "durch Einschluß einer Gemeinschaft und eines Wohnbezirks mit nur einer Beichtfeier" (vgl. C Einl. 4). Die Funktion der mahatī sīmā ist es somit, einen "Wohnbezirk" (āvāsa), in dem von dem gesamten Sangha gemeinsam eine Beichtfeier durchgeführt wird, zu begrenzen. Darüber hinaus ist die mahatī sīmā die Grenze für das "Zusammenleben" (saṃvāsa) bzw. die Gemeinschaft, d. h. sie definiert das Gebiet, in dem Mönche bzw. Nonnen zusammenleben und alle Ordensangelegenheiten gemeinsam regeln. Dies entspricht inhaltlich im Pāli ekuposatha samānasaṃvāsa, "für einen Wohnbezirk und eine gleiche Gemeinschaft", und bei den Sarvāstivādin ekapoṣatha samānasamvāsa (vgl. C Einl. 4).

Die mahatī sīmā kann so festgelegt werden, daß sie vom Walde bis zu den Unterkünften reicht, aber Dorf und Dorfumgebung ausgeschlossen sind (yāvac cāraṇyaṃ yāvac ca śayanāsanaṃ sthāpayitvā grāmaṃ ca grāmopavicāraṃ ca, tib. gron daṅ gron gi ñe 'khor ma gtogs par dgon pa la thug pa daṅ gnas mal la thug gi bar du ...). "Wald" (araṇya) und "Unterkünfte" (śayanāsana) werden hier als Endpunkte für den Geltungsbereich der mahatī sīmā bestimmt. Daß sie aber Bestandteil des mahatī sīmā-Gebiets sind, ergibt sich aus der Erläuterung zu araṇya und grāma im Vinayavibhaṅga der Mūlasarvāstivādin (TT, Vol. 42, Nr. 1032, 162,5,5):

gron na 'dug pa 'am źes bya ba ni ra ba'i nan na 'dug pa'o | dgon pa na 'dug pa źes bya ba ni ra ba'i phyi rol na 'dug pa'o |

"Einer weilt in einem Dorf bedeutet: einer weilt innerhalb der Einfriedung (des Dorfes). Einer weilt im Wald bedeutet: einer weilt außerhalb der Einfriedung (des Dorfes)."

Dieser Abschnitt zeigt, daß grāma und aranya genau wie im Pāli Gegensätze sind und daß Land entweder Bestandteil von "Waldgebieten" (aranya) oder von "Ansiedlungen" (grāma) ist (vgl. A 5.1, 5.2).

Da nach dem Formular zur Festlegung der *mahatī sīmā* "Dorf" (*grāma*, tib. *groṅ*) und "Dorfumgebung" (*grāmopavicāra*, tib. *groṅ gi ñe 'khor*) aus dem Geltungsbereich der *mahatī sīmā* ausgeschlossen sind,<sup>84</sup> bleibt lediglich Araṇya als Gebiet, in dem eine *mahatī sīmā* gültig sein kann. Das bedeutet, daß Araṇya und Śayanāsana in das Gebiet der *mahatī sīmā* eingeschlossen werden.

Der Ausschluß von Dörfern und Dorfumgebungen aus dem Bereich der *mahatī*  $s\bar{i}m\bar{a}$  kann so gedeutet werden, daß (1) die *mahatī*  $s\bar{i}m\bar{a}$  nur in "Waldgebieten außerhalb von Ansiedlungen" (agrāmaka araṇyāyatana) festgelegt werden kann oder (2) die *mahatī*  $s\bar{i}m\bar{a}$  zwar so festgelegt werden darf, daß sie Dörfer einschließt, diese Dörfer aber nicht zum Geltungsbereich der *mahatī*  $s\bar{i}m\bar{a}$  gehören. Welche der beiden Deutungen zutrifft, geht aus dem Sanskrit-Text und der tibetischen Übersetzung nicht hervor. Nach der Erklärung der Vinayavastuṭīkā trifft die zweite Deutung zu (D 314a1–2; TT 265,4,8–5,1):

groń dań groń gi ñe 'khor ma gtogs pa źes bya ba ni mtshams chen po de'i nan na groń dań groń gi ñe 'khor gań dag yod pa de dag mtshams kyi khońs su (314a2) mi (D: ma) brtsi bar khol (TT: 'khol) du dbyuń bar bya ba'o | des na (TT: de nas) groń dań groń gi ñe khor sna na yod na yań de mtshams su mi (TT: ma) 'gyur la phyis brtsigs na yań mtshams su ma gtogs par 'gyur ro ||

"Ausgeschlossen Dorf und Dorfumgebung bedeutet: Dörfer und Dorfumgebungen, die sich innerhalb jener großen Sīmā befinden, dürfen nicht als in das Sīmā-Gebiet eingeschlossen gerechnet (und) müssen beiseite gelassen werden. 85 Deshalb werden Dörfer und Dorfumgebungen, auch wenn sie sich vorher (dort) befinden, nicht zum Sīmā(-Gebiet), und auch wenn später (Dörfer und Dorfumgebungen dort) errichtet werden, gehören sie nicht zum Sīmā-Gebiet."

Vorausgesetzt, diese Angabe der Vinayavastuţīkā träfe bereits auf den Mūlasarvāstivādavinaya zu, so könnte diese Regel zur Folge haben, daß das Gebiet der *mahatī sīmā* durch Ansiedlung neuer Dörfer bzw. Ausdehnung alter Dörfer im Lauf der Zeit immer kleiner wird.

Die Regeln der Mūlasarvāstivādin weichen hinsichtlich des Ausschlusses von Dörfern aus dem Gebiet der *mahatī sīmā* von denen der Theravādin und Sarvāstivādin ab. Nach der Pāli-Tradition darf die Sīmā, Samānasaṃvāsasīmā (A 2, 4.4.1, 4.4.2), bzw. Mahāsīmā (B Einl. 11) sowohl Dorf als auch Dorfumgebung einschliessen. Lediglich wenn die Sīmā als Grenze für das "Nicht-Getrenntsein von den drei Gewändern" (ticīvarena avippavāsa) festgelegt wird, sind Dörfer und Dorfumgebungen aus dem Geltungsbereich dieser Sīmā ausgeschlossen (vgl. A 4).

Den von Härtel publizierten Fragmenten des Formulars zur Festlegung der Sīmā

<sup>84</sup> Daraus folgt auch, daß eine "festgelegte Sīmā" (baddhasīmā) die Gültigkeit einer grāmasīmā nicht aufheben kann.

<sup>85</sup> Zu khol du phyun ba vgl. Jäschke s.v. khol, "abridgement, epitome Cs."; vgl. Bod rgya tshig mdzod chen mo s.v. khol, "gces nor rnams mdzod gan nas khol du phyun ste bźag pa"; siehe auch Melvyn C. Goldstein, Tibetan-English Dictionary of Modern Tibetan, Kathmandu 1983 (Bibliotheca Himalayica II, 7) s.v. khol du phyun, "to set aside, to keep separate".

ist nicht zu entnehmen, ob Dorf und Dorfumgebung bei den Sarvästivädin aus dem Sīmā-Bereich ausgeschlossen sind (Härtel, KaVā, S. 96f., § 27.2–28.2). Im Formular zur Festlegung des "Nicht-Getrenntseins von den drei Gewändern" heißt es aber (s)īmā baddhā tatra sthā/// (Härtel, KaVā, S. 98, § 28.2), was zu sthāpavitvā grāmam grāmavyavacāram zu ergänzen wäre (vgl. grāmavyavacāram in R2 des Hoernle-Frgm., s. u.). Die Tatsache, daß hier Dorf und Dorfumgebung ausgenommen werden, macht klar, daß vorher bei Festlegung der Sīmā Dorf und Dorfumgebung in den Geltungsbereich der Sīmā eingeschlossen waren. In dem Fragment der Sammlung Hoernle<sup>86</sup> endet der Antrag zur Festlegung der Sīmā mit sīmā badhnīvād esā iña(p)[t](j)[h || ]|// (V2). In Analogie zu dem Formular der Mūlasarvāstivādin müßte der mit sthāpavitvā beginnende Satzteil zwischen badhnīvād und esā stehen. Ebenso verhält es sich bei der Darlegung sīmām baddhum te tu[snī]m (V5) und beim Beschluß baddhā sīmā [ksa]mata eva samghasya||| (V6), wo er nach baddhum bzw. nach sīmā eingeschoben sein müßte. Schließlich heißt es in der Karmavācanā zur "Festlegung des Nicht-Getrenntseins von den (drei) Gewändern".87 die sich auf der Rückseite des Fragments befindet (R5): [sīlmā baddhah (lies: baddhā) tatra sthāpayitvā grāmam grā[ma]///. Dies wäre nicht nötig, wenn Dorf und Umgebung bereits aus dem Geltungsbereich der Sīmā ausgeschlossen wären.

Die Erklärung für diesen Unterschied zwischen der Mūlasarvāstivāda- und der Sarvāstivāda-/Theravāda-Tradition ist in dem Karma zur "Erteilung der Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern" (C3) zu finden. Das "Nicht-Getrenntsein" ist bei den Mūlasarvāstivādin keine Funktion der Sīmā, sondern die Anwendung der in NP 2 erlassenen Gewänderregel auf das Sīmā-Gebiet. Die Schule der Mūlasarvāstivādin ist nämlich die einzige, in deren Prātimoksa die als NP 2 formulierte Regel einen Bezug auf die Sīmā enthält: "Wenn ein Mönch, der sein Gewand fertiggestellt hat, nachdem die Kathina(-Periode) aufgehoben ist, auch nur eine Nacht von einem beliebigen Gewand unter den drei Gewändern außerhalb der Sīmā getrennt ist, es sei denn mit Erlaubnis der Gemeinde, ist das ein Naissargikapāyattika(-Vergehen)." (Vgl. ausführlicher A Anm. 72.) Bei den Mūlasarvāstivādin konnte daher die NP-2-Regel auf das Sīmā-Gebiet angewendet werden, während bei den übrigen Schulen eine besondere, nur für die Sīmā geltende Regelung eingeführt werden mußte. Das bedeutet, daß bei den Mūlasarvāstivādin durch das Karma zur "Erteilung der Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins" kein neuer Grenzverlauf festgelegt werden kann. Da man in Dörfern aber im allgemeinen mit den drei Gewändern bekleidet sein muß, müssen bereits bei Festlegung der mahatī sīmā die Dörfer aus deren Geltungsbereich ausgenommen werden, denn die Erlaubnis, als "nicht-getrennt" zu gelten, hat für das ganze von der mahatī sīmā umschlossene Gebiet Gültigkeit.

#### 2.3 Größe und Form der mahatī sīmā

Über die Größe der *mahatī sīmā* wird im Mūlasarvāstivādavinaya nichts ausgesagt. Es lassen sich aber indirekte Schlüsse ziehen. So wissen wir z. B. aus dem Formular zur Festlegung der *mahatī sīmā*, daß sie einen Āvāsa begrenzt und daß sie die Unterkünfte der Mönche einschließt (C 2.2.2). Ferner heißt es im Anschluß an das Formular zur Festlegung der *mahatī sīmā* (GBM 6.712, 57r6–7):

<sup>86</sup> Vgl. C Anm. 16.

<sup>87</sup> Daß es sich um dieses Formular handelt, belegt R 6: cīvaravipravā///.

yatra saṃghena mahatī sīmā baddhā bhavati, tatra bhikṣubhir niṣadya poṣa-dhah karttavyaḥ pravāraṇā 〈jñaptir<sup>88</sup>〉 jñaptidvi{{dvi}}tīyaṃ jñapticaturthaṃ karma karttavyam · vyagrāh kurvanti sātisārā bha(57r7)vanti · <sup>89</sup>

"Wo von der Gemeinde die große Sīmā festgelegt ist, dort ist von den Mönchen, nachdem sie sich niedergesetzt haben, das Poṣadha(karma) durchzuführen, (dort sind) das Prāvaraṇā(karma), das Jñapti(karma), Jñaptidvitīya(karma und) Jñapticaturtha(karma) durchzuführen. Diejenigen, die (ein Karma) unvollzählig durchführen, machen sich einer Übertretung schuldig."

Daraus geht hervor, daß es möglich sein muß, innerhalb einer *mahatī sīmā* alle Rechtshandlungen des Sangha durchzuführen. Da ein Sangha, der in der Lage ist, alle Rechtshandlungen durchzuführen, aus zwanzig Mönchen bestehen muß, 90 und der von der Rechtshandlung betroffene Mönch ebenfalls anwesend ist, muß es zusätzlich zu den Unterkünften einen Platz geben, an dem sich mindestens 21 Mönche versammeln können. Dies dürfte in der Regel der "Beichtfeierplatz" (*poṣadhāmukha*, tib. *gso sbyon gi gnas*) sein, da in ihm alle Rechtshandlungen der Gemeinde durchgeführt werden können (GBM 6.710, 56r7–8; C 1). Der Beichtfeierplatz muß bestimmte Bedingungen erfüllen (GBM 6.710, 56r5):

idam vastu sarvākāraparinisthitam antassīmam bahirvyāmopavicāram saṃghasva posadhāmukham abhirucitam.<sup>91</sup>

"Dieser Platz, der in jeder Hinsicht fehlerlos ist, der sich innerhalb der Sīmā<sup>92</sup>

88 Vgl. z. B. 56r7-8 (C 1), 58r7 (C 5.1).

89 (D 140a2-3) dge 'dun gyis gan du mtshams chen po bcad pa der dge (140a3) slon rnams kyis 'dug ste | gso sbyon bya źin dgag dbye dan | gsol ba dan | gsol ba dan gñis dan | gsol ba dan bźi'i las bya'o || mi mthun par byed na 'gal tshabs can du 'gyur ro ||

90 Dies gilt bei den Mūlasarvāstivādin ebenso wie in der Pāli-Tradition. Vgl. die Aufzählung der Karmas, die von einem vier-, fünf, zehn- bzw. nur von einem zwanzigköpfigen Sangha durchgeführt werden können, GM III.2, S. 203,14–22 (= GBM 6.885, 286vl).

91 z. B (D 137a5–6) gnas thams cad grub pa 'am | bgyis pa 'am | lags pa nan (137a6) mtshams dan phyi rol ñe 'khor 'dom gan dan bcas pa 'di dge 'dun gyi gso sbyon gi gnas su bźed de |

92 Naheliegend ist die Annahme, daß antassīmam in Analogie zu bahirvyāmopavicāram als Bahuvrīhi auf vastum zu beziehen und mit "ein Platz, der eine Sīmā im Inneren hat" zu übersetzen ist. Wenn man von dieser Bedeutung ausginge, so könnte sīmā in diesem Zusammenhang nicht die "buddhistische Gemeindegrenze" bezeichnen, denn diese darf nicht innerhalb des Beichtfeierplatzes verlaufen. Sīmā müßte also als "Grenze" im nicht-terminologischen Sinn aufgefaßt werden. Der Satz wäre damit so zu deuten, daß der Beichtfeierplatz im Inneren eine Grenze hat. Dies scheint mir deshalb fraglich, weil in dem Textabschnitt zum Beichtfeierplatz keine Rede davon ist, daß dieser in irgendeiner Form sichtbar abgegrenzt werden müßte.

Antahsīmā ist außerdem an allen mir bekannten Stellen immer in der Bedeutung "innerhalb der Sīmā befindlich" gebraucht; vgl. dazu GBM 6.890–892, Fol. 289r4.10, 289v6–7, 290r1: antaḥsīme (-āyā) sthivā (sthitāḥ) osāraṇāṃ (-ā) yācante (-ate, -āmahe, aṃte); SHT V 1053 B1 ||| bahīsīmāyāṃ sthitā antaḥsīmāyāṃ sthitena |||; 1054 B1.9V3 antaḥsimāyāṃ civaraṃ nikṣipya bahiḥsimāyām aruṇam udgamayati; 9V4 bahiḥsimāyāṃ civaraṃ nikṣipya antaḥsimāyām aruṇam udgamayati; 1059 R2 athāsyāntasīmāyām bhayati; 1064 + 1065 c A2 antahsīmāyām sthitā.

Antaḥsīma ist in diesem Zusammenhang Kompositum mit regierendem präpositionalem Vorderglied, vgl. AIG II, 1, § 118 ff. und besonders § 119 bα mit den Beispielen antas-patha, "innerhalb des Weges befindlich", antar-goṣṭha, "innerhalb des Kuhstalls befindlich", usw.

Im Tibetischen wird antaḥsīma an der hier vorliegenden Stelle durch nan mtshams wiedergegeben, obwohl die Mahāvyutpatti 'tshams kyi nan bzw. mtshams kyi nan als Wiedergabe für antaḥsīmā angibt (Nr. 9276).

Übersetzt man antassīmam an der vorliegenden Textstelle als "innerhalb der Sīmā befindlich", so gelten folgende Bedingungen für den Platz, den man zum Beichtfeierplatz bestimmen will: (1) er muß innerhalb der Sīmā, d. h. innerhalb der buddhistischen Gemeindegrenze liegen; (2) er muß außen einen Umgang von einem Vyāma Breite haben, das bedeutet, er darf nicht direkt an irgendwelche Gebäude oder an die Sīmā angrenzen; (3) er muß dem Sangha als Poṣadhāmukha angenehm sein. Ein Ort, der diese drei Bedingungen erfüllt, ist in jeder Hinsicht fehlerlos (sarvākāraparinisthita).

befindet, außerhalb Umland von einem Vyāma (Breite) hat und der Gemeinde als Beichtfeierplatz angenehm ist."

Die Forderung, daß um den Beichtfeierplatz herum Umland von einem Vyāma Breite sein soll (ungef. 2,10 m<sup>93</sup>), ergibt, daß 4,20 m in der Länge und in der Breite zur Größe des Beichtfeierplatzes zu addieren sind.

Neben den Unterkünften der Mönche und dem Beichtfeierplatz kann die *mahatī*  $s\bar{\imath}m\bar{a}$  außerdem eine *khuḍḍalikā sīmā* einschließen, die ihrerseits wieder mindestens zehn Mönchen Platz bieten muß. <sup>94</sup> Die *mahatī sīmā* dürfte also eine beträchtliche Größe haben.

Nach Angabe der Vinayavastuṭīkā soll die *mahatī sīmā* so festgelegt werden, daß sie innerhalb der Grenze von zweieinhalb Meilen (*dpag tshad*) liegt (D 313b3–4; TT 265,4,1–2):

mtshams chen po bcad par (313b4) rjes su gnań ńo źes bya ba ni gso sbyoń la sogs pa'i gnas gcig tu bsdu ba'i phyir dpag tshad phyed dań gsum tshun chad kyi mtha' tshun chad du gsol ba dań gñis kyis mtshams gcad par bya ba'o

"Ich ordne an, eine große Sīmā festzulegen bedeutet: die Sīmā soll mit einem Jñaptidvitīyakarma<sup>95</sup> innerhalb einer Grenze festgelegt werden, die bis zu 2,5 Meilen (entfernt liegt), damit man sich an einem Ort für die Beichtfeier usw. versammeln (kann)."

Für *dpag tshad*, "mile", gibt Jäschke als Maß "4000 fathom" (Klafter) an. Legt man für ein Klafter das Maß von 1,7 oder 2 m zugrunde, so entspricht eine Meile 6,8 bis 8 km. Das maximale Maß einer Sīmā läge demnach bei 17 bzw. 20 km. Worauf sich diese Längenangaben beziehen ist unklar. Aufgefaßt als Umfang erhielte man bei einer quadratischen Sīmā eine Seitenlänge von 4,25/5 km und eine Fläche von 20,25/25 km². Geht man davon aus, daß die längste Distanz innerhalb der Sīmā 17/20 km betragen darf, so müßte man eine quadratische Sīmā mit einer Seitenlänge von 12 km (Diagonale ungef. 17 km, Fläche 144 km²) bzw. 14 km (Diagonale ungef. 20 km, Fläche 196 km²) festlegen. Bei einer kreisförmigen Sīmā müßte man den Durchmesser mit 17/20 km veranschlagen. Die Fläche beliefe sich auf 227/314 km², und die längste Distanz entspräche dem Durchmesser.

Alle diese Maße liegen weit unter denen, die sich bei gleicher Berechnung – d.h. wenn man das angegebene Höchstmaß auf die Seitenlänge bezieht – aus dem im Pāli-Vinaya genannten Höchstmaß (drei Yojana) für eine Sīmā ergeben (vgl. A 2.3).

Die Form der Sīmā hängt von den ihren Grenzverlauf markierenden Kennzeichen ab. Nach den Angaben im Mūlasarvāstivādavinaya werden in vier Himmelsrichtungen vier Kennzeichen bekanntgegeben. Wenn es sich dabei nicht nur um ein Beispiel handelt (vgl. C 2.1.3.2), wäre die *mahatī sīmā* in der Mūlasarvāstivāda-Tradition immer viereckig.

<sup>93</sup> Vyāma bezeichnet nach Monier Williams "the measure of the two extended arms (= 5 Aratnis); a fathom" (MW s.v.). Aratni, "a cubit of the middle length, from the elbow to the tip of the little finger, a fist" (MW s.v. 2 aratni). Edward Thomas, Ancient Indian Weights, London 1874 (Marsden's Numismata Orientalia, Pt. I), S. 31 Anm. 2, gibt für einen Aratni 21 Breiten von der Mitte des Daumens an. Nach Messungen entspricht das etwa 40/42 cm, so daß der Vyāma mit etwa 2/2,10 m zu veranschlagen wäre.

<sup>94</sup> Die khuddalikā sīmā ist nicht mit dem poṣadhāmukha identisch. Für beide gibt es verschiedene Formulare, vgl. GBM 6.710, 56r4–7 (Formular für poṣadhāmukha) und GBM 6.713–714, 57v10–58r5 (vgl. C 4.2.2) für die khuddalikā sīmā.

<sup>95</sup> Gsol ba dan gñis steht hier wohl verkürzt für gsol ba dan gñis gyi las.

## 3 Verfahren zur "Erteilung der Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den (drei) Gewändern" innerhalb der *mahatī sīmā*

Im Anschluß an den in C 2.3 zitierten Text wird die Regel erlassen, daß Mönche innerhalb der *mahatī sīmā* nicht mit allen drei Gewändern bekleidet sein müssen (GBM 6.712–713, 57r7–v1):

bhikṣavas tṛcīvaraṃ gṛhītvā divāvihāraṃ gacchanti | khedam āpadyante · etat prakaraṇaṃ bhikṣavo bhagavata ārocayanti · bhagavān āha | mahatyā‹ḥ› sīmāyāḥ arvāk sarveṣāṃ bhikṣūṇāṃ cīvarakā{ra}ṇā{ḥ}·m› <sup>96</sup> avipravāsasaṃvṛtir dātavyā |

evam ca punar dātavyā.

śayanā (57r8) sanapraj naptim kṛtvā gaṇḍīm ākoṭya pṛṣṭ{h}avācikayā bhikṣūn samanuyujya sarvasaṃghe sanniṣaṇṇe sannipatite ekena bhikṣuṇā j naptim kṛtvā karma karttavyaṃ |

śṛṇotu bhadantās saṃgho 'sminn āvāse samagreṇa saṃghena ekapoṣadhāvā-sasaṃ{saṃ}vāsasaṃvṛtyā saṃghasya mahatī sīmā baddhā · (57r9) sacet saṃghasya prāptakālaṃ kṣametānujānīyāt saṃgho yat saṃghaḥ mahatyā‹ḥ› sīmāyā arvāk sarveṣāṃ bhikṣūṇāṃ cīvarakāṇām avipravāsasaṃvṛtiṃ dadyād ity eṣā jñaptiḥ.

evam (ca<sup>97</sup>) karma karttavyam.

śṛṇotu bhadantās saṃghaḥ, asminn āvāse samagreṇa saṃghenaikapoṣadhā-vāsasaṃvā[sa]saṃ(57r10)vṛt{t}yā saṃghasya mahatī sīmā baddhā · tat saṃgh{aṃ}‹o›<sup>98</sup> mahatyāḥ sīmāyāḥ ‹arvāk³9› sarveṣāṃ bhikṣūṇāṃ cīvarakāṇām avipravāsasaṃvṛtin dadāti · yeṣām āyuṣmatāṃ kṣamate mahatyās sīmāyāḥ ‹arvāk› sarveṣāṃ bhikṣūṇāṃ cīvarakāṇām avipravāsasaṃvṛtiṃ dātuṃ te tūṣṇīṃ, na kṣamate bhāṣa‹n›tām\*.

(57v1) (dattā<sup>100</sup>) saṃghena mahatyās sīmāyāḥ (arvāk) sarveṣāṃ bhikṣūṇāṃ cīvarakāṇām avipravāsasaṃvṛti{m\*}⟨ḥ⟩. kṣāntam anujñātaṃ saṃghena yasmāt tūsnīm. evam etad dhārayāmi ·<sup>101</sup>

<sup>96</sup> Vgl. die korrekte Ausdrucksweise im Formular, unten 57r9.10, 57v1.

<sup>97</sup> Vgl. 57r2 (C 2.2.0), 57v4 (C 4.1.1), 58r2 (C 4.2.2.0), 58v2 (C 6.1.2).

<sup>98</sup> Vgl. oben im Antrag yat saṃghaḥ..., 57r9.

<sup>99</sup> Vgl. die Formulierung oben im Antrag, 57r9.

<sup>100</sup> Vgl. das Formular zur Festlegung der mahatī sīmā, wo der Beschluß mit dem p.p.p. des Verbs, nämlich mit baddhā, eingeleitet wird (57r5, C 2.2.0). Analog dazu muß hier das p.p.p. des in diesem Zusammenhang relevanten Verbs stehen. Vgl. auch 57v1 avipravāsasamvytir datā bhavati (s.u. C 3), das die hiesige Stelle aufgreift, wie mahatī sīmā baddhā bhavati (57r6, C 2.3) den Beschluß im Formular zur Festlegung der mahatī sīmā: baddhā ... mahatī/m/ sīmā/m/ (C 2.2.0).

<sup>101 (</sup>D 140a3-b4) dge sloń rnams chos gos gsum thogs te ñin mo spyod du 'doń ba na skyo (140a4) bar gyur pa'i skabs de bcom ldan 'das la dge sloń rnams kyis gsol ba dań | bcom ldan 'das kyis bka' stsal pa | mtshams chen po'i nań du dge sloń thams cad kyis (korrekt kyi) chos gos dag dań mi 'bral ba'i gnań ba sbyin par bya'o ||

<sup>&#</sup>x27;di ltar sbyin par bya ste

gnas mal (140a5) bśam pa byas nas gaṇḍī brduńs te dris pa'i tshig gis dge sloṅ rnams la yaṅ dag par bsgo nas | dge 'dun thams cad 'dug ciṅ mthun par gyur pa la dge sloṅ gcig gis gsol ba byas te las bya'o ||

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di lta ste | (140a6) gnas 'dir dge 'dun mthun pas gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas mtshams chen po bcad pa las | gal te dge 'dun gyi dus la bab cin bzod na dge 'dun gyis gnan bar mdzod cig dan | dge 'dun gyis 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba (140a7) la reg par gnas par bgyi ba'i slad du mtshams chen po'i nan du dge slon thams cad kyis (korrekt kyi) chos gos dag dan bral (korrekt: 'bral) bar mi 'gyur ba'i gnan bstsol to || 'di ni gsol ba'o ||

"Mönche begaben sich mit den drei Gewändern zur Mittagsrast. Sie wurden müde. Diese Angelegenheit berichteten Mönche dem Erhabenen. Der Erhabene sprach: "Für alle Mönche innerhalb der großen Sīmā ist die Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern zu erteilen." <sup>102</sup>

Und so ist sie nun zu erteilen:

Nachdem die Sitzgelegenheiten vorbereitet, der Gong geschlagen und die Mönche mit Worten über das in Frage Stehende informiert worden sind, (und) wenn die gesamte Gemeinde sich versammelt und niedergesetzt hat, ist durch einen Mönch, nachdem er den Antrag gestellt hat, das Karma durchzuführen.

"Es höre mich, Herren, die Gemeinde. In diesem Wohnbezirk ist von der vollzähligen Gemeinde die große Sīmā für die Gemeinde festgelegt durch Einschluß einer Gemeinschaft und eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier. Wenn der Gemeinde der gegenwärtige Zeitpunkt recht ist, möge die Gemeinde erlauben, daß die Gemeinde für alle Mönche innerhalb der großen Sīmā die Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern erteilt. Dies ist der Antrag.'

Und so ist das Karma durchzuführen:

"Es höre mich, Herren, die Gemeinde. In diesem Wohnbezirk ist von der vollzähligen Gemeinde die große Sīmā für die Gemeinde festgelegt durch Einschluß einer Gemeinschaft und eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier. Nun erteilt die Gemeinde für alle Mönche innerhalb der großen Sīmā die Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern. Welchen unter den Ehrwürdigen es recht ist, für alle Mönche innerhalb der großen Sīmā die Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern zu erteilen, die mögen schweigen, (welchen) es nicht recht ist, die mögen sprechen.

Erteilt ist von der Gemeinde die Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern für alle Mönche innerhalb der großen Sīmā. Es ist recht, es ist von der Gemeinde erlaubt, weil sie schweigt. So stelle ich fest."

 $zu^{101}$ 

las ni 'di ltar bya ste

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di lta ste | gnas 'dir (140b1) dge 'dun mthun pas gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas mtshams chen po bcad de | de'i slad du dge 'dun gyis 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du mtshams chen po'i nan du dge slon thams cad kyi chos (140b2) gos dag dan 'bral bar mi 'gyur ba'i gnan bstsol na | tshe dan ldan pa gan dag 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams {la} bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du mtshams chen po'i nan du dge slon thams cad kyi chos gos dag dan 'bral bar mi 'gyur (140b3) ba'i gnan bstsal bar bzod pa de dag ni can ma gsun śig | gan dag mi bzod pa de dag ni gsun śig |

dge 'dun gyis bzod ciń gnań nas dge 'dun gyis mtshams chen po'i nań du dge sloń thams cad kyi chos gos dag dañ 'bral bar mi 'gyur ba'i gnań bstsal (140b4) lags te | 'di ltar cań mi gsuń bas de de bźin du 'dzin to ||

102 Vipravasati und Formen dieses Wortes stehen gewöhnlich mit dem Instrumental oder dem Ablativ, z.B. (NP 2) PrMoSū(Mā-L), S. 14: ... ekarātram pi cet bhikṣu trayāṇām cīvarāṇām anyatarānyatareṇa vipravaseya...; PrMoSū(Mū), S. 25 ... ekarātram pi cet trayāṇām cīvarāṇām anyatarānyatamāt (Ausgabe fälschlich -tamasya) cīvarāt bahih sīmām vipravaset... Es wäre daher naheliegend, den Genitiv cīvarakāṇām als Adjektiv auf sarveṣām bhikṣūṇām zu beziehen. Diese Deutung ist m.E. aus inhaltlichen Gründen abzulehnen. Es ist sinnlos, Mönchen, die mit cīvara, also der aus drei Gewändern bestehenden Mönchsrobe, versehen sind, die Erlaubnis zu erteilen, als "nicht von den drei Gewändern getrennt" zu gelten. Sie benötigen diese Erlaubnis nicht, da sie ja mit allen drei Gewändern bekleidet sind. Daher ist der Genitiv cīvarakāṇām m.E. von avipravāsasaṃvṛti abhāngig und cīvaraka als Synonym für cīvara anzusehen (Belege bei Edgerton, BHSD s.v. cīvaraka). Dies wird auch durch die tibetische Übersetzung gestützt: dge sloṅ thams cad kyi chos gos dag daṅ 'bral bar mi 'gyur ba'i gnañ bstsal lags te (D 140b3-4; C Anm. 101).

C 3-4.0

Das Formular zeigt, daß nicht die *mahatī sīmā* als Sīmā für das "Nicht-Getrenntsein von den Gewändern" (cīvarakāṇāṃ avipravāsa, tib. chos gos dag daṅ 'bral bar mi 'gyur ba) festgelegt wird, wie dies im Pāli der Fall ist (vgl. A 4), sondern daß die Erlaubnis erteilt wird, innerhalb der *mahatī sīmā* mit weniger als den drei Gewändern bekleidet umherzugehen. Die im Prātimokṣa der Mūlasarvāstivādin formulierte NP-2-Regel vermittelt den Eindruck, daß das von einer Sīmā umschlossene Gebiet automatisch als Bezirk gilt, in dem das Ablegen eines Gewandes nicht als Naissargika-Pāyattika-Vergehen gewertet wird (vgl. C 2.2.2 und A Anm. 72). Wie die vorliegende Regelung zeigt, ist dies nicht der Fall. Nach der Rechtshandlung, mit der die *mahatī sīmā* festgelegt wird, muß erneut eine Rechtshandlung durchgeführt werden, in der die Regelung des "Nicht-Getrenntseins" auf dieses Gebiet übertragen wird. Die abschließende Passage unseres Textes zeigt, daß die Erlaubnis, als "nicht-getrennt" zu gelten, nur für die Sanghāṭī gilt (GBM 6.713, 57v1–2):

yatra saṃghena mahatyā‹ḥ› sīmāyāḥ arvāg bhikṣūṇāṃ cīvarakāṇām avipravāsasaṃvṛtir dattā bhavati · ‹tatra 103› bhikṣūṇāṃ sāntarottareṇa gantavyaṃ. nātra kaukṛ(57v2)tyaṃ karaṇīyaṃ | 104

"Wo von der Gemeinde innerhalb der großen Sīmā für (alle) Mönche die Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern erteilt ist, (dort) dürfen die Mönche (nur) mit Ober- und Untergewand (bekleidet) gehen. Nicht darf in dieser Sache Schlechtes getan werden (d.h. nicht darf mit dieser Regel Mißbrauch betrieben werden)."

Das "Nicht-Getrenntsein von den Gewändern" ist also anders als in der Pāli-Tradition keine Funktion der Sīmā. Von Bedeutung ist dies für die Sīmā-Regeln. Bereits bei Festlegung der *mahatī sīmā* müssen Dorf und Dorfumgebung aus dem Geltungsbereich ausgeschlossen werden (vgl. C 2.2.2). Bei der Aufhebung der *mahatī sīmā* kann, im Gegensatz zum Pāli, die Sīmā sofort aufgehoben werden (vgl. C 4.1.0). Die Einhaltung der Reihenfolge – Aufheben des Nicht-Getrenntseins, Aufheben der Sīmā – ist nicht nötig. In dem Moment, in dem die *mahatī sīmā* aufgehoben wird, erlischt auch die "Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern", da die Voraussetzung dafür, nämlich die Existenz einer *mahatī sīmā*, nicht mehr gegeben ist. Folgerichtig enthält der Mūlasarvāstivādavinaya auch kein Formular zur Aufhebung der "Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern". Hinsichtlich der Gewänderregelung für den einzelnen Mönch ergibt sich dadurch zwischen den beiden Traditionen – Theravādin und Mūlasarvāstivādin – jedoch kein Unterschied.

#### 4 Die khuḍḍalikā sīmā

#### 4.0 Einführung der khuddalikā sīmā

Als Anlaß für die Einführung der khuḍḍalikā sīmā wird von Mönchen berichtet, die Rechtshandlungen durchführen, für die nur vier, fünf oder zehn Mönche benö-

<sup>103</sup> Vgl. den entsprechenden Satz im Anschluß an das Formular zur Festlegung der mahatī sīmā (57r6, C 2.3).

<sup>104 (</sup>D 140b4-5) dge 'dun gyis gań du mtshams chen po'i nań du dge sloń rnams kyi chos gos dag dań 'bral bar mi 'gyur ba'i gnań ba byin pa der dge sloń rnams stod gyogs dań smad gyogs dań bcas pas (140b5) 'doń bar bya ste | 'di la 'gyod par mi bya'o ||

tigt werden. Aufgrund der Regel, daß jede Rechtshandlung innerhalb der *mahatī*  $s\bar{n}m\bar{a}$  von einem vollzähligen Sangha durchzuführen ist, sind sie jedoch gezwungen, jedesmal den ganzen Sangha zu versammeln, d.h. alle innerhalb der *mahatī*  $s\bar{n}m\bar{a}$  anwesenden Mönche. Dadurch werden, wie es im vorliegenden Text heißt, die heilsamen Faktoren für die Mönche verringert (GBM 6.713, 57v2-3).

bhikṣūṇāṃ caturvargakaraṇīyāni karmāṇi bhavanti, paṃcavargakaraṇīyāni daśavargakaraṇīyāni karmāṇi bhavanti · te sarvasaṃghaṃ sannipātayanti | bhikṣūṇāṃ kuśalapakṣaparihāṇir bhavati. etat prakaraṇaṃ bhikṣavo bhagavata ārocayanti | bhagavān āha | khuḍḍalikā sīmā baddha(57v3)vyā · saṃmantavyo maṇḍalaka<sup>106</sup>. 107

"Die Mönche hatten Rechtshandlungen, die von einer vierköpfigen (Gemeinde) durchgeführt werden müssen, Rechtshandlungen, die von einer fünfköpfigen (Gemeinde) durchgeführt werden müssen, (und Rechtshandlungen), die von einer zehnköpfigen (Gemeinde) durchgeführt werden müssen. Die (Mönche) veranlaßten (dann) die gesamte Gemeinde, sich zu versammeln. (Dadurch) entstand bei den Mönchen eine Verringerung an Heilsamem. Diese Angelegenheit berichteten Mönche dem Erhabenen. Der Erhabene sprach: "Eine kleine Sīmā ist festzulegen; ein Mandalaka ist festzulegen."

Die khuḍḍalikā sīmā wird eingeführt, damit Rechtshandlungen, die von wenigen Mönchen durchgeführt werden können, wie z.B. die Upasampadā (dafür sind 10 Mönche nötig), nicht mehr in der mahatī sīmā stattfinden müssen. Die khuḍḍalikā sīmā ist also eine zusätzliche Sīmā, die eine Gemeinde festlegt, damit nicht alle innerhalb der mahatī sīmā weilenden Mönche für jede Rechtshandlung zusammenkommen müssen.

In der oben zitierten Anordnung, eine khuḍḍalikā sīmā festzulegen, heißt es khuḍḍalikā sīmā baddhavyā saṃmantavyo maṇḍalako, "die khuḍḍalikā sīmā ist festzulegen, festzulegen ist der Maṇḍalaka". Khuḍḍalikā sīmā und maṇḍalaka sind nicht zwei verschiedene Arten von Grenzen, sondern bezeichnen ein und dasselbe Gebiet. Dies belegen die einschlägigen Stellen im Mūlasarvāstivādavinaya. Explizit wird dies aber auch in der Vinayavastuṭīkā gesagt (vgl. C Einl. 8). Wir haben es hier mit einer Synonymreihe zu tun, wie sie in buddhistischen Texten häu-fig vorkommt. Bei der khuḍḍalikā sīmā wird ebenso wie bei der mahatī sīmā für "festlegen" das Verb bandh (tib. gcod pa) verwendet; das entspricht im Pāli der Ausdrucksweise in der Kommentarliteratur (vgl. B Anm. 98). Hingegen wird "festlegen" im Zusammenhang mit dem maṇḍalaka durch saṃ-man (tib. blo mthun par byed pa) ausgedrückt, dem Verb, das im Pāli-Vinaya ausschließlich für "festlegen" der Sīmā verwendet wird.

<sup>105</sup> Ganz ähnlich ist die in der Samantapāsādikā bei Einführung der *khanḍasīmā* gegebene Erklärung. Hier heißt es, daß zum Zweck der leichteren Durchführung von Sanghakammas wie Pabbajjā, Upasampadā usw. zuerst eine Khanḍasīmā festzulegen sei (vgl. B 6.0).

<sup>106</sup> Hier ist der Sandhi durchgeführt, weil es im Text mit evam weitergeht (vgl. C 4.1.0).

<sup>107 (</sup>D 140b5–6) dge slon dag la bźi'i tshogs kyis las bya ba dag byuń źiń lia'i tshogs kyis las bya ba dag dań | bcu'i tshogs kyis las bya ba dag byuń nas | de dag dge 'dun thams cad sdud par byed pa na | dge slon rnams kyi dge (140b6) ba'i phyogs yońs su ñams par gyur pa'i skabs de bcom ldan 'das la dge slon rnams kyis gsol pa dań | bcom ldan 'das kyis bka' stsal pa | mtshams bu chuń gcad ciń dkyil 'khor bar blo mthun par bya'o ||

C 4.1–4.1.1

#### 4.1 Vorgehensweise bei der Festlegung der khuḍḍalikā sīmā

## 4.1.0 Allgemeines, Text und Übersetzung

Im Anschluß an die Einführung des Terminus *khuḍḍalikā sīmā* wird erläutert, wie diese festzulegen ist (GBM 6.713, 57v3):

evam ca punar baddhavyā.

pūrvam tāvan mahatī sīmā moktavyā. 108

"Und so ist sie nun festzulegen:

Zuerst ist die große Sīmā aufzuheben".

Im Rahmen des Verfahrens zur Festlegung der *khuḍḍalikā sīmā* wird als erster Schritt die Aufhebung der *mahatī sīmā* gefordert. Weshalb dies nötig ist, geht aus dem Text nicht hervor.

Der Pāli-Vinaya enthält Regeln, die die Überschneidung bzw. das Bedecken von verschiedenen Sīmās verbieten (vgl. A 6). Diese Regeln machen es notwendig, vor Festlegung einer neuen Sīmā eventuell an diesem Ort bestehende alte Sīmās aufzuheben. Wenn nun im Mūlasarvāstivādavinaya vor Festlegung der khuḍḍalikā sīmā die Aufhebung der mahatī sīmā gefordert wird, so kann dies nur bedeuten, daß diese Regeln auch bei den Mūlasarvāstivādin Gültigkeit haben, obwohl sie in ihrem Vinaya nicht formuliert sind, daß also die khuḍḍalikā sīmā in dem zu diesem Zeitpunkt von der mahatī sīmā umschlossenen Gebiet liegen soll. Würde die khuḍḍalikā sīmā nämlich außerhalb des mahatī sīmā-Gebiets festgelegt, so gäbe es keinen Grund für die Aufhebung der mahatī sīmā.

Wenn man eine Sīmā aufzuheben wünscht, die zusätzlich als Grenze für das "Nicht-Getrenntsein von den drei Gewändern" (pa. ticīvarena avippavāsa) festgelegt wurde, so muß man nach der Pāli-Tradition zuerst das "Nicht-Getrenntsein von den drei Gewändern", danach die Sīmā selbst aufheben. Dies erübrigt sich bei den Mūlasarvāstivādin, da die mahatī sīmā lediglich den Rahmen für die "Erteilung der Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den drei Gewändern" bildet (vgl. C 3).

#### 4.1.1 "Formular" (karmavācanā) zur Aufhebung der mahatī sīmā

Vor dem Formular zur Aufhebung der *mahatī sīmā* werden zuerst die vor der Rechtshandlung zu treffenden Vorbereitungen geschildert (GBM 6.713, 57v3–6):

evam ca punar moktavyā

śayanāsana‹pra›jñaptim<sup>109</sup> kṛtvā gaṇḍīm ākoṭya pṛṣṭ{h}avācikayā bhikṣūn samanuyujya sarvasaṃghe sanniṣaṇṇe sannipatite ekena bhikṣuṇā jñaptiṃ kṛtvā karma karttavyaṃ |

śṛṇotu bhadantās saṃghaḥ. yā(57v4)vad evāsminn āvāse samagreņa saṃghena ekapoṣadhāvāsasaṃvāsasaṃvṛtyā mahatī sīmā baddhā, sacet saṃghasya prāptakālaṃ kṣametānujānīyāt saṃghaḥ yat saṃghaḥ mahatīṃ sīmāṃ muṃcīta. esā jñaptih.

evam ca karma karttavyam.

śṛṇotu bhadantās saṃghaḥ. yāvad evāsmi(57v5)nn āvāse samagreṇa saṃghena ekapoṣadhāvāsasaṃvāsasaṃvṛtyā mahatī sīmā baddhā. tat saṃgho ma‹ha›tīṃ sīmāṃ mumcati. yeṣām āyuṣma{n}tāṃ kṣamate mahatīṃ sīmāṃ moktuṃ te tūṣṇīṃ, na kṣamate bhāṣantām.

iyam prathamā karmavācanā dvitīyā tṛtīyā karmavācanā ·

muktā saṃghe(57v6)na mahatī sīmā. kṣāntam anujñātaṃ saṃghena yasmāt tūṣṇīm. evam etad dhārayāmaḥ<sup>110</sup>.<sup>111</sup>

"Und so ist sie nun aufzuheben:

Nachdem die Sitzgelegenheiten vorbereitet, der Gong geschlagen (und) die Mönche mit Worten über das in Frage Stehende informiert worden sind, (und) wenn sich die gesamte Gemeinde versammelt und niedergesetzt hat, ist durch einen Mönch, nachdem er den Antrag gestellt hat, das Karma durchzuführen.

"Es höre mich, Herren, die Gemeinde. Soweit, wie in diesem Wohnbezirk durch die vollzählige Gemeinde die große Sīmā festgelegt ist durch Einschluß einer Gemeinschaft und eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier, möge die Gemeinde, wenn der Gemeinde der gegenwärtige Zeitpunkt recht ist, erlauben, daß die Gemeinde die große Sīmā aufhebt. Dies ist der Antrag."

Und so ist das Karma durchzuführen:

"Es höre mich, Herren, die Gemeinde. Soweit, wie in diesem Wohnbezirk durch die vollzählige Gemeinde die große Sīmā festgelegt ist durch Einschluß einer Gemeinschaft und eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier, hebt die Gemeinde nun diese große Sīmā auf. Welchen unter den Ehrwürdigen es recht ist, die große Sīmā aufzuheben, die mögen schweigen, (welchen) es nicht recht ist, die mögen sprechen.'

Die erste Darlegung, die zweite und dritte Darlegung. 112

"Aufgehoben von der Gemeinde ist die große Sīmā. Es ist recht, es ist von der Gemeinde erlaubt, weil sie schweigt. So stellen wir 113 fest."

Nach den obligatorischen Vorbereitungen – Vorbereiten der Sitzgelegenheiten, Schlagen des Gongs und Informieren der Mönche (s. C 2.1.3.1) – beginnt die eigentliche Rechtshandlung. Die Aufhebung der *mahatī sīmā* erfolgt nach den Angaben im Mūlasarvāstivādavinaya in einem Jñapticaturthakarma, während im Pāli nur

110 In den anderen Formularen steht immer die 1. P. Sing.: vgl. 57r6 (C 2.2.0), 57v1 (C 3) usw.

111 (D 140b7–141a5) 'di ltar dgrol bar bya ste

gnas mal bśam par byas nas | gaṇḍī brduńs te dris pa'i tshig gis dge slon rnams la yan dag par bsgo nas | dge 'dun thams cad 'dug cin mthun par gyur pa la dge slon gcig (141a1) gis gsol ba byas te | las bya'o ||

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di lta ste | gnas 'dir dge 'dun mthun pas gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas mtshams chen po bcad pa gal te dge 'dun gyi dus la bab cin bzod (141a2) na dge 'dun gyis gnan bar mdzod cig dan | dge 'dun gyis mtshams chen po gźig cin dgrol bar mdzad do || 'di ni gsol ba'o ||

las ni 'di ltar bya ste

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di lta ste gnas 'dir dge 'dun mthun pas gso (141a3) sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas mtshams chen po bcad de | de'i slad du dge 'dun gyis mtshams chen po gźig cin dgrol bar mdzad na | tshe dan ldan pa gan dag mtshams chen po gźig cin dgrol bar mdzad par bzod pa de dag ni can ma gsun śig | gan (141a4) dag mi bzod pa de dag ni gsun śig |

'di ni las brjod pa dan po ste de bźin du lan gñis lan gsum du bzlas

dge 'dun gyis bzod cin gnan nas dge 'dun gyis mtshams chen po bśig cin bkrol lags te | 'di ltar can mi gsun bas de de bźin du (141a5) 'dzin to ||

112 Im vorliegenden Fall habe ich *karmavācanā* mit "Darlegung" übersetzt, da sich die Angabe auf den Teil des "Formulars" (*karmavācanā*) bezieht, der auf den Antrag folgt und dem Beschluß vorangeht.

113 Vgl. C Anm. 110.

C 4.1.1–4.2.1.1

ein Jñaptidvitīyakarma (pa. *ñattidutiyakamma*) erforderlich ist (s. A 4.4.4). Der *terminus technicus* für "aufheben" der *mahatī sīmā* lautet *muc* und wird im Tibetischen durch *gźig ciń dgrol bar mdzad pa* wiedergegeben.

#### 4.2 Verfahren zur Festlegung der khuddalikā sīmā

#### 4.2.1 Die "Kennzeichen" (nimitta)

#### 4.2.1.0 Allgemeines, Text und Übersetzung

Um eine *khuḍḍalikā sīmā* festlegen zu können, müssen wie bei der *mahatī sīmā* zuerst "Kennzeichen" (*nimitta*) "bestimmt" (*saṃlakṣayati*) und dann "bekanntgegeben" werden (*parikīrttayati*) (GBM 6.713, 57v6–8):

tatah paścād āvāsikanaivāsikair bhiksubhih khuddalikāvās sīmāvāś caturdiśam sthāvarāni nimittāni samlaksayitavyāni | pūrvasyām diśi kudyanimittam vā vṛkṣanimittam vā śailani (57v7) mittam vā prākāranimittam vā prāgbhāranimittam vā māstīkā vā kaddhitavyā šilā vā ucchrepayitavyā kīlako (vā) nikhantavyah; dakşinasyām paścimāyām uttarasyām diśi kudyanimittam vā vṛkṣanimittam vā śailanimittam vā prākāranimittam vā prāgbhāranimittam vā (57v8) māstīkā vā ka<br/>dhitavvā silā vā ucchrepavitavvā · kīlako vā nikhantavvah. 114 "Danach sind durch Āvāsika- und Naivāsika-Mönche für die kleine Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen zu bestimmen: in östlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen, ein Bergüberhang-Kennzeichen, oder Erde(?) ist zu pflügen(?), oder ein Stein ist aufzurichten, oder ein Pfeiler ist einzuschlagen; in südlicher, westlicher (und) nördlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen, ein Bergüberhang-Kennzeichen, oder Erde(?) ist zu pflügen(?), oder ein Stein ist aufzurichten, oder ein Pfeiler ist einzuschlagen.

#### 4.2.1.1 Art der Kennzeichen der khuddalikā sīmā

Als mögliche Kennzeichen der khuḍḍalikā sīmā werden im Sanskrittext des Mūlasarvāstivādavinaya acht Objekte genannt. Wie die Kennzeichen der mahatī sīmā werden auch sie durch das Adjektiv skt. sthāvara, tib. brtan po, "fest", charakterisiert. Die Reihe der fünf für eine mahatī sīmā erlaubten Kennzeichen wird hierbei um drei Objekte erweitert. Neben kuḍya-, "Mauer-", vṛkṣa-, "Baum-", śaila-, "Stein-", prākāra-, "Ringmauer-" und prāgbhāra-nimitta, "Bergüberhang-Kennzeichen", sind dies māṣrṣṣṭīkā kaṣḍḍhitavyā, śilā ucchrepayitavyā und kīlako ni-khantavyaḥ.

<sup>114 (</sup>D 141a5-6) de'i 'og tu dge slon gnas pa dan gñug mar gnas pa rnams kyis mtshams bu chun gi phyogs bźi'i mtshan ma brtan po śar phyogs su ni sen lden gi phur pa btab pa 'am | srad bu bres pa 'am | rdo bźag pa 'am | srol btod pa la sogs pa'i mtshan ma (141a6) brtan po gzugs par bya'o || lho phyogs dan | nub phyogs dan | byan phyogs su yan sen lden gi phur pa btab pa 'am | srad bu bres pa 'am | rdo bźag pa am | srol btod pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po gzugs par bya'o ||

Die Bedeutung von  $m\bar{a}\alpha\gamma st\bar{i}k\bar{a}$ , das hier in drei Varianten –  $m\bar{a}st\bar{i}k\bar{a}$ ,  $m\bar{a}rst\bar{i}k\bar{a}$ ,  $m\bar{a}rst\bar{i}k\bar{a}$  – insgesamt achtmal vorkommt, 115 ist unklar. Das Wort ist in keiner der drei Formen belegt. 116 Das zugehörige Verb  $ka\alpha\phi dhati^{117}$  ist im Sanskrit nicht, wohl aber im Pāli belegt.  $Ka\phi dhati$  bedeutet "schleppen, schleifen, ziehen; eine Linie ziehen, ritzen" und geht zurück auf skt. krs, das u.a. "to draw or make furrows, plough" bedeutet. Gepflügt wird ein Feld, Acker oder die Erde. Dafür wird im skt. u.a.  $mrttik\bar{a}$  verwendet. Etymologisch läßt sich  $m\bar{a}rst\bar{i}k\bar{a}$ ,  $m\bar{a}rst\bar{i}k\bar{a}$ ,  $m\bar{a}st\bar{i}k\bar{a}$  mit skt.  $mrttik\bar{a}$ , pa.  $mattik\bar{a}$  nicht verbinden, da  $m\bar{a}rst\bar{i}k\bar{a}$  ein mittelindisches  $mattik\bar{a}$  bzw.  $mattik\bar{a}$  voraussetzen würde. 118 Angesichts der Tatsache, daß im Tibetischen an dieser Stelle srol btod (gtod) pa steht, das in ähnlicher Weise interpretiert werden kann (s. u.), gebe ich  $m\bar{a}\alpha rst\bar{i}k\bar{a}$   $ka\alpha\phi dhitavy\bar{a}$  mit "Erde ist zu pflügen" wieder. 119

Neben  $m\bar{a}r > t\bar{i}k\bar{a}$   $ka < d > dhitavy\bar{a}$  werden ein "aufzustellender Stein" (śilā ucchrepayitavyā) und ein "aufzurichtender Pfosten" ( $k\bar{i}lako$  nikhantavyaḥ) als zusätzliche mögliche Kennzeichen der  $khuddalik\bar{a}$   $s\bar{i}m\bar{a}$  genannt.

Diese drei Objekte haben jeweils ein eigenes Verb bei sich (Part. Nec.), während die fünf anderen Objekte, die auch für die *mahatī sīmā* erlaubt sind, von *saṃlakṣa-yitavya* abhängen. Eine mögliche Erklärung wäre, daß es sich bei den fünf zuerst genannten möglichen Kennzeichen (Mauer, Baum, Stein, Ringmauer, Bergüberhang) um Objekte handelt, die bereits vorhanden sind, und die daher nur als Kennzeichen bestimmt und bekanntgegeben werden müssen, während bei den drei zusätzlich genannten, die sich besonders für ein kleines Areal, wie es die *khuḍḍalikā sīmā* ist, eignen, das "Bestimmen" (saṃlakṣayati) im Ausgraben, Aufstellen bzw. Einschlagen der Gegenstände besteht.

Abweichend vom Sanskrit werden die jeweiligen Verben im Tibetischen nicht als Part. Nec., sondern als Part. Perf. Pass wiedergegeben, also ein aufgestellter Stein ist (als Kennzeichen) zu bestimmen usw. Das bedeutet, daß das Ausheben, Aufstellen usw. hier als abgeschlossen vorausgesetzt wird. Der tibetische Text spricht darüber hinaus nur von vier Objekten, die als Kennzeichen der *khuḍḍalikā sīmā* in Frage kommen. Die Reihe endet aber, wie schon bei den Kennzeichen der *mahatī sīmā*, mit *la sogs pa, "*usw.", was die Ergänzung weiterer Objekte ermöglicht. Die vier Kennzeichen sind *seṅ ldeṅ gi phur pa btab pa, "*ein eingeschlagener Pfeiler (aus dem

<sup>115</sup> Zweimal māṣṭīkā beim Bestimmen der Kennzeichen (GBM 6.713, 57v7.8; vgl. C 4.2.1.0) und zweimal beim Bekanntgeben der Kennzeichen (GBM 6.713, 57v9.10; vgl. C 4.2.1.3); einmal māṛṣṭikā in der Darlegung des Formulars zur Festlegung der khuḍḍalikā sīmā (GBM 6.714, 58r3; vgl. C 4.2.2.0) und dreimal māṛṣṭīkā im Antrag und in der Darlegung desselben Formulars (GBM 6.714, 58r1.4; vgl. C 4.2.2.0) sowie einmal māṛṣṭīkā beim Bestimmen der Kennzeichen für das "kombinierte" Verfahren (GBM 6.715, 58v5; C 6.2.1). Daraus kann man schließen, daß das nur einmal belegte māṛṣṭikā Schreibfehler für das ansonsten zweimal in diesem Formular belegte māṛṣṭīkā ist. Es bleiben somit zwei Formen: māṣṭikā und māṛṣṭikā.

<sup>116</sup> Eine Herleitung von *mṛṣṭa* (pp. von mṛj, "wipe, rub, cleanse, polish, purify", MW s. v.; pp. von 3 *mṛṣ*, "sprinkle, pour out" [vgl. auch *maṛṣṭi* f. "ablution", MW s. v.]; oder *mṛṣ́*, "touch, stroke, handle") das vor *-ika* zu *māṛṣṭa* wird, wäre möglich, doch die Bedeutungen dieser Wörter passen nicht in den Zusammenhang.

<sup>117</sup> Die Handschrift schreibt immer *kadhati*. Da ein Verb *kadh* weder im Sanskrit noch im Pāli belegt ist, wohl aber ein Verb *kadhati* im Pāli, habe ich durchgehend *kadpdhati* geschrieben.

<sup>118</sup> Vgl. Geiger, Pali, § 62: maṭṭha und maṭṭa als Wiedergabe von skt. mṛṣṭa.

<sup>119</sup> Daß solche Vorstellungen tatsächlich existierten, zeigt die im Mahāvamsa erzählte Episode von König Parakkamabāhu I, der mit einem goldenen Pflug eine Furche zog und auf diese Weise das Sīmā-Gebiet abgrenzte (Mhv 78.60). Allerdings diente die Furche selbst nicht als Kennzeichen.

C 4.2.1.1

Holz) der Acacia Katechu", srad bu bres pa, "eine gespannte Leine", rdo bźag pa, "ein aufgestellter Stein", und srol btod (oder: gtod) pa, eine "gezogene Furche(?)".

Es entfallen, wie man sieht, die fünf für die mahatī sīmā erlaubten Objekte. Sen lden gi phur pa btab pa, "ein eingeschlagener Akazienholz-Pfahl", entspricht im Sanskrit kīlako nikhātah. Das Tibetische weicht insofern vom Sanskrit ab, als es die Holzart angibt, aus der der Pfahl bestehen soll. Die Acacia Katechu (skt. khadira) zeichnet sich durch die Härte ihres Holzes aus. 120 Daher könnte sen Iden gi phur pa im vorliegenden Fall Ausdruck dafür sein, daß die Pfosten aus Hartholz gefertigt sein sollen. Daß tatsächlich nur Pfähle aus dem Holz der Acacia Katechu verwendet werden dürfen, halte ich für unwahrscheinlich. 121 Rdo bzag pa, "ein aufgestellter Stein", entspricht skt. śilā ucchrepitā. Für srad bu bres pa, "ein aufgespanntes Seil", gibt es im Sanskrit keine Parallele. Es ist auch fraglich, ob dies Objekt der im Mülasarvästivädavinaya ausgesprochenen Forderung genügt, daß die Kennzeichen "fest" (skt. sthāvara, tib. brtan po) sein sollen. Im Pāli ist an anderer Stelle von rāji, "Linie, Schnur, Reihe", die Rede. Daß es sich hierbei um eine zu spannende Schnur handelt, ist aber unwahrscheinlich (vgl. B 7.1.2). Unklar ist die Bedeutung von srol btod (bzw. gtod) pa. Srol btod pa bedeutet "to introduce a practice" (Sarat Chandra Das s.v. srol; Jäschke s.v. srol) bzw. "to introduce a custom" (Jäschke s.v. btod pa). Aufgrund der Tatsache, daß jedes der hier genannten vier Objekte im "Antrag" (jñapti) zur Festlegung der khuddalikā sīmā als Kennzeichen für jeweils eine Himmelsrichtung genannt wird, muß aber angenommen werden, daß srol einen realen Gegenstand bezeichnet. Darüber hinaus zeigt der Text, daß jeweils ein Objekt mit einem Verb im Perfektstamm verbunden ist. Deshalb muß gtod (btod) pa als Verb im Perfektstamm aufgefaßt werden, mit srol als Objekt. Bei Lokesh Chandra ist srol als Wiedergabe für skt. path angeführt (s. v. srol de ñid du dbab pa: tenaiva pathā vāhayitum). Er bezieht sich hierbei auf J. Nobel (Suvarnaprabhāsottamasūtra, 2 Bde, Leiden 1944–1950), Bd. 2, S. 227, der dies mit "den (Fluß) auf seinen gewohnten Weg bringen" wiedergibt. Srol btod pa könnte daher mit "ein gebauter Weg" übersetzt werden. Es ist jedoch zu bedenken, daß ein Weg oder eine Straße im Tibetischen bei der mahatī sīmā als Kennzeichen vorgesehen ist und dort durch lam po che beschrieben wird (vgl. C 2.1.1). Außerdem dürfte sich ein Weg bzw. eine Straße wenig als Kennzeichen der khuddalikā sīmā eignen, da er auch durch das Gebiet der mahatī sīmā verlaufen würde. Im Bod rgya tshig mdzod chen mo wird s.v. srol, neben lugs als Bedeutung śul angegeben. Śul bedeutet u.a. "track, rut of a carriage, furrow of a plough; way, road" (Jäschke s. v. śul, 2.). In dem Ausdruck śiń rta'i srol, "Wagenspur" (Jäschke s. v. śiń rta), 122 steht srol für die Spur, die die Räder eines Wagens im Boden hinterlassen. Srol bezeichnet also nicht einfach einen Weg, sondern eine eingetiefte Spur (Wagenspur) bzw. einen eingetieften Weg (im Falle des Flußbettes). Vor diesem Hintergrund ist die Erklärung Kalyāṇamitras in der Vinayavastuţīkā möglicherweise folgendermaßen aufzufassen (D 314a7-b1; TT 266,1,1-2): srol btod (TT gtod) pa źes bya ba ni rol la sogs pa'i srol btod pa'o || "srol btod pa bedeutet: eine Spur wie eine

<sup>120</sup> H. Santapau, Dictionary of the flowering plants in India, New Delhi 21976, S. 1, s. v. Acacia; die Härte des Holzes bildet auch die Grundlage für das Kandagalaka-Jātaka (J II, S. 113–115), vgl. dazu Shakti M. Gupta, Plant Myths and Traditions in India, Leiden 1971, S. 17f., s. v. Acacia Catechu.

<sup>121</sup> Vgl. die Ausführungen im Pāli, wo bei der Wahl des "Baum-Kennzeichens" (rukkha-nimitta) darauf geachtet werden muß, daß es sich um einen Hartholzbaum handelt (s. B 2.3, 2.4).

<sup>122</sup> Den Hinweis verdanke ich S. Dietz.

Furche usw. ist bewirkt (oder hergestellt<sup>123</sup>)". Eine gezogene (wörtlich: hergestellte) Furche als mögliches Kennzeichen würde gut zu den drei anderen im tibetischen Text genannten Kennzeichen der khuddalikā sīmā passen. Bei dieser Deutung könnte srol btod pa im Sanskrit-Text mā@stīkā ka@dhitā, "gepflügte (oder: gefurchte) Erde" (s.o.) entsprechen.

Im Pāli sind aufzustellende Steine die am häufigsten genannten Kennzeichen einer Sīmā (vgl. B 2.2, 7). Ein in die Erde gegrabenes Loch als solches 124 oder ein Pfosten bzw. Pfeiler sind nicht als Kennzeichen der Sīmā vorgesehen. 125 Allerdings werden die drei Objekte, die in der Sanskrit-Version des Mülasarvästivädavinava zusätzlich zu den auch für die mahatī sīmā üblichen Kennzeichen aufgezählt sind, im Pāli als Markierung einer besonderen Form des Wasser-Kennzeichens genannt (B2.8).

#### 4.2.1.2 Bestimmen (samlaksayati) der Kennzeichen der khuddalikā sīmā

Wie bei der mahatī sīmā müssen auch bei der khuddalikā sīmā zuerst die Kennzejchen bestimmt werden (vgl. ausführlich C 2.1.2). Unproblematisch ist dies bei den fünf Objekten, die auch als Kennzeichen einer mahatī sīmā dienen können. Bei den drei zusätzlich für die khuddalikā sīmā erlaubten Kennzeichen läßt der Sanskrit-Text zwei Übersetzungsmöglichkeiten zu (... nimittāni samlaksayitavyāni ... kudyanimittam vā ... mā⟨r>stīkā vā ka⟨Φdhitavyā śilā vā ucchrepayitavyā kīlako vā nikhantavvah):

1. .... Kennzeichen sind zu bestimmen: ...ein Mauer-Kennzeichen oder ... oder zu pflügende Erde oder ein aufzustellender Stein oder ein einzuschlagender Pfahl;

2. .... Kennzeichen sind zu bestimmen: ...ein Mauer-Kennzeichen oder ... oder Erde ist zu pflügen oder ein Stein ist aufzustellen oder ein Pfahl ist einzuschlagen."

Im ersten Fall wären alle acht Objekte von samlaksayitavyāni abhängig. Die den letzten drei Objekten beigegebenen Part. Nec. dienten als Adjektive.

Bei der zweiten Übersetzung wären von samlaksayitavyāni nur die ersten fünf Objekte abhängig, bei den drei übrigen träten die entsprechenden Partizipien an die Stelle von samlakşayitavyāni. Für die zweite Deutung spricht, daß man die Erde, den Stein bzw. den Pfosten pflügt, aufstellt bzw. einschlägt, wo sie/er als Kennzeichen dienen soll, d.h. daß die Anbringung der jeweiligen Objekte dem Bestimmen (samlakşayati) von bereits vorhandenen Gegenständen entspricht. Für die zweite Deutung spricht auch, daß bei der Bekanntgabe der Kennzeichen für die kleine Sīmā die entsprechenden Verben nun als Part. Perf. Pass gebraucht werden (vgl. C 4.2.1.3), d.h. die Tätigkeiten als abgeschlossen betrachtet werden. Das Tibetische gibt die (teilweise abweichenden) Verben an allen Stellen im Perfektstamm wieder, nicht als Part. Nec.

123 Jäschke s.v. btod pa gibt als zweite Bedeutung "to erect, raise up, produce, cause, occasion" an.

125 D.h. nicht für die buddhistische Gemeindegrenze (sīmā). Pfosten und Pfeiler sind jedoch die gewöhn-

lichen Kennzeichen der Lābhasīmā, "Besitzgrenze" (vgl. B 2.8.1).

<sup>124</sup> Ein in die Erde gegrabenes Loch kann in der Pāli-Tradition nicht zum Kennzeichen gemacht werden. Bei der Definition des "Wasser-Kennzeichens" (udaka-nimitta) in der Samantapāsādikā heißt es allerdings, daß ein in die Erde gegrabenes und mit Wasser gefülltes Loch als "Wasser-Kennzeichen" (udakanimitta) dienen kann. Ein solches Sīmā-Kennzeichen muß aber seinerseits durch Stein-, Sand- oder Erdhaufen bzw. durch Holzpfosten oder Steinpfeiler markiert werden (vgl. B 2.8.1).

C 4.2.1.3-4.2.2.0

## 4.2.1.3 Vorbereitungen für die "Rechtshandlung" (karma) und Bekanntgabe (parikīrttayati) der Kennzeichen der khuḍḍalikā sīmā

Vor der Bekanntgabe der Kennzeichen der *khuḍḍalikā sīmā* werden die für jede Rechtshandlung zu treffenden Vorbereitungen geschildert (vgl. C 2.1.3). Daraus geht hervor, daß das Karma zur Aufhebung der *mahatī sīmā* und das zur Festlegung der *khuḍḍalikā sīmā* nicht unmittelbar aufeinanderfolgen müssen, obwohl die Aufhebung der *mahatī sīmā* nur im Rahmen des Verfahrens zur Festlegung der *khuḍḍalikā sīmā* behandelt wird (GBM 6.713, 57v8–10):

tatah paścāc chayanāsana‹pra›jñaptim¹²²² kṛtvā gaṇḍīm ākoṭya pṛṣṭ⟨h⟩avācikayā bhikṣūn samanuyujya sarvasaṃghe sanniṣaṇṇe sannipatite āvāsikanaivāsikair bhikṣubhih khuḍḍalikāyāḥ sīmā(57v9)yāś caturdiśaṃ sthāvarāṇi nimittāni pari-kīrttayitavyāni. pūrvasyāṃ diśi kuḍyanimittaṃ vā vṛkṣanimittaṃ vā ‹śailanimittaṃ vā prāgbhāranimittaṃ vā māṣṭīkā vā ka‹ḍḍhitā śilā ‹vā› ucchrepitā kīlako ‹vā› nikhātaḥ; dakṣiṇasyāṃ paścimāyām uttarasyāṃ diśi kuḍyanimittaṃ vā vṛ(57v10)kṣanimittaṃ vā śailanimittaṃ vā prākāranimittaṃ vā prākāranimittaṃ vā prāgbhāranimittaṃ vā māṣṭīkā vā ka‹ḍḍhitā śilā ‹vā› ucchrepitā kīlako ‹vā› nikhātaḥ.¹²²²

"Danach, nachdem die Sitzgelegenheiten vorbereitet, der Gong geschlagen (und) die Mönche mit Worten über das in Frage Stehende informiert worden sind, (und) wenn die Gemeinde sich versammelt und niedergesetzt hat, sind durch Āvāsika-und Naivāsika-Mönche für die kleine Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen bekanntzugeben: in östlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen oder ein Bergüberhang-Kennzeichen oder geflügte(?) Erde(?) oder ein aufgestellter Stein oder ein eingeschlagener Pfahl; in südlicher, in westlicher (und) in nördlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen, ein Bergüberhang-Kennzeichen, gepflügte(?) Erde(?), ein aufgestellter Stein oder ein eingeschlagener Pfahl."

Bei der Kennzeichenbekanntgabe für die *khuḍḍalikā sīmā* werden die Kennzeichen im Uhrzeigersinn – O, S, W, N – in vier Himmelsrichtungen bekanntgegeben. Das Verfahren entspricht dem bei der *mahatī sīmā* angewendeten (vgl. C 2.1.3).

#### 4.2.2. Festlegung der khuḍḍalikā sīmā

#### 4.2.2.0 "Formular" (karmavācanā) zur Festlegung der khuḍḍalikā sīmā

Im Anschluß an die Bekanntgabe der Kennzeichen kann nun die eigentliche Rechtshandlung beginnen (GBM 6.713–714, 57v10–58r5):

tataḥ paścād ekena bhikṣuṇā jñaptiṃ kṛtvā karma karttavyaṃ |

<sup>126</sup> Vgl. z. B. 57r8 (C 3).

<sup>127</sup> Vgl. unten 57v10.

<sup>128 (</sup>Ď 141a6-b2) de'i 'og tu gnas mal bśam (141a7) pa byas nas gaṇḍī brduńs te dris pa'i tshig gis dge sloṅ rnams la yaṅ dag par bsgo nas | dge 'dun thams cad 'dug ciṅ mthun par gyur pa la | dge sloṅ gnas pa daṅ gñug mar gnas pa rnams kyis mtshams bu chuṅ gi phyogs bźi'i mtshan ma brtan po śar phyogs su (141b1) ni seṅ ldeṅ gi phur pa btab pa 'am | srad bu bres pa 'am | rdo bźag pa 'am | srol btod pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po brjod par bya'o || lho phyogs daṅ | nub phyogs daṅ | byaṅ phyogs su yaṅ seṅ ldeṅ gi phur pa btab pa 'am | srad bu bres pa 'am | (141b2) rdo bźag pa 'am | srol btod pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po brjod par bya'o ||

śṛṇotu bhadantās saṃghaḥ. yāvad evāsminn āvāse āvāsikanaivāsikai[r] bhik-şubhih khuḍḍali (58r1)kā‹yāḥ) 129 sīmāyāḥ caturdiśaṃ sthāvarāṇi nimittāni pari-kīrttitāni. pūrvasyān diśi kuḍyanimittaṃ vā vṛkṣanimittaṃ vā śailanimittaṃ vā prākāranimittaṃ vā prāgbhāranimittaṃ vā mārṣṭīkā vā ka‹ḍḍhitā śilā vā ucchrepitā kīlako vā nikhātaḥ; ‹dakṣiṇasyāṃ paścimāyām uttarasyāṃ diśi kuḍ-yanimittaṃ vā vṛkṣanimittaṃ vā sáilanimittaṃ vā prākāranimittaṃ vā prāgbhāranimittaṃ vā mārṣṭīkā vā ka‹ḍḍhitā śilā vā ucchrepitā kīlako vā nikhātaḥ. 130⟩ sacet saṃghasya prāptakālaṃ kṣametānujānīyā (58r2)t saṃgho yat saṃgha eṣā‹ṃ nimittānā 131⟩m arvāk khuḍḍalikāṃ sīmāṃ badhnīyāt saṃmanyeta maṇ-ḍalakaṃ. eṣā jñaptiḥ.

evam ca karma karttavyam

śṛṇotu bhadantās saṃghaḥ. yāvad evāsminn āvāse āvāsikanaivāsikair bhikṣubhiḥ khuḍḍalikāyāḥ sīmāyāś caturdiśaṃ sthāvarāṇi nimittāni parikīrttitāni.
pūrvasyāṃ diśi (58r3) kuḍyanimittaṃ vā vṛkṣanimittaṃ vā śailanimittaṃ vā
prākāranimittaṃ vā prāgbhāranimittaṃ vā mārṣṭikā vā ka‹фḍhitā śilā vā
ucchrepitā kīlako vā nikhātaḥ; dakṣiṇasyāṃ paścimāyām uttarasyān diśi kuḍyanimittaṃ vā vṛkṣanimittaṃ vā śailanimittaṃ vā prākāranimittaṃ vā (58r4)
prāgbhāranimittaṃ vā mārṣṭīkā vā ka‹фḍhitā śilā vā ucchrepitā ‹kīlako vā nikhātaḥ¹³²›. tat saṃgha eṣā⟨s⟩‹ṃ nimittānām› arvā⟨m⟩‹k› khuḍḍalikāṃ sīmāṃ badhnāti, saṃmanyati maṇḍalakaṃ. yeṣām āyuṣmatāṃ kṣamate eṣā‹ṃ nimittānā›m
arvāk khuḍḍalikāṃ sīmāṃ baddhuṃ ‹saṃmantum maṇḍalakaṃ¹³³› sa tūṣṇīm\* |
na kṣamate bhāṣa⟨n⟩tāṃ.

baddhā saṃghena eṣāḍṃ› nimittā(58r5)nām arvā{ṃ}‹k› khuḍḍalikā{ṃ} sīmā, sammato maṇḍalakaḥ. kṣāntam anujñātaṃ saṃghena yasmāt tūṣṇīm. evam etad dhārayāmi . 134

129 Vgl. die Formulierung unten in der Darlegung (58r2).

130 Vgl. die Auflistung der Kennzeichen unten in der Darlegung (58r3-4).

131 Vgl. unten den Beschluß, in dem eṣāˈam› nimittānām erhalten ist (58r4–5). Siehe aber auch das Formular zur Festlegung der mahatī sīmā, in dem eṣāṃ nimittānāṃ in Antrag und Beschluß erhalten ist (57r2.5, C 2.2.0).

132 Siehe oben 58r3.

133 Dies ist zu ergänzen, wie die anderen Teile dieses Formulars sowie die Formulare für die "kombinierte" Festlegung von *mahatī sīmā* und *khuḍḍalikā sīmā* zeigen (vgl. auch C Einl. 8 und Anm. 28).

134 (D 141b2–142a3) de'i 'og tu dge slon gcig gis gsol ba byas te las bya'o

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di lta ste gnas 'di na dge slon gnas pa dan | gñug mar (141b3) gnas pa rnams kyis mtshams bu chun gi phyogs bźi'i mtshan ma brtan po brjod pa śar phyogs su ni sen lden gi phur pa btab pa lags | lho phyogs su ni srad bu bres pa lags | nub phyogs su ni rdo bźag pa lags | byan phyogs su ni srol btod pa brtan po (141b4) lags na | gal te dge 'dun gyi dus la bab cin bzod na dge 'dun gyis gnan bar mdzod cig dan | dge 'dun gyis mtshan ma 'di rnams kyi nan du 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba' i slad du mtshams bu chun (141b5) gcod cin dkyil 'khor bar blo mthun par mdzad do || 'di ni gsol ba' o ||

las ni 'di ltar bya ste

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di lta ste gnas 'di na dge slon gnas pa dan | gñug mar gnas pa rnams kyis mtshams bu chun gi phyogs bái 'i (141b6) mtshan ma brtan po brjod pa śar phyogs su ni sen lden gi phur pa btab pa lags | lho phyogs su ni srad bu bres pa lags | nub phyogs su ni rdo báag pa lags | byan phyogs su ni srol btod pa brtan po lags te | de'i slad du dge 'dun gyis mtshan ma 'di (141b7) rnams kyi nan du 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du mtshams bu chun bcad cin dkyil 'khor bar blo mthun par mdzad na | tshe dan ldan pa gan dag mtshan ma 'di rnams kyi nan du 'di lta ste | gnas bsdu (142a1) ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du mtshams bu chun bcad cin dkyil 'khor bar blo mthun par mdzad par bzod pa de dag ni can ma gsun śig | gan dag mi bzod pa de dag ni gsun śig |

dge 'dun gyis İzod (142a2) cin gnan nas dge 'dun gyis mtshan ma 'di rnams kyi nan du 'di ltar gnas bsdu ba dan | dge slon rnams la bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du mtshams bu chun bcad cin dkyil 'khor bar blo mthun par mdzad lags te | 'di ltar can mi gsun bas de de bźin (142a3) du 'dzin to || C 4.2.2.0-4.2.2.1

"Danach ist durch einen Mönch, nachdem er den Antrag gestellt hat, das Karma durchzuführen.

'Es höre mich, Herren, die Gemeinde. Soweit, wie in diesem Wohnbezirk durch Āvāsika- und Naivāsika-Mönche für die kleine Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen bekanntgegeben sind, in östlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen, ein Bergüberhang-Kennzeichen, gepflügte(?) Erde(?), ein aufgerichteter Stein oder ein eingeschlagener Pfahl, in südlicher, in westlicher (und) in nördlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen, ein Bergüberhang-Kennzeichen, gepflügte(?) Erde(?), ein aufgerichteter Stein oder ein eingeschlagener Pfahl, möge die Gemeinde nun, wenn der Gemeinde der gegenwärtige Zeitpunkt recht ist, erlauben, daß die Gemeinde innerhalb dieser Kennzeichen die kleine Sīmā festlegt, den Maṇḍalaka festlegt. Dies ist der Antrag.'

Und so ist das Karma durchzuführen:

"Es höre mich, Herren, die Gemeinde. Soweit, wie in diesem Wohnbezirk durch Āvāsika- und Naivāsika-Mönche für die kleine Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen bekanntgegeben sind, in östlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen, ein Bergüberhang-Kennzeichen, gepflügte(?) Erde(?), ein aufgerichteter Stein oder ein eingeschlagener Pfahl, in südlicher, in westlicher (und) in nördlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen, ein Bergüberhang-Kennzeichen, gepflügte(?) Erde(?), ein aufgerichteter Stein oder ein eingeschlagener Pfahl, (so) legt nun die Gemeinde innerhalb dieser Kennzeichen die kleine Sīmā fest, den Maṇḍalaka fest. Welchem Ehrwürdigen es recht ist, innerhalb dieser Kennzeichen die kleine Sīmā festzulegen, den Maṇḍalaka festzulegen, der möge schweigen, (welchem) es nicht recht ist, der möge sprechen.

Festgelegt von der Gemeinde ist die kleine Sīmā innerhalb dieser Kennzeichen, festgelegt ist der Maṇḍalaka. Es ist recht, es ist von der Gemeinde erlaubt, weil sie schweigt. So stelle ich fest."

Das Karma zur Festlegung der *khuḍḍalikā sīmā* ist, wie das Formular zeigt, ein Jñaptidvitīyakarma. Die *khuḍḍalikā sīmā* verläuft ebenso wie die *mahatī sīmā* innerhalb der Kennzeichen, die ihren Grenzverlauf markieren.

## 4.2.2.1 Die *khuḍḍalikā sīmā* und das "Nicht-Getrenntsein von den Gewändern"

Weder in der Sanskrit-Version noch in der tibetischen Übersetzung des Mūlasarvāstivādavinaya ist vorgesehen, innerhalb der khuḍḍalikā sīmā die "Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern" zu erteilen. Die der khuḍḍalikā sīmā in der Pāli-Tradition entsprechende khaṇḍasīmā kann jedoch als Grenze für das "Nicht-Getrenntsein" festgelegt werden (vgl. B 6). Wie bereits im Zusammenhang mit der mahatī sīmā erläutert (C 2.2.2), heißt es in der NP-2-Regel im Prātimokṣa der Mūlasarvāstivādin, daß man sich eines Naissargika-Pāyattika-Vergehens schuldig macht, wenn man nach Anfertigung des Gewandes und Aufhebung der Kaṭhina-Periode außerhalb der Sīmā von einem der drei Gewänder getrennt ist. Auch die

khuḍḍalikā sīmā ist eine Sīmā, und es müßte daher möglich sein, in ihr Gewänder abzulegen. Wie aus den Ausführungen zur mahatī sīmā hervorging, gilt diese Regel jedoch nicht automatisch für eine Sīmā. Es muß eine Rechtshandlung durchgeführt werden, damit man in einer Sīmā als "nicht-getrennt" angesehen werden kann. Das für diese Rechtshandlung vorgesehene Formular – der Mūlasarvāstivādavinaya enthält nur eines – ist speziell für die mahatī sīmā formuliert und kann daher nicht für die khuḍḍalikā sīmā verwendet werden (vgl. C 3). Aus diesem Grund ist es unwahrscheinlich, daß die Mūlasarvāstivādin innerhalb der khuḍḍalikā sīmā die "Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern" erteilt haben. Nach den Angaben der Vinayavastuṭīkā besteht hinsichtlich dieser Regelung bei den Mūlasarvāstivādin Unsicherheit (D 314b3-4; TT 266,1,5-7):

mtshams bu chuń bcad par chos gos dag dań 'bral bar mi 'gyur ba'i gnań ba sbyin par bya 'am źe na | 'di la ńes pa med de | 'di ltar źus pa las btsun pa mtshams bu chuń ńu yań chos gos dag dań mi 'bral bar blo mthun (314b4) par bgyi 'am | gal te 'dod na blo mthun par bya'o źes gsuńs pa'i phyir ro ||

"Darf die Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern in der festgelegten khuḍḍalikā sīmā erteilt werden? Darin besteht Unsicherheit. Weil es in der Pṛcchā(?)<sup>135</sup> folgendermaßen heißt: 'Herr, darf auch in der khuḍḍalikā sīmā das Nicht-Getrenntsein von den Gewändern festgelegt werden?' 'Falls man es wünscht, kann es festgelegt werden.'"

In der zitierten Frage steht statt des im Mūlasarvāstivādavinaya üblichen "Erlaubnis ist zu erteilen" (skt. saṃvṛtir dātavyā, tib. gnan ba sbyin par bya ba) die Formulierung, das Nicht-Getrenntsein von den Gewändern "ist festzulegen" (skt. saṃmantavya, tib. blo mthun par bgyi ba). Im ersten Fall wird lediglich die in NP 2 enthaltene Gewänderregel auf den Sīmā-Bezirk angewendet, im zweiten Fall ist das "Nicht-Getrenntsein" eine Funktion der Sīmā (s. C 3). Die Ausdrucksweise im obigen Zitat entspricht der in der Pāli-Tradition. Die Quelle dieses Zitates konnte ich nicht ermitteln.

### 4.2.3 Festlegen der mahatī sīmā

Da wie eingangs erläutert vor der Festlegung der *khuḍḍalikā sīmā* die *mahatī sīmā* aufgehoben wurde, muß der Sangha nach Festlegung der *khuḍḍalikā sīmā* erneut eine *mahatī sīmā* festlegen (GBM 6.714, 58r5-6):

tataḥ paścān mahatī sīmā baddhavyā

evam ca punar baddhavyā

pūrvam tāvat\* mahatyās sīmāyāḥ āvāsikanaivāsikair bhikṣubhiś caturdiśam sthāvarāṇi nimi(58r6)ttāni samlakṣayitavyāni. pūrvavad vistareṇa vāc-yam\* | 136

135 Die Zitierweise an dieser Stelle ('di Itar zus pa las ... gsuns pa'i phyir ro) läßt vermuten, daß zus pa der Name eines Textes ist. Möglicherweise handelt es sich um einen Pariprochā-Text?

136 Im Tibetischen ist der gesamte Text wiedergegeben (D 142a3-143a7):

de'i 'og tu mtshams chen po gcad par bya'o

'di ltar gcad par bya ste |
je dan por dge slon gnas pa dan | gñug mar gnas pa rnams kyis mtshams chen po'i phyogs bźi'i
mtshan ma brtan po śar phyogs su ni pha bon gi mtshan ma 'am | rtsig (142a4) pa'i mtshan ma 'am | ka ba'i mtshan ma 'am | sin ljon pa'i mtshan ma 'am | ra ba'i mtshan ma 'am | bya skyibs kyi
mtshan ma 'am | lam po che'i mtshan ma 'am | khron pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po gzugs par

C 4.2.3

"Danach ist die große Sīmā festzulegen.

Und so ist sie nun festzulegen:

Zuerst sind durch Āvāsika- und Naivāsika-Mönche für die große Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen zu bestimmen. Ausführlich wie oben ist es zu sprechen."

Das hier im Sanskrit-Text in abgekürzter Form wiedergegebene Formular beginnt mit dem Bestimmen der Kennzeichen. Die Vorbereitungen für die Rechtshandlung werden bei der Festlegung der Sīmā im Anschluß an diesen Abschnitt vor der Bekanntgabe der Kennzeichen getroffen. Das bedeutet, daß die Festlegung der mahatī sīmā, die hier im Rahmen des Verfahrens zur Festlegung der khuḍḍalikā sīmā behandelt wird, in einer eigenen Rechtshandlung erfolgt und zu jeder beliebigen Zeit durchgeführt werden kann. Die Festlegung von khuḍḍalikā sīmā und mahatī sīmā muß also nicht unmittelbar aufeinander folgen.

bya'o || Iho phyogs dan | nub (142a5) phyogs dan | byan phyogs su yan pha bon gi mtshan ma 'am | rtsig pa'i mtshan ma 'am | ka ba'i mtshan ma 'am | śin ljon pa'i mtshan ma 'am | ra ba'i mtshan ma 'am | bya skyibs kyi mtshan ma 'am | lam po che'i mtshan ma 'am | khron pa la sogs (142a6)

pa'i mtshan ma brtan po gzugs par bya'o ||

de'i 'og tu gnas mal bśam pa byas nas gaṇḍi brduns te dris pa'i tshig gis dge slon rnams la yan dag par bsgo nas | dge 'dun thams cad 'dug cin mthun par gyur pa la dge slon gnas pa dan | gñug mar (142a7) gnas pa rnams kyis mtshams chen po'i phyogs bźi'i mtshan ma brtan po śar phyogs su ni pha bon gi mtshan ma 'am | rtsig pa'i mtshan ma 'am | ka ba'i mtshan ma 'am | śiń ljon pa'i mtshan ma 'am | ra ba'i mtshan ma 'am | bya skyibs kyi mtshan ma 'am | lam (142b1) po che'i mtshan ma 'am | khron pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po brjod par bya'o || lho phyogs dan | nub phyogs dan | byan phyogs su yan pha bon gi mtshan ma 'am | rtsig pa'i mtshan ma 'am | ka ba'i mtshan ma 'am | śiń ljon pa'i mtshan ma 'am | thshan ma 'am | bya skyibs kyi mtshan ma 'am | lam po che'i mtshan ma 'am | khron pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po brjod par bya'o || de'i 'og tu dge slon gcig gis gsol ba byas te las bya'o ||

dge 'dun bisun pa mams gsan du gsol | (142b3) 'di lta ste | gnas 'di na dge slon gnas pa dan | gñug mar gnas pa rnams kyi (korrekt: kyis) mtshams chen po 'i phyogs bži'i mtshan ma brtan po brjod pa sar phyogs su ni pha bon gi mtshan ma 'am | rtsig pa'i mtshan ma brtan po lags | lho phyogs su ni ka ba'i mtshan (142b4) ma 'am | śin ljon pa'i mtshan ma brtan po lags | nub phyogs su ni ra ba'i mtshan ma 'am | bya skyibs kyi mtshan ma brtan po lags | byan phyogs su ni lam po che'i mtshan ma 'am | khron pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po lags na | gal te dge (142b5) 'dun gyi dus la bab cin bzod na dge 'dun gyis gnan bar mdzod cig dan | dge 'dun gyi (korrekt: gyis) mtshan ma 'di rnams kyi nan du gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du gron (142b6) dan gron gi ne 'khor ma gtogs par dgon pa la thug pa dan | gnas mal la thug pa'i bar du mtshams chen po gcod do || 'di ni gsol ba'o ||

las ni 'di ltar bya ste

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di Ita ste gnas 'di na dge slon gnas (142b7) pa dan | gñug mar gnas pa rnams kyi (korrekt: kyis) mtshams chen po'i phyogs bái'i mtshan ma brtan po brjod pa śar phyogs su ni pha bon gi mtshan ma 'am | rtsig pa'i mtshan ma brtan po lags | Iho phyogs su ni ka ba'i mtshan ma 'am | śin ljon pa'i mtshan ma brtan po lags | (143a1) nub phyogs su ni ra ba'i mtshan ma 'am | bya skyibs kyi mtshan ma brtan po lags | byan phyogs su ni lam po che'i mtshan ma 'am | khron pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po lags | byan phyogs su ni lam po che'i mtshan ma 'am | khron pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po lags te | de'i slad du dge 'dun gyis mtshan ma 'di rnams kyi nan du (143a2) gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas 'di Ita ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du gron dan gron gi ne 'khor ma gtogs par dgon pa la thug pa dan | gnas mal la thug pa 'i bar du mtshams chen po gcod na | tshe (143a3) dan ldan pa gan dag mtshan ma 'di rnams kyi nan du gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas 'di Ita ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du gron dan gron gi ne 'khor ma gtogs par dgon pa la thug pa dan | gnas mal (143a4) la thug pa 'i bar du mtshams chen po gcad par bzod pa de dag ni can ma gsun śig | gan dag mi bzod pa de dag ni gsun śig |

dge 'dun gyis bzod ciṅ gnaṅ nas dge 'dun gyis mtshan ma 'di rnams kyi naṅ du gso sbyoṅ gcig pa'i gnas kyi sdom pas 'di Ita ste | (143a5) gnas bsdu ba daṅ | dge sloṅ rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du groṅ daṅ groṅ gi ñe 'khor ma gtogs par dgon pa la thug pa daṅ | gnas mal la thug pa'i bar du mtshams chen po bcad lags te | 'di Itar caṅ mi gsuṅ bas de de bźin (143a6) du 'dzin to ||

dge 'dun gyis gań du mtshams chen po bcad pa der dge sloṅ rnams kyis 'dug ste gso sbyoṅ bya źiṅ dgag dbye daṅ | gsol ba daṅ | gsol ba daṅ gñis daṅ | gsol ba daṅ bźiʾi las byaʾo || mi mthun par byed na 'gal tshabs can du 'gyur (143a7) ro ||

### 4.2.4 Erteilung der Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins

Soll in dieser *mahatī sīmā* das Privileg gelten, daß man nicht mit allen drei Gewändern bekleidet sein muß, so ist auch das Karma zur "Erteilung der Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern" durchzuführen (GBM 6.714, 58r6):

tataḥ paścān mahatyāḥ sīmāyā arvāg bhikṣūṇāṃ cīvarakāṇām avipravāsa-saṃvṛtir dātavyā·

evam ca punar dātavyā.

śayanāsanaprajñaptim kṛtvā pūrvavat\* vistarena | 137

"Danach ist für die Mönche innerhalb der großen Sīmā die Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern zu erteilen.

Und so ist sie nun zu erteilen:

Nachdem die Sitzgelegenheiten vorbereitet sind (usw.) – ausführlich wie oben." Auch bei der Rechtshandlung zur "Erteilung der Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins", müssen nach dem im Sanskrit gekürzt wiedergegebenen Text die üblichen Vorbereitungen getroffen werden.

Die Tatsache, daß im Rahmen der Festlegung der khuḍḍalikā sīmā vier an sich eigenständige Rechtshandlungen – Aufhebung der mahatī sīmā, Festlegen der khuḍḍalikā sīmā, Festlegen der mahatī sīmā und "Erteilung der Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins" – beschrieben werden, zeigt die Abfolge, die bei den Rechtshandlungen einzuhalten ist. Jede dieser Rechtshandlungen könnte aber auch einzeln durchgeführt werden, obwohl dies in der Praxis wahrscheinlich nicht gemacht wurde.

Vergleicht man das hier beschriebene Verfahren zur Festlegung von khuḍḍalikā sīmā und mahatī sīmā mit dem in der Samantapāsādikā für khaṇḍa- und mahā-sīmā geschilderten (B 6.2, 6.3), so fällt auf, daß im Mūlasarvāstivādavinaya nicht gefordert wird, nach Festlegung der khuḍḍalikā sīmā einen "Sīmā-Zwischenraum"

137 Im Tibetischen ist der gesamte Text ungekürzt wiedergegeben (D 143a7–143b6):

de'i 'og tu mtshams chen po'i nan du dge slon thams cad kyis (korrekt kyi) chos gos dag dan mi 'bral ba'i gnan ba sbyin par bya'o ||

'di ltar sbyin par bya ste

gnas mal bśam pa byas nas gaṇḍī brduńs te dris pa'i tshig gis dge sloń rnams la yań dag par bsgo nas | (143b1) dge 'dun thams cad 'dug ciń mthun par gyur pa la dge sloń gcig gis gsol ba byas te las bya'o ||

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di lta ste gnas 'dir dge 'dun mthun pas gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas mtshams chen po bcad pa (143b2) las | gal te dge 'dun gyi dus la bab cin bzod na dge 'dun gyis gnan bar mdzod cig dan | dge 'dun gyis 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du mtshams chen po'i nan du dge slon thams cad kyi chos (143b3) gos dag dan 'bral bar mi 'gyur ba'i gnan bstsol to || 'di ni gsol ba'o ||

las ni 'di ltar bya ste

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di lta ste gnas 'dir dge 'dun mthun pas gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas mtshams chen po (143b4) bcad de | de'i slad du dge 'dun gyis 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du mtshams chen po'i nan du dge slon thams cad kyi chos gos dag dan 'bral bar mi 'gyur ba'i gnan bstsol na | tshe dan ldan pa gan dag 'di (143b5) lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du mtshams chen po'i nan du dge slon thams cad kyi chos gos dag dan 'bral bar mi 'gyur ba'i gnan bstsal bar bzod pa de dag ni can ma gsun sig | gan dag mi bzod pa (143b6) de dag ni gsun sig |

dge 'dun gyis bzod cin gnan nas dge 'dun gyis mtshams chen po'i nan du dge slon thams cad kyi chos gos dag dan 'bral bar mi 'gyur ba'i gnan bstsal lags te | 'di ltar can mi gsun bas de de bzin du 'dzin

to |

dge 'dun gyis (143b7) gan du mtshams chen po'i nan du dge slon rnams kyis (korrekt kyi) chos gos dag dan 'bral bar mi 'gyur ba'i gnan ba byin pa der dge slon rnams stod gyogs dan smad gyogs dan bcas pas 'don bar bya ste | 'di la 'gyod par mi bya'o ||

C 4.2.4–5.1

(sīmantarikā) zu bestimmen, der die khuḍḍalikā sīmā einschließt und damit von der mahatī sīmā abgrenzt. Die mahatī sīmā müßte demnach im Innern bis zur khuḍḍalikā sīmā reichen.

### 5 "Nicht-festgelegte" (abaddha) Sīmās

#### 5.0 Allgemeines

In der Sanskrit-Version des Mūlasarvāstivādavinaya folgen auf den oben (C 4.2.4) zitierten Textabschnitt zwei Fragen des Upāli zu "nicht-festgelegten" (abaddha) Sīmās. Im Tibetischen sind abweichend davon drei Fragen des Upāli überliefert, wobei die erste und dritte weitestgehend dem Sanskrit-Text entsprechen, während die zweite (C 5.2) im Sanskrit fehlt. Der gesamte Abschnitt über die nicht-festgelegten Sīmās folgt im Tibetischen erst nach Behandlung des "kombinierten" Verfahrens zur Aufhebung und Festlegung von mahatī sīmā und khuḍḍalikā sīmā (vgl. C 6), d.h. die tibetische Übersetzung von GBM 6.714 (58r6–8) folgt auf die Übersetzung des in GBM 6.716 (59r5) enthaltenen Sanskrit-Texts.

### 5.1 Die Sīmā eines "Wohnbezirks ohne festgelegte Sīmā" (abaddhasīma āvāsa)

Wie aus dem Abschnitt über die *mahatī sīmā* hervorgeht, begrenzt diese Sīmā gewöhnlich einen "Wohnbezirk" (āvāsa). Ein "Wohnbezirk, der keine festgelegte Sīmā hat" (abaddhasīma āvāsa), ist daher nicht von einer *mahatī sīmā* eingegrenzt. Wie die Mönche in einem solchen Āvāsa ihre Vollzähligkeit für Rechtshandlungen messen, ist Gegenstand dieses Textabschnitts (GBM 6.714, 58r6–7):

āyuṣmān Upālī Buddhaṃ bhagavantaṃ pṛcchati · (58r7) abaddhasīme bhadantāvāse kā sīmā | kuḍyāntaram Upāliṃ | sāmantakena. ye kuḍyasyābhyantare bhikṣavaḥ prativasanti tair ekadhye niṣadya poṣadhaḥ karttavyaḥ pravāraṇā jñaptiḥ jñaptidvitīyaṃ jñapticaturthaṃ karma karttavyaṃ | vyagrāḥ kurvanti sātisārā bhavanti || 138

"Der Ehrwürdige Upāli fragt Buddha, den Erhabenen: "Welches ist die Sīmā in einem Wohnbezirk, der keine festgelegte Sīmā hat, Herr?", Ringsherum innerhalb der Mauer, Upāli. Die Mönche, die innerhalb der Mauer wohnen, müssen, nachdem sie sich an einem (Platz) niedergesetzt haben, das Poṣadha(karma) durchführen, das Prāvaraṇā(karma), das Jñapti(karma), das Jñaptidvitīya(karma und) das Jñapticaturthakarma durchführen. Diejenigen, die (ein Karma) unvollzählig durchführen, machen sich einer Übertretung schuldig."

Wenn der Wohnbezirk, in dem ein Sangha lebt, keine festgelegte Sīmā hat, so benötigt der Sangha einen anderen Maßstab, um die "Vollzähligkeit" (sāmagrī) der Gemeinde bei Rechtshandlungen feststellen zu können. Dem Sanskrit-Text zufolge gilt für einen solchen abaddhasīma āvāsa das Gebiet innerhalb der "Mauer" (kudya) als Sīmā-Gebiet. Welche Mauer damit gemeint ist, geht aus dem Text nicht

hervor. Da das Gebiet, in dem sich der Āvāsa befindet, nicht näher beschrieben ist – d. h. ob er in einem "Waldgebiet" (araṇya) oder in einem "Dorf" (grāma) liegt<sup>139</sup> –, kann sich Mauer an sich nur auf die Mauer eines Āvāsa beziehen. Das setzt voraus, daß ein Āvāsa von einer Mauer begrenzt wird. Dies wird zwar an keiner mir bekannten Stelle explizit gesagt, ist aber nicht unwahrscheinlich. In diesem Fall würde die den Āvāsa einschließende Mauer als Sīmā fungieren. Es ist aber kaum anzunehmen, daß jeder Āvāsa von einer Mauer eingeschlossen war. Welche Regel in diesem Fall gilt, wird im Sanskrit-Text des Mūlasarvāstivādavinaya nicht behandelt, wohl aber in der tibetischen Übersetzung (s. u).

Der tibetische Text, der diesem Abschnitt entspricht, ist ausführlicher (D 146b7–147a1):

sańs rgyas bcom ldan 'das la tshe dań ldan pa ñe ba 'khor gyis źus pa | btsun pa mtshams ma bkum pa'i gnas kyi mtshams gań lags | ñe ba 'khor rtsig pas bskor ba yin na rtsig pa mtshams yin la | rtsig pas ma bskor na va kha (147a1) nas chu 'dzag pa gań du bab pa tshun chad de | dge sloń de na 'khod pa rnams kyis der 'dug ste gso sbyoń bya źiń dgag dbye dań gsol ba dań | gsol ba dań gñis dań gsol ba dań bźi'i las bya'o || mi mthun par byed na 'gal tshabs can du 'gyur ro ||

"Der Ehrwürdige Upāli fragte Buddha, den Erhabenen: "Welches ist die Sīmā eines Wohnbezirks, der keine festgelegte Sīmā hat, Herr?" "Upāli, wenn (der Wohnbezirk) von einer Mauer umschlossen ist, ist die Mauer die Sīmā; wenn (der Wohnbezirk) nicht von einer Mauer umschlossen ist, (liegt der Sīmā-Bezirk) innerhalb (des Gebiets), wo das aus der Dachrinne herabtropfende Wasser herabfällt. Von den Mönchen, die dort weilen, ist das Poṣadha(karma) durchzuführen, ist das Prāvaraṇā(karma), das Jñapti(karma), das Jñaptidvitīya(karma und) das Jñapticaturthakarma durchzuführen. Wenn sie (ein Karma) unvollzählig durchführen, machen sie sich einer Übertretung schuldig."

Der erste Teil des tibetischen Textes entspricht weitgehend dem im Sanskrit erhaltenen Abschnitt. Aus der Antwort des Buddha "wenn er von einer Mauer umschlossen ist, ist die Mauer die Sīmā" geht hervor, daß "Mauer" (rtsig pa) sich tatsächlich auf die Mauer bezieht, die einen Āvāsa einschließt. 140

Im zweiten Teil erklärt der Buddha, daß in einem Wohnbezirk, der nicht von einer Mauer umschlossen ist, das Gebiet innerhalb der Linie, die durch das aus der Dachrinne herabtropfende Wasser gebildet wird, als Sīmā-Gebiet gilt. Diese Regelung setzt voraus, daß in dem Āvāsa ein Gebäude vorhanden ist, das zum Zwecke von Rechtshandlungen genutzt werden kann. Wir wissen aus dem Mūlasarvāstivādavinaya, daß die Prātimokṣa-Rezitation, d.h. die Poṣadha-Zeremonie, nicht in einer "Zelle" (layana) oder in einem Prāsāda durchgeführt werden darf (vgl. GBM 6.710, 56r1–2). 141 Dies ist der Grund, weshalb für die Durchführung der Beichtfeier ein

<sup>139</sup> Vorausgesetzt der Āvāsa befände sich innerhalb eines Dorfes – in dem bekanntlich keine Sīmā festgelegt werden kann (vgl. C 2.2.2) –, so könnte sich die Angabe, daß die Sīmā innerhalb der Mauer verlaufe, auch auf die Mauer eines mit einer Mauer eingefriedeten Dorfes beziehen. In diesem Fall wäre aber nicht geklärt, wie es sich bei einem nicht-eingefriedeten Dorf verhält.

<sup>140</sup> In der Vinayavastutīkā wird für Āvāsa, "Wohnbezirk", gtsug lag khan, "Vihāra", eingesetzt (D 315a4–5; TT 266,3,2–3): rtsig pas bskor ba yin na rtsig pa mtshams yin zes bya ba ni mtshams ma bead pa i (315a) gnas gan yin pa der las bya ba ii yul la gtsug lag khan gi rtsig pa ñid mtshams yin no || "(Wenn) er von einer Mauer umschlossen ist, ist die Mauer die Sīmā bedeutet: an einem Ort, an dem eine Rechtshandlung durchgeführt werden muß, dort, wo ein Wohnbezirk ist, der keine festgelegte Sīmā hat, ist eben die Mauer des Vihāra die Sīmā."

<sup>141</sup> Dieses Verbot dürfte analog auch für andere Rechtshandlungen gelten.

C 5.1–5.2

"Beichtfeierplatz" (poṣadhāmukha) festgelegt werden soll, bei dem es sich (nicht wie im Pāli um ein Gebäude, sondern) um einen offenen Platz handelt. Es bleibt daher unklar, welches Gebäude im vorliegenden Text gemeint ist.

Für die hier getroffene Regelung haben wir weder in der Sanskrit-Version des Mūlasarvāstivādavinaya noch in der Pāli-Tradition eine Entsprechung. Allerdings wird die Definition "wo das aus der Dachrinne herabtropfende Wasser herabfällt" im Pāli verschiedentlich im Zusammenhang mit Gebäuden verwandt. So ist z. B. mit dem Wort ghara, "Haus", nicht nur das Gebäude selbst gemeint, sondern dazu zählt auch das Gebiet innerhalb der Linie, an der das Wasser vom Dach herabtropft (Sp 299,27–28 = Kkh 26,14–15: nibbakosassa udakapataṭṭhānabbhantaraṃ gharaṃ nāma; vgl. B 7.2.2). Im Rahmen der Sīmā-Regeln spielt diese Definition eine Rolle, wenn in einem Gebäude, beispielsweise einem kuṭigeha, eine Sīmā festgelegt werden soll und der Raum innerhalb des Gebäudes nicht ausreicht. In diesem Fall sollen die Kennzeichen außerhalb des "von der Dachtraufe herabtropfenden Wassers" (bahinibbodakapatanaṭṭhāne; vgl. B 7.2.2) bekanntgegeben werden. In jedem Fall wird dieser Ausdruck im Pāli aber immer nur im Zusammenhang mit festzulegenden Sīmās verwandt, nicht im Zusammenhang mit nicht-festgelegten Sīmās.

### 5.2 "Dorfgrenze" (grāmasīmā)

Der vorliegende nur im tibetischen Text enthaltene Abschnitt behandelt die Frage, was als Sīmā gilt, wenn Mönche in einem Dorf weilen (D 147a1–3):

sańs rgyas (147a2) bcom ldan 'das la tshe dań ldan pa ñe ba 'khor gyis źus pa btsun pa groń gi mtshams kyi gnas gań lags | ñe ba 'khor ñe 'khor gyi mtha' tshun chad do || dge sloń de na 'khod pa rnams kyis der 'dug ciń gso sbyoń bya źiń dgag dbye dań gsol ba dań | gsol ba dań gñis (147a3) dań gsol ba dań bźi'i las bya'o || mi mthun par byed na 'gal tshabs can du 'gyur ro ||

"Der Ehrwürdige Upāli fragte Buddha, den Erhabenen: 'Herr, welches ist der Platz der Dorfgrenze?' 'Upāli, innerhalb der Grenze der (Dorf)umgebung. Durch die Mönche, die dort weilen, ist, nachdem sie sich dort niedergesetzt haben, das Poṣadha(karma) durchzuführen und das Prāvaraṇā(karma), das Jñapti(karma), das Jñaptidvitīya(karma) und das Jñapticaturthakarma durchzuführen. Wenn sie (ein Karma) unvollzählig durchführen, machen sie sich einer Übertretung schuldig.'"

In der Frage des Upāli wird das im Sīmā-Kontext als *terminus technicus* für skt., pa. *āvāsa* gebrauchte *gnas* verwandt. Legt man diese Bedeutung hier zugrunde, so müßte die Frage des Upāli übersetzt werden mit "Welches ist der Wohnbezirk der Sīmā des Dorfes?" Dies ergibt keinen Sinn. Daher ist anzunehmen, daß *gnas* hier im nicht-terminologischen Sinn benutzt wird und mit "Platz, Ort" wiederzugeben ist. Es wäre demnach mit "Welches ist der Platz der Grenze (*sīmā*) des Dorfes?" zu übersetzen, d. h. wo verläuft die Grenze eines Dorfes. <sup>142</sup> Nach Auskunft des Buddha verläuft die "Grenze eines Dorfes" (*groń gi mtshams*) innerhalb der "Grenze der Dorfumgebung" (*ñe 'khor gyi mtha'*). Alle Mönche, die innerhalb dieser Dorf-

grenze weilen, müssen sich zur Durchführung von Rechtshandlungen innerhalb dieser Dorfgrenze versammeln.

Aus diesem Textabschnitt geht hervor, daß für Mönche, die in einem Dorf weilen, die Grāmasīmā (gron gi mtshams) die Funktion der buddhistischen Gemeindegrenze erfüllt. Das entspricht in der Pāli-Tradition den Regelungen zur Gāmasīmā (vgl. A 5.1; B 15.1). Die Bedeutung dieser Sīmā-Form ist in der Tradition der Mūlasarvāstivādin aber höher zu veranschlagen als in der Pāli-Tradition, da Dörfer und deren Umgebung bei den Mūlasarvāstivādin nicht in den Bereich einer festgelegten Sīmā eingeschlossen werden können (vgl. C 2.2.2). Nach den Angaben im Mūlasarvāstivādavinaya ist die Durchführung von Rechtshandlungen innerhalb eines Dorfes daher nur innerhalb der Grāmasīmā möglich.

# 5.3 Die Sīmā in "Waldgebieten außerhalb von Ansiedlungen" (agrāmaka araṇyāyatana)

In der dritten Frage des Upāli wird die Situation in "Waldgebieten außerhalb von Ansiedlungen" (agrāmaka araṇyāyatana) behandelt (GBM 6.714, 58r7–8):

āyuṣmān Upā(58r8)lī Buddhaṃ bhagavantaṃ pṛcchati | agrāmake bhadantāraṇyāyatane kā sīmā | krośam Upāliṃ | sāmantakena. ye krośasyābhyantare{ṇa} bhikṣavaḥ prativasanti sarvais tair ekadhye niṣadya poṣadhaḥ pravāraṇā vistareṇa | vyagrāh kurvanti sātisārā bhavanti | 143

"Der Ehrwürdige Upāli fragt Buddha, den Erhabenen: "Welches ist die Sīmā in einem Waldgebiet außerhalb von Ansiedlungen, Herr?" "Ein Krośa weit ringsherum, Upāli. Die Mönche, die innerhalb eines Krośa wohnen, müssen alle, nachdem sie sich an einem (Ort) niedergesetzt haben, das Poṣadha(karma), das Pravāraṇā(karma usw.) – ausführlich (wie oben). Die, die (ein Karma) unvollzählig durchführen, machen sich einer Übertretung schuldig."

Das Gebiet, in dem sich die Mönche befinden, wird durch *agrāmaka araṇya* als "Waldgebiet außerhalb von Ansiedlungen" bestimmt. *Agrāmaka araṇya* entspricht pa. *agāmaka araṇña* (vgl. dazu A 5.2; B 15.2).

Als Sīmā-Gebiet zählt in einem so beschaffenen Gebiet der Bereich, der ringsherum innerhalb eines Krośa liegt. *Krośa* bedeutet "the range of the voice in calling" (MW s.v.), kann aber auch ein bestimmtes Längenmaß bezeichnen: (1) 1000 Dandas = 4000 Hastas = 0,25 Yojana (MW s.v. *krośa*; Edward Thomas, *Ancient Indian Weights*, London 1874 [Marsden's Numismata Orientalia, Pt. I], S. 32), oder (2) 2000 Dandas = 8000 Hastas = 0,5 Yojana (MW s.v. *krośa*).

Im ersten Fall beliefe sich ein Krośa auf 2,8/3,2 km, je nachdem welches Maß man für das Yojana zugrundelegt (vgl. A 2.3). Bei der zweiten Berechnung wären die Distanzen doppelt so hoch, also 5,6/6,4 km.

Die Art, in der im *agrāmaka araṇyāyatana* die Sīmā in Kraft tritt, stimmt bis auf das Maß mit der im Pāli-Vinaya geschilderten Weise überein. Die Sattabbhantara-

<sup>143</sup> Im Tibetischen ist der Text ungekürzt wiedergegeben (D 147a3-4):
sańs rgyas bcom Idan 'das la tshe dań Idan pa ñe ba 'khor gyis źus pa | btsun pa groń ma mchis pa'i
dgon pa'i gnas kyi mtshams gań lags | ñe ba 'khor rgyań grags kyi mtha' (147a4) tshun chad de |
dge sloń rgyań grags kyi nań na 'khod pa thams cad kyis gcig tu 'dug ste gso sbyoń bya ziń dgag dbye
dań gsol ba dań | gsol ba dań gsol ba dań gsol ba dań bźi'i las bya'o || mi mthun par byed na 'gal tshabs
can du 'gyur ro ||

C 5.3-6.0

sīmā, die nach der Pāli-Tradition in Waldgebieten außerhalb von Ansiedlungen Gültigkeit hat, ist eine Sīmā, die um den Mittelpunkt, nämlich den versammelten Sangha, mit einem Radius von sieben Abbhantara verläuft. Das sind knapp 80 Meter (vgl. A 5.2). Übertragen auf den Mūlasarvāstivādavinaya müßte demnach die Sīmā in Waldgebieten außerhalb von Ansiedlungen in einem um die Mitte geschlagenen Kreis mit einem Radius von 2,8/3,2 km bzw. 5,6/6,4 km verlaufen. M. E. ist dies unwahrscheinlich, da der Platz in diesem Fall unüberschaubar wäre. Es ist wahrscheinlicher, daß *krośa* in diesem Fall "Rufweite" bedeutet.

Im Tibetischen wird *krośa* mit *rgyań grags* wiedergegeben. Nach Jäschke (s.v. *rgyań*) bezeichnet *rgyań grags*, "the reach of hearing, earshot (gen. the distance at which the sound of a trumpet may be heard, i.e. about 500 fathoms; however as this number is much in favour with the Tibetans, such estimates are not to be depended upon)". Danach bezöge sich "Hörweite" auf den Klang einer Trompete, die natürlich viel weiter trägt als eine Stimme. Würde man 500 Klafter zugrundelegen (1 Klafter 1,7 m – 2,0 m), so käme man auf 850 bis 1000 m, was zwar bedeutend geringer ist als das nach dem Krośa errechnete Maß, aber doch immer noch sehr viel grösser, als das für die Sattabbhantarasīmā im Pāli geltende Maß.

#### 5.4 Zusammenfassung zu den "nicht-festgelegten" (abaddha) Sīmās

Nach den obigen Ausführungen gibt es bei den Mūlasarvāstivādin drei Formen der "nicht-festgelegten" (abaddha) Sīmās, nämlich die Sīmā eines "Āvāsa ohne festgelegte Sīmā" (abaddhasīma āvāsa), die "Dorfgrenze" (skt. grāmasīmā, tib. gron gi mtshams) und die Sīmā in "Waldgebieten außerhalb von Ansiedlungen" (agrāmaka araņyāyatana).

Auch das Pāli kennt drei nicht-festgelegte Sīmās, die Gāmasīmā, die Sattabbhantarasīmā und die Udakukkhepasīmā (A 5; B 15). Zwei dieser Sīmā-Formen sind beiden Traditionen gemein, nämlich die Gāmasīmā/Grāmasīmā und die Sīmā in "Waldgebieten außerhalb von Ansiedlungen" (agāmaka arañña/agrāmaka araṇyāyatana). Die im Pāli belegte Udakukkhepasīmā ist dem Mūlasarvāstivādavinaya fremd. Im Pali gibt es wiederum keine Regel, wonach der Sīmā-Bereich eines "Āvāsa ohne festgelegte Sīmā" innerhalb der Mauer verläuft. Hier richtet sich die in Kraft tretende Sīmā nach der Beschaffenheit des Gebietes – Dorf oder Wald –, in dem man sich befindet.

# 6 "Kombiniertes" Verfahren zur Vergrößerung und Verkleinerung von mahatī sīmā und khuḍḍalikā sīmā

### 6.0 Allgemeines

Im Anschluß an die oben (C 5.3) behandelte Sīmā in Waldgebieten außerhalb von Ansiedlungen fragt Upāli den Buddha, ob es möglich sei, in einer einzigen Rechtshandlung die Festlegung zweier Sīmās bzw. die Aufhebung zweier Sīmās durchzuführen. Im tibetischen Text gehen diese Frage und die damit verbundenen Ausführungen den Erläuterungen zur Sīmā für einen *abaddhasīma āvāsa* (C 5.1) voraus (GBM 6.714, 58r8–9):

āyuṣmān Upālī Buddhaṃ bhagava(58r9)ntaṃ pṛ‹ccha›ti¹⁴⁴ | labhyaṃ bhadanta ekayā jñaptyā ekena karmakārakeṇa ekayā karmavācanayā sāntarbahirmukhīṃ sīmāṃ abhi‹saṃ›hartuṃ¹⁴⁵ vā abhinirhartuṃ vā | labhyam Upāliṃ, tatrāyam abhisaṃhāraḥ saṃkocaḥ, tatrāyam abhinirhāraḥ vistāraḥ.¹⁴⁶

"Der Ehrwürdige Upāli fragt Buddha, den Erhabenen: 'Ist es möglich, Herr, mit (nur) einem Antrag, mit (nur) einem (Mönch als) Vorsteher der Rechtshandlung, mit (nur) einer Darlegung<sup>147</sup> die nach innen und die nach außen gerichtete Sīmā (oder: die nach außen gerichtete Sīmā zusammen mit der nach innen gerichteten [Sīmā]) zu verkleinern<sup>148</sup> oder zu vergrößern<sup>149</sup>?' 'Es ist möglich, Upāli. Dabei bedeutet Verkleinerung Zusammenziehung, dabei bedeutet Vergrößerung Erweiterung.'"

Zentral für das Verständnis dieses Textabschnitts ist der Ausdruck *sāntarbahirmukhīṃ sīmām. Sāntarbahir* wird von Edgerton als Adverb mit der Bedeutung "within and without" angeführt (BHSD s.v. *sāntarbahi[s]*). Dem entspricht im Pāli das Adjektiv *santarabāhira*, "including the inward and the outward parts" (PTSD s.v. *bāhira*). *Antar* ist im Kompositum mit *mukha* belegt in der Bedeutung "turned towards" (BHSD s.v.), "nach innen gekehrt" (pw, Nachträge s.v.), und bildet das

<sup>144</sup> Vgl. 58r6 (C 5.1), 58r8 (C 5.3).

<sup>145</sup> Das Verb muß abhisamhārah (im nächsten Satz) entsprechen, wie abhinirhārah (ebenda) die Entsprechung von abhinirhartum ist.

<sup>146 (</sup>D 143b7–144a2) sans rgyas bcom ldan 'das la tshe (144a1) dan ldan pa ñe ba 'khor gyis źus pa | btsun pa las bgyid pa gcig gis gsol ba gcig dan las brjod pa gcig gis mtshams kyi sgro (korrekt: sgo, vgl. Vinvt D 314b6) nan dan | slad rol dan bcas pa bskyun ba dan bskyed (Vinvt D 314b6: skyed) par run nam | ñe ba 'khor run ste | de la bskyun ba ni (144a2) 'di yin te chun nu'o || de la bskyed pa ni 'di yin te chen po'o ||

<sup>147</sup> Karmavācanā steht erstens für die "Darlegung" innerhalb eines "Formulars" (karmavācanā), die auf den "Antrag" (jīapti) folgt. Je nach Art der Rechtshandlung – jīaptidvitīyakarma, jīapticaturthakarma – folgen eine oder drei Darlegungen. In dieser Bedeutung entspricht karmavācanā skt. anuśrāvaṇā, pa. anussāvanā. Karmavācanā kann aber auch das gesamte Formular, das für eine Rechtshandlung nötig ist, bezeichnen. Es umfaßt dann "Antrag" (jīāpti), die ein- oder dreimalige "Darlegung" (anuśrāvaṇā, karmavācanā) und den Beschluß. Im vorliegenden Fall kann karmavācanā nicht das ganze Formular bezeichnen, weil der "Antrag" extra genannt wird. Es ist daher mit "Darlegung" wiederzugeben. Dann aber kann ekayā, "mit (nur) einer", nicht auf die Zahl der "Darlegungen", (eine oder drei) bezogen werden, da im Formular zur Aufhebung der Sīmā drei Darlegungen auf den Antrag folgen. Ekayā bezieht sich hier darauf, daß eine (einzige) "Darlegung" für beide Sīmās – khuḍḍalikā sīmā und mahatī sīmā – ausreicht.

<sup>148</sup> Abhi-saṃ-hṛ; nicht belegt in PW; pw; pw, Nachträge; MW; SWTF und PTSD; CPD s.v. abhi-saṃ-harati, "to bring, deliver, present". Edgerton beruft sich für abhisaṃhāra, "abandonment (Tib. bskyur ba; opp. to abhinirhāra)" auf MSV IV.90.15 (BHSD s.v.), d.h. auf die vorliegende Textstelle. Im Tibetischen wird abhisaṃharati durch bskyur ba (nicht bskyur ba) wiedergegeben, was "to diminish or reduce" bedeutet (Sarat Chandra Das s.v. skyuń ba). Dem entspricht auch die Erklärung in Bod rgya tshig mdzod chen mo s.v. skyuń ba, "ñuń du 'am chuń du gtoń ba". Daß diese Bedeutung auch für abhisaṃharati anzusetzen ist, zeigt (1) das im Sanskrit als Gegensatz zu abhisaṃharati verwendete abhinirharati, "erweitern", (2) die Wiedergabe im Tibetischen durch bskyuń ba und (3) die Erklärung von abhisaṃhāra durch saṃkoca, "Zusammenziehung".

<sup>149</sup> Abhi-nir-hr; nicht belegt in PW; pw; pw, Nachträge und MW; BHSD s. v. abhinirharati, "1. produces, accomplishes ...; 2. takes (a corpse) out to cremation..."; sv. abhinirhāra, "(1) production, accomplishment, ..., realization...; (2) funeral obsequies...". SWTF s.v. abhi-nir-hr 1. "hinausschaffen", 2. "davontragen, sich verschaffen, (einer Sache) teilhaftig werden; bei sich zustande bringen". PTSD s.v. abhinīharati, "to take out, throw out". Diese Bedeutungen treffen in unserem Zusammenhang nicht zu. Das CPD gibt s.v. abhinīharati die Bedeutung "to stretch out, or forth" an. Diese Bedeutung muß auch in unserem Text angesetzt werden, wie die Erklärung von abhinirhāra durch vistāraḥ, "Erweiterung", und die Wiedergabe des Verbs im Tibetischen durch bskyed pa, "to cause to germinate or grow" (Jäschke s.v. skyed pa) zeigen. Auch die Erklärung in Bod rgya tshig mdzod chen mo s.v. skyed pa entspricht dem (spel ba dań | rgya che ru gtoń ba).

C 6.0

Gegenstück zu bahirmukha, "nach außen gekehrt". Einen Beleg für die Kombination von antarbahir mit mukha bietet das SWTF s.v. antarbahirmukha n., "Richtung (?) auf Inneres und Äußeres". Verbindet man sāntarbahir mit mukhīm, das als Adjektiv zu Sīmā dient, so wäre zu übersetzen "die nach außen gerichtete Sīmā und die (oder: zusammen mit der) nach innen gerichtete(n) Sīmā" oder "der nach außen gerichtete Sīmā-Bereich und der (oder: zusammen mit dem) nach innen gerichtete(n) Sīmā-Bereich".

Die Bedeutung dieses Ausdrucks ergibt sich aus den auf unseren Textabschnitt folgenden "Formularen" (karmavācanā). Danach werden in einer einzigen Rechtshandlung, also mit einem Formular und einem Mönch, der dieses Formular vorträgt, mahatī sīmā und khuḍḍalikā sīmā gemeinsam aufgehoben und in einer weiteren Rechtshandlung gemeinsam festgelegt (vgl. C 6.2). Das bedeutet, daß sāntarbahirmukhīm sīmām sich auf diese beiden Sīmās beziehen muß. Nun ist bekannt, daß die khuḍḍalikā sīmā innerhalb der mahatī sīmā liegt (vgl. C 4). Daher kann "nach innen gerichtete Sīmā bzw. nach innen gerichteter Sīmā-Bezirk" sich nur auf die khuḍḍalikā sīmā bzw. auf das von ihr umschlossene Gebiet beziehen, während bahirmukhīm sīmām sich auf die mahatī sīmā beziehen muß.

Da *khuḍḍalikā sīmā* und *mahatī sīmā* nicht von einem Sīmā-Zwischenraum getrennt werden, wie es in der Pāli-Tradition erforderlich ist (vgl. B 6.2.2), kann man die *khuḍḍalikā sīmā* auch als innere Begrenzung des *mahatī sīmā*-Gebietes betrachten, die *mahatī sīmā* aber als äußere Begrenzung des *mahatī sīmā*-Gebietes. *Sīmāṃ* in *sāntarbahirmukhīṃ sīmāṃ* kann daher als Sīmā oder als Sīmā-Bezirk aufgefaßt werden.

Die tibetische Übersetzung stimmt mit dem Sanskrit überein (vgl. C Anm. 146). In der Vinayavastuṭīkā wird dieser Abschnitt (von *btsun pa* an bis *run nam;* D 314b6–7) zitiert und folgendermaßen erläutert (D 314b7–315a1; TT 266,2,3–5):

lan stsal (TT brtsal) ba'i skabs kyis ni mtshams chen po dan mtshams bu chun gñis las (TT la) byed pa gcig gis gsol ba gcig dan | las brjod pa gcig gis cig car dgrol du yan run la cig car gcad du yan run bar ston to | de la mtshams kyi sgo nan dan bcas pa (315a1) źes bya ba ni mtshams bu chun no | mtshams kyi (TT om.) sgo slad rol dan bcas pa źes bya ba ni mtshams chen po'o ||

"Aufgrund der Autorität<sup>150</sup> der Antwort heißt es: "Es ist sowohl richtig beide, die große Sīmā und die kleine Sīmā, mit einem Karmakāraka, mit einem Antrag und einer Karmavācanā gleichzeitig aufzuheben, als auch richtig, (beide) gleichzeitig festzulegen. Dabei bedeutet die Ausrichtung der Sīmā nach innen habend die kleine Sīmā; die Ausrichtung der Sīmā nach außen habend die große Sīmā."

Die Erklärung des Kommentars entspricht genau der aufgrund des Mūlasarvāstivādavinaya vorgeschlagenen Deutung.

Wie in C 4 ausgeführt, muß ein Sangha, der über eine *mahatī sīmā* verfügt und zusätzlich eine *khuḍḍalikā sīmā* festzulegen wünscht, zuerst die *mahatī sīmā* aufheben (1. Rechtshandlung), dann die *khuḍḍalikā sīmā* festlegen (2. Rechtshandlung), als drittes die *mahatī sīmā* festlegen (3. Rechtshandlung) und zuletzt die Erlaubnis für das "Nicht-Getrenntsein" erteilen (4. Rechtshandlung).

<sup>150</sup> Skabs, "Autorität". Gemeint ist die Autorität der Antwort des Buddha, da anzunehmen ist, daß die Beantwortung einer Frage, die eine Regelung zur Folge hat, dem Buddha zugeschrieben wird. Diesen Hinweis verdanke ich C. Vogel. Es wäre aber auch möglich, skabs mit "Art" wiederzugeben.

Wenn ein Sangha über *mahatī sīmā* und *khuḍḍalikā sīmā* verfügt und die Grenzen ändern will, so müßte er zusätzlich noch die *khuḍḍalikā sīmā* aufheben, was insgesamt fünf Rechtshandlungen ergäbe. Für zwei dieser Rechtshandlungen sind noch besondere Vorbereitungen vonnöten, nämlich das Bestimmen und Bekanntgeben der Kennzeichen vor dem Karma zur Festlegung der *khuḍḍalikā sīmā* und der *mahatī sīmā*. Dies würde sehr viel Zeit in Anspruch nehmen. Die Frage des Upāli zielt darauf ab, ob dieses Verfahren nicht verkürzt werden kann, indem man in einer Rechtshandlung beide Sīmās gleichzeitig aufhebt und in einer zweiten beide Sīmās gleichzeitig festlegt. Der Buddha bejaht diese Frage und erlaubt somit das "kombinierte" Verfahren zur Aufhebung und Festlegung der *mahatī sīmā* und *khuḍḍalikā sīmā*. Dies ist im übrigen das einzige Verfahren, das im Mūlasarvāstivādavinaya für die Aufhebung der *khuḍḍalikā sīmā* geschildert wird; er enthält kein Formular, das nur für die Aufhebung der *khuḍḍalikā sīmā* bestimmt ist.<sup>151</sup>

# 6.1 Die "kombinierte" Aufhebung von *mahatī sīmā* und *khuḍḍalikā* sīmā bzw. *maṇḍalaka*

### 6.1.0 Allgemeines

Will man Sīmās verändern, so muß man die bestehenden Sīmās aufheben und dann in der gewünschten Größe die neuen Sīmās festlegen (vgl. die Ausführungen zur Festlegung der *khuḍḍalikā sīmā*; C 4). Daher folgt auf die Antwort des Buddha, daß ein solches Verfahren möglich sei, die Angabe (GBM 6.714, 58r9–10):

evam ca punar baddhavyā.

pūrvam tāvan mahatī sīmā mo $(58r10)ktavyā \mid khuḍḍalikā sīmā moktavyā,$  pratiprasrambhitavyo maṇḍalakaḥ | 152

"Und so ist sie nun festzulegen:

Zuerst ist die große Sīmā aufzuheben und die kleine Sīmā aufzuheben, der Maṇḍalaka aufzuheben."

### 6.1.1 Präliminarien für die Rechtshandlung

Neben den gewöhnlichen Vorbereitungen, die vor jeder Rechtshandlung zu treffen sind (C 2.1.3.1), müssen für das "kombinierte" Verfahren zur Aufhebung von mahatī sīmā und khuḍḍalikā sīmā (maṇḍalaka) spezielle Vorbereitungen getroffen werden (GBM 6.714–715, 58r10–v1):

evam ca punar moktavyā.

śayanāsanaprajñaptim kṛtvā gaṇḍīm ākoṭya pṛṣṭ{h}avācikayā bhikṣūn samanuyujya sarvasaṃghe sanniṣaṇṇe sannipatite ubhayatas sīmāyāṃ saṃghaṃ sthāpayitvā karmmakāra(58v1)keṇa bhikṣuṇā ubhe sīme kāṣṭhena vā daṇḍena

<sup>151</sup> Das im Mūlasarvāstivādavinaya enthaltene Formular zur Aufhebung der mahatī sīmā ließe sich allerdings durch einige wenige Veränderungen auch für die khuḍḍalikā sīmā verwenden.

<sup>152 (</sup>D 144a2): 'di ltar bya ste | je dan por mtshams chen po dgrol bar bya źiń mtshams bu chun yan dgrol bar bya ste | dkyil 'khor ba gźig par bya'o ||

C 6.1.1

vā kiṭkak›ena<sup>153</sup> vā kaliṃjena<sup>154</sup> vā avaṣṭabhya jñaptiṃ kṛtvā karma karttavyaṃ.<sup>155</sup>

"Und so ist sie nun aufzuheben:

Nachdem die Sitzgelegenheiten vorbereitet, der Gong geschlagen (und) die Mönche mit Worten über das in Frage Stehende informiert worden sind, (und) man, wenn sich die gesamte Gemeinde versammelt und niedergelassen hat, dann auf beiden Seiten in der Sīmā einen Sangha postiert hat, ist von dem Mönch, der die Rechtshandlung durchführt, indem er sich mittels eines Holzstücks, eines Stocks, eines *kiṭaka*<sup>156</sup> (?) oder einer Matte<sup>157</sup> auf beide Sīmās stützt, nachdem er den Antrag gestellt hat, das Karma durchzuführen."

Die beiden zusätzlichen Vorbereitungen sind *ubhayatas sīmāyām saṃghaṃ sthā-payitvā* und *karmakārakeṇa bhikṣuṇā ubhe sīme kāṣṭhena vā daṇḍena vā kiṭakena vā kaliṃjena* (bzw. *kiliṃjena*) *vā avaṣṭabhya*.

#### (1) ubhayatas sīmāyām saṃgham sthāpayitvā

Diese Vorbereitung folgt auf die Wendung sarvasamghe sannişanne sannipatite. Das bedeutet, daß bereits der gesamte Sangha sich versammelt und niedergesetzt hat. Die Angabe ubhayatas sīmāyām samgham sthāpayitvā, "nachdem man auf beiden Seiten innerhalb der Sīmā einen Sangha plaziert hat", ist eine Spezifikation. Sie zeigt an, daß sich die Gemeinde auf beide Sīmās zu verteilen hat. Dabei muß sich

153 Vgl. 58v8 (C 6.2.2).

154 Kalimja bedeutet "Matte" (MW s.v. kalimja), hat also dieselbe Bedeutung wie das an der zweiten Stelle verwandte kilimja (vgl. 58v8, C 6.2.2).

155 (D 144a2-4) 'di ltar dgrol bar bya ste

gnas mal bśam (144a3) pa byas nas gaṇḍi brduns te dris pa'i tshig gis dge slon rnams la yan dag par bsgo nas | dge 'dun thams cad 'dug ciń mthun par gyur pa na mtshams gñi gar dge 'dun bkod de | dge slon las byed pas mtshams gñi gar śin nam | dbyug pa 'am | (144a4) seg gam | re ldes mnan nas gsol ba byas te las bya'o ||

MW s. v. kiţaka verweist auf kiţika. MW s. v. kiţika gibt als Bedeutung "a kind of weapon(?)" an, was in unserem Zusammenhang kaum möglich ist. BHSD s. v. ?kiţika verweist auf die beiden im Pāli belegten Bedeutungen "hot copper plate" und "some sort of covering, but very obscure". Im Pāli-Vinaya bezeichnet kiţika eine Art Vorhang oder Paravent, bzw. irgendeinen Schutz, Vin II 152,26, 153,5. In der Sp 1219,24–25 heißt es parittānakiţikan ti vassaparittānattham kiţikam. "Kiţika zum Schutz bedeutet: Kiţika zum Schutz während der Regenzeit", und Sp 1220,5–6 samsaranakiţiko nāma cakkalayutto kiţiko. "Ein Kiţika zum Wegziehen bedeutet: Ein Kiţika richtig als Vorhang." All diese

Bedeutungen sind hier nicht anzusetzen.

An der entsprechenden Stelle steht im Tibetischen seg, was nach Jäschke s.v. seg, "obliquely, awry, sideways" bedeutet. Seg ma wird von Jäschke mit der Bedeutung "small stones, gravel" angeführt, was in unserem Zusammenhang ebenfalls nicht anwendbar ist. Im Bod rgya tshig mdzod chen mo s.v. seg ma wird neben "kleine Steine" (rdo phye) folgende Bedeutung angegeben: "gzeb ma zer ba i slo ma ste smyug lhas kyi snod gru bźi khebs can." Im dGe bśes chos kyi grags pas brtsams pa i brta dag min tshig gsal ba bźugs so, 7. Aufl. 1981, heißt es s.v. seg ma: "thags pa 'am lhas ma." In Sumatiratna, Bod-hor-kyi-brda-yig-min-chig-don-gsum-gsal-bar-byed-pa-mun-sel-skron-me, Ulan Bator 1959 (Corpus Scriptorum Mongolorum, VII) heißt es s.v. seg ma: "seg ma ni sab ma ste smyug gdan gyi lhas ma 'am thags ma gru bźi sde de rin po la re lde zer bas rgya i skad du śi tsi zer seg ma." Danach muß seg ma eine "Matte" oder etwas ähnliches bezeichnen. Angesichts des im tibetischen Text verwandten Verbs non pa scheint mir diese Bedeutung wenig passend. Ebenso gilt dies für skt. avastabh. Daher lasse ich kitaka an der vorliegenden Stelle unübersetzt.

157 Kilimja. MW s.v.: "a thin plank of greenwood, L; a mat, Suśr." Obwohl die erste Bedeutung nur bei Lexikographen belegt ist, würde ein solcher Gegenstand in unserem Zusammenhang besser passen als eine Matte, auf die man sich kaum aufstützen kann. Im Tibetischen steht an dieser Stelle jedoch re lde, die tib. Wiedergabe für "Matte". Man vgl. auch dGe b\u00e9se chos kyi grags pas brtsams pa\u00e4i brta dag min tshig gsal ba b\u00e9ugs so, \u00e7. Aufl. 1981, s.v. re lde: "sbra nag lta bu" und Sumatiratna, a.a.O., s.v. re lte: "re lte rtsid pa las byas pa\u00e4i snam bu dan spra (korrekt sbra) gur lta bu dan | yan smyug ma la sogs pa las ltas pa\u00e4i phya ra 'am smyug gdan nam rtsva stan gru b\u00e9i la b\u00e9ad pa 'an snan | re lte ni de dkyus rin

ba la bsad do."

der Lok. Sing.  $s\bar{i}m\bar{a}y\bar{a}m$  auf das gesamte, von der  $mahat\bar{i}$   $s\bar{i}m\bar{a}$  eingeschlossene Gebiet, einschließlich des von der  $khuddalik\bar{a}$   $s\bar{i}m\bar{a}$  eingegrenzten Bezirks, beziehen. Wie der Singular zeigt, wird dies als ein S $\bar{i}m\bar{a}$ -Gebiet angesehen. Ubhayatas in ubhayatas  $s\bar{i}m\bar{a}y\bar{a}m$ , "auf beiden Seiten innerhalb der S $\bar{i}m\bar{a}$ ", bezeichnet dann das Gebiet innerhalb der  $mahat\bar{i}$   $s\bar{i}m\bar{a}$ , aber außerhalb der  $khuddalik\bar{a}$   $s\bar{i}m\bar{a}$  (eine Seite) sowie das Gebiet, das nur von der  $khuddalik\bar{a}$   $s\bar{i}m\bar{a}$  eingeschlossen wird (andere Seite).

Das Tibetische ist an dieser Stelle sehr viel klarer; khuḍḍalikā sīmā und mahatī sīmā werden hier als zwei Sīmās aufgefaßt: mtshams gñi gar dge 'dun bkod de, "nachdem in beiden Sīmās eine Gemeinde plaziert ist". Die tibetische Übersetzung stützt die hier gegebene Interpretation des Sanskrit-Textes. Die Vinayavastuṭīkā erklärt, daß mit "in beiden Sīmās" die mahatī sīmā und die khuḍḍalikā sīmā gemeint seien (D 315a2-3; TT 266,2,7):

mtshams gñis kar dge 'dun bkod de (315a3) źes bya ba ni mtshams che chuń gñis kar ro

"In beiden Sīmās ist eine Gemeinde plaziert bedeutet: in beiden, der großen und der kleinen Sīmā."

Das in dem Satz *ubhayatas sīmāyāṃ...* verwandte *saṃghaṃ* könnte sich hier auf die gesamte Gemeinde beziehen, von der je ein Teil in einer der beiden Sīmās zu plazieren ist. Dann wäre zu übersetzen "auf beiden Seiten innerhalb der Sīmā ist *der* Sangha zu postieren". Diese Formulierung läßt offen, wieviele Mönche in jedem der beiden Sīmā-Bezirke weilen. Danach wäre es möglich, daß in der *mahatī sīmā* fünf, in der *khuḍḍalikā sīmā* drei Mönche versammelt sind. Wahrscheinlicher scheint mir, daß in jeder der beiden Sīmās *ein* Sangha zu plazieren ist, d.h. jeweils ein aus mindestens vier Mönchen bestehender Sangha (Mindestzahl für den Sangha beim Sīmākarma).

(2) karmakārakeņa bhikṣuṇā ubhe sīme kāṣṭhena vā daṇḍena vā kiṭakena vā kalimjena (bzw. kilimjena) vā avaṣṭabhya

Die Deutung dieser Textstelle hängt im wesentlichen von der Bedeutung des Verbs ava-sṭambh ab. Als Bedeutungen werden angeführt "to lean or rest upon; to bar, barricade; to seize, arrest" (MW s. v. ava-sṭambh); "embracing, enclosing" (BHSD s. v. avaṣṭabhya).

Legt man für *avaṣṭambh* die Bedeutung "einschließen, einfrieden, eingrenzen" ("to enclose") zugrunde, so würde der Satz besagen, daß beide Sīmās, *mahatī sīmā* und *khuddalikā sīmā*, eine sichtbare Einfriedung erhalten.<sup>158</sup>

Im vorliegenden Text heißt es, daß der Karmakāraka diese Handlung durchführen soll, bevor er den Antrag stellt. Wir haben zwar keine genauen Angaben über die Größe der *mahatī sīmā*, aber sie dürfte doch zu groß gewesen sein (vgl. C 2.3), um allein von dem Karmakāraka eingegrenzt zu werden, zumal ihm nur ein Holzstück (Instr. Sing.) oder ein Stock (Instr. Sing.) usw. zur Verfügung steht.

Wenn man die Bedeutung "bar, barricade" zugrundelegt, so wäre die Passage zu übersetzen mit "nachdem der Karmakāraka ... die beiden Sīmās mit ... abgegrenzt hat". Dies könnte so aufgefaßt werden, daß er jede der beiden Sīmās abgegrenzt, was der Einfriedung entspräche, oder aber, daß er die beiden Sīmās voneinander

<sup>158</sup> Eine solche Einfriedung könnte dem Zweck dienen, Neuankömmlingen den Zutritt während der Rechtshandlung zu verwehren. Allerdings würde man dann erwarten, daß auch bei der normalen (nicht-kombinierten) Festlegung und Aufhebung einer Sīmā eine solche Einfriedung angebracht wird. Dies ist weder bei der *mahatī sīmā* noch bei der *khuḍḍalikā sīmā* der Fall.

C 6.1.1

abgrenzt, also nur die *khuḍḍalikā sīmā* markiert. Obwohl die *khuḍḍalikā sīmā* kleiner ist als die *mahatī sīmā*, dürfte es auch hier kaum möglich gewesen sein, *mit einem* Holzstück usw. die Sīmās abzugrenzen.

Eine ganz andere Deutung ergibt sich, wenn man für *avaṣṭambh* die Bedeutung "to lean upon, to rest upon" (MW s. v.) ansetzt.<sup>159</sup>

Der Karmakāraka ist der Mönch, der bei einer Rechtshandlung das Formular vorträgt, also Antrag, Darlegung und Beschluß. Er ist Teil des Sangha, der die Rechtshandlung durchführt. Eine Sīmā kann nur von dem innerhalb der entsprechenden Sīmā befindlichen Sangha aufgehoben werden. Wenn sich nun der Karmakāraka im Gebiet der mahatī sīmā außerhalb der khuddalikā sīmā befindet und das Formular zur "kombinierten" Aufhebung von khuddalikā sīmā und mahatī sīmā spricht, so ist er doch nur Teil des Sangha, der sich innerhalb der mahatī sīmā befindet. Es kann daher durch diese Rechtshandlung nur die mahatī sīmā aufgehoben werden. Ebenso verhielte es sich, wenn der Karmakāraka sich innerhalb der khuddalikā sīmā befände, in diesem Fall würde nur die khuddalikā sīmā aufgehoben. Das Problem besteht darin, daß in zwei Sīmās je ein Sangha sitzt, daß sie aber gemeinsam mit einem Formular und einem Karmakāraka eine Rechtshandlung durchführen wollen, die tatsächlich auch zur Aufhebung beider Sīmās führt. Wenn der Karmakāraka sich nun mittels eines Gegenstandes, wie einem Holzstück, Stock usw. auf beide Sīmās stützt bzw. in beide Sīmās hinabreicht, so schafft er eine Verbindung zwischen diesen. Der Satz wäre also zu übersetzen "indem der Karmakāraka mittels eines Holzstücks oder eines Stocks oder ... sich auf beide Sīmās stützt (oder sich innerhalb beider Sīmās aufstützt), muß er, nachdem er den Antrag gestellt hat, die Rechtshandlung durchführen."

Diese Deutung stimmt inhaltlich mit der tibetischen Übersetzung überein (D 144a3-4; vgl. C Anm. 155):

dge slon las byed pas mtshams gñi gar śin nam | dbyug pa 'am | (144a4) seg gam | re ldes mnan nas...

"Indem der Karmakāraka sich mit einem Holzstück oder … auf beide Sīmās stützt (oder innerhalb beider Sīmās aufstützt) 160 …"

Auch die Erklärung Kalyānamitras in der Vinayavastuṭīkā paßt zu dieser Deutung (D 315a3; TT 266,2,7):

**śiń la sogs pas mnan nas** źes bya ba ni de dag gis mnan na mtshams (TT om.) gcig tu 'gyur ba'i phyir de skad gsuńs so ||

"Der Satz ,indem er sich mit einem Holzstück usw. aufstützt" ist gesagt, weil (die beiden Sīmās) zu einer Sīmā werden, wenn (der Karmakāraka) sich mit diesen (Gegenständen in beiden Sīmās) aufstützt."

Der Karmakāraka befindet sich also innerhalb einer der beiden Sīmās und stützt sich mittels eines Gegenstandes innerhalb der anderen Sīmā auf, oder aber er postiert den Gegenstand so, daß er beide Sīmā-Gebiete berührt. Dadurch schafft er eine Verbindung zwischen diesen beiden Sīmā-Bezirken und die innerhalb beider

<sup>159</sup> Stambh, "to reach up to", steht mit dem Akkusativ. Möglicherweise kann auch ava-stambh mit dem Akk. konstruiert werden (bei MW nicht belegt) und in der Bedeutung "hinabreichen" gebraucht werden(?).

<sup>160</sup> Gnon pa, "to press, compress, force down; to subdue, suppress, keep down" (Sarat Chandra Das s.v.); non pa, 1. to press; to pour over, to cover with; to oppress, suppress usw.; 2. to overtake, to catch, to reach" (Jäschke s.v. non pa), ist u. a. die Wiedergabe für skt. avaṣṭabdha, s. Lokesh Chandra, Tibetan-Sanskrit Dictionary s.v. non pa (2).

Sīmās befindlichen Sanghas bilden somit einen einzigen Sangha. Wenn der Karmakāraka in dieser Haltung die Rechtshandlung durchführt, sind beide Sīmās aufgehoben.

In der Pāli-Tradition gibt es kein solches kombiniertes Verfahren. Doch kennen wir aus der Samantapāsādikā eine Reihe von Fällen, in denen solche Verbindungen zwischen verschiedenen Sīmās entstehen. In diesen Fällen kann eine Rechtshandlung aber nur durchgeführt werden, wenn die Verbindung beseitigt wird oder wenn alle Mönche innerhalb der Sīmās in den Hatthapāsa-Abstand (vgl. B 5.1) geführt werden, falls die Verbindung bestehen bleibt (vgl. B 8.6). Eine Maßnahme, wie sie im Mūlasarvāstivādavinaya vorgeschlagen wird, wäre im Pāli nicht möglich. Es geht aber aus der Pāli-Tradition hervor, daß durch die Verbindung zweier Sīmās die Mönche, die sich in beiden Sīmās befinden, als *ein* Sangha gelten, und für die Durchführung einer Rechtshandlung berücksichtigt werden müssen.

# 6.1.2 "Formular" (karmavācanā) zur "kombinierten" Aufhebung von mahatī sīmā und khuḍḍalikā sīmā bzw. maṇḍalaka

Nach den oben beschriebenen Vorbereitungen kann das Karma zur Aufhebung der *mahatī sīmā* und der *khuḍḍalikā sīmā* bzw. des *maṇḍalaka* beginnen (GBM 6.715, 58v1-4):

śṛṇotu bhadantās saṃghaḥ. yāvad evāsminn āvāse samagreṇa saṃghena ekapoṣadhāvāsasaṃvāsa[s]aṃvṛtyā mahatī sīmā baddhā, khuḍḍalikā sīmā baddhā, saṃmato maṇḍa (58v2)lakaḥ. sacet saṃghasya prāptakālaṃ kṣametānujānīyāt saṃghaḥ yat saṃghaḥ mahatī‹ṃ› sīmāṃ muṃcīta · khuḍḍalikāṃ sīmāṃ muṃcīta, pratiprasrambheta mandalakam. esā jñaptih

evam ca karma karttavyam.

śṛṇotu bhadantās saṃghaḥ. yāvad evāsminn āvāse samagreṇa saṃghena ekapoṣa‹dhāvāsa›saṃvāsasaṃvṛtyā maha[t]ī sī(58v3)mā baddhā, khuḍḍalikā sīmā baddhā, sa‹ṃ›ma{t}t{a}‹o›¹¹¹ maṇḍalakaḥ, tat saṃghaḥ mahatīṃ sīmāṃ muṃcati, khuḍḍalikāṃ sīmāṃ muṃcati | pratiprasraṃbhayati maṇḍalakaṃ. yeṣām āyuṣmatāṃ kṣamate mahatīṃ sīmāṃ moktuṃ, ‹khuḍḍalikāṃ sīmāṃ moktuṃ¹¹²² pratiprasrabdh{a}‹uṃ›¹³³ maṇḍalakaṃ sa tūṣṇīṃ, na kṣamate bhāṣatām.

iyam prathamā karmavācanā dvitīyā (58v4) trtīyā karmavācanā

muktā saṃghena mahatī sīmā, muktā khuḍḍalikā sīmā, pratiprasrabdho maṇḍalakaḥ. kṣāntam anujñātaṃ saṃghena yasmāt tūṣṇīm. evam etad dhā‹ra-vā›mi¹6⁴·¹65

<sup>161</sup> Vgl. oben 58v1; siehe auch den Beschluß im Formular zur Festlegung der khuddalikā sīmā (58r5, C 4.2.2.0).

<sup>162</sup> Vgl. den Antrag (58v1), den ersten Teil der Darlegung (58v3) und den Beschluß (58v4).

<sup>163</sup> Analog zu mahatīm sīmām moktum muß auch hier der Infinitiv stehen.

<sup>164</sup> Vgl. z. B. 57v1 (C 3).

<sup>165 (</sup>D 144a4-b2): dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di lta ste gnas 'dir dge 'dun mthun pas gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas mtshams chen po bcad cin mtshams bu chun bcad de dkyil 'khor (144a5) bar blo mthun par bgyis pa las | gal te dge 'dun gyi dus la bab cin bzod na dge 'dun gyis gnan bar mdzod cig dan | dge 'dun gyis mtshams chen po gźig cin mtshams bu chun yan gźig ste | dkyil 'khor ba dgrol bar mdzad do || 'di ni gsol (144a6) ba'o || las ni 'di ltar bya ste |

C 6.1.2-6.2.1 425

"Es höre mich, Herren, die Gemeinde. Soweit, wie in diesem Wohnbezirk von der vollzähligen Gemeinde durch Einschluß einer Gemeinschaft und eines Wohnbezirks mit nur einer Beichtfeier die große Sīmā festgelegt ist, (soweit wie) die kleine Sīmā festgelegt ist, der Maṇḍalaka festgelegt ist, möge die Gemeinde, wenn der Gemeinde der gegenwärtige Zeitpunkt recht ist, erlauben, daß die Gemeinde die große Sīmā aufhebt und die kleine Sīmā aufhebt, den Maṇḍalaka aufhebt. Dies ist der Antrag.'

Und so ist das Karma durchzuführen:

"Es höre mich, Herren, die Gemeinde. Soweit, wie in diesem Wohnbezirk von der vollzähligen Gemeinde durch Einschluß einer Gemeinschaft und eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier die große Sīmā festgelegt ist, (soweit wie) die kleine Sīmā festgelegt ist, der Maṇḍalaka festgelegt ist, hebt die Gemeinde nun die große Sīmā auf, hebt (sie) die kleine Sīmā auf, hebt (sie) den Maṇḍalaka auf. Welchem unter den Ehrwürdigen es recht ist, die große Sīmā aufzuheben, die kleine Sīmā aufzuheben, den Maṇḍalaka aufzuheben, der möge schweigen, (welchem) es nicht recht ist, der möge sprechen."

Die erste Darlegung, die zweite und dritte Darlegung.

"Aufgehoben von der Gemeinde ist die große Sīmā, aufgehoben ist die kleine Sīmā, aufgehoben ist der Maṇḍalaka. Es ist recht, es ist von der Gemeinde erlaubt, weil sie schweigt. So stelle ich fest.""

Die "kombinierte" Aufhebung von mahatī sīmā und khuḍḍalikā sīmā bzw. maṇḍalaka erfolgt ebenso wie die einfache Aufhebung einer mahatī sīmā in einem Jñapticaturthakarma. Im Sanskrit wird bei mahatī und khuḍḍalikā sīmā das Verb muc verwendet, bei maṇḍalaka das Verb prati-pra-srambh. Im Tibetischen dagegen wird die bei der Aufhebung der mahatī sīmā übliche Ausdrucksweise gźig ciń dgrol bar mdzad pa (vgl. C 4.1.1) in folgender Weise auf die drei Wörter bezogen: mtshams chen po gźig ciń mtshams bu chuń yań gźig ste | dkyil khor ba dgrol bar mdzad pa (vgl. aber C Anm. 152, wo die Verben umgekehrt zugeordnet sind).

- 6.2 Die "kombinierte" Festlegung von *mahatī sīmā* und *khuḍḍalikā sīmā* bzw. *maṇḍalaka*
- 6.2.1 Bestimmen und Bekanntgeben der Kennzeichen für die *khuḍḍalikā* sīmā bzw. maṇḍalaka und die mahatī sīmā

Im Anschluß an die Aufhebung der beiden Sīmās kann der Sangha, je nachdem ob er wünscht, das Sīmā-Gebiet gegenüber dem vorher bestehenden zu erweitern oder zu verkleinern, das neue Gebiet abstecken, indem er die Kennzeichen bestimmt und anschließend bekanntgibt (GBM 6.715, 58v4–7):

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di Ita ste gnas 'dir dge 'dun mthun pas gso sbyoń gcig pa'i gnas kyi sdom pas mtshams chen po bcad ciń mtshams bu chuń yań bcad de | dkyil 'khor bar blo mthun par bgyis pa (144a7) de'i sład du dge 'dun gyis mtshams chen po gźig ciń mtshams bu chuń yań gźig ste | dkyil 'khor ba dgrol bar mdzad na | tshe dań ldan pa gań dag mtshams chen po gźig ciń mtshams bu chuń yań gźig ste | dkyil 'khor ba dgrol bar bzod pa de dag ni cań ma (144b1) gsuń śig | gań dag mi bzod pa de dag ni gsuń śig |

'di ni las brjod pa dan po ste | de bźin du lan gñis lan gsum du bzlas |

dge 'dun gyis bzod ciń gnań nas dge 'dun gyis mtshams chen po gźig ciń mtshams bu chuń yań bśig (oben: gźig) nas dkyil (144b2) 'khor ba bkrol lags te | 'di ltar cań mi gsuń bas de de bźin du 'dzin to ||

tatra yadīcchanti v{āca}\istāra\yitavyā\hitah. nocet samkocayitavyā\h.

tataḥ paścād āvāsik{{e}}anaivāsikair bhikṣubhiḥ (58v5) khuḍḍalikāyāḍ› sīmāyāś caturdiśaṃ sthāvarāṇi nimittāni saṃlakṣayitavyāni | pūrvasyān diśi kuḍyanimittaṃ vā vṛkṣanimittaṃ vā śailanimittaṃ vā prākāranimittaṃ vā prāgbhāranimittaṃ vā mārṣṭīkā vā ka‹ḍḍhitavyā śilā vā ucchrepayitavyā kīlako ‹vā› nikhanta(58v6)vyaḥ. yathā pūrvasyāṃ diśy evaṃ dakṣiṇasyāṃ paścimāyām uttarasyān diśi.

kmahatyās sīmāyāś caturdiśam sthāvarāṇi nimittāni saṃlakṣayitavyāni, pūrvasyān diśi kuḍyanimittaṃ vā vṛkṣanimittaṃ vā śailanimittaṃ vā prākāranimittaṃ vā prāgbhāranimittaṃ vā. yathā pūrvasyāṃ diśy evaṃ dakṣiṇasyāṃ paścimāyām uttarasyān diśi. 167>

tataḥ paścāc chayanāsanaprajñaptim kṛtvā gaṇḍīm ākoṭya pṛṣṭavācikayā bhikṣūn samanuyujya sarvasaṃghe sanniṣaṇṇe sannipatite āvāsikanaivāsikair bhikṣubhiḥ khuḍḍalikāyās sīmāyāś ca(58v7)turdiśaṃ sthāvaranimittāni parikīrttayitavyāni, pūrvavad yāvat kīlako ‹vā› nikhātaḥ.

mahatyās sīmāyās caturdisam sthāvarāni nimittāni parikīrttayitavyāni  $\cdot$  pūrvavad vāvat prāgbhāranimittam vā  $\cdot$  168

- 166 Vgl. dazu die Frage des Upālī, die das "kombinierte" Verfahren einleitet: ... tatrāyam abhisaṃhāraḥ saṃkocaḥ, tatrāyam abhinirhāraḥ vistāraḥ (58r9, C 6.0). Hier wird als Gegensatz zu saṃkocaḥ das Wort vistāraḥ verwendet. Entsprechend ist an der vorliegenden Stelle als Gegensatz zu saṃkocayita-vyāh vistārayitavyāh zu setzen.
- 167 Dieser Abschnitt fehlt in der Hs. Ergänzt analog zu der Formulierung bei der Bestimmung der Kennzeichen für die mahatī sīmā (56v8-9, C 2.1.0). Da aber an der vorliegenden Stelle der entsprechende Abschnitt, der sich auf die khuddalikā sīmā bezieht, gekürzt ist (58v6), habe ich den ergänzten Abschnitt in derselben Weise abgekürzt. Im tibetischen Text ist die Reihenfolge beim "Bestimmen" und beim "Bekanntgeben" der Kennzeichen der beiden Sīmās umgekehrt (vgl. auch C 6.2.1). Daher steht dieser Abschnitt an erster Stelle. Danach folgt die Passage über die Bestimmung der Kennzeichen der khuddalikā sīmā.
- 168 Der Text ist im Tibetischen ungekürzt wiedergegeben (D 144b2–145a4):

  de'i 'og tu dge slon gnas pa dan | gñug mar gnas pa rnams kyis mtshams chen po'i phyogs bái'i

  mtshan ma brtan po śar phyogs su ni pha bon gis (korrekt: gi) mtshan ma 'am | rtsig pa'i (144b3)

  mtshan ma 'am | ka ba'i mtshan ma 'am | śin ljon pa'i mtshan ma 'am | ra ba'i mtshan ma 'am |

  bya skyibs kyi mtshan ma 'am | lam po che'i mtshan ma 'am | knon pa la sogs pa'i mtshan ma

  brtan po gzugs par bya'o || lho phyogs dan | nub phyogs (144b4) dan | byan phyogs su yan pha

  bon gi mtshan ma 'am | rtsig pa'i mtshan ma 'am | ka ba'i mtshan ma 'am | śin ljon pa'i mtshan

  ma 'am | ra ba'i mtshan ma 'am | bya skyibs kyi mtshan ma 'am | lam po che'i mtshan ma 'am |

  khron pa la sogs pa'i mtshan (144b5) ma brtan po gzugs par bya'o ||

mtshams bu chun gi phyogs bźi'i mtshan ma brtan po śar phyogs su ni sen lden gi phur pa btab pa 'am | srad bu bres pa 'am | rdo bźag pa 'am | srol btod pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po gzugs par bya'o || (144b6) lho phyogs dan | nub phyogs dan | byan phyogs su yan sen lden gi phur pa btab pa 'am | srad bu bres pa 'am | rdo bźag pa 'am | srol btod pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po gzugs par bya'o ||

de'i' og tu gnas mal béam pa byas nas gaṇḍī brduṅs (144b7) te dris pa'i tshig gis dge slon rnams la yaṅ dag par bsgo nas | dge 'dun thams cad 'dug cin 'thun par gyur pa la dge slon gnas pa daṅ | gñug mar gnas pa rnams kyis mtshams chen po'i phyogs bái'i mtshan ma brtan po éar phyogs su ni pha boṅ gi mtshan ma 'am | (145a1) rtsig pa'i mtshan ma 'am | ka ba'i mtshan ma 'am | sin ljon pa'i mtshan ma 'am | lam po che'i mtshan ma 'am | khron pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po brjod par bya'o || lho phyogs daṅ | (145a2) nub phyogs daṅ | byaṅ phyogs su yaṅ pha boṅ gi mtshan ma 'am | rtsig pa'i mtshan ma 'am | ka ba'i mtshan ma 'am | ka ba'i mtshan ma 'am | sin ljon pa'i mtshan ma 'am | ra ba'i intshan ma 'am | bya skyibs kyi mtshan ma 'am | lam po che'i mtshan ma 'am | khron pa la sogs pa'i mtshan (145a3) ma brtan po brjod par bya'o ||

mtshams bu chun gi phyogs bźi'i mtshan ma brtan po śar phyogs su ni sen lden gi phur pa btab pa 'am | srad bu bres pa 'am | rdo bźag pa 'am | srol btod pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po brjod par bya'o || lho phyogs dan | (145a4) nub phyogs dan | byan phyogs su yan sen lden gi phur pa btab pa 'am | srad bu bres pa 'am | rdo bźag pa 'am | srol btod pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po brjod par bya'o ||

C 6.2.1

"Dort sind, wenn sie es wünschen, die (Sīmās) zu erweitern, oder wenn (es) nicht (gewünscht wird), zu verkleinern.

Danach sind durch Āvāsika- und Naivāsika-Mönche für die kleine Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen zu bestimmen: in östlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen, ein Bergüberhang-Kennzeichen oder Erde(?) ist zu pflügen(?) oder ein Stein ist aufzurichten oder ein Pfeiler ist einzuschlagen; wie in östlicher Richtung so (auch) in südlicher, westlicher (und) nördlicher Richtung.

(Dann sind für die große Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen zu bestimmen: in östlicher Richtung ein Mauer-Kennzeichen, ein Baum-Kennzeichen, ein Stein-Kennzeichen, ein Ringmauer-Kennzeichen, ein Bergüberhang-Kennzeichen; wie in östlicher Richtung, so auch in südlicher, westlicher und nördlicher Richtung).

Danach, nachdem die Sitzgelegenheiten vorbereitet, der Gong geschlagen (und) die Mönche mit Worten über das in Frage Stehende informiert worden sind, (und) wenn die Gemeinde sich niedergesetzt und versammelt hat, sind durch Āvāsika- und Naivāsika-Mönche für die kleine Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen bekanntzugeben (usw.) – wie oben bis – "oder ein eingeschlagener Pfahl'; sind für die große Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen bekanntzugeben (usw.) – wie oben bis – "oder ein Bergüberhang-Kennzeichen.""

Nach dem Sanskrit-Text werden zuerst die Kennzeichen für die khuḍḍalikā sīmā "bestimmt" (saṃlakṣayati), danach folgt deren Bekanntgabe (parikīrttayati) und anschließend die Bekanntgabe (parikīrttayati) der Kennzeichen für die mahatī sīmā. Es ist offensichtlich, daß die Anweisung, die Kennzeichen der mahatī sīmā zu "bestimmen" (saṃlakṣayati), in der Sanskrit-Version des Mūlasarvāstivādavinaya fehlt. Dies ist sicherlich der Fehlerhaftigkeit der Handschrift zuzuschreiben. Die Bestimmung der Kennzeichen der mahatī sīmā muß nach der Bestimmung der Kennzeichen für die khuḍḍalikā sīmā erfolgen. 169 Entsprechend wurde dieser Abschnitt hier nach GBM 6.715 (58v6) ergänzt.

Im Sanskrit-Text werden nach der Bestimmung der Kennzeichen der khuddalikā sīmā und der Kennzeichen der mahatī sīmā die Vorbereitungen für die Rechtshandlung durchgeführt. Anschließend werden die Kennzeichen der khuddalikā sīmā, danach die der mahatī sīmā "bekanntgegeben" (parikīrttayati). In der tibetischen Übersetzung des Mūlasarvāstivādavinaya ist die Abfolge genau umgekehrt: (1) "Bestimmen" (saṃlakṣayati, tib. gzugs par byed pa) der Kennzeichen für die mahatī sīmā (D 144b2-5); (2) "Bestimmen" der Kennzeichen für die khuddalikā sīmā (D 144b5-6); (3) Vorbereitungen für die Rechtshandlung; (4) "Bekanntgeben" (parikīrttayati, tib. brjod par byed pa) der Kennzeichen für die mahatī sīmā (D 144b6-145a3) und (5) "Bekanntgeben" der Kennzeichen für die khuddalikā sīmā (D 145a3-4).

Im Pāli werden für die Festlegung von *khaṇḍasīmā* und *mahāsīmā* zwei Verfahren beschrieben (B 6.2, 6.3). Nach dem zweiten Verfahren ist es möglich, zuerst die Kennzeichen für beide Sīmās bekanntzugeben und anschließend mit der Rechts-

<sup>169</sup> Dies ist im Sanskrit-Text die gewöhnliche Reihenfolge: (1) Bestimmen der Kennzeichen der khuddalikā sīmā, (2) Bestimmen der Kennzeichen der mahatī sīmā, (3) Bekanntgeben der Kennzeichen der khuddalikā sīmā, (4) Bekanntgeben der Kennzeichen der mahatī sīmā. Erschließen läßt sich diese Abfolge aus der Reihenfolge, in der die Kennzeichen der beiden Sīmās bekanntgegeben werden. Die Abfolge, die hierbei gilt, ist auch für die "Bestimmung" anzusetzen.

handlung zu beginnen. Dabei werden erst die Kennzeichen für die *khaṇḍasīmā*, dann die für die *mahāsīmā* bekanntgegeben. Die Vorgehensweise entspricht also der Sanskrit-Version des Mūlasarvāstivādavinaya. Die im Tibetischen vorgesehene Abfolge bei der Bekanntgabe der Kennzeichen wäre nach der Pāli-Tradition nicht möglich.

Für die Art der Objekte, die als Kennzeichen der *khuḍḍalikā sīmā* und der *mahatī sīmā* verwendet werden können, sowie das Bestimmen und Bekanntgeben der Kennzeichen sei auf C 2.1.0–2.1.3, 4.2.1.0–4.2.1.3 verwiesen.

### 6.2.2 Präliminarien für die Rechtshandlung

Da die für jede Rechtshandlung notwendigen Vorbereitungen bereits vor der Bekanntgabe der Kennzeichen erfolgen, werden nun, direkt vor dem Formular zur "kombinierten" Festlegung von *mahatī sīmā* und *khuḍḍalikā sīmā* bzw. *maṇḍalaka*, nur die einzig für das "kombinierte" Verfahren notwendigen zusätzlichen Vorbereitungen beschrieben (GBM 6.715, 58v7–8):

tataḫ paścād ubhayataḥ sīmāyāṃ saṃghaṃ sthāpayitvā karmmakā (58v8)rake{n}‹ṃa bhikṣuṇā ubhe sīme kāṣṭhena vā daṇḍena vā kiṭakena vā kiliṃjena vā avaṣṭabhya jñaptiṃ kṛtvā karma karttavyaṃ. 170

"Danach, nachdem man auf beiden Seiten in der Sīmā einen Sangha postiert hat, ist von dem Mönch, der die Rechtshandlung durchführt, indem er sich mittels eines Holzstücks, eines Stocks, eines kiṭaka(?) oder einer Matte auf beide Sīmās stützt, nachdem er den Antrag gestellt hat, das Karma durchzuführen."

Es handelt sich um dieselben Vorbereitungen, die auch beim "kombinierten" Verfahren zur Aufhebung von *mahatī sīmā* und *khuḍḍalikā sīmā* beschrieben wurden (vgl. C 6.1.1).

### 6.2.3 "Formular" (karmavācanā) für die "kombinierte" Festlegung von mahatī sīmā und khuḍḍalikā sīmā bzw. maṇḍalaka

Das "Formular" (karmavācanā) für die "kombinierte" Festlegung von mahatī sīmā und khuḍḍalikā sīmā ist eine Kombination aus den Formularen zur Festlegung von mahatī sīmā und khuḍḍalikā sīmā. Im Prinzip entspricht es einem solchen gewöhnlichen Formular, nur daß die für die beiden Sīmās – khuḍḍalikā sīmā und mahatī sīmā – spezifischen Sätze in diesem Formular gemeinsam angeführt werden (GBM 6.715–716, 58v8–59r5):

śṛṇotu bhadantās saṃghaḥ. yāvad evāsminn āvāse āvāsikanaivāsikair bhikṣu-bhiś {{caturdiśaṃ}} khuḍḍalikāyāḥ sīmāyāś caturdi(58v9)śaṃ sthāvaranimittāni parikīrttitāni pūrvavad yāvat kīlako (vā) nikhātaḥ. mahatyāḍḥ sīmāyāś caturdiśaṃ sthāvarāṇi nimittāni parikīrttitāni, pūrvavad yāvat prāgbhāranimittaṃ vā sacet saṃghasya prāptakālaṃ kṣametānujānīyāt saṃgho yat saṃghaḥ eṣām (āghaṭanānām¹¹¹) arvā{ṃ}‹k› khu(58v10)ḍḍalikāṃ sīmāṃ badhnīyāt saṃman-

171 Vgl. unten 59r2.3.4.

<sup>170 (</sup>D 145a4-5) de'i 'og tu mtshams gñi gar dge 'dun bkod de dge sloñ las byed pas mtshams (145a5) gñi gar śiñ ṅam | dbyug pa 'am | seg gam | re ldes mnan nas gsol ba byas te las bya' o ||

C 6.2.3

yeta maṇḍalakaṃ. teṣām āghāṭanānām¹¹²² arvāg ekapoṣadhā{{pra}}vāsasaṃvāsasaṃvṛtyā mahatī‹ṃ› sīmā‹ṃ› badhnīyāt\* yāvac cāraṇyaṃ yāvac ca śayanāsanaṃ sthāpayitvā grāmaṃ ca grāmopavicāraṃ ca. eṣā jñaptiḥ |:||

(59r1) evam (ca<sup>173</sup>) karma karttavyam.

śṛṇotu bhadantās saṃghaḥ. yāvad evāsminn āvāse āvāsikanaivāsikair bhikşubhiḥ khuḍḍalikāyās sīmāyāś caturdiśaṃ sthāvarāṇi nimittāni parikīrttitāni,
pūrvavad yāvat kīlako ‹vā› nikhātaḥ. mahatyās sīmāyāś caturdiśaṃ sthāvarāṇi
nimittā›ni parikīrttitā(59r2)ni, pūrva›vad yāvat prāgbhāranimittaṃ vā. tat
saṃgha eṣām āghaṭanānām arvā‹k› khuḍḍalikāṃ sīmāṃ badhnāti · saṃmanyat{t}e maṇḍalakaṃ, teṣāṃ āghaṭanānām arvāg ekapoṣadhāvāsasaṃvāsasaṃvṛtyā mahatīṃ sīmāṃ badhnāti | yāvac cāraṇyaṃ yāvac ca śayanāsanaṃ
sthāpayitvā grāmaṃ ca grāmopavicāraṃ (59r3) ca. yeṣām āyuṣmatāṃ kṣamate
eṣām āghaṭanānām arvāk khuḍḍalikāṃ sīmāṃ baddhuṃ saṃmantuṃ maṇḍalakaṃ teṣām āghaṭanānām arvāg ekapoṣadhāvāsasaṃvṛtyā mahatī‹ṃ›
sīmāṃ baddhuṃ ‹yāvac cāraṇyaṃ yāvac ca śayanāsanaṃ
174› sthāpayitvā {{ca}}
grāmaṃ ca grāmopavicāraṃ ca te tūṣṇīṃ, na kṣamate bhāṣantāṃ.

baddhā saṃghena eṣām ā (59r4)ghaṭanānāṃ ‹arvāk› khuḍḍalikā sīmā, saṃmato maṇḍalakaḥ. ‹baddhā¹¹⁵› teṣām āghaṭanānām arvāg ekapoṣadhāvāsasaṃvāsasaṃvṛtyā mahatī sīmā yāvac cāraṇyaṃ yāvac ca śayanāsanaṃ sthāpayitvā grāmaṃ ca grāmopavicāraṃ ca. kṣāntam anujñātaṃ saṃghena yasmāt tūṣṇ‹ī›ṃ.

e(59r5)vam etad dhārayāmi . 176

172 Schreibfehler für aghațananam, vgl. alle anderen Stellen in diesem Formular.

173 Vgl. 57r2 (C 2.2.0), 57v4 (C 4.1.1), 58r2 (C 4.2.2.0), 58v2 (C 6.1.2).

174 Vgl. oben 59r2 u.ö.

175 Analog zu der Formulierung bei der khuddalikā sīmā würde man hier erneut ein baddhā erwarten.

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di Ita ste gnas 'di na dge slon gnas pa dan | gñug mar gnas pa rnams kyis mtshams chen po'i phyogs bźi'i (145a6) mtshan ma brtan po brjod pa śar phyogs su ni pha bon gi mtshan ma 'am | rtsig pa'i mtshan ma brtan po lags | lho phyogs su ni ka ba'i mtshan ma 'am | sin ljon pa'i mtshan ma brtan po lags | nub phyogs su ni ra ba'i mtshan ma 'am | bya skyibs kyi mtshan ma (145a7) brtan po lags | byan phyogs su ni lam po che'i mtshan ma 'am | khron pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po lags | mtshams bu chun gi phyogs bźi'i mtshan ma brtan po brjod pa śar phyogs su ni sen lden gi phur pa btab pa lags | Iho phyogs su ni srad bu bres pa (145b1) lags | nub phyogs su ni rdo bźag pa lags | byan phyogs su ni srol btod pa brtan po lags na | gal te dge 'dun gyi dus la bab cin bzod na dge 'dun gyis gnan bar mdzod cig dan | dge 'dun gyis mtshan ma 'di rnams kyi nan du gso sbyon gcig pa'i (145b2) gnas kyi sdom pas 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du gron dan gron gi ñe 'khor ma gtogs par dgon pa la thug pa dan | gnas mal la thug pa'i bar du mtshams chen po bcad cin mtshams bu (145b3) chun yan bcad de | dkyil 'khor bar blo mthun par mdzad de | 'di ni gsol ba'o ||

las ni 'di ltar bya ste

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di lta ste gnas 'di na dge slon gnas pa dan | gñug mar gnas pa rnams kyis mtshams (145b4) chen po'i phyogs bźi'i mtshan ma brtan po brjod pa śar phyogs su ni pha boń gi mtshan ma 'am | rtsig pa'i mtshan ma brtan po lags | lho phyogs su ni ka ba'i mtshan ma 'am | śin ljon pa'i mtshan ma brtan po lags | nub phyogs su ni ra ba'i mtshan ma 'am | (145b5) bya skyi bs kyi mtshan ma brtan po lags | byan phyogs su ni lam po che'i mtshan ma 'am | khron pa la sogs pa'i mtshan ma brtan po lags | mtshams bu chun gi phyogs bźi'i mtshan ma brtan po brjod pa śar phyogs su ni sei lden gi phur pa btab pa lags | lho phyogs (145b6) su ni srad bu bres pa lags | nub phyogs su ni rdo bźag pa lags | byan phyogs su ni srol btod pa brtan po lags te | de'i slad du dge 'dun gyis mtshan ma 'di rnams kyi nan du gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon (145b7) rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du gron dan gron gi ne 'khor ma gtogs par dgon pa la thug pa dan | gnas mal la thug pa'i bar du mtshams chen po bcad cin mtshams bu chun yan bcad de dkyil 'khor bar blo mthun par mdzad na tshe dan ldan pa (146al) gan dag mtshan ma 'di rnams kyi nan du gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du gron dan gron gi ne 'khor ma gtogs

"Es höre mich, Herren, die Gemeinde. Wie weit in diesem Wohnbezirk durch Ävāsika- und Naivāsika-Mönche für die kleine Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen bekanntgegeben sind – wie oben bis – oder ein eingeschlagener Pfahl; (und wie weit) für die große Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen bekanntgegeben sind – wie oben bis – oder ein Bergüberhang-Kennzeichen, möge die Gemeinde, wenn der Gemeinde der gegenwärtige Zeitpunkt recht ist, erlauben, daß die Gemeinde innerhalb dieser Verbundenen die kleine Sīmā festlegt, den Maṇḍalaka festlegt, innerhalb jener Verbundenen durch Einschluß einer Gemeinschaft und eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier die große Sīmā festlegt, vom Walde bis zu den Unterkünften, unter Ausschluß von Dorf und Dorfumgebung. Dies ist der Antrag.'

Und so ist das Karma durchzuführen:

"Es höre mich, Herren, die Gemeinde. Wie weit in diesem Wohnbezirk durch Āvāsika- und Naivāsika-Mönche für die kleine Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen bekanntgegeben sind – wie oben bis – oder ein eingeschlagener Pfahl (und wie weit) für die große Sīmā in vier Richtungen feste Kennzeichen bekanntgegeben sind – wie oben bis – oder ein Bergüberhang-Kennzeichen, (so) legt (nun) die Gemeinde innerhalb dieser Verbundenen die kleine Sīmā fest, den Manḍalaka fest, legt (die Gemeinde) innerhalb jener Verbundenen durch Einschluß einer Gemeinschaft und eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier die große Sīmā fest, vom Walde bis zu den Unterkünften, unter Ausschluß von Dorf und Dorfumgebung. Welchen unter den Ehrwürdigen es recht ist, innerhalb dieser Verbundenen die kleine Sīmā festzulegen, den Maṇḍalaka festzulegen, innerhalb jener Verbundenen durch Einschluß einer Gemeinschaft und eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier die große Sīmā festzulegen, vom Walde bis zu den Unterkünften, unter Ausschluß von Dorf und Dorfumgebung, die mögen schweigen, (welchen) es nicht recht ist, die mögen sprechen.

Festgelegt von der Gemeinde ist innerhalb dieser Verbundenen die kleine Sīmā, festgelegt ist der Maṇḍalaka. Festgelegt ist innerhalb jener Verbundenen durch Einschluß einer Gemeinschaft und eines Wohnbezirks mit einer einzigen Beichtfeier die große Sīmā, vom Walde bis zu den Unterkünften, unter Ausschluß von Dorf und Dorfumgebung. Es ist recht, es ist von der Gemeinde erlaubt, weil sie schweigt. So stelle ich fest."

In diesem Formular heißt es, daß die khuḍḍalikā sīmā innerhalb eṣām āghaṭanā-nām verläuft und die mahatī sīmā innerhalb teṣām āghaṭanānām. In den Formularen für die einfache Festlegung der mahatī sīmā bzw. der khuḍḍalikā sīmā steht stattdessen nimittānām.

Das im Sanskrit und Pāli nicht belegte Wort āghaṭana 177 ist von der Wurzel ghaṭ

 $zu^{176}$ 

par dgon pa la thug pa dan | gnas (146a2) mal la thug pa'i bar du mtshams chen po bcad cin mtshams bu chun yan bcad de | dkyil 'khor bar blo mthun par mdzad par bzod pa de dag ni can ma gsun śig | gan dag mi bzod pa de dag ni gsun śig |

dge 'dun gyis bzod cin gnan nas dge 'dun gyis mtshan (146a3) ma 'di rnams kyi nan du gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba'i slad du gron dan gron gi ne 'khor ma gtogs par dgon pa la thug pa dan | gnas mal la thug pa'i bar du mtshams (146a4) chen po bcad cin mtshams bu chun yan bcad de dkyil 'khor bar blo mthun par mdzad lags te | 'di ltar can mi gsun bas de de bźin du 'dzin to ||

177 In MW; PW; pw; pw, Nachträge; SWTF; CPD; PTSD nicht angeführt; Edgerton weist nur auf unsere Stelle hin und gibt es als Synonym zu *nimitta* an (BHSD s. v.).

C 6.2.3–6.2.4 431

gebildet, vgl. ghaṭana, "connection or union with" (MW s.v. ghaṭ). Im Pāli kommt das Wort ghaṭita im Rahmen der Kennzeichenbekanntgabe in der Samantapāsādikā vor. Wenn die Kennzeichen nach dem in der Samantapāsādikā beschriebenen Verfahren bekanntgegeben wurden, gilt "jedes Kennzeichen als mit dem anderen Kennzeichen verbunden" (nimittena nimittam ghaṭitam; vgl. B 1). Wird dieses Verfahren nicht eingehalten, so sind die Kennzeichen "unverbunden" (aghaṭita), und eine mit solchen Kennzeichen festgelegte Sīmā gilt als "nicht-festgelegt" (abaddha; vgl. A 11.2.3). Das Wort āghaṭana im Mūlasarvāstivādavinaya hat genau diese Bedeutung und ist mit "Verbundene" wiederzugeben.

Daß im Formular zur kombinierten Festlegung von khuḍḍalikā sīmā und mahatī sīmā āghaṭanānām statt des sonst üblichen nimittānām steht, hängt damit zusammen, daß nimittānām nicht eindeutig wäre. Daraus ginge nämlich nicht hervor, welche Kennzeichen den Verlauf der mahatī sīmā und welche den Verlauf der khuḍḍalikā sīmā anzeigen. Es könnten daher die Kennzeichen für mahatī sīmā und khuḍḍalikā sīmā vermischt werden, so daß völlig neue Grenzlinien entstünden:

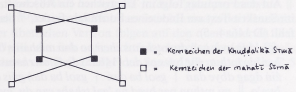


Abb. 1 Vermischung der Kennzeichen der khuddalikā sīmā und der mahatī sīmā

Der Ausdruck āghaṭanānam hingegen macht deutlich, daß es sich jeweils nur auf die Kennzeichen der khuḍḍalikā sīmā oder der mahatī sīmā beziehen kann. In diesem Fall sind nämlich nur die durch die Bekanntgabe verbundenen Kennzeichen angesprochen, so daß es nicht möglich ist, die Kennzeichen der mahatī sīmā und der khuḍḍalikā sīmā zu vermischen und damit einen neuen Sīmā-Verlauf zu bewirken. Unterschieden werden die verbundenen Kennzeichen der mahatī sīmā und die der khuḍḍalikā sīmā durch das āghaṭanānām beigegebene Pronomen. Bei der khuḍḍalikā sīmā heißt es eṣām āghaṭanānām, "(innerhalb) dieser Verbundenen", bei der mahatī sīmā teṣām āghaṭanānām, "(innerhalb) jener Verbundenen". Wollte man statt eṣām āghaṭanānām bzw. teṣām āghaṭanānām im Formular nimittānām verwenden, so müßte man, um die gleiche Differenzierung zu erreichen, formulieren: khuḍḍalikāyās sīmāyā nimittānām arvāk und mahatyās sīmāyā nimittānām arvāk.

Die tibetische Übersetzung ist an dieser Stelle weniger präzise als die Sanskrit-Version. Hier steht nur einmal und zwar an erster Stelle *mtshan ma 'di rnams kyi nań du*, "innerhalb dieser Kennzeichen", was sowohl für die *mahatī sīmā* als auch für *khuḍḍalikā sīmā* und *maṇḍalaka* gilt (vgl. hierzu C Anm. 176).

# 6.2.4 Die Reihenfolge beim Festlegen von *mahatī sīmā* und *khuḍḍalikā sīmā* bzw. *maṇḍalaka*

In der Sanskrit-Version werden die Sīmās in der Abfolge khuḍḍalikā sīmā (maṇḍa-laka) und mahatī sīmā festgelegt. Dies entspricht der Reihenfolge, die auch dann

eingehalten wird, wenn khuḍḍalikā sīmā und mahatī sīmā jeweils mit einem eigenen Formular festgelegt werden. Nach der tibetischen Übersetzung ist dies zwar die Reihenfolge, wenn man khuḍḍalikā sīmā und mahatī sīmā getrennt, d.h. mit eigenen Formularen, festlegt (vgl. C 4), nicht aber im "kombinierten" Verfahren; hier ist es genau umgekehrt.

Die im Sanskrit-Text beschriebene Reihenfolge für das Festlegen der Sīmās stimmt mit der der Pāli-Tradition überein. Aber auch die in der tibetischen Version beschriebene Reihenfolge wäre nach der Pāli-Tradition möglich. In der Samantapāsādikā heißt es, daß nach erfolgter Bekanntgabe der Kennzeichen für die *khaṇḍasīmā*, die *sīmantarikā*, "Sīmā-Zwischenraum", und die *mahāsīmā* bei der Festlegung mit der Sīmā begonnen werden kann, die man zuerst festzulegen wünscht (Sp 1042,23–24... yaṃ sīmaṃ icchanti, taṃ paṭhamaṃ bandhituṃ vaṭṭati; vgl B 6.0). Buddhaghosa wendet aber ein, daß man trotz dieser Möglichkeit doch mit der Festlegung der *khaṇḍasīmā* beginnen solle (Sp 1042,24–26 evaṃ sante pi yathāvuttena nayena khaṇḍasīmato paṭṭhāya bandhitabbā; vgl. B 6.0).

Auf das Formular folgt im Tibetischen ein Abschnitt, den man gewöhnlich auch im Sanskrit-Text am Ende eines Formulars findet,<sup>178</sup> der aber im vorliegenden Fall fehlt (D 146a4–5):

dge 'dun gyis gan du mtshams chen po dan mtshams bu chun bcad de dkyil 'khor bar blo mthun par byas pa der (146a5) dge slon rnams kyis 'dug ste gso sbyon bya zin dgag dbye dan | gsol ba dan | gsol ba dan gñis dan | gsol ba dan bźi'i las bya'o || mi mthun par byed na 'gal tshabs can du 'gyur ro ||

An diesen Abschnitt schließt im tibetischen Text noch folgender Satz an (D 146a5-6):

'di ltar gal te 'dod na bskyed par yan bya'o || gal te mi 'dod (146a6) na bskyun bar bya'o ||

Dies ist die tibetische Übersetzung zu dem in GBM 6.715 (58v4) wiedergegebenen Satz (tatra yadīcchanti vistarāyitavyāḥ, nocet saṃkocayitavyāḥ), der im Sanskrit-Text den Erläuterungen zur "kombinierten" Festlegung von mahatī sīmā und khuḍḍalikā sīmā vorausgeht (vgl. C 6.2.1).

### 6.3 Karma zur "Erteilung der Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern"

Nachdem khuḍḍalikā sīmā und mahatī sīmā im "kombinierten" Verfahren festgelegt worden sind, kann auch hier den Mönchen innerhalb der mahatī sīmā die Erlaubnis erteilt werden, als "nicht-getrennt von den Gewändern" zu gelten. Zu diesem Zweck müssen die Mönche das Gebiet der khuḍḍalikā sīmā verlassen und innerhalb der mahatī sīmā das entsprechende Karma durchführen (GBM 6.716, 59r5):

tatab paścāt khuddalikāyās sīmāyā nirgatya mahatyās sīmāyāh śayanāsanapra-

<sup>178</sup> Vgl. z.B. GBM 6.712, 57r6 nach Festlegung der *mahatī sīmā* (hier C 2.3), und GBM 6.713, 57v1–2 nach der "Erteilung der Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern" (hier C 3).

jñaptim kṛtvā bhikṣūṇāṃ cīvarakāṇām avipravāsasaṃvṛtir dātavyā, pūrvavad yāvat\*<sup>179</sup>

"Danach, nachdem man aus der kleinen Sīmā herausgetreten ist, nachdem man in der großen Sīmā die Sitzgelegenheiten vorbereitet hat <sup>180</sup>, ist für die Mönche die Erlaubnis des Nicht-Getrenntseins von den Gewändern zu erteilen – wie oben bis."

Der Sanskrit-Text ist unvollständig. Nach śayanāsanaprajñaptim kṛtvā mußte entweder der Rest der Formel folgen (vgl. C Anm. 180) oder ein pūrvavad yāvat und nach yāvat am Ende des Abschnitts würde man die Worte erwarten, die zeigen, bis wohin der bereits früher zitierte Text auch hier heranzuziehen ist. Der tibetische Text ist ausführlicher, hier wird das gesamte Formular wiederholt. Im Anschluß an das Formular steht im Tibetischen wiederum der nach Formularen übliche Text, während er im Sanskrit fehlt (D 146b6–7):

dge 'dun gyis gań du mtshams chen po'i nań du dge sloń thams cad kyi chos gos dag dań 'bral bar mi 'gyur ba'i gnań ba byin pa der dge sloń rnams stod gyogs dań smad gyogs dań bcas pas 'doń (146b7) bar bya ste | 'di la 'gyod par mi bya'o || Mit yāvat endet in der Sanskrit-Version des Mūlasarvāstivādavinaya der Abschnitt zu den Sīmā-Regeln. In der tibetischen Version folgen auf den oben zitierten Text nun die drei Fragen des Upāli, die sich auf "nichtfestgelegte" (abaddha) Sīmās beziehen und die entsprechend der Reihenfolge des Sanskrit-Textes oben in C 5 behandelt wurden.

179 Der Text ist im Tibetischen ungekürzt wiedergegeben (D 146a6-b7):

de'i 'og tu mtshams chen po'i nan du dge slon thams cad kyi chos gos dag dan mi 'bral ba'i gnan ba sbyin par bya'o ||

'di ltar sbyin par bya ste

mtshams bu chun gi nan nas phyir byun ste mtshams chen por gnas mal bśam par byas nas gandī (146a7) brduns ste dris pa'i tshig gis dge slon rnams la yan dag par bsgo nas | dge 'dun thams cad 'dug cin mthun par gyur ba la dge slon gcig gis gsol ba byas te las bya'o ||

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di lta ste gnas 'dir dge 'dun (146b1) mthun pas gso sbyon gcig pa'i gnas kyi sdom pas mtshams chen po bcad pa las | gal te dge 'dun gyi dus la bab cin bzod na dge 'dun gyis gnan bar mdzod cig dan | dge 'dun gyis 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg (146b2) par gnas par bgyi ba'i slad du mtshams chen po'i nan du dge slon thams cad kyis (korrekt kyi) chos gos dag dan 'bral bar mi 'gyur ba'i gnan bstsol lo || 'di ni gsol ba'o ||

las ni 'di ltar bya ste

dge 'dun btsun pa rnams gsan du gsol | 'di lta ste gnas 'dir (146b3) dge 'dun mthun pas gso sbyon gcig pa' i gnas kyi sdom pas mtshams chen po bcad de | de'i slad du dge 'dun gyis 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba' i slad du mtshams chen po' i nan du dge slon thams cad kyi (146b4) chos gos dag dan 'bral bar mi 'gyur ba' i gnan bstsol na | tshe dan ldan pa gan dag 'di lta ste | gnas bsdu ba dan | dge slon rnams bde ba la reg par gnas par bgyi ba' i slad du mtshams chen po' i nan du dge slon thams cad kyi chos gos dag dan 'bral bar mi 'gyur (146b5) ba' i gnan bstsal bar bzod pa de dag ni can ma gsun śig | gan dag mi bzod pa de dag ni gsun śig |

dge 'dun gyis bzod cin gnan nas 'dge 'dun gyis' mtshams chen po'i nan du dge slon thams cad kyi chos gos dag dan 'bral bar mi 'gyur ba'i gnan bstsal (146b6) lags te | 'di ltar can mi gsun bas de de bźin

du 'dzin to ||

180 Im Tibetischen werden an dieser Stelle die drei üblichen Vorbereitungen aufgezählt, also auch Schlagen des Gongs und Informieren der Mönche (vgl. ausführlich C 2.1.3.1).