Wissensorte im kaiserzeitlichen China:
Eine impressionistische Bestandsaufnahme

Joachim Kurtz

Is all knowledge “local”? And what do answers to this question imply for our understanding of
the validity and acceptance of knowledge claims in different times and regions? It is these two
issues that inspired growing interest in sites of knowledge in cultural studies and social sciences
during the last decades. Although this trend did not go unnoticed in Chinese Studies, there are
yet no systematic investigations of the variety and specificity of the diverse places and spaces
in which knowledge was, and continues to be, generated, circulated, and stored in Sinophone
realms. The articles collected in this volume contribute toward filling this lacuna. To situate
their endeavor, this introductory essay recapitulates some of the theoretical references on which
empirical studies of sites of knowledge in imperial China can draw and offers an impressionistic
survey of the existing literature on their Chinese iterations.

Ist alles Wissen ,,lokal®, also gebunden an die spezifischen Orte seiner Entstehung,
Vermittlung und Bewahrung? Und was folgt aus Antworten auf diese Frage fiir unser
Verstindnis dessen, was zu verschiedenen Zeiten und an unterschiedlichen Orten als
Wissen anerkannt wurde? Es sind diese beiden Grundprobleme, die ,,Wissensorte®,
das Sujet der hier dokumentierten Tagung, in den letzten Jahrzehnten in den Mittel-
punkt des Interesses der Kultur- und Sozialwissenschaften geriickt haben. Gewiss hat
dieses anhaltende Interesse auch in der chinabezogenen Forschung Spuren hinterlas-
sen; eine systematische Untersuchung, die der Vielfalt und Eigenart der Wissensorte
gerecht wiirde, die in der chinesischsprachigen Welt in Vergangenheit und Gegenwart
Bedeutung erlangt haben, steht allerdings aus. Dies ist aus zwei Griinden bedauerlich:
zum einen tragt dieses Defizit dazu bei, dass Theorien zu Wissensorten — wie Konzep-
tualisierungen vieler anderer Gegenstinde der Kultur- und Wissensforschung — einsei-
tig auf europdischen und nordamerikanischen Erfahrungen aufbauen, vielfach ohne
dass sich deren Verfasser dieser Schlagseite bewusst wiaren. Zum anderen lésst es
Moglichkeiten unausgeschopft, unser Verstindnis epistemischer Formationen und
Prozesse in China durch detaillierte Rekonstruktionen der physischen, sozialen und
symbolischen Riume zu erweitern!, in denen Wissen von unterschiedlichen Akteuren,

1 Zu diesen drei Reprisentationsformen des Raumes siehe Ash 2000, S. 237-239.



14 Joachim Kurtz

Gruppen und Institutionen mit ihren je eigenen Horizonten und Intentionen produ-
ziert, verbreitet, bestritten oder verteidigt wurde und wird.

Die folgenden Uberlegungen stellen den weiteren Forschungszusammenhang vor,
in den die Thesen und Argumente der in diesem Band versammelten Beitrdge einzu-
ordnen sind. Dazu rekapituliere ich in einem ersten Schritt einige der theoretischen
Bezugspunkte, auf denen Studien zu Wissensorten, nicht nur in China, aufbauen
konnen. Der zweite Schritt besteht aus einer keinerlei Vollstdndigkeit beanspruchen-
den Bestandsaufnahme von Wissensorten im kaiserzeitlichen China, die auf sinologi-
schen Arbeiten aufbaut, in denen solche Orte eine mehr oder weniger prominente
Rolle spielen.

Wissensorte und der Spatial Turn

Vertreter kulturwissenschaftlich ausgerichteter Facher wie der Ethnologie haben seit
iiber einem Jahrhundert betont, alle Formen von Wissen seien als ortsgebunden aufzu-
fassen.? Dabei ging es ihnen unter anderem darum, indigene Wissensformationen der
oft herablassenden Kritik einer sich als universell gerierenden, eurozentrischen
Vernunft zu entziehen und in ihrer Besonderheit, wenn nicht zu erhalten, so doch zu
begreifen. Mitunter verbanden sich diese wohlmeinenden Schutzbemiihungen mit
einem geographischen oder klimatischen Determinismus, der kulturelle Eigenheiten
zu Funktionen natiirlicher Umwelten erklirte und sie damit, ungewollt und unbe-
merkt, eines Gutteils ihrer Dynamik und Innovationsfahigkeit beraubte. Spezifische
Wissensorte, die auf einer niedereren Maf3stabsebene als Makroregionen und Kultur-
rdume angesiedelt sind, stieBen in dieser Sichtweise auf wenig Interesse.

Dies é@nderte sich grundlegend mit dem vielfach allzu triumphierend ausgerufenen
spatial oder topographical turn seit den spiten 1960er Jahren. Der Beginn dieser Neu-
orientierung wird oft mit dem Projekt einer Historisierung der Rdumlichkeit verbun-
den, demzufolge Rédume nicht als in sich stabile Bedingungen, sondern als wandelbare
Ergebnisse sozialer Interaktionen zu verstehen seien. Als Verkiinder dieser Wende
wird gemeinhin Michel Foucault angefiihrt, der in einem Interview aus dem Jahr 1967
ein neues ,,Zeitalter des Raumes* beschwor:

Die groBle Obsession des 19. Jahrhunderts war bekanntlich die Geschichte:

Themen wie Entwicklung und Stillstand, Krise und Zyklus, die Akkumulation
des Vergangenen, die gewaltige Zahl der Toten, die bedrohliche Abkiihlung

2 Siehe z. B. Tylor 1871; fiir eine neuere Formulierung siche Geertz 1983.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 15

[sic!] des Erdballs. [...] Unsere Zeit lieBe sich dagegen cher als Zeitalter des
Raumes begreifen. Wir leben im Zeitalter der Gleichzeitigkeit und des Aneinan-
derreihens, des Nahen und des Fernen, des Nebeneinander und des Zerstreuten.
Die Welt wird heute nicht so sehr als ein groes Lebewesen verstanden, das sich
in der Zeit entwickelt, sondern als ein Netz, dessen Strange sich kreuzen und
Punkte verbinden.?

Inhaltlich beschritt Foucault kaum Neuland. Er lenkte jedoch verstérkte Aufmerksam-
keit auf Ansétze zu einer dynamischeren Sicht physischer, sozialer und symbolischer
Réume, die sich bis zur Wende des 20. Jahrhunderts zuriickverfolgen lassen, deren
Implikationen aber erst jetzt detailliert ausbuchstabiert wurden. Soziologische Arbei-
ten erklarten, wie im Vollzug gelebter Praxis die Wahrnehmung und begriffliche Vor-
stellung rdumlicher Konstellationen immer wieder neu konstituiert wurde.* Und eine
Armada humangeographischer Studien entwickelte eine radikale Kritik an abstrakten
Raumvorstellungen und insistierte, dass R&ume nicht als natiirlich gegeben aufzu-
fassen seien, sondern als ,,gemacht* begriffen werden miissten.’ Selbst der physische
Raum der cartesianischen Geometrie konne, wie David Livingstone es griffig formu-
lierte, nicht als ,,neutraler Behilter” angesehen werden, innerhalb dessen sich soziale
Beziehungen ereigneten, oder als bloBe ,,Bithne®, auf der sich die eigentlichen Hand-
lungen abspielten. Vielmehr ermdgliche und verhindere der nie rein physische Raum,
was in bestimmten Situationen gesagt, getan und verstanden werden konne.® Als
Konsequenz dieser Analysen bildete sich ein Verstandnis, das rdumliche Konstellatio-
nen als unauflgslich eingebunden in soziale Praktiken betrachtete, die erst im Vollzug
ihre wahrnehmbare Wirklichkeit gewannen.

Die Impulse, die von der Historisierung des Raumes und seiner Bestimmung als
Ort sozialer Interaktion ausgingen, wurden in vielen Féchern der Geistes-, Kultur- und
Sozialwissenschaften produktiv aufgenommen.” Die Wissensforschung hat sich dem
spatial turn mit besonderer Hingabe verschrieben. Dass Wissen nie ortlos sein kann,
hatte schon die klassische Wissenssoziologie erkannt. Doch erst in den letzten Jahr-
zehnten wurden die Folgen dieses Befundes im Dialog mit Ethnologie, Geographie,
Philosophie und bald auch diversen Regionalwissenschaften in empirischen Studien

3 Im Original Michel Foucault, ,Des autres espaces* (1967), deutsche Ubersetzung in Diinne
und Giinzel 2006, S. 317.

Siehe insbesondere Lefebvre 1974; Soja 1996.

Siehe etwa Finnegan 2008; Gieryn 2000.

Livingstone 2003, S. 7.

Siehe beispielsweise Cosgrove 1999, S. 1-23; Crang und Thrift 2000, S. 1-30.

N N B



16 Joachim Kurtz

dingfest gemacht. Lokalisierung und Positionierung zéhlen inzwischen zu den nicht
wegzudenkenden Anforderungen an wissensgeschichtliche und -soziologische For-
schungen.® Urspriinglich farblose geographische Termini wie Territorium, Mafstab,
Topographie, Landschaft und Grenze gewannen im Zuge ihrer Aneignungen in fach-
fernen Zusammenhédngen eine theoretische und metaphorische Tiefe, die ihre diszipli-
nidren Verwendungsweisen bald iiberlagerten.” Sogar konzeptuell notorisch selbst-
bezogene Féacher wie die Literatur-, Kunst- und Medienwissenschaften adaptierten
geographisch inspirierte Analyseverfahren und Ausdrucksweisen und trugen dazu bei,
Foucaults Prophezeiung eines neuen Zeitalters, wenn auch nur voriibergehend, als
zutreffend erscheinen zu lassen.

Eine Frage, die in unserem Zusammenhang entscheidend ist, fand seit Ende der
1970er Jahre verstarkte Aufmerksamkeit: was bedeutet die Hinwendung zum Raum
fiir das Verstdandnis des Wissens und seiner diversen Erscheinungsformen? Diskussio-
nen iiber die soziale, historische oder kulturelle Standortgebundenheit (situatedness)
gingen dabei oft einher mit Reflektionen iiber den Begriff des Wissens allgemein.!°
Eine These, die sich als ungemein produktiv erweisen sollte, behauptete, dass es aus
soziologischer Sicht sinnvoller sei, Wissen nicht, wie in einer auf Platon griindenden
Tradition gingig, als ,,gerechtfertigte wahre Uberzeugung* aufzufassen, sondern als
das zu begreifen, was in konkreten Zusammenhiingen ,,fiir wahr gehalten* werde.!!
Fiir Historiker und Kulturwissenschaftler wirkte diese lange nicht unumstrittene
Unterscheidung, die zum Markenzeichen eines neuen Zweiges der Wissensforschung,
der sogenannten historischen Epistemologie, wurde, geradezu befreiend. Sie ermdg-
lichte es ihnen, auch scheinbar iiberzeitlich giiltige Ideen wie ,, Wahrheit™ und ,,Objek-
tivitdt zu historisieren, ohne sich dem Vorwurf auszusetzen, einem unweigerlich
selbstwiderspriichlichen Relativismus das Wort zu reden.'? Anstatt zu untersuchen,
was eine Aussage oder Theorie — oder noch allgemeiner: ein epistemisches Objekt —
als ,,wahr erwies, konnten sie sich darauf beschrianken, ,,die historischen Bedingun-
gen unter denen, und die Mittel mit denen, Dinge zu Objekten des Wissens gemacht
werden* zu erhellen.!* Diese verinderte Zielsetzung entsprach einem transkulturell
gelduterten Erkenntnisinteresse, das nicht mehr darauf bestehen musste zu zeigen,

8 Fissel 2021, S. 37-39.
9 Finnegan 2008, S. 369-370.
10 Siehe etwa Haraway 1988.
11 Bloor 1991, S. 5.
12 Siehe z. B. Shapin 1991; Daston und Gallison 2007.
13 Rheinberger 2007, S. 11.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 17

dass vormoderne oder nicht-westliche Wissensformen aus moderner, europiischer
Perspektive offensichtlichen Irrtiimern unterlagen. Stattdessen konzentrierte man sich
nun darauf, nachzuzeichnen, wie sich selbst drastische Variationen in kulturell gebun-
denen Uberzeugungen ohne wertende Beurteilung erkliren lieen.

Der Untersuchung von Wissensorten kommt bei diesem Vorhaben betréichtliche
Bedeutung zu. Wie Adi Ophir und Steven Shapin in einem programmatischen Essay
gezeigt haben, reflektieren Wissensorte das Beziehungsgeflecht zwischen Wissen und
Macht, pragen die gesellschaftliche Verteilung des Wissens und tragen zur Herausbil-
dung und Verfestigung mitunter konfligierender Uberzeugungen hinsichtlich seiner
Geltung und Legitimitéit bei.!* Zugleich legen Wissensorte fest, welche Handlungs-
weisen zu bestimmten Zeiten moglich sind und welche AuBerungen in bestimmten
Zusammenhéngen als sinnvoll erscheinen. Wie schon Livingstone erkannte, spannen
sie sozusagen den Rahmen auf, der festlegt, was in bestimmten Momenten gesagt,
getan und verstanden werden kann. Wissensorte jeder Form und Grofe setzen mit
anderen Worten die Bedingungen der Moglichkeit dessen, was als gesichertes oder in
spezifischen Milieus und epistemischen Gemeinschaften anerkanntes Wissen gelten
kann. Thre Rekonstruktion verspricht detaillierte und empirisch gesattigte Einblicke in
Prozesse der Produktion, Weitergabe, Aushandlung und Unterdriickung von Wissens-
anspriichen und damit zugleich Aufschluss iiber die Mechanismen, die Wissen in
epistemisch relevanten Situationen Anerkennung verschaffen.!?

Die Begeisterung fiir Studien von Wissensorten entziindete sich indes weniger an
theoretischen Beschworungen als an konkreten Fallstudien, die den Mehrwert des
Ansatzes illustrierten. Viele Arbeiten, die in diesem Kontext entstanden, gelten inzwi-
schen als Klassiker der Wissenschaftsgeschichte.!® Dies trifft vor allem auf Studien
zu, die sich Orten widmen, die als Geburtsstitten der modernen Naturwissenschaften
verehrt und gelegentlich verteufelt werden. Laboratorien und Observatorien etwa
wurden als Orte analysiert, an denen neue Praktiken der Beobachtung und Verifi-
kation entwickelt und ritualisiert wurden. Diese Praktiken, so argumentieren viele
dieser Arbeiten, verkorperten oder fetischisierten neue epistemische Ideale, ohne die
die ,,wissenschaftliche Revolution® nicht denkbar gewesen wire.!” Dabei wurde nicht

14 Ophir und Shapin 1991, S. 15.
15 Zum Begrift der epistemischen Situation, siche Albrecht et al. 2016.

16 Einen handlichen Uberblick bietet Fiissel 2021, S. 39-76. Fiir ausfiihrlichere Darstellungen
siehe Livingstone 2003; Park und Daston 2006, S. 179-364.
17 Siehe etwa Latour und Woolgar 1979, Shapin 1988.



18 Joachim Kurtz

nur die Bedeutung der Architektur von Experimentalriumen untersucht;!® ausge-
wertet wurden auch die Instrumente, die in der Verarbeitung materieller Ressourcen

Verwendung fanden, '’

sowie die sozialen Konventionen, die den Zugang zu diesen
Orten beschrinkten und das Verhalten zugelassener Akteure regelten.?’ Schritt fiir
Schritt nachgezeichnet wurde schlieBlich auch die Geographie der oft {iber Europa
hinausweisenden intellektuellen, sozialen und 6konomischen Netzwerke, auf die
selbst die unbestrittenen Zentren der modernen naturwissenschaftlichen Wissenspro-
duktion angewiesen blieben.?!

Kaum weniger Aufmerksamkeit wurde Schaurdumen zuteil, also Orten, an denen
Wissen zusammengetragen und katalogisiert, bald aber auch ausgestellt und einer
zunehmend breiteren Offentlichkeit zugénglich gemacht wurde.?? Der Betrachtung
unterzogen wurde dabei zum einen die Rolle von Kunst- und Wunderkammern sowie
den aus ihnen hervorgehenden naturkundlichen und ethnographischen Museen fiir die

taxonomische Neuordnung der Welt.?3

Zum anderen wurde die Bedeutung herausge-
arbeitet, die botanischen und zoologischen Gérten fiir die globale Verbreitung eines
spezifisch modernen Verstandnisses der Beziehungen von Natur und Kultur oder
Mensch und Tier zukam.?* Koloniale Verflechtungen und das ihnen eingeschriebene
Machtgefille, so wurde in diesen Arbeiten deutlich, waren fiir all diese Institutionen
konstitutiv.?* Der in ihnen erbrachte Nachweis der Allgegenwart von Dingen und
Ideen aus der vermeintlichen auflereuropdischen Peripherie untermauerte zugleich
eine globalhistorisch bedeutsame Erkenntnis: auch die modernen Naturwissenschaf-
ten kdnnen nicht beanspruchen, exklusive Friichte einer historisch einzigartigen euro-
pédischen Rationalitdt zu sein, sondern miissen als Ergebnisse intensiver, wenn auch
selten symmetrischer, transkultureller Koproduktionen begriffen werden.?

Obwohl die folgenreichsten Anstdfe zum Studium von Wissensorten anfénglich
von der Wissenschaftsgeschichte im engen Sinne ausgingen, war das Potenzial des
Ansatzes keineswegs auf diese Perspektive beschrénkt. Der wichtigste Impuls, auch

18 Siehe z. B. Galison und Thompson 1999.

19 Siehe unter anderem Shapin und Schaffer 1985, Rheinberger 2001.

20 Siehe etwa die Aufsitze in Agar und Smith 1998.

21 Secord 2004; siche auch Smith 2009; Fan 2007; Harris 2006, S. 341-364.
22 Siehe z. B. Schramm, Schwarte und Lazardzig 2003.

23 Siche etwa Findlen 1994; Asma 2001.

24 Siehe Brockway 2002; Fan 2004; Hoage und Deiss 1996; Miller 2013.

25 Siehe beispielsweise Seth 2009; Schiebinger und Swan 2007.

26 Siehe z. B. Raj 2007, 2017.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 19

die Orte anderer Formen des Wissens in den Blick zu nehmen, ging von Christian
Jacobs monumentalem und bis heute unvollendetem Projekt Lieux de savoir aus.?’
Jacob entlehnte den Titel seiner auf vier Bande angelegten Anthologie, von der bis-
lang zwei jeweils etwa 1000-seitige Teile erschienen sind, explizit der von Pierre Nora
initiierten Enzyklopédie franzdsischer Erinnerungsorte (lieux de mémoire).?® Anders
als Nora, dessen Vorhaben nicht zuletzt auf eine Selbstversicherung der nationalen
Identitét des gegenwirtigen Frankreich abzielte, konzipierte Jacob sein Unternechmen
von Anfang an epocheniibergreifend und in weltbiirgerlich-vergleichender Absicht.?
Zudem ging es ihm nicht darum, eine vollsténdige Bilanz relevanter Orte vorzulegen,
sondern nur Perspektiven fiir deren weitere Erforschung aufzuzeigen. Diese Offenheit
ist dem Gegenstand des Wissens selbst geschuldet, dessen Erscheinungsformen und
Funktionen in den Lieux de savoir weit disparater gefasst werden als die der letztlich
stets auf Kontinuitdt und Identitdt ausgerichteten ,,Erinnerung® im Werk Noras. Laut
Jacob erschopft sich Wissen nicht in dem normativen Verstindnis, das ihm in der
modernen Wissenschaft zugeschrieben wird. In der globalgeschichtlichen longue
durée miisse Wissen vielmehr als ein ,,Set von mentalen Werkzeugen, von Diskursen,
Praktiken, Modellen und geteilten Vorstellungen* definiert werden, die es ,,Gesell-
schaften oder kleineren Gruppen erméglichen, der Welt, in der sie leben, einen Sinn
zu geben und ihr Handeln danach auszurichten.“3® Als solches sei Wissen ein
,,symbolisches Objekt“, das gleichzeitig als ,,Identitdtsmerkmal, Erkennungszeichen,
Tauschwert, Machtinstrument oder soziales Bindeglied fungieren kénne.>!

Jacobs Neubestimmung, die im Gleichklang mit vielen jiingeren Arbeiten zur Ge-
schichte, Anthropologie und Soziologie des Wissens formuliert ist, riickt Aspekte des
Wissensbegriffs in den Vordergrund, die zu den Kernthemen der Kultur- und Sozial-
wissenschaften gehdren. Dem entspricht auch seine Konzeption der Rédumlichkeit, die
verlangt, den Raum in seinen physischen, politischen, sprachlichen und kulturellen
Dimensionen als ,,zentralen Akteur* epistemischer Prozesse ernst zu nehmen. Diese
Forderung erstreckt sich auf alle Phasen der Wissensbildung und schlieft alle Maf3-
stabsebenen ein, betrifft also die anscheinend zufillige Entdeckung von Ideenfetzen
in isolierten Studierstuben ebenso wie die staatlich sanktionierte, transkontinentale

27 Jacob 2007, 2011.
28 Nora 1984-1992.
29 Jacob 2014, S. 59-62.
30 Jacob 2017, S. 86.
31 Jacob 2007, S. 20.



20 Joachim Kurtz

Zirkulation etablierter Wissensbestinde.>? Jacobs globale ,,Bibliothek* — denn als
nichts weniger mochte er seine Anthologie verwendet wissen — belegt, wie fruchtbar
es sein kann, dieser Forderung nachzukommen. Wie ich im Folgenden zeigen mochte,
erweist sich dies auch in Analysen von Wissensorten in der chinesischen Welt, selbst
wenn diese bislang nur selten aus diesem Blickwinkel untersucht worden sind.

Chinesische Wissensorte

An Wissensorten werden Wissenskulturen greifbar. Die chinesische Welt hat eine
Unmenge an Pldtzen hervorgebracht hat, an denen Wissen generiert, weiterentwickelt,
vermittelt und bewahrt wurde und wird. Eine Bestandsaufnahme der ihnen gewidme-
ten Forschung, zumal im Rahmen dieses einleitenden Essays, kann nicht mehr als
Schlaglichter auf einige Orte werfen, die chinesische Wissenskulturen iiber Jahrhun-
derte gepragt haben. Dabei beschrinke ich mich auf die Kaiserzeit, in der die Eigen-
heit derartiger Orte mitunter deutlicher wird als in Analysen der gewiss nicht weniger
interessanten, chinesischen Versionen moderner Wissensorte. Schon aus Platzgriin-
den konzentriert sich mein Uberblick dariiber hinaus auf eine beschriinkte Auswahl
von Wissensorten, welche die Gesellschaft des kaiserzeitlichen China geprigt haben
und zu denen deshalb relativ umfassende Studien vorliegen, auf die sich meine kur-
sorische Darstellung stiitzen kann. Dazu gehoren Bildungsinstitutionen wie Schulen
und Akademien, aber auch Priifungshofe; Bibliotheken und Archive sowie eigens
eingerichtete Amter, die der Gewinnung und Kontrolle von Spezialwissen gewidmet
waren; ferner Werkstétten und Manufakturen, in denen technische Fertigkeiten ent-
wickelt und tradiert wurden; Kloster und andere religiose Bauten, aber auch sakrale
Landschaften, in die diese eingebettet sein konnten; und schlieBlich der Haushalt, in
dem private Wissensorte wie das oft besungene Gelehrtenstudio beheimatet waren. In
einem kurzen Ausblick werde ich einige weitere Orte benennen, deren Untersuchung
fruchtbare Einsichten aus dem hier vorgestellten Blickwinkel verspricht.

Schulen und Akademien

Beginnen wir unsere impressionistische Bestandsaufnahme mit Ausbildungsstitten.
Die Jixia-Akademie (Jixia gongxue 1 T5%&), deren Uberreste aus dem 3. Jahrhun-
dert v. Chr. kiirzlich bei der Ausgrabung eines Fiirstenhofs auf dem Gebiet der Stadt

32 Jacob 2014, S. 55.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 21

Zibo ¥if# in Shandong freigelegt wurden, wird mitunter als erste staatlich initiierte
Bildungseinrichtung in China (oder sogar weltweit!) bezeichnet.*® Fiirstenhofe
spielten aber schon viel frither eine zentrale Rolle bei der Férderung verschiedenster
Arten von Wissen. In ihren Verwaltungstrakten entfaltete sich die Schriftkultur, in
threm Umkreis wurden Rituale verfeinert und erblithten okkulte und sakulare Wis-
sensformen — von Astrologie und Divination {iber Medizin und Mathematik bis zu
Militirstrategie, Kosmologie, Naturkunde, Okonomie, Recht, Ethik und politischer
Theorie —, und in den von ihnen finanzierten Werkstétten wurden die Instrumente und
technischen Gerétschaften konzipiert und hergestellt, die diese Praktiken erst ermog-
lichten. Hofe waren daher auch das Ziel der ,,wandernden Uberreder® (voushuizhe 1%
#, heute: ,,Lobbyisten®), die ihre Dienste in der Zeit der Streitenden Reiche (475
221 v. Chr.) meistbietend feilboten und ihr sophistisches Geschick bei rhetorischen
Schaukdmpfen in fiirstlichen Audienzhallen perfektionierten.* Mit der Reichseini-
gung unter den Qin im Jahr 221 v. Chr. wurden viele dieser Funktionen am Kaiserhof
konzentriert,>> der ein nachhaltiges Interesse sowohl an der Ausbildung und Repro-
duktion fahiger Staatsdiener als auch an der Sammlung, Verwaltung und Kontrolle
von herrschaftsrelevantem Allgemein- und Spezialwissen hatte und dessen pragender
Einfluss auf chinesische Bildungsorte bis ins 20. Jahrhundert spiirbar blieb.
Bildungs- und wissensgeschichtliche Studien haben viele dieser Orte, wenn auch
selten aus unserem Blickwinkel, eingehend untersucht. Forschungen zum staatlichen
Schulwesen in der Kaiserzeit verfolgen dessen Anfange oft zuriick zur Griindung der
Kaiserlichen Hochschule (Taixue X%%), die im Zuge der Kanonisierung des Konfu-
zianismus von Han-Kaiser Wudi 77 (r. 141-87 v. Chr.) ins Leben gerufen wur-
de.’® Schon Wang Guowei T[B#4fE (1877-1927) stilisierte diesen Ort, wenn auch
allzu einseitig, zum Symbol der ideologischen Gleichschaltung, die die Kreativitit des
chinesischen Geisteslebens iiber Jahrtausende behinderte.3” Unstrittig ist, dass die
Bindung akademischer Wiirden an Expertise in einem oder mehreren Klassikern, wie
sie an der Kaiserlichen Hochschule praktiziert wurde, die Gefahr barg, Ausbildung
auf Indoktrination zu reduzieren — ein Vorwurf, der auch gegen spitere Inkarnationen

33 Loewe, Harper und Shaughnessy 1999, S. 643. Fiir die noch wesentlich exaltiertere Ein-
schitzung siehe Hartnett 2011. Zum Hintergrund der Akademie siehe Lee 1999, S. 44—46.

34 Siehe Levi 2007.

35 Fiir einen Uberblick iiber die Struktur des Kaiserhofs der Han-Zeit siche van Ess 2007.
36 Siehe van Ess 2009, S. 72-74.

37 Wang Guowei 1956.



22 Joachim Kurtz

des in der Han-Dynastie begriindeten Systems vorgebracht wurde.*® Seit der Tang-
Zeit wurde das Spektrum hoherer Schulen ideologisch und fachlich stetig erweitert.
Unter anderem wurden Akademien fiir Medizin, Mathematik, militdrisches Wissen,
Recht und Kalligraphie initiiert.>* In einigen Regierungsperioden wurden sogar staat-
liche Institute fiir daoistische und buddhistische Studien geplant oder eingerichtet,
wenn auch meist nur kurzzeitig.

Neben den staatlichen etablierten sich frith auch private Bildungseinrichtungen,
wie eine zweite Gruppe von Studien gezeigt hat. Schon vor der Qin-Dynastie hatten
beriihmte Gelehrte Schiiler um sich versammelt, die zum Teil lange Wege auf sich
nahmen, um Unterweisung zu erbitten. Seit der Han-Zeit wurde diesen informellen
Schulen unter der Bezeichnung ,,Hiusern der Verfeinerung® (jingshe ¥ +5) ein kon-
kreter Ort zugewiesen.** Die Anzahl dieser und anderer privater ,,Akademien‘ (wort-
lich ,,Studienhdfe”, shuyuan #HPt) nahm insbesondere in der Siidlichen Song-Zeit
und in einer zweiten Welle unter den Ming rapide zu. Oft waren sie an charismatische
Einzelpersonen gebunden, die den Herrschenden ihrer Zeit kritisch gegentiberstanden,
so dass sie als Horte des Widerstands gegen staatlichen Dogmatismus dienten.*! An-
gesiedelt waren Akademien idealerweise an geschichtstrachtigen und dem téglichen
Treiben entriickten Orten.*? Thr physisches Layout erinnerte an die Gestaltung von
Kléstern, nicht zuletzt, weil viele ehemalige Klosteranlagen bezogen.*?

Prototyp der seit der Song-Zeit gegriindeten Akademien war die von Zhu Xi K
# (1130-1200) selbst neubelebte Akademie der WeiBen-Hirsch-Grotte (Bailudong
shuyuan A REIFAEFFE).** Das Herzstiick jeder Akademie bildete diesem Beispiel
folgend eine Nord-Siid-Achse, auf der zwei zentrale Hallen angereiht waren, die dem
Unterricht und dem Vollzug von Ritualen dienten (und bisweilen eine dritte, in der
Versammlungen abgehalten wurden). Schreine, in denen frithere Gelehrte verehrt
wurden, waren links und rechts des Haupttores, hdufig in der Néhe eines Teiches oder

38 Siche beispielsweise Lee 1999, S. 4649, 57-58; Chu Ming-kin 2020.

39 Siehe Lee 1999, S. 71-75, 513-527.

40 Siehe etwa Lee (Li Hongqi) 1992. Auch einige frithe buddhistische Tempel trugen den
Namen jingshe. Siehe Chen Jinhua 2006, S. 45.

41 Walton 1999, S. 5-8.

42 Walton 1999, S. 105.

43 Grimm 1977, S. 475-480. Zur baulichen Gestalt daoistischer und buddhistischer Kloster
allgemein siehe Prip-Meller 1937; Kohn 2003, S. 87—111; Scott 2020, S. 6-16. Spezieller
zu Song-zeitlichen (chan-)buddhistischen Kldstern, die in diesem Zusammenhang beson-
ders einschlégig sind, siehe Foulk 1993, S. 167-191.

44 Siche hierzu Chaffee 1985; Keenan 1994.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 23

kleinen Gartens, untergebracht.* Entlang der AuBenmauern fanden sich neben
Wirtschafts- und Verwaltungsrdumen auch Stuben fiir Studium und Meditation sowie
Durchgiinge zu den Schlafkammern.*® Obwohl die konkrete Gestalt der Akademien
stark variierte, blieb diese ideale Konzeption bis ins 19. Jahrhundert der Bezugspunkt
fiir Neugriindungen und Erweiterungen konfuzianischer Bildungsorte.*’

Seit der Qin-Dynastie sah sich der Staat zudem in der Pflicht, Grundschulen auf
lokaler Ebene, die bereits im Buch der Riten (Liji #&aC) Erwihnung finden, einzu-
richten.* Uber Anlage, Verbreitung und Effizienz dieser Institutionen, die unter den
Bezeichnungen ,,amtliche* (guanxue &%) oder ,,Gemeindeschulen® (shexue F15%)
firmierten, ist iiber lange Strecken der Geschichte allerdings ebenso wenig bekannt
wie iiber Details der vermittelten Lehrinhalte.*® Erst in der Ming-Zeit als Schulen ,,in
jeder Prifektur, jeder Subprifektur und jedem Kreis“ erbaut werden sollten,”® wird
das Bild klarer, obwohl selbst aus dieser Zeit nur bruchstiickhafte Informationen iiber
die physische Gestalt dieser Bildungsstiitten vorliegen.’! Biicher, die den Schulen von
amtlichen Stellen zur Verfiigung gestellt wurden, konnten zum Beispiel, wie Timothy
Brook gezeigt hat, in einfachen Holzkisten aufbewahrt, in separaten Rdumen verstaut
oder in eigenen Bibliotheksgebiuden untergebracht werden.*? Viele Schulen empfin-
gen zudem private Biicherspenden, deren Art und Umfang sich stark unterschieden,
so dass die Bestinde keineswegs einheitlich waren.>® Nicht weniger uniibersichtlich
ist die Lage im Hinblick auf die ,,Wohlfahrtsschulen® (yixue #%%%), die auf private
Initiative gegriindet wurden, oft mit dem Verweis, dass staatliche Einrichtungen zu
groBen Wert auf AuBerlichkeiten legten und die Persénlichkeitsbildung vernachlis-
sigten.* Detaillierte Rekonstruktionen einzelner Schulen, die unsere Kenntnis dieser
gesellschaftlich fundamentalen Wissensorte weiter bereichern konnten, bleiben ein
Desiderat der Forschung.

45 Liu Boji 1939, S. 20-25.

46 Meskill 1982, S. 41-65.

47 Siche etwa Miles 2006, S. 111-119.
48 Chi Xiaofang 1998.

49 Schneewind 2006, S. 9-10.

50 Brook 1996, S. 105.

51 Schneewind 2006, S. 10-14.

52 Brook 1996, S. 110-111.

53 Dennis 2020; Dennis 2021.

54 Siehe Lidén 2022.



24 Joachim Kurtz

Priifungsstiitten

Das System der Beamtenpriifungen (keju F}5), die zentrale Institution des kaiser-
zeitlichen chinesischen Bildungswesens, ist weit besser erforscht. Wie Schulen und
Akademien besal} auch das Priifungssystem ausgeprigte raumliche Dimensionen mit
epistemischer Relevanz. Erstens fokussierte die Organisation der Priifungsebenen,
die, wie Rui Magone gezeigt hat, die Kandidaten schrittweise von der Peripherie ins
Zentrum fiihrte, die Aufmerksamkeit gesamten Reichs auf den Kaiserpalast, in dem
das Ziel aller Anstrengungen, die Palastpriifung, abgehalten wurde.>> Zweitens waren
die Priifungshofe (kaochang %35, shichang w35, gongyuan EPBR) einer strikten
rdumlichen und funktionalen Segregation unterworfen, um Betrug oder Manipulation
zu verhindern.’® Dazu gehérten neben aufwendigen Verfahren der Registrierung und
Identititspriifung peinliche Einlasskontrollen und die liickenlose Uberwachung der
Priiflinge vom Latrinengang bis zu ihrer Versorgung mit Wasser und Reisbrei.’” Von
den Anwiértern in ihren Zellen getrennt und hinter Absperrungen verborgen, die als
,,Vorhinge* (lian ) bezeichnet wurden, bewegten sich Priifer, Sekretiire, Schreiber,
Drucker und das diese versorgende Gesinde. Nur dem Wachpersonal war es gestattet,
die Grenzen zwischen den abgeschotteten Bereichen dieses heterotopischen Wissens-
ortes zu iiberschreiten, um ungewdhnliche Vorfélle zu melden oder Unterlagen zu
iiberbringen.>® (Die Metapher des ,kulturellen Gefingnisses*,> die zur Beschrei-
bung des Priifungssystems verwendet worden ist, erhédlt am Priifungshof handfeste
Bedeutung.) Ein dritter riumlicher Aspekt des Priifungswesens liegt schlielich darin,
dass die Priifungshofe und die auf sie zugeschnittene Infrastruktur ganze Stadtviertel
nachhaltig prigten.®® In jedem Priifungszyklus waren Tausende von Priiflingen ange-
wiesen auf Garkiichen, Buchldden und Geschéfte, in denen sie Papier, Pinsel, Tusche,
Ollampen und gefiitterte Decken erwerben konnten. Daneben bevélkerten die nervo-
sen und reizbaren Kandidaten gemeinsam mit den sie mitunter begleitenden Familien,
Freunden und Dienern auch Freudenhéuser, Bars, Opiumhdhlen, Mérkte, Souvenirla-
den und die Stinde von Wahrsagern. Und auch das Aufsichtspersonal — bei teilweise
mehr als 10.000 Priiflingen weitere Hunderte, wenn nicht Tausende von Menschen —

55 Magone 2002; siche auch Man-Cheong 2004, S. 29-39.
56 Li Guorong 2007.

57 Elman 2000, S. 175-191; siehe auch Williams 2020.
58 Magone 2002, S. 208-226.

59 Siehe Elman 2000, S. 193-195.

60 Liu Haifeng 2009.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 25

wollte versorgt, unterhalten und kontrolliert werden. Die Umgebung von Priifungs-
hofen, dem wohl meistverfluchten Wissensort im China der Kaiserzeit, war mithin
drastischen Wandlungen unterworfen: wéhrend des Priifungsspektakels changierte sie
zwischen Jahrmarkt und Haftanstalt, um danach fiir Monate oder Jahre in einer Art
Winterschlaf zu erstarren.

Die Aufsicht iber das staatliche Bildungs- und Priifungswesen und damit tiber die
orthodoxe Staatsdoktrin lag historisch in der Obhut zum Teil konkurrierender Institu-
tionen, die zu den einflussreichsten Wissensorten im vormodernen China gehorten.
Zu nennen ist hier zunéchst fiir das Direktorat fiir Erziehung (Guozijian [B]-F &), das
ab der Sui-Zeit an die Stelle oder an die Seite der Kaiserlichen Universitét trat und fiir
die langste Zeit seiner Existenz gleichzeitig als Aufsichtsbehorde und elitére Ausbil-
dungsstitte fungierte.’! Die Durchfiihrung der Priifungen sowie die Bestimmung des
Formats, der Inhalte und selbst des bevorzugten Stils der Priifungsaufsitze lag zumeist
in den Hinden des Zeremonienamts (Yizhi ginglisi 7% #i&5 52 7)) im Ritenministe-
rium, dessen Entscheidungen nicht nur von erfolglosen Priifungskandidaten oft und
gern angefochten wurden.®? Leitende Priifer wurden hier und unter den Mitgliedern
der Hanlin-Akademie (Hanlinyuan ¥#KPt) ausgewidhlt,® einem erlauchten Kreis
hochdekorierter Gelehrter, die zunichst als Berater des Kaisers in Erscheinung traten,
ab der Ming-Zeit aber in einem Amt mit quasi-ministeriellem Status behaust waren,
zu dessen Aufgaben es gehorte, vom Kaiserhaus préferierte Auslegungen der Klassi-
ker vorzulegen.®* Thre Nihe zur Macht sowie ihr tiefgreifender Einfluss auf den poli-
tischen Kurs des Reiches und die Karriereaussichten von Generationen auf sozialen
Aufstieg hoffender Kandidaten machte alle drei Institutionen immer wieder zur Ziel-
scheibe beiflender Kritik. Dass die anhaltenden Auseinandersetzungen, in die sie ver-
wickelt wurden, Fraktionen und ideologische Verwerfungslinien widerspiegelten, die
das Reich insgesamt durchzogen, ist wohl bekannt. Weniger umfassend rekonstruiert
ist, wie sich die allfdlligen Kémpfe auf das innere Gefiige und die alltigliche Arbeit
dieser exklusiven Wissensorte auswirkten.

61 Siehe Chu Ming-kin 2020, S. 16-47.

62 Siche Des Forges 2021, S. 55-77.

63 Zu Details siche Zi 1894, S. 12-14, 107-111.

64 Lui 1981, S. 29-46; ausfiihrlicher Di Yongjun 2007. Fiir einen zeitgendssischen Bericht
aus der Spitphase der Hanlin-Akademie siche Martin 1874.



26 Joachim Kurtz

Bibliotheken und Archive

Zu staatlichen und privaten Bibliotheken und Archiven liegen bereits fiir die Han-Zeit
verléssliche Informationen vor. Die moderne Unterscheidung von ,,Archiven als
Orten, in denen unverdffentlichte Dokumente aufbewahrt werden, und ,,Bibliothe-
ken* als Repositorien verdffentlichter Schriften ldsst sich nicht ohne Weiteres auf das
vormoderne China anwenden.® Die Kaiserliche Bibliothek der Han-Dynastie er-
scheint, zumindest geméf ihrer Beschreibung in der ,,Bibliographischen Abhand-
lung* der Geschichte der Han (Hanshu Yiwenzhi 52 &), als erste Institution
der frithen Kaiserzeit, die dem modernen Begriff einer Bibliothek nahekommt. Sie
beherbergte keine administrativen Dokumente, sondern hielt ausschlieBlich in einem
weiten Sinne literarische Texte vor.®® Wie die kaiserlichen und privaten Bibliotheken,
die ihr in spéteren Jahrhunderten nachfolgten,®” forderte die Pflege dieser Sammlung
die Verfeinerung textkritischer und editorischer Praktiken. Zugleich mussten taxono-
mische Prinzipien entwickelt werden, um die Auffindbarkeit einzelner Texte ange-
sichts der bald uniiberschaubaren Masse an Manuskripten zu gewihrleisten.®® Beides
galt auch fiir private Bibliotheken, deren Ausbreitung nicht zuletzt darauf zuriickzu-
fiihren ist, dass dem Lesen, welches vielen wichtigen Denkern als Konigsweg zur
ethischen Vervollkommnung galt, ab der Han-Zeit besonderes moralisches Prestige
zuerkannt wurde. Die Anzahl und der Reichtum privater Bibliotheken im vormoder-
nen China sind beeindruckend. Schon in der Song-Zeit gab es etwa 700 private
Bibliotheken, die jeweils {iber mehrere Zehntausend ,,Rollen (juan #4) verfligten;
fiir die Qing-Zeit werden sogar iiber 2.000 Bibliotheken dieser GroBe gezihlt.® Die
bekannteste noch erhaltene Privatbiicherei, die Bibliothek Tianyige &X—# in Ning-
bo, wurde schon von ihrem Griinder Fan Qin YE#X (1506—1585) mit iiber 70.000
Rollen bestiickt.”” Dass die Auswahl der in eine Bibliothek aufgenommenen Werke
eine dezidiert politische Dimension hatte, war staatlichen wie privaten Biichersamm-
lern bewusst. So konnte der Ausschluss aus einer kaiserlichen Bibliothek einem Bann-
strahl gleichkommen, und dies nicht nur in S&duberungswellen wie der ,,literarischen

65 Chen et al. 2021, S. 409-411.

66 Folster 2018.

67 Drege 1991, S. 19-37.

68 Siehe etwa Tsien 1952.

69 Fan Fengshu 2013. Siehe hierzu auch McDermott 2006, S. 134.

70 Zur Geschichte dieser Bibliothek siehe Stackmann 1990. Zu Privatbibliotheken allgemein
siche Chen et al. 2021, S. 423-429.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 27

Inquisition unter dem Qianlong-Kaiser (¥2[%, reg. 1735-1796).”" Die Furcht vor
politischer Zensur verblasste indes vor der Angst vor dem Verlust von Biichern und
des in ihnen kodierten Wissens durch Diebstahl, Feuer, Feuchtigkeit, Hitze, Insekten-
befall oder Zerstérung im Zuge von Rebellionen und Herrschaftswechseln. Ermah-
nungen, diese Gefahren nie zu vergessen, nahmen breiten Raum in Handbiichern wie
Ye Dehuis EEEHE (1864-1927) Zehn Gebote des Biichersammlers (Cangshu shiyue
jELE T4Y) ein, welche die gelehrten und materiellen Praktiken beschrieben, die fiir
Aufbau und Erhalt dieser als unverzichtbar angesehenen Orte der MuB3e, des Wissens
und des kulturellen Gedichtnisses notig waren.””

Die in der westlichen Han-Zeit erbaute Orchideenterrasse (Lantai ) gilt als
das erste Gebdude, das im Sinn eines Archivs eigens der Aufbewahrung von Erlassen,
Memoranden und Gesetzestexten gewidmet war.”® Archive fungierten seither in allen
Dynastien als Endpunkte der Kommunikationsnetzwerke, auf welche die Administra-
tion zur Entscheidungsfindung, zur Durchsetzung ihrer Vorhaben und zum Erhalt
ihrer Macht angewiesen war. Sicherzustellen, dass diese Netzwerke Informationen
verlésslich, schnell und unter Wahrung der Vertraulichkeit transportieren konnten,
war ein zentrales Anliegen der kaiserzeitlichen Biirokratie.”* Neben dem Aufbau und
Schutz der materiellen Infrastruktur erforderte dies, Kommunikationsformen ein-
zufiihren, die Format und Stil der zirkulierten Dokumente, bis hin zur Anzahl der
Schriftzeichen pro Zeile, vereinheitlichten.”> Die Standardisierung von Befehlen, Be-
stimmungen und Berichten vereinfachte zugleich ihre systematische Ablage. 7
Vielerorts folgten Archive fiir die Einordnung von Dokumenten einem in der Song-
Zeit entwickelten System, das auf der von jedem Schriftkundigen memorierten Zei-
chenfolge des Tausend-Zeichen-Klassikers (Qianziwen TF3C) beruhte. Dies galt
auch fiir die Ming- und Qing-Zeit, als die staatlichen Archive massiv erweitert wur-
den.”” Dieser Ausbau folgte der Einsicht, dass keine Biirokratie ihre Aufgaben ohne
lickenlose Dokumentation des Informationsflusses zwischen zentralen Behorden und

71 Guy 1987; siehe auch Kurz 2001.

72 Ye Dehuis lesenswerter Text ist komplett iibersetzt in Fang 1950.

73 Li Xiaoju 2014, S. 6-7.

74 Fiir die Han-Zeit siehe Giele 2006; fiir die Song-Zeit De Weerdt 2016; fiir die Qing-Zeit
auch schon Wu 1970.

75 Siehe Elliott 2001.

76 Siehe hierzu beispielsweise Dykstra 2022.

77 Siehe Ni Daoshan 1990.



28 Joachim Kurtz

Auflenposten sowie zwischen hoheren und niederen Ebenen der Administration lang-
fristig erfiillen kann. Anders als Bibliotheken mussten Archive keine Riicksicht auf
die Zugidnglichkeit ihrer Bestdnde nehmen. Thr Hauptaugenmerk galt der Bewahrung
der Dokumente, was auch in der baulichen Gestalt der Archive zum Ausdruck kam.
Das bekannteste Beispiel ist das aus feuerfestem Stein (nahezu) fensterlos erbaute
Kaiserliche Geschichtsarchiv (Huangshicheng 5 5 7%), das der Jiajing-Kaiser 5
(r. 1521-1567) nahe der Verbotenen Stadt in Beijing errichten lie8, um die Wahrhaf-
tigen Aufzeichnungen (shilu & $%) seiner Herrschaft, wichtige Erlasse und den
Stammbaum seines Geschlechts fiir die Nachwelt zu erhalten. Archive dienten aller-
dings nicht nur staatstragenden Zwecken, sondern wurden auch eingerichtet, um
kiinstlerische und literarische Wissensbestinde zu sichern.”® Gerade zu den Funktio-
nen und Inhalten solcher kulturellen Archive wéren weitere Studien wiinschenswert.

Amter

Fiir den Staat bedeutsame Wissensorte fanden sich nicht nur in der Hauptstadt. Um
staatlichen Direktiven, Gesetzen und Idealen im ganzen Reich Geltung zu verschaf-
fen, mussten sie bis in die kleinsten Synapsen des administrativen Kommunikations-
netzwerks libertragen werden. Der lokale Auflenposten dieses Netzwerks war der
Yamen 5", der Amtssitz des Magistrats. Dem Magistrat oblag es, an diesem Ort
oder von dort aus, Gesetze und Erlasse bekannt zu machen und durchzusetzen, Steu-
ern zu erheben, Bauvorhaben zu iiberwachen, Rituale und Unterricht zu organisieren,
Verbrechen zu untersuchen, Recht zu sprechen, zivile Streitigkeiten zu schlichten und
Berichte iiber Ereignisse zu verfassen, die der Aufmerksamkeit hoherer Verwaltungs-
ebenen bedurften.”” Der Yamen bildete damit die greifbarste Schnittstelle zwischen
Obrigkeit und Bevolkerung. Nur wer mit seinen Anliegen an diesem Sitz administra-
tiver, moralischer und rechtlicher Autoritdt Gehor fand, konnte auf staatliche Unter-
stiitzung oder Nachsicht hoffen. Nur in seinem Umkreis fand sich die Expertise, die
notwendig war, um diese Anliegen in das Idiom der Administration zu {ibersetzen.
Und nur hier wurden die Rohfassungen der Dokumente verfasst, die nach Erledigung
oder Ablehnung eines Vorgangs in bis zu einem halben Dutzend Abschriften die
Archive fiillten.

78 Chen et al. 2021, S. 431-435.

79 Fiir einen Uberblick iiber die Rolle des Yamen als Zentrum der lokalen Verwaltung siche
etwa Yin Xiaohu 1997. Eine anschaulichere Darstellung in Form einer Ubersetzung eines
Handbuchs fiir lokale Amtstriger aus dem 17. Jahrhundert findet sich in Huang Liu-hung
1984.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 29

Die physische Gestalt des Yamen passte sich lokalen Gegebenheiten an. Ab der
Song-Zeit beinhaltete sie einige charakteristische Elemente, die auch die Funktion des
Yamen als Wissensort prégten. In unserem Kontext signifikant ist vor allem die strikte
Trennung in frontstage und backstage Bereiche. Um zum Magistrat vorzudringen,
mussten Bittsteller und andere Besucher mehrere Hiirden iiberwinden. Klagen wurden
von Sekretdren noch auBerhalb des Eingangstores auf ihre Stichhaltigkeit {iberpriift.®°
Arrestzellen waren in einen Vorhof ausgelagert, Dokumente wurden in einem abge-
schirmten Raum im Inneren des Komplexes aufbewahrt. Demgegeniiber wurden Ver-
nehmungen und Prozesse, aber auch jahreszeitliche Rituale, in einer Audienzhalle
inszeniert, in der der Magistrat, von Biitteln und Gehilfen umgeben, das Antlitz des
Staates représentierte und, neben iiberwéltigender Macht, zugleich dessen moralische
und epistemische Autoritit 6ffentlich zur Schau stellte und damit unterstrich.

Andere in unserem Kontext relevante Amter, die vom Kaiserhaus unterhalten
wurden, dienten dem Zweck, Expertise zu spezifischen Themenbereichen zu sammeln
und vorzuhalten. Das prominenteste Beispiel ist das Kaiserliche Amt fiir Astronomie
(Taishiyuan X SBx, spiter Qintianjian $XKEL) in der spéteren Kaiserzeit. In die-
sem Amt wurde das fiir die Herrschaftslegitimation unverzichtbare Wissen iiber die
Bewegungen der beobachtbaren Himmelskdrper gesammelt, zudem wurden Kalender
berechnet und ungewdhnliche Phdnomene dokumentiert.®! Seit der Yuan-Zeit war
das Amt aufgeteilt in konkurrierende Abteilungen, deren voneinander abweichende
Berechnungen auf Methoden beruhten, die Personengruppen unterschiedlicher Her-
kunft zugeordnet wurden. Neben den Praktiken der traditionell chinesisch ausgebil-
deten und muslimischen Astronomen erlangten nach 1600 europdische Verfahren, die
zumeist von Jesuitenmissionaren vertreten wurden, die grofite Aufmerksamkeit. Die
Machtkdmpfe der Abteilungen untereinander und mit Fraktionen der Hofbiirokratie
sind gut dokumentiert.®? Im spektakuldrsten Fall, dem Kalenderstreit von 1664 um
den Kolner Jesuiten Johann Adam Schall von Bell (Tang Ruowang 47 22, 1592—
1666), liegen chinesische, mandschurische und europdischsprachige Quellen vor,*
die eine Rekonstruktion der Ereignisse aus Sicht aller beteiligten Gruppen ermogli-
chen.® Dabei wird unter anderem deutlich, dass die Genauigkeit von Vorhersagen

80 Siehe etwa Chen Ling 2022.

81 Zu diesem Ort zur Ming-Zeit siche Ho 1969; Deane 1994; zur Qing-Zeit etwa Porter 1980.
82 Siehe Huang Yi-Long 1991.

83 Siehe Deiwiks 2004; Gimm 2021.

84 Siehe Chu Pingyi 1997.



30 Joachim Kurtz

keineswegs immer der wichtigste Faktor war, um die Vormachtstellung einer Fraktion
an diesem ideologisch hochsensiblen Ort zu begriinden.

Ein zweites Beispiel fiir die Dynamiken, die institutionalisierte Wissensorte prag-
ten, ist das 1407 gegriindete Ubersetzungsamt (Siyiguan VU5 &F, unter den Qing um-
benannt in PU3EEE).55 Dieses Amt, das der Hanlin-Akademie unterstand, war fiir die
Ausbildung von Ubersetzern sowie die Beglaubigung fremdsprachiger Dokumente
verantwortlich und nahm gemeinsam mit der dlteren, dem Ritenministerium zugeord-
neten ,,Dolmetscherherberge* (Huitongguan @) auslindische Delegationen auf
ihren Reisen in die Hauptstadt in Empfang.3® Die zunichst acht Unterabteilungen des
Ubersetzungsamts waren den Schriften und Sprachen der bedeutendsten Tributstaaten
gewidmet. Kenntnisse wurden oft innerhalb von Familienclans weitergegeben, perio-
disch aber auch durch Examina tiberpriift, um Nepotismus vorzubeugen. Die Amtstré-
ger waren gerade aufgrund ihrer schwer zu ersetzenden Expertise erheblichem Miss-
trauen ausgesetzt. Umso eifersiichtiger hiiteten sie ihr Wissen.®” Neben Glossaren
gingen aus diesem Amt nur sehr wenige Texte hervor, in welchen Informationen {iber
die Tributstaaten, einschlieBlich ihrer Sprachen, Geschichte und Eigenheiten, fiir
andere Abteilungen der Administration zusammengefasst wurden.®® Wie das Amt fiir
Astronomie spiegeln die Ubersetzungsbiiros die noch nicht hinreichend erforschten
Spannungen zwischen konkurrierenden Fraktionen und ihren jeweiligen Interessen,
Wissen zu teilen oder zum eigenen Nutzen geheimzuhalten.

Werkstitten und Manufakturen

Wissen erschopft sich nicht im propositionalen Gehalt von Aussagen, die in Texten
oder anderen semantisch zu entschliisselnden Darstellungsformen fixiert werden. Es
manifestiert sich ebenso in verkdrperten Fertigkeiten und unbewussten Gewohnhei-
ten, die nicht diskursiv, sondern durch praktische Unterweisung und gelebtes Vorbild
weitergegeben werden. Dass auch die Entwicklung und Weitergabe von solch impli-
zitem Wissen im China der Kaiserzeit von rdumlichen Dimensionen geprégt war, wird
in den Werkstitten und Ateliers greifbar, in denen Techniken verschiedenster Art aus-
und eingeiibt wurden. Der Begriff der ,,Werkstatt* (zuoshi {£=, gongshi A=, etc.)

85 Siehe schon Hirth 1887 und Pelliot 1948, S. 207-248. Rezente Studien sind Ren Ping 2015
und Nappi 2021.

86 Zum Huitongguan siche Pelliot 1948, S. 249-271.

87 Siehe Crossley 1997.

88 Siehe Zhang Wende 2000.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 31

war dabei, wie Anthony Barbieri-Low schon fiir die Qin- und Han-Zeit feststellt, eine
,,mobile Kategorie: als Werkstatt konnte jeder Ort gelten, an dem die zur Herstellung
eines Gegenstandes notwendigen Materialien, Fertigkeiten und Arbeitskrifte zusam-
menkamen. Als Werkstitten angesprochen werden konnten demnach gleichermaf3en
in eigenen Gebduden untergebrachte Ateliers, in notdiirftigen Schuppen behauste
Werkbénke oder auch grof3formatige Anlagen unter freiem Himmel wie etwa Eisen-
gieBereien, in denen Hunderte von Handlangern unter Anleitung von erfahrenen Tech-
nikern ihrem schweiBtreibenden Handwerk nachgingen.®

In vielen Dynastien fungierte der Kaiserhof als bedeutendster Sponsor solcher
Werkstitten und der in ihnen gepflegten technischen Expertise.”® Die vielgestaltigen
Ateliers galten als Zentren fortgeschrittenen technologischen Know-hows. Eigens an
den Hof geholte Handwerker stellten dort Dinge her, die zu Ausstattung und Unterhalt
der verschiedenen Bereiche des Palastes — von Wohngemaéchern tiber Wirtschaftstrak-
te und Verwaltungsgebéude bis hin zu représentativen Silen, Hofen und Gérten — not-
wendig waren.”! Gleiches traf auf die Manufakturen zu, in denen unter staatlicher
Aufsicht oder im Umkreis kaiserlicher Werkstétten profitable Giiter wie Seide oder
Porzellan fiir den nationalen und internationalen Markt produziert und schrittweise
verfeinert wurden.®? Hier wie dort wurde der Kontrolle proprietiren Wissens beson-
dere Aufmerksamkeit geschenkt. Nicht nur am Hof wachten Handwerker strengstens
dartiiber, dass ihre Expertise nur vertrauenswiirdigen Schiilern und Mitarbeitern anver-
traut wurde. Oft blieb die Weitergabe iiber Generationen auf einzelne Familien oder
enge lokale Verbiinde beschréinkt. In anderen Féllen zirkulierte technisches Wissen
innerhalb von Gilden, die in geschiitzte Netzwerke integriert waren und Handwerkern
die Moglichkeit ero6ffneten, ihre Produkte iiberregional zu vertreiben sowie Kennt-
nisse mit Gleichgesinnten auszutauschen.” Letztlich mussten freilich alle Versuche,
die Verbreitung technischen Wissens langfristig zu kontrollieren, scheitern, da die
hergestellten Objekte selbst als Wissenstréger fungierten, wenn sie in kundige Hande
gerieten. Rezente Studien haben deshalb begonnen, Objekte als Wissensorte eigener
Art ernst zu nehmen, und sich bemiiht, materielle Verflechtungen zu rekonstruieren

89 Barbieri-Low 2007, S. 67-68.

90 Fiir eine Ubersicht iiber Bandbreite, GroBe und Entwicklung der kaiserlichen Werkstitten
seit der Song-Dynastie siche Moll-Murata 2018, S. 63-67.

91 Barbieri-Low 2007. Fiir die spétere Kaiserzeit siche Siebert, Chen und Ko 2021.

92 Neben Gerritsen 2020 siehe hierzu auch Schéfer 1998.

93 Zu Gilden in der spaten Kaiserzeit siche Qiu Pengsheng 1990; Peng Nansheng 2003; Moll-
Murata 2008.



32 Joachim Kurtz

und deren Bedeutung fiir den teils iiber kontinentale Grenzen hinausreichenden Aus-
tausch impliziten Wissens herauszuarbeiten.**

Die von Anne Gerritsen vorgelegte Studie zu den Porzellanmanufakturen von
Jingdezhen FfE4H, in die Werkstitten aller GroBen eingebunden waren, illustriert
eindrucksvoll die Bedeutung des Raumes fiir die Formation technischen Wissens. Zu
den rdumlichen Faktoren, die den Aufstieg Jingdezhens von einem abgelegenen
Marktflecken zum globalen Zentrum der Porzellanherstellung ermoglichten, zéhlten
geophysikalische Vorziige wie die Ndhe zu reichhaltigen Kaolinvorkommen und die
Verfligbarkeit natiirlicher Ressourcen wie Feuerholz und Farnen sowie der direkte
Zugang zu einem ausgreifenden Wasserwegenetz, welches den Transport von Roh-
stoffen und fertigen Giitern erleichterte und Jingdezhen an nationale und bald auch
globale Wirtschaftskreisldufe anschloss. Den Aufschwung des Produktionsortes
ermdglichten zudem eine die Arbeitsteilung begilinstigende Binnendifferenzierung der
Mikroregion, die relative Flexibilitdt kaiserzeitlicher Beamter im Umgang mit lokalen
Handwerksbetrieben sowie die ausgekliigelte Organisation einzelner Arbeitsbereiche,
die sich bis zur effektiven Ausgestaltung individueller Arbeitsplitze fortsetzte.”

Auch die Geschicke von Druckereien, einer Art von Werkstitten, die technische
Expertise mit der Verbreitung von diskursivem Wissen kombiniert, wurden in rezen-
ten Studien mit raumlichen Faktoren in Verbindung gebracht. So wurde gezeigt, dass
die prominente Rolle der Provinzen Fujian und Sichuan fiir die Geschichte des chine-
sischen Buchdrucks dem Reichtum der dort im UbermaR verfiigbaren Rohstoffe zur
Papierherstellung geschuldet ist. Wie findige Buchdrucker diesen Standortvorteil aus-
nutzten, um die Nachteile, die sich aus der Randlage ihrer Provinzen ergaben, aufzu-
wiegen, ist eine weitere Frage, die in der Forschung auf nachhaltiges Interesse stie.*®
Ein Erkldrungsansatz verweist hier auf die zielgerichtete Diversifizierung des Sorti-
ments, das unter anderem durch Festhalten am billigeren Holztafeldruck lange nach
Entdeckung des Drucks mit beweglichen Lettern erleichtert wurde. Dies ermoglichte
den Druckereien in der Peripherie, mit unterschiedlich gestalteten und ausgepreisten
Ausgaben Kaufergruppen anzusprechen, die in ganz verschiedenen gesellschaftlichen
Schichten beheimatet waren und in disparaten Wissenskulturen agierten.®’ Auf
diesen Einsichten aufbauend nehmen in jiingster Zeit Versuche zu, mit Hilfe digitaler

94 Siehe etwa Gerritsen und Riello 2015; Smith 2019.

95 Gerritsen 2020, S. 134-152.

96 Siehe zum Beispiel Chia 2002; Brokaw 2007.

97 Siehe hierzu C. Brokaw und E. Widmer in Brokaw und Reed 2010, S. 39-80.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 33

Methoden die seit der Ming-Zeit immer dichter gekniipften Netzwerke nachzuzeich-
nen, durch die giinstige Ausgaben stark nachgefragter Textsorten wie die bis ins 20.
Jahrhundert populéren ,,Alltagsenzyklopéddien (riyong leishu H F¥i2) zusam-
mengestellt und vertriecben wurden.®® Ziel derartiger Bemiihungen ist es, Riick-
schliisse auf die Gestalt der ,,epistemischen Landschaften* zu gewinnen, welche die
Zirkulation von Wissen in der Welt der ausgehenden Kaiserzeit préigten.

Kloster und Tempel

Viele Praktiken, welche die bisher genannten Wissensorte prigten, kennzeichneten
auch religiose Stitten. Die baulichen Parallelen zwischen Akademien und insbeson-
dere buddhistischen Klostern spiegelten dhnliche Lehr- und Lernformen, wie erhalte-
ne Satzungen und Regularien beider Arten von Wissensorten bestitigen.” Viele der
Formate, die das Leben in Akademien prégten, gingen aus gelehrten Praktiken und
Exerzitien hervor, die in monastischen Kontexten entstanden oder verfeinert worden
waren. Wie Akademien waren auch Kloster auf philologische und bibliothekarische
Expertise angewiesen, um die gesammelten Manuskripte zu schiitzen und doktrindre
Inhalte konsistent weiterzugeben. Und auch die alltdgliche Verbindung von Studium
und Besinnung mit mondénen Tatigkeiten, die dem wirtschaftlichen Unterhalt dien-
ten, wie etwa der Spendensammlung und der Bewirtschaftung umliegender Lénde-
reien, bewihrte sich in Kldstern ebenso wie in Akademien. !

In religiosen Kontexten erlangten daneben aber auch Orte Bedeutung, die lange
keine sikularen Entsprechungen hatten. Ein Beispiel sind die ,,Ubersetzungsplitze*
(vichang #%35) oder ,Ubersetzungshofe” (yijing yuan % #8B5t), die ab dem 4.
Jahrhundert, oft mit staatlicher Unterstiitzung, eingerichtet wurden, um die heiligen
Schriften des Buddhismus ins Chinesische zu iibertragen.'”! Ubersetzungen aus dem
Sanskrit wurden in diesen Ateliers unterschiedlicher Grof3e arbeitsteilig organisiert.
Anfanglich war dies schlicht der Tatsache geschuldet, dass niemand allein iiber alle

erforderliche Expertise verfiigte; %2

spater diente die Aufteilung in gesonderte Aufga-
ben wie Vortrag des Originaltextes, miindliche Erliuterung, Niederschrift, Uberprii-

fung der terminologischen Konsistenz, Abschrift, Vergleich von Ubersetzung und

98 Siehe etwa Li Ren-Yuan 2014.

99 Siehe beispielsweise Chaffee 1985, S. 50-61; Yifa 2002.
100 Siehe Foulk 2004; Walsh 2010.
101 Eine Ubersicht der wichtigsten dieser Stitten findet sich schon in Fuchs 1930, S. 90.
102 Siehe Boucher 1996, S. 88-102.



34 Joachim Kurtz

Original, inhaltliche Straffung und stilistische Glattung zugleich der Kontrolle der
doktrindren Botschaft.!®® Ubersetzungen buddhistischer Sutren waren nie ausschlief-
lich philologische Unternehmungen. Dem Ubersetzungsprozess wurde eine rituelle
Dimension zuerkannt, die in minutidser Festlegung der Vorbereitung und Durchfiih-
rung der Arbeiten ihren Ausdruck fand. Vorgeschrieben wurde nicht nur die exakte
Sitzordnung, auch die Ausstattung und der Schmuck des Raumes, die rituellen
Waschungen, die Form der Opfergaben sowie die Kleidung der Beteiligten wurden
streng reglementiert.'® Die Halle, in der die Ubersetzungen erstellt wurden, sollte
von Ménchen bewacht werden, die vor Beginn der Ubung sieben Tage und Nichte
lang Dharani-Spriiche zu rezitieren hatten. Nicht nur die Texte, sondern auch die
beteiligten Monche und Novizen sollten auf diese Weise im Vollzug der Ubersetzung
im Ubersetzungshof eine substanzielle Wandlung erfahren.

Ubersetzungsplitze verfiigten nicht immer iiber eigene Ridumlichkeiten. Oft waren
sie in Tempeln wie den sogenannten ,,Palastkapellen (neidaochang Wi&1;, wort-
lich ,,dem Palast zugehdrige Ubungsorte*) untergebracht. Solche Kapellen gehen bis
auf das 4. Jahrhundert zuriick und blieben bis zum Ende des Kaiserreichs Teil der
meisten Palastanlagen.!®® Als Begegnungsstitten zwischen Angehérigen des Hofes
und der buddhistischen, seit der Tang-Zeit aber auch der daoistischen Geistlichkeit,
dienten sie sowohl religidsen als auch politischen Zwecken.!% Palastkapellen konn-
ten Gemeinschaften von Monchen und Nonnen versammeln und standen ménnlichen
wie weiblichen Mitgliedern des Hofes offen. Neben Ubersetzungsaktivititen wurden
in ihnen religidse Zeremonien und Rituale abgehalten, Debatten ausgetragen, Klausen
zur Meditation bereitgestellt und Reliquien aufbewahrt; mitunter wurden sie auch zu
monastischen Verwaltungszentren ausgebaut.!”” Befiirworter sahen in ihnen niitzli-
che Schnittstellen zwischen staatlichen und religiosen Autorititen; Kritiker erklérten
sie dagegen zu Brutstétten von Verschworungen, die das Potential hatten, das Reich
vom rechten Weg abzubringen. Auch fiir die Forderung religiosen Wissens nahmen
Fiirsten- und Kaiserhofe mithin eine herausragende Stellung ein.

103 Siehe Zacchetti 1996, S. 347-354; Bowring 1992.

104 Siehe etwa Fuchs 1930, S. 100-102.

105 Fiir Beispiele aus der Qing-Zeit, sieche etwa Berger 2003, S. 104-100.
106 Siehe Chen Jinhua 2004, 2006.

107 Siehe hierzu Chen Jinhua 2004, S. 151-156.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 35

Sakrale Landschaften

Religiose Wissensorte zeichnen sich durch die enge Verbindung von Spiritualitét,
Ritual, Raum und Gelehrsamkeit aus. In der Forschung ist diese Verbindung auf
unterschiedlichen Mafstabsebenen untersucht worden. Auf der Makroebene wurden
Versuche nachgezeichnet, Chinas Platz in einer sakralen Geographie zu bestimmen,
die den Mittelpunkt der Welt am Geburtsort des Buddha lokalisierte. Die physische,
zeitliche und kulturelle Entfernung von diesem Zentrum weckte bei vielen chinesi-
schen Adepten Zweifel, ob sie aus ihrer peripheren Position Hoffnung haben durften,
die buddhistische Wahrheit zu erkennen.'® Eine Folgerung daraus war, dass sie sich
umso eifriger dem Studium widmen mussten, um die Distanz, die oft als Quittung fiir
Verfehlungen in einem fritheren Leben verstanden wurde, zu iiberwinden.

Ebenfalls groBrdumig ausgelegt sind Studien, welche von Tempeln, Schreinen und
Klostern geprégte sakrale Landschaften analysieren. Als Inbegriff solcher Landschaf-
ten gelten Chinas heilige Bergmassive, die von Wallfahrtsstétten oft geradezu iibersét
sind. Edouard Chavannes, einer der Begriinder des Genres chinesischer Bergbiogra-
phien in européischen Sprachen, bespricht in seiner Monographie zum Taishan Zg 1l
mehr als 250 Orte mit religioser Bedeutung, die an einem einzigen Berg unterhalten
wurden.!” Auch neuere Arbeiten betonen die ,,Macht des Ortes*, die Berge in Gott-
heiten verwandelte und ihrer Topographie sowie den dort angesiedelten Stitten politi-
sche und religiése Autoritit verlieh.!'? Dies gilt nicht nur fiir Schreine und Tempel,
sondern auch fiir die mitunter monumentalen Steininschriften, die viele Berge als
gewissermaBen gottliche Beschreibstoffe verwendeten.!!! Sakrale Landschaften las-
sen sich demnach als Repositorien einer Fiille nicht nur religidsen, sondern auch kul-
turellen, sozialen, historischen, lokalen, handwerklichen und technischen Wissens''?
verstehen und wurden gerade deshalb zu dauerhaften Anziehungspunkten fiir Pilger,
Touristen und Forschende.!!3

Sakrale Landschaften wurden nicht nur an Chinas imposantesten Bergmassiven
geschaffen. Auch in anderen weltabgewandten Gegenden wurden umfangreiche
Komplexe religidser Stétten erbaut, die das Bild und Bewusstsein ganzer Regionen

108 Siehe Nicol 2017, S. 62-85, 186-211.

109 Chavannes 1910, S. 44-157.

110 Siehe etwa Robson 2009, S. 17-44.

111 Ledderose 2004. Siche auch https://www.stonesutras.org/ (Zugriff am 10. Oktober 2022).
112 Siehe Naquin 2022.

113 Siehe Naquin und Yii 1992; Luo 2022, S. 209-214.



36 Joachim Kurtz

pragten. Die in Sandsteinfelsen geschlagenen Hohlenkloster in der Umgebung von
Dunhuang #(J& sind der wohl bekannteste unter ihnen.!'* Allein die Mogao-Grot-
ten (Mogao ku 1= /), die nur eine dieser Klosteranlagen beherbergten, bestehen
aus 492 bis heute erhaltenen Hohlen, die mit buddhistischen Statuen, Skulpturen und
Wandmalereien verziert sind und ganz unterschiedlichen Zwecken dienten: als Kapel-
len, Schreine oder Raume fiir Meditation und Unterweisung, aber auch als Schreib-
stuben, Werkstitten oder Archive.!'> Wu Hung hat jiingst gezeigt, wie grundlegend
rdumliche Aspekte das Erlebnis der Hohlen fiir Durchreisende und Anwohner préag-
ten: von der Wahrnehmung des Felsmassivs gegen den Wiistenhorizont iiber die Lage
der einzelnen Hohlen zueinander bis zu ihrer Ausgestaltung und die zum Teil span-
nungsreiche Anordnung der Statuen und Bilder von Gottheiten, Heiligen und Damo-
nen innerhalb der Grotten oder auf einzelnen Gemilden.!'® Dass diese Arrangements
zugleich epistemische Relevanz besaen, wird auch auf einer hdheren Maf3stabsebene
greifbar: als wichtiger Knotenpunkt in einem Kontinente iibergreifenden Netzwerk
von Handelswegen fungierte die Oase als Begegnungsort unterschiedlicher Sprachen,
Kulturen und Religionen sowie als Einfallstor fiir bis dato unbekannte Kenntnisse und
Techniken. Uber die Jahrhunderte entwickelte sich Dunhuang zum Zentrum einer
Form von Gelehrsamkeit, in der Ubersetzung und transkulturelle Vermittlung eine
besonders ausgeprigte Rolle spielten, wie insbesondere im Bereich der Medizin nach-
gewiesen wurde. !’

Einsiedeleien und andere Orte der inneren Einkehr sind weitere Stétten der Wis-
sensproduktion, die spirituelle Landschaften auszeichnen. Auch wenn die Griinde, die
Einsiedler fiir ihren Riickzug vom Lérm des gesellschaftlichen Treibens angaben,
mehrheitlich weltlicher Natur waren (Verlust eines Amtes in Folge von Verfehlungen
oder Intrigen, Verzicht aus Loyalitét oder anderen moralischen Erwdgungen) und sel-

118 wurde dem Rin-

ten als Akte asketischer Selbstverleugnung gerechtfertigt wurden,
gen um Selbsterkenntnis durch Besinnung und Meditation in der Einsamkeit oft eine
religiose Dimension zugeschrieben. Der Riickzug konnte dabei sowohl als Zeichen
der Stiirke, also als Ausdruck unbeirrbarer moralischer Uberzeugungen, als auch der

Schwiiche, etwa als Davonstehlen aus der Verantwortung, gedeutet werden.!!” Die

114 Fiir einen Uberblick iiber Dunhuang als eine ,,Oase des Wissens* siehe Trombert 2007.
115 Zu buddhistischen Skriptorien in Dunhuang siehe Drége 2007.

116 Wu Hung 2023; spezifisch zu Gemalden siehe auch Fraser 2003.

117 Siehe etwa Lo und Cullen 2005.

118 Berkowitz 2000, S. 17-63.

119 Vervoorn 1990, S. 54-72.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 37

epistemischen Ideale, die sich in der Einsiedelei verfolgen lieen, entfalteten davon
unberiihrt anhaltende Anziehungskraft. Einsamkeit, Abstand und Ruhe erdffneten
eine befreiend klare Sicht auf die Welt und verhie, den ,,roten Staub* (hongchen AL
[EE) von gesellschaftlichen Zwingen und Konventionen zu durchschauen sowie einen
unvoreingenommenen Blick auf die eigene Natur und deren existenzielle Bediirfnisse
zuriickzugewinnen.'?® Im Ergebnis konnte der Riickzug entweder darin gipfeln, den
Eremiten zur religiésen Erleuchtung und damit endgiiltigen Erlosung zu fiihren oder
aber ihm neue Kraft fiir die Riickkehr in weltliche Zusammenhinge zu verleihen.
Auf einer noch kleineren MaBstabsebene der Wissensorte liel sich schlieBlich
sogar der menschliche Korper als in kosmische Ordnungsmuster eingebettet und als
deren strukturidentisches Abbild verstehen. Verbreitet war diese Auffassung vor
allem, wenngleich nicht nur, in daoistischen Lehren und den von ihnen inspirierten
Strangen der chinesischen Medizin. Der empirische Leib erschien in dieser Perspek-
tive als eine vergingliche Manifestation der ,.Leere* (xu J§) bzw. des ,,urspriingli-
chen Chaos* (hundun JEi1i), aus der bzw. aus dem alle Erscheinungsformen des
Kosmos hervorgingen und in die sie unweigerlich zuriickkehrten.!?! Theoretische
Reprisentationen des Korpers deuteten leibliche Prozesse entsprechend als Korrelate
kosmologischer Transformationen und postulierten eine unauflosliche Verbindung
des Korpers mit der ihn umgebenden Welt. Diese Verbindung teilte der Korper mit
Staat und Universum. Wie diese durfte er nicht als stabiles und in sich abgeschlosse-
nes System verstanden werden; vielmehr galt es, ihn in seiner prinzipiellen Offenheit
und dynamischen Instabilitét anzuerkennen.!?? In einer symbolischen Sichtweise
wurde der Korper damit zu einem Operationsfeld der Krifte und Energien, welche die
unaufhorlichen Transformationen des Kosmos beseelten und den Grund allen Seins
bildeten.!?* Zu Wissensorten wurden der Kérper und seine mannigfaltigen Reprisen-
tationen in dieser Sicht, weil sich ein Bewusstsein fiir das Wirken dieser Kréfte und
Energien am einfachsten durch die Innenschau erlangen lie. Darunter war eine iiber
verschiedene Korpertechniken zu erreichende Visualisierung der Prozesse zu verste-
hen, die im Inneren des Kérpers erfahrbar waren.!?* Ein sehr dhnliches Verstéindnis
des Korpers lag einer zweiten Tradition von Praktiken zugrunde, die den Leib als Re-
positorium verborgenen Wissens untersuchten. Die vor allem in der Song- und Ming-

120 Greene 2021, S. 21-25.

121 Siehe etwa Lewis 2005, S. 13-76.

122 Siehe hierzu Schipper 1982, Kapitel 6 und 7.

123 Siehe Despeux 1996.

124 Fiir einen Uberblick iiber diese Techniken, siche Pregadio 2008, S. 75-84.



38 Joachim Kurtz

Zeit populédre Physiognomie entwickelte Techniken des Wahrsagens, deren Schliisse
aus der empirischen Inspektion kérperlicher Merkmale abgeleitet wurden.!?

Haushalte und Studierstuben

Ungeachtet anderer schmerzlicher Auslassungen wére es unverantwortlich, unseren
eklektischen Uberblick abzuschlieBen, ohne auf private Wissensorte einzugehen, zu
denen vor allem der eigene Haushalt zu zihlen ist.!?® Gerade dort, wo mehrere Gene-
rationen unter einem Dach lebten, wurde die Bewahrung und Weitergabe von Wissen
zur téglichen Herausforderung. Eine davon ergab sich aus der in der konfuzianischen
Morallehre postulierten strikten Trennung der Geschlechter. Die mit ethischen Impe-
rativen unterfiitterte Arbeitsteilung, die nicht nur in wohlhabenden Haushalten umge-
setzt werden sollte, erforderte gesonderte Ausbildungswege, die Jungen auf das Leben
in der AuBlenwelt vorbereiten sollte, wahrend es Méadchen fiir heimische Tatigkeiten
domestizierte. In der Praxis gibt es freilich Beispiele, dass diese als absolut gesetzten
Grenzen, die Frauen iiber Jahrhunderte vom 6ffentlichen Leben ausschlossen, durch-
lassiger sein konnten, als es die strenge Theorie erlaubte. Die rdumliche Organisation
der ,,inneren Gemécher* (guige xiufang FEM%#/7), in denen die Ausbildung weibli-
cher Mitglieder des Haushalts — ganz gleich, ob in traditionellen Gewerken wie dem
Spinnen und Nihen oder, wo erwiinscht, im Lesen und Schreiben — stattfand, spiegelte
nicht nur gesellschaftliche Konventionen, sondern gab auch Hinweise darauf, wie sich
Vorstellungen von Ehe und Familie sowie die Rolle, die Bildung darin spielte, iiber
die Zeiten wandelten.'?’

Ein weiterer im Haushalt angesiedelter Wissensort war die private Studierstube
(shuzhai 7%, wortlich ,,Biicherklause, oder wenfang )5, ,,Schreibzimmer®).
Traut man den ihr gewidmeten Reminiszenzen, gehorte die Biicherklause zu den von
vielen Literaten am liebsten aufgesuchten Wissensorten im kaiserzeitlichen China,!?8
wie auch der Beitrag von Emily Graf in diesem Band unterstreicht. Die Studierstube

war nicht nur der priferierte Leseraum,'®

sondern auch ein Ort der Besinnung, der
Kreativitdt und der Geselligkeit. Die Bedeutung dieses keineswegs immer aufwéndig

ausgestatteten Raumes ldsst sich schon daran festmachen, wie viel Miithe Gelehrte

125 Siehe etwa Wang Xing 2020.

126 Siehe Lewis 2005, S. 77-133.

127 Allgemein hierzu siche Ko 1995, S. 179-218; konkreter Yu Li 2003, S. 150-215.
128 Minford und Roberts 2008.

129 Siehe Yu Li 2003, S. 115-121. Fiir einen instruktiven Blick auf Leserdume im modernen
Japan siche Kamei-Dyche 2023.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 39

darauf verwendeten, einen ihre Personlichkeit oder Lebensumstédnde widerspiegeln-
den Namen fiir diesen Ort zu finden.!*? Die Studierstube bildete einen unverzichtba-
ren Teil der Gelehrtenidentitit, und es ist umso verwunderlicher, dass ihr lange wenig
Aufmerksamkeit entgegengebracht wurde. Gewiss ist die Rekonstruktion von Formen
und Funktionen privater Gemaécher auf oft idealisierte literarische Darstellungen und
bildliche Zeugnisse angewiesen. Auch auf deren Grundlage lésst sich jedoch, wie
Zhang Yunshuang gezeigt hat, ein umfassendes Bild von der Gestaltvielfalt des Lite-
ratenstudios und seiner Ausstattung zeichnen.!*! Neben verschiedenen ergonomi-
schen Mébelstiicken wie der Fufrolle,!*? gehorten dazu vor allem die ,,vier Schitze
des Schreibzimmers* (wenfang sibao 3 J;5 VU %), also Pinsel, Tusche, Papier und
Tuschestein, die seit dem 5. Jahrhundert als Gegenstinde galten, an denen sich
Geschmack und Kennerschaft ihrer Eigentiimer ablesen lieBen.!3?

Zwei weitere Aspekte der Studierstube erscheinen aus unserer Sicht von besonde-
rem Interesse, weil sie auf eine vernachldssigte Dimension chinesischer Wissensorte
verweisen. Zum einen wurden Biicherklausen keinesfalls immer als stabile Geméacher
in groferen Liegenschaften angelegt, sondern konnten an ganz unterschiedlichen
Orten eingerichtet werden. In der Song-Zeit verbreitete sich die Mode, auf die person-
liche Studierstube auch auf Reisen nicht zu verzichten, so dass, wer es sich leisten
konnte, unter anderem auf Flussschiffen mobile Schreibzimmer installieren lief3, die
ihren Vorbildern an Land kaum nachstanden.!** Zum anderen bedurften Literaten-
studios nicht zwingend iiberhaupt einer physischen Gestalt. Immer wieder begegnen
uns Beispiele von Beamten und Scholaren, die ihre Studierstuben, etwa nach dem
Verlust von Haus und Hof aufgrund von kriegerischen Auseinandersetzungen oder
Naturkatastrophen, in ihrer Erinnerung fortleben lieen und nach diesem Bild in ande-
rer Umgebung neu zu erbauen planten. In vielen Féllen existierten Klausen sogar von
Anfang an nur in der Imagination ihrer oft mittellosen ,,Besitzer*. Damit stoflen wir
auf eine Parallele zu den aus dem Europa der friihen Neuzeit vertrauten imaginierten
Bibliotheken, die uns als Wissensorte entgegentreten, in denen Taxonomien vorge-
stellt wurden, welche die Welt, wenn auch nur im Gedankenexperiment, auf neuartige

130 Siehe hierzu Lii Yunzai 2008; Alleton 1993, S. 159-169.

131 Zhang Yunshuang 2017.

132 Siehe Yu Li 2003, S. 118-119, 141.

133 Es ist deshalb durchaus berechtigt, sie als Wissensorte eigenen Rechts anzusprechen.
Siehe Schneider 2011; zu Tuschesteinen ferner Ko 2019.

134 Zhang Yunshuang 2020.



40 Joachim Kurtz

Weise einteilten.!3® Im Gegensatz dazu zielte die Imagination eines nicht oder nicht
mehr existierenden personlichen Studios nicht auf ein neues Verstdndnis der objekti-
ven Welt ab; statt dessen erscheint sie als Ausdruck einer auf Realisierung dréngenden
Subjektivitét, die nur im Reich der Vorstellung ihren Platz finden konnte.

Ausblick

Selbst ein kursorischer Uberblick iiber die markantesten Wissensorte im kaiserzeitli-
chen China, wie er hier unternommen wurde, veranschaulicht, so jedenfalls meine
Hoffnung, welche Fiille von Einsichten diese Perspektive fiir das Versténdnis der
Genese und Weitergabe von Wissensbestdnden verschiedenster Art ermdglicht.
Analysen von Wissensorten unterschiedlicher Grofe, Gestalt und Funktion erlauben
Riickschliisse auf die intellektuellen und materiellen Ressourcen, die historischen
Akteuren in spezifischen epistemischen Situationen zur Verfligung standen, und
stecken den Rahmen ab, innerhalb dessen sie diese mobilisieren konnten. Die Rekon-
struktion der rdumlichen Arrangements und der sozialen Konstellationen tragen zu
einem préziseren Verstindnis bei, welche Wissens- und Wahrheitsanspriiche Aner-
kennung finden konnten und welchen diese versagt blieb.

Machtverhéltnisse sind allen Wissensorten eingeschrieben. Die relative Position
der Akteure in lokal verorteten Hierarchien ist ein wichtiger, wenn auch fast nie allein
entscheidender Faktor, um die Autoritdt zu ermessen, mit der Anspriiche auf Exper-
tise, Einsicht und Glaubwiirdigkeit von Einzelnen oder Gruppen vertreten wurden.
Selbst in Situationen, die von einem steilen Autorititsgefélle geprégt waren, blieben
die Teilnehmerinnen und Teilnehmer von epistemischen Aushandlungsprozessen
aufeinander angewiesen, um das in Frage stechende Wissen im praktischen Vollzug
intersubjektiv zu validieren. Weder diese Prozesse noch ihre Ergebnisse sind ohne
eingehende Untersuchung der Orte, an denen sie sich vollzogen, mit der notwendigen
Genauigkeit und Tiefenschérfe zu erfassen.

Fiir die sinologische Forschung, selbst wenn sie sich wie dieser Essay auf die Kai-
serzeit beschrinkt, bleibt einiges zu tun, um das Potenzial des skizzierten Ansatzes
einzulosen. Wie die Beitrdge zu dem vorliegenden Band belegen, hat sie dadurch
vieles zu gewinnen. Fiir die Zukunft wire zu wiinschen, dass eine noch wesentlich
breitere Palette von chinesischen Wissensorten analysiert wiirde — selbstverstdndlich

135 Siehe hierzu Werle 2007.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 41

bis in die Gegenwart und unter Einschluss der immer bedeutsameren virtuellen Orte,
an denen Wissen heute zirkuliert wird.

Die Grundlagen fiir weitere derartige Studien schon fiir die Kaiserzeit sind, wie
ich abschlieBend kurz darlegen mochte, nicht weniger solide als fiir die Orte, die auf
den vorigen Seiten in den Blick genommen wurden. Untersucht werden kdnnten, um
mit dem Naheliegendsten zu beginnen, erstens, weitere Institutionen wie Girten,
Museen oder Krankenhéuser, die auch in China von eigenen epistemischen Dynami-
ken gepriigt waren.!*® Aus einer nicht zynisch gemeinten Sicht sollten auch Verban-
nungsorte sowie spéter Gefangnisse und Umerziehungslager betrachtet werden, die
deshalb als Wissensorte adressiert werden konnen, weil ihre Existenz auch in China
damit gerechtfertigt wurde und wird, dass sie als ,,Besserungsanstalten eine Erzie-
hungsarbeit leisteten, die fiir den gesellschaftlichen Frieden unverzichtbar sei.!3’

Zweitens wire es wichtig, mehr liber dffentliche Orte des Wissensaustauschs zu
erfahren. Die Salons, in denen an frithmittelalterlichen chinesischen Hofen Debatten

138 sind in diesem Kontext ebenso interessant wie Buchhandlun-

ausgetragen wurden,
gen und Apotheken, Teehduser, Theater oder Kinos.!** Entdeckt und weitergegeben
wurde Wissen aber auch auf Feldern, in Dérfern und auf Marktplétzen.'* Stidten
kam als Zentren regionaler oder imperialer Wissenskulturen herausgehobene Bedeu-
tung zu; nirgends sonst fand sich eine vergleichbare Dichte an hoch spezialisierten
Wissensorten in unmittelbarer Nachbarschaft zueinander.'*! Auf einer noch hoheren
MaBstabsebene priagten Landschaft und Umwelt den Inhalt der als relevant erachteten

Kenntnisse und beeinflussten damit, welche besonderen Bemiihungen zur Stérkung

136 Zu Gérten siche Clunas 1996; Shi 1998; Keswick 2003; zu Museen Dai Lijuan 2003; Qin
2004; Claypool 2005; zu frithen chinesischen Krankenh&usern und ihren Vorldufern
Leung 1987; Kang 2012; Renshaw 2005; Bullock 1980.

137 Zu diesen ungewohnlichen Wissensorten siche etwa Waley-Cohen 1991; Wang Ning
2017; Zhang Ying 2020; Kiely 2014; Dikotter 2002; Alpermann 2021, S. 169-200.

138 Jansen 2000. Fiir eine andere Form des 6ffentlichen Wissenswettstreits am Hof, siche Jami
2012, S. 229-233. Allgemein zur Vorortung von Praktiken der Argumentation im kaiser-
zeitlichen China siehe ferner Hofmann, Kurtz und Levine 2020.

139 Zu Buchhandlungen sieche McDermott 2006, S. 94-103; zu Apotheken Bian He 2020, S.
126-152; zu Teehdusern Wu Zhihe 1990; Wang Di 2008; zu Kinos Yeh 2018.

140 Zur Bedeutung landwirtschaftlicher Rdume fiir die Wissensproduktion siche Bray 1997;
Schmalzer 2016. Zur Rolle von Marktplétzen in der Wissensdkonomie der spaten Kaiser-
zeit siche etwa Jiang Shoupeng 1996.

141 Zu Stidten siehe Lewis 2005, S. 135-188; Thilo 1997-2006; Luo 2019; Steinhardt 1990;
Skinner 1977; Altenburger, Wan und Berdahl 2015. Zu Vertragshifen siche Fan Fa-ti
2003.



42 Joachim Kurtz

bestimmter Wissensgebiete unternommen wurden.!*? Das beste Beispiel in diesem
Zusammenhang diirfte der Wasserbau sein, dessen Weiterentwicklung wahrend der
gesamten Kaiserzeit zu den Kernaufgaben des chinesischen Staates zihlte.!*?

Ein dritter Bereich, der zu weiterer Forschung einlddt, betrifft Transitrdume. Wis-
sen wird nicht nur an fixen Orten erworben und ausgetauscht, sondern kann genauso
gut unterwegs gesammelt werden. Auch im kaiserzeitlichen China war wohlbekannt,
dass Reisen bildet.!** Die Wege- und WasserstraBennetze sowie die ihnen angeglie-
derte Infrastruktur wie Poststationen und Gasthéuser machten die Reisen von Hand-
lern und Pilgern, von Priifungsanwértern und Beamten, aber auch von Fliichtlingen
und Abenteurern moglich und sollten daher ebenfalls als Wissensorte untersucht wer-
den.'* Gleiches gilt fiir Griber, Monumente, Ruinen oder bemerkenswerte Natur-
phédnomene, die Reisenden auf ihren Wegen begegneten und sie zu Nachforschung
und Reflektion anregten.

Viertens schlielich kdnnte materiellen Wissenstrdgern groere Aufmerksambkeit
geschenkt werden. Dazu gehdren zum einen die Instrumente, die fiir viele epistemi-
sche Praktiken nicht nur unverzichtbar waren, sondern diese auch in vielerlei Hinsicht
pragten. Beispiele umfassen die Gerétschaften und Substanzen, die Alchemisten in
ihren Experimenten auf der Suche nach Unsterblichkeit verwendeten, aber auch die
auf Prézision zielenden Messinstrumente, die astronomische Berechnungen ermdog-
lichten.!*¢ Physische Objekte wie Uhren konnten sowohl zur Produktion von Wissen
verwendet werden wie auch zu dessen Verbreitung und wurden oft zu Statussymbolen
umfunktioniert, wie nicht nur Lesern des Traums der Roten Kammer vertraut ist.'47
Das in unserem Zusammenhang ohne Zweifel wichtigste materielle Objekt bleibt
indessen das Buch. Um die Komplexitit und Bedeutung dieses einzigartigen chinesi-
schen Wissensorts auch nur anzudeuten, bediirfte es allerdings einer eigenen Abhand-
lung, fiir die hier kein Platz bleibt.!*8

142 Siehe hierzu beispielsweise Duara 2000; Elvin 2004; Huang Fei 2018; Rogaski 2022.

143 Siehe beispielsweise Amelung 2000; Dodgen 2001; Seeger 2014; Mostern 2021.

144 Der wohl bekannteste chinesische Forschungsreisende ist Gu Yanwu B H (1613—
1682); fiir Ausziige aus seinem Werk siehe Gu Yanwu 2017. Zu chinesischen Theorien
der Reise und der ihnen gewidmeten Literatur allgemein siehe Riemenschnitter 1998; zur
Reise selbst Tian Xiaofei 2011; Hargett 2018.

145 Siehe etwa Ptak 2007; Kim 2020; speziell zu Pilgerfahrten auch Naquin und Yu 1992.

146 Zu ersteren siche etwa Ho und Needham 1959; zu letzteren Zhang Baichun 2000.

147 Siehe Pagani 2001, S. 91-96.

148 Fiir einen Uberblick zum Stand der chinesischen Buchgeschichte sieche aber Brokaw 2005.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 43

Literaturverzeichnis

Agar, Jon und Crosbie Smith (Hrsg.). 1998. Making Space for Science. Territorial
Themes in the Shaping of Knowledge. London: Macmillan.

Albrecht, Andrea et al. 2016 ,,Zum Konzept Historischer Epistemologie®, in Scientia
Poetica 20.1, S. 137-165.

Alleton, Viviane. 1993. Les Chinois et la passion des noms. Paris: Aubier.

Alpermann, Bjorn. 2021. Xinjiang: China und die Uiguren. Wiirzburg: Wiirzburg
University Press.

Altenburger, Roland, Margaret B. Wan und Vibeke Berdahl (Hrsg.). 2015. Yangzhou:
A Place in Literature. The Local in Chinese Cultural History. Honolulu: University
of Hawai‘i Press.

Amelung, Iwo. 2000. Der Gelbe Fluss in Shandong (1851-1911). Uberschwem-
mungskatastrophen und ihre Bewdltigung im China der spdten Qing-Zeit. Opera
Sinologica 7. Wiesbaden: Harrassowitz.

Ash, Mitchell G. 2000. ,,Rdume des Wissens — Was und wo sind sie? Einleitung in
das Thema®, in Berichte zur Wissenschafisgeschichte 23.3, S. 235-242.

Asma, Stephen T. 2001. Stuffed Animals and Pickled Heads. The Culture and Evolu-
tion of Natural History Museums. New York: Oxford University Press.

Barbieri-Low, Anthony J. 2007. Artisans in Early Imperial China. Seattle und Lon-
don: University of Washington Press.

Berger, Patricia. 2003. Empire of Emptiness. Buddhist Art and Political Authority in
Qing China. Honolulu: University of Hawai‘i Press.

Berkowitz, Alan J. 2000. Patterns of Disengagement. The Practice and Portrayal of
Reclusion in Early Medieval China. Stanford: Stanford University Press.

Bian, He. 2020. Know Your Remedies. Pharmacy and Culture in Early Modern China.
Princeton: Princeton University Press.

Bloor, David. 1991 [1976]. Knowledge and Social Imagery, 2nd ed. Chicago:
University of Chicago Press.

Bowring, Richard. 1992. , Brief Note: Buddhist Translations in the Northern Sung®,
in Asia Major (Third Series) 5.2, S. 79-93.



44 Joachim Kurtz

Bray, Francesca. 1997. Technology and Gender. Fabrics of Power in Late Imperial
China. Berkeley: University of California Press.

Brockway, Lucile H. 2002. Science and Colonial Expansion. The Role of the British
Royal Botanic Gardens. New Haven: Yale University Press.

Brokaw, Cynthia J. 2005. ,,On the History of the Book in China®, in Printing and
Book Culture in Late Imperial China, hrsg. v. Cynthia J. Brokaw und Kai-wing Chow.
Berkeley: University of California Press, S. 3-54.

.2007. Commerce in Culture. The Sibao Book Trade in the Qing and Republi-
can Periods. Cambridge, Mass.: Harvard University Asia Center.

Brokaw, Cynthia und Christopher A. Reed (Hrsg.). 2010. From Woodblocks to the
Internet. Chinese Publishing and Print Culture in Transition, circa 1800 to 2008.
Sinica Leidensia 97, Leiden und Boston: Brill.

Brook, Timothy. 1996. ,,Edifying Knowledge: The Building of School Libraries in
Ming China®, in Late Imperial China 17.1, S. 93—119.

Bullock, Mary B. 1980. An American Transplant. The Rockefeller Foundation and
Peking Union Medical College. Berkeley: University of California Press.

Chaffee, John W. 1985. ,,Chu Hsi and the Revival of the White Deer Grotto Academy,
1179-1181 A.D.“, in T’oung Pao 71.1/3, S. 40-62.

Chavannes, Edouard. 1910. Le T"ai chan. Essai de monographie d’un culte chinois.
Annales du Musée Guimet: Bibliothéque d’études 21, Paris: E. Leroux.

Chen, Jack W. et al. (Hrsg.). 2021. Literary Information in China. A History. New
York: Columbia University Press.

Chen Jinhua. 2004. ,,The Tang Buddhist Palace Chapels®, in Journal of Religious
Studies 32, S. 101-174.

. 2006. ,,Paricavarsika Assemblies in Liang Wudi’s Buddhist Palace Chapel®,
in Harvard Journal of Asiatic Studies 66.1, S. 43—103.

Chen Ling [5f¥2. 2022. Songdai zhouxian yashu jianzhu kongjian yu shehui zhixu R
AN RRAET B e 2R 25 [H] B4 & FK 7. Beijing: Zhongguo jianzhu gongye chubanshe.

Chi Xiaofang /N5 . 1998. Zhongguo gudai xiaoxue jiaoyu yanjiv " Bl L/ N
HH W 5%, Shanghai: Shanghai jiaoyu chubanshe.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 45

Chia, Lucille. 2002. Printing for Profit. The Commercial Publishers of Jianyang, Fu-
Jian (11th—17th Centuries). Cambridge, Mass.: Harvard University Asia Center.

Chu, Ming-kin. 2020. The Politics of Higher Education. The Imperial University in
Northern Song China. Hong Kong: Hong Kong University Press.

Chu, Pingyi. 1997. ,,Scientific Dispute in the Imperial Court: The 1664 Calendar
Case“, in Chinese Science 14, S. 7-34.

Claypool, Lisa. 2005. ,,Zhang Jian and China’s First Museum®, in The Journal of
Asian Studies 64.3, S. 567-604.

Clunas, Craig. 1996. Fruitful Sites. Garden Culture in Ming Dynasty China. Durham,
NC: Duke University Press.

Cosgrove, Denis E. (Hrsg.). 1999. Mappings. London: Reaktion Books.

Crang, Mike und Nigel Thrift (Hrsg.). 2000. Thinking Space. London und New York:
Routledge.

Crossley, Pamela Kyle. 1991. ,,Structure and Symbol in the Role of the Ming-Qing
Foreign Translation Bureaus*, in Central and Inner Asian Studies 5, S. 38-70.

Dai Lijuan ¥ 45. 2003. ,,Cong Xujiahui bowuyuan dao Zhendan bowuyuan. Faguo
Yesuhuishi zai jindai Zhongguo de ziranshi yanjiu huodong® ¢ 145 [ {84 Bt 31| =
HAH W) ot —— 1k [ A1 Ak g - AE AR B B SR SE W SIS B, in Zhongyang
yanjivyuan lishi yuyan yanjiusuo jikan &9 SRR SRS W FLETEET) 84.2, S.
329-385.

Daston, Lorraine J. und Peter Galison. 2007. Objectivity. New York: Zone Books.

De Weerdt, Hilde. 2016. Information, Territory, and Networks. The Crisis and
Maintenance of Empire in Song China. Cambridge, Mass.: Harvard University Asia
Center.

Deane, Thatcher E. 1994. | Instruments and Observation at the Imperial Astronomical
Bureau during the Ming Dynasty*, in Osiris 9, S. 126-140.

Deiwiks, Shu-jyuan. 2004. ,,The Secret Manchu Documents on the Trial of Jesuit
Missionary Johann Adam Schall (1592—1666) before the Supreme Court of Peking®,
in Monumenta Serica 51, S. 641-648.



46 Joachim Kurtz

Dennis, Joseph. 2020. ,,The Role of Donations in Building Local School Book
Collections in the Ming Dynasty*, in Ming Qing Yanjiu 24.1, S. 46—66.

. 2021. ,,Data Collection Practices for Compiling Confucian School Library
Book Lists in Ming and Qing Local Gazetteers®, in Monumenta Serica 69.2, S. 487—
513.

Des Forges, Alexander. 2021. Testing the Literary. Prose and Aesthetic in Early Mod-
ern China. Cambridge, Mass.: Harvard University Asia Center.

Despeux, Catherine. 1996. ,,.Le corps, champ spatio-temporel, souche d’identité, in
L’Homme 36.137, S. 87-118.

Di Yongjun &7k F . 2007. Qingdai Hanlinyuan zhidu yanjiu &5 ARBE 1 BEHF 7T,
Beijing: Shehui kexue wenxian chubanshe.

Dikotter, Frank. 2002. Crime, Punishment, and the Prison in Modern China. London:
Hurst.

Dodgen, Randall A. 2001. Controlling the Dragon. Confucian Engineers and the Yel-
low River in Late Imperial China. Honolulu: University of Hawai‘i Press.

Drége, Jean-Pierre. 1991. Les bibliotheques en Chine au temps des manuscrits
(jusqu’au Xe siécle). Paris: Ecole Frangaise de 1I’Extréme Orient.

. 2007. ,,Les scriptoria bouddhiques dans la Chine médiévale (Vi*—X°® si¢cle)*,
in Lieux de savoir, Bd. 1. Espaces et communautés, hrsg. v. Christian Jacob. Paris:
Albin Michel, S. 515-536.

Duara, Prasenjit. 2000. ,,Local Worlds. The Poetics and Politics of Native Place in
Modern China“, in South Atlantic Quarterly 99, S. 13-45.

Diinne, Jorg und Stephan Giinzel (Hrsg.). 2006. Raumtheorie. Grundlagentexte aus
Philosophie und Kulturwissenschaften. Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 1800,.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Dykstra, Maura D. 2022. Uncertainty in the Empire of Routine. The Administrative
Revolution in the Eighteenth-Century Qing State. Harvard East Asian Monographs
452, Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Elliott, Mark C. 2001. ,,The Manchu-Language Archives of the Qing Dynasty and the
Origins of the Palace Memorial System®, in Late Imperial China 22.1, S. 1-70.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 47

Elman, Benjamin A. 2000. 4 Cultural History of Civil Examinations in Late Imperial
China. Berkeley: University of California Press.

Elvin, Mark. 2004. The Retreat of the Elephants. An Environmental History of China.
New Haven [etc.]: Yale University Press.

Fan, Fa-ti. 2003. ,,Science in a Chinese Entrepot: British Naturalists and Their Chinese
Associates in Old Canton®, in Osiris 18.1, S. 60-78.

Fan Fengshu JuJBl&. 2013. Zhongguo sijia cangshushi " EAAS e 52, Wuhan:
Wuhan daxue chubanshe.

Fang, Achilles. 1950. ,,Bookman’s Decalogue®, in Harvard Journal of Asiatic Studies
13.1/2, S. 132-173.

Findlen, Paula. 1994. Possessing Nature. Museums, Collecting, and Scientific Culture
in Early Modern Italy. Berkeley: University of California Press.

Finnegan, Diarmid. 2008. ,,The Spatial Turn: Geographical Approaches in the History
of Science®, in Journal of the History of Biology 41.2, S. 369—388.

Folster, Max Jakob. 2018. ,,Libraries and Archives in the Former Han Dynasty (206
BCE-9 CE): Arguing for a Distinction®, in Manuscripts and Archives. Comparative
Views on Record-Keeping, hrsg. von Alessandro Bausi et al. Studies in Manuscript
Cultures 11. Berlin: De Gruyter, S. 201-230.

Foulk, T. Griffith. 1993. , Myth, Ritual, and Monastic Practice in Sung Ch’an Bud-
dhism®, in Religion and Society in T ang and Sung China, hrsg. von Patricia Buckley
Ebrey und Peter N. Gregory. Honolulu: University of Hawai‘i Press, S. 147-208.

.2004. ,,Chanyuan ginggui and Other ,Rules of Purity‘ in Chinese Buddhism*,
in The Zen Canon. Understanding the Classic Texts, hrsg. von Steven Heine und Dale
S. Wright. Oxford: Oxford University Press, S. 275-312.

Fraser, Sarah E. 2003. Performing the Visual. The Practice of Buddhist Wall Painting
in China and Central Asia, 618-960. Stanford: Stanford University Press.

Fuchs, Walter. 1930. ,,Zur technischen Organisation der Ubersetzungen buddhisti-
scher Schriften ins Chinesische®, in Asia Major 6.1, S. 84-103.

Fiissel, Marian. 2021. Wissen. Konzepte — Praktiken — Prozesse. Historische Einfiih-
rungen, 19. Frankfurt a. M.: Campus.



48 Joachim Kurtz

Galison, Peter und Emily Thompson. 1999. The Architecture of Science. Cambridge,
Mass.: MIT Press.

Geertz, Clifford. 1983. Local Knowledge. Further Essays in Interpretative Anthropo-
logy. London: Basic Books.

Gerritsen, Anne. 2020. The City of Blue and White. Chinese Porcelain and the Early
Modern World. Cambridge: Cambridge University Press.

Gerritsen, Anne und Giorgio Riello (Hrsg.). 2015. The Global Lives of Things. The
Material Culture of Connections in the Early Modern World. London: Routledge.

Giele, Enno. 2006. Imperial Decision-Making and Communication in Early China. A
Study of Cai Yong’s Duduan. Opera sinologica 20, Wiesbaden: Harrassowitz.

Gieryn, Thomas F. 2000. ,,A Space for Place in Sociology*, in Annual Review of Soci-
ology 26, S. 463-496.

Gimm, Martin. 2021. Johann Adam Schall von Bell und die Geheimakten zum
Gerichtsprozefs der Jahre 1664—1665 in China. Sinologica Coloniensia 37,
Wiesbaden: Harrassowitz.

Greene, Eric M. 2021. Chan before Chan. Meditation, Repentance, and Visionary
Experience in Chinese Buddhism. Kuroda Institute Studies in East Asian Buddhism
28, Honolulu: University of Hawai‘i Press.

Grimm, Tilemann. 1977. ,,Academies and Urban Systems in Kwangtung®, in The City
in Late Imperial China, hrsg. von G. William Skinner. Stanford: Stanford University
Press, S. 475-480.

Gu Yanwu. 2017. Record of Daily Knowledge and Collected Poems and Essays. Se-
lections. New York: Columbia University Press.

Haraway, Donna. 1988. , Situated Knowledges: The Science Question in Feminism
and the Privilege of Partial Perspective®, in Feminist Studies 14.3, S. 575-599.

Hargett, James M. 2018. Jade Mountains Cinnabar Pools. The History of Travel Lit-
erature in Imperial China. Seattle: University of Washington Press.

Harris, Steven J. 2006. ,,Networks of Travel, Correspondence, and Exchange®, in The
Cambridge History of Science. Vol. 3: Early Modern Science, hrsg. von Katherine
Park und Lorraine Daston, Cambridge: Cambridge University Press, S. 341-364.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 49

Hartnett, Richard A. 2011. The Jixia Academy and the Birth of Higher Learning in
China. A Comparison of Fourth-Century B.C. Chinese Education with Ancient
Greece. Lewiston: Edwin Mellen.

Hirth, Friedrich. 1887. ,,The Chinese Oriental College*, in Journal of the North China
Branch of the Royal Asiatic Society 22, S. 203-227.

Ho Peng-Yoke. 1969. ,,The Astronomical Bureau in Ming China®, in Journal of Asian
History 3, S. 137-157.

Ho Ping-Yii und Joseph Needham. 1959. ,,The Laboratory Equipment of the Early
Mediaval Chinese Alchemists®, in Ambix, 7.2, S. 58—112.

Hoage, Robert J. und William A. Deiss (Hrsg.). 1996. New Worlds, New Animals.
From Menagerie to Zoological Park in the Nineteenth Century. Baltimore: Johns
Hopkins University Press.

Hofmann, Martin, Joachim Kurtz und Ari Daniel Levine (Hrsg.). 2020. Powerful
Arguments. Standards of Validity in Late Imperial China. Sinica Leidensia 146,
Leiden und Boston: Brill.

Huang Fei. 2018. Reshaping the Frontier Landscape. Dongchuan in Eighteenth-
century Southwest China. Monies, Markets, and Finance in East Asia, 1600-1900 10,
Leiden und Boston: Brill.

Huang Liu-hong (iibers. und hrsg. von Djang Chu). 1984. A Complete Book Concern-
ing Happiness and Benevolence. A Manual for Local Magistrates in Seventeenth-
Century China. Tucson: University of Arizona Press.

Huang Yi-Long ¥ —Jj2. 1991. ,,Qingchu Qintianjian zhong ge minzu tianwenjia de
quanli qifu* JEFIERR B & BRSO BIHE SR, in Xin shixue ¥ 25 2.2,
S. 75-108.

Jacob, Christian (Hrsg.). 2007-2011. Lieux de savoir, 2 Bde. Paris: Albin Michel.

.2014. Qu’est-ce qu 'un lieu de savoir? Encyclopédie numérique, 2. Marseille:
OpenEdition Press. Online: http://books.openedition.org/oep/423.

. 2017. ,,Lieux de savoir: Places and Spaces in the History of Knowledge*, in
KNOW: A Journal on the Formation of Knowledge 1.1, S. 85-102.



50 Joachim Kurtz

Jami, Catherine. 2012. The Emperor’s New Mathematics. Western Learning and Im-
perial Authority during the Kangxi Reign (1662—1722). Oxford: Oxford University
Press.

Jansen, Thomas. 2000. Hofische Offentlichkeit im fiiihmittelalterlichen China. Debat-
ten im Salon des Prinzen Xiao Ziliang. Freiburg: Rombach.

Jiang Shoupeng 2578, 1996. Ming Qing beifang shichang yanjiu W56 75 3%
fiff 55 Changchun: Dongbei shifan daxue chubanshe.

Kamei-Dyche, Andrew T. 2023. Reading Spaces in Modern Japan. The Evolution of
Sites and Practices of Reading. Cambridge: Cambridge University Press.

Kang, David J. 2012. ,,Women’s Healing Spaces. A Case Study of Female Patients
and their Foreign Doctors in the Canton Hospital, 1835-1855%, in Journal of Com-
parative Asian Development 11.1, S. 3-34.

Keenan, Barry C. 1994. Imperial China’s Last Classical Academies. Social Change
in the Lower Yangzi, 1864—1911. China Research Monograph 42, Berkeley: Institute
of East Asian Studies, University of California, Berkeley.

Keswick, Maggie. 2003. The Chinese Garden. History, Art, and Architecture. Cam-
bridge, Mass.: Harvard University Press.

Kiely, Jan. 2014. The Compelling Ideal. Thought Reform and the Prison in China,
1901-1956. New Haven und London: Yale University Press.

Kim, Nanny. 2020. Mountain Rivers, Mountain Roads. Transport in Southwest China,
1700-1850. Monies, Markets, and Finance in East Asia, 1600-1900, 13, Leiden und
Boston: Brill.

Ko, Dorothy. 1995. Teachers of the Inner Chambers. Women and Culture in Seven-
teenth-Century China. Stanford: Stanford University Press.

. 2019. ,Itineraries of Inkstones in Early Modern China®, in Entangled Itine-
raries. Materials, Practices, and Knowledges across Eurasia, hrsg. v. Pamela H.
Smith. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, S. 202-224.

Kohn, Livia. 2003. Monastic Life in Medieval Daoism. A Cross-Cultural Perspective.
Honolulu: University of Hawai‘i Press.

Kurz, Johannes L. 2001. ,,The Politics of Collecting Knowledge: Song Taizong’s
Compilations Project®, in T oung Pao, Second Series, 87.4/5, S. 289-316.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 51

Latour, Bruno und Steve Woolgar. 1979. Laboratory Life. The Construction of Scien-
tific Facts. Princeton: Princeton University Press.

Ledderose, Lothar. 2004. ,,Carving Sutras into Stone before the Catastrophe: The In-
scription of 1118 at Cloud Dwelling Monastery near Beijing™, in Proceedings of the
British Academy 125, S. 381-454.

Lee, Thomas H. C. 1999. Education in Traditional China. A History. Handbuch der
Orientalistik 4.13, Leiden: Brill.

[Li Hongqi] Z=544L. 1992. Jingshe yu shuyuan® F%4rBERR, in Hanxue
yanjiv VEERRFFT 10.2, S. 307-332.

Lefebvre, Henri. 1974. La production de [’espace. Paris: Editions Anthropos.
Leung, Angela Ki Che. 1987. ,,Organized Medicine in Ming-Qing China. State and

Private Medical Institutions in the Lower Yangzi Region®, in Late Imperial China
8.1, S. 134-166.

Lewis, Mark Edward. 2005. The Construction of Space in Early China. Albany: State
University of New York Press.

Levi, Jean. 2007. ,,Les «circulateurs de savoirs» au temps des Royaumes combattants
(VeIII° siecle av. J.-C.)“, in Lieux de savoir. Tome 1: Espaces et communautés, hrsg.
von Christian Jacob. Paris: Albin Michel, S. 805-823.

Li Guorong ZEB%&. 2007. Qingchao shida kechang an yanjiu 551+ KFEHS EHf
%. Beijing: Renmin chubanshe.

Li Ren-Yuan. 2014. ,Making Texts in Villages: Textual Production in Rural China
during the Ming-Qing Period®, Dissertation, Harvard University.

Li Xiaoju Z*WBE3. 2014. Tang Song dang’an wenxian bianzuan yanjiu J& ¥ L
Jik4m ZLTFF 7. Beijing: Beijing shehui wenxian chubanshe.

Lidén, Johanna. 2022. ,,Charitable Schools as a Social Welfare Project in the Ming
Dynasty*, in Ming Qing Yanjiu 26, S. 1-29.

Liu Boji 2%, 1939. Guangdong shuyuan zhidu yange % % 35 B 1] B ¥y 5.
Shanghai: Shangwu yinshuguan.

Liu Haifeng BI#F0#%. 2009. ,,Gongyuan—qiannian keju de beiying” & [5i—T 4R}
SR 5, in Shehui kexue zhanxian & RH2EAR 5, S. 203-209.



52 Joachim Kurtz

Livingstone, David N. 2003. Putting Science in Its Place. Geographies of Scientific
Knowledge. Chicago: University of Chicago Press.

Lo, Vivienne und Christopher Cullen (Hrsg.). 2005. Medieval Chinese Medicine: The
Dunhuang Medical Manuscripts. New York: RoutledgeCurzon.

Loewe, Michael, Donald Harper und Edward L. Shaughnessy (Hrsg.). 1999. The
Cambridge History of Ancient China. From the Origins of Civilization to 221 BC.
Cambridge: Cambridge University Press.

Luo, Manling. 2019. , The Politics of Place-Making in the Records of Buddhist
Monasteries in Luoyang®, in T oung Pao 105, S. 43-75.

. 2022. ,,Theories of Spatiality and the Study of Medieval China®, in Journal
of Chinese Literature and Culture 9.1, S. 195-224.

Lii Yunzai = f07E. 2008. ,,Mingren shuzhai de mingming, geju yu buzhi B A\
A4 WS, in Yishu xuebao BHTEEIR 83, S.261-294.

Lui, Adam Yuen-chung. 1981. The Hanlin Academy. Training Ground for the Ambi-
tious, 1644—1850. Hamden: Archon.

Magone, Rui. 2002. ,,Once Every Three Years: People and Papers at the Metropolitan
Examination of 1685, Dissertation, Freie Universitit Berlin.

Man-Cheong, Iona D. 2004. The Class of 1761. Examinations, State, and Elites in
Eighteenth-Century China. Stanford: Stanford University Press.

Martin, W. A. P. 1874. ,,The Hanlin Yuan®, in The North American Review 119, SN
244, S. 1-33.

McDermott, Joseph P. 2006. A Social History of the Chinese Book. Books and Literati
Culture in Late Imperial China. Hong Kong: Hong Kong University Press.

Meskill, John. 1982. Academies in Ming China. A Historical Essay. Monographs of
the Association for Asian Studies, 39. Tuscon: University of Arizona Press.

Miles, Steven B. 2006. The Sea of Learning. Mobility and Identity in Nineteenth-
Century Guangzhou. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Miller, Ian J. 2013. The Nature of the Beasts. Empire and Exhibition at the Tokyo
Imperial Zoo. Berkeley: University of California Press.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 53

Minford, John und Claire Roberts. 2008. ,,Zhai, the Scholar’s Studio®, in China Herit-
age Quarterly 13, http://www.chinaheritagequarterly.org/editorial.php?issue=013
(Zugriff am 2. Juni 2020).

Moll-Murata, Christine. 2008. ,,Chinese Guilds from the Seventeenth to the Twenticth
Centuries: An Overview", in International Review of Social History 53, Supplement
16, S. 213-247.

. 2018. State and Crafts in the Qing Dynasty (1644—1911). Social Histories of
Work in Asia. Amsterdam: Amsterdam University Press.

Mostern, Ruth. 2021. The Yellow River. A Natural and Unnatural History. New
Haven und London: Yale University Press.

Nappi, Carla. 2021. Translating Early Modern China. Illegible Cities. Oxford: Oxford
University Press.

Naquin, Susan. 2022. Gods of Mount Tai. Familiarity and the Material Culture of
North China, 1000-2000. Leiden und Boston: Brill.

Naquin, Susan und Chiin-fang Yi (Hrsg.). 1992. Pilgrims and Sacred Sites in China.
Berkeley: University of California Press.

Ni Daoshan 5818 . 1990. Ming Qing dang’an gailun W5 ZMEAR. Chengdu:
Sichuan daxue chubanshe.

Nicol, Janine M. 2017. ,,Daoxuan (c. 596—667) and the Creation of a Buddhist Sacred
Geography of China. An Examination of the Shijia fangzhi“, Dissertation, SOAS
University of London.

Nora, Pierre (Hrsg.). 1984-1992. Les Lieux de mémoire. 7 Bde., Bibliothéque illustrée
des histoires, Paris: Gallimard.

Ophir, Adi und Steven Shapin. 1991. ,,The Place of Knowledge: A Methodological
Survey®, in Science in Context 4.1, S. 3-21.

Pagani, Catherine. 2001. ,, Eastern Magnificence and European Ingenuity “. Clocks of
Late Imperial China. Ann Arbor: University of Michigan Press.

Park, Katherine und Lorraine Daston (Hrsg.). 2006. The Cambridge History of Sci-
ence. Vol. 3: Early Modern Science. Cambridge: Cambridge University Press.



54 Joachim Kurtz

Pelliot, Paul. 1948. ,.Le Hoja et le Sayyid Husain de L’Histoire des Ming®, in T oung
Pao 38.2/5, S. 81-292.

Peng Nansheng 284, 2003. Hanghui zhidu de jindai mingyun 17 € & AR
i, Bejing: Renmin chubanshe.
Porter, Jonathan. 1980. ,,Bureaucracy and Science in Early Modern China: The Impe-

rial Astronomical Bureau in the Ch’ing Period®, in Journal of Oriental Studies 18, S.
61-76.

Pregadio, Fabrizio (Hrsg.). 2008. The Encyclopedia of Taoism. 2 Bde., London und
New York: Routledge.

Prip-Moller, Johannes. 1937. Chinese Buddhist Monasteries. Their Plan and Its Func-
tion as a Setting for Buddhist Monastic Life. Kopenhagen: Gads.

Ptak, Roderich. 2007. Die maritime Seidenstrafse. Kiistenrdume, Seefahrt und Handel
in vorkolonialer Zeit. Miinchen: C. H. Beck.

Qin, Shao. 2004. ,,Exhibiting the Modern. The Creation of the First Chinese Museum,
1905-1930%, in The China Quarterly 179, S. 82—-100.

Qiu Pengsheng G4, 1990. Shiba, shijiu shiji Suzhou cheng de xinxing gongshang-
ve tuanti 1)\« U ACER MM 3BT B TR 3£ MBS, Taipei: Guoli Taiwan daxue

chuban zhongxin.

Raj, Kapil. 2007. Relocating Modern Science. Circulation and the Construction of
Knowledge in South Asia and Europe, 1650—1900. New York: Palgrave Macmillan.

. 2017. ,,Beyond Postcolonialism ... and Postpositivism: Circulation and the
Global History of Science®, in Isis 104.2, S. 337-347.

Ren Ping 1T3#%. 2015. Mingdai Siyiguan yanjiu WIAXVUFEERH 5T, Beijing: Beijing
shifan daxue chubanshe.

Renshaw, Michelle. 2005. Accommodating the Chinese. The American Hospital in
China, 1880-1920. New York: Routledge.

Rheinberger, Hans-Jorg. 2001. Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine
Geschichte der Proteinsynthese im Reagenzglas. Gottingen: Wallstein.

. 2007. Historische Epistemologie zur Einfiihrung. Hamburg: Junius.


https://ndltd.ncl.edu.tw/cgi-bin/gs32/gsweb.cgi/ccd=Qyx.7u/search?q=auc=%22%E9%82%B1%E6%BE%8E%E7%94%9F%22.&searchmode=basic

Wissensorte im kaiserzeitlichen China 55

Riemenschnitter, Andrea. 1998. China zwischen Himmel und Erde. Literarische Kos-
mographie und nationale Krise im 17. Jahrhundert. Frankfurt a. M.: Peter Lang.

Robson, James. 2009. Power of Place. The Religious Landscape of the Southern Sa-
cred Peak (Nanyue Fi%%) in Medieval China. Cambridge, Mass.: Harvard University
Asia Center.

Rogaski, Ruth. 2022. Knowing Manchuria. Environments, the Senses, and Natural
Knowledge on an Asian Borderland. Chicago und London: University of Chicago
Press.

Schéfer, Dagmar. 1998. Des Kaisers seidene Kleider. Staatliche Seidenmanufakturen
in der Ming-Zeit (1368—1644). Wiirzburger Sinologische Schriften. Heidelberg: edi-
tion forum.

Schiebinger, Londa und Claudia Swan (Hrsg.). 2007. Colonial Botany. Science, Com-
merce, and Politics in the Early Modern World. Philadelphia: University of Penn-
sylvania Press.

Schmalzer, Sigrid. 2016. Red Revolution, Green Revolution. Scientific Farming in
Socialist China. Chicago: University of Chicago Press.

Schneewind, Sarah. 2006. Community Schools and the State in Ming China. Stanford:
Stanford University Press.

Schneider, Richard. 2011. ,,La table du lettré dans la Chine impériale®, in Lieux de
savoir, Bd. 2. Les mains de [’intellect, hrsg. v. Christian Jacob. Paris: Albin Michel,
S. 130-150.

Schramm, Helmar, Ludger Schwarte und Jan Lazardzig (Hrsg.). 2003. Kunstkammer.
Laboratorium. Biihne. Schaupldtze des Wissens im 17. Jahrhundert. Theatrum Scien-
tiarum, 1. Berlin und New York: De Gruyter.

Scott, Gregory Adam. 2020. Building the Buddhist Revival. Reconstructing Monaster-
ies in Modern China. New York: Oxford University Press

Secord, James A. 2004. ,,Knowledge in Transit“, in Isis 95.4, S. 654—672.

Seeger, Miriam. 2014. Zdhmung der Fliisse. Stauddmme und das Streben nach pro-
duktiven Landschaften in China. Strukturen der Macht: Studien zum politischen Den-
ken Chinas 19, Miinster: LIT.



56 Joachim Kurtz

Seth, Suman. 2009. ,,Putting Knowledge in its Place: Science, Colonialism, and the
Postcolonial®, in Postcolonial Studies 12.4, S. 373-388.

Shapin, Steven. 1988. ,,The House of Experiment in Seventeenth-Century England*,
in Isis 79.3, S. 373-404.

. 1991. A4 Social History of Truth. Civility and Science in Seventeenth-Century
England. Chicago: University of Chicago Press.

Shapin, Steven und Simon Schaffer. 1985. Leviathan and the Air-Pump. Hobbes,
Boyle, and the Experimental Life. Princeton: Princeton University Press.

Shi, Mingzheng. 1998. ,,From Imperial Gardens to Public Parks: The Transformation
of Urban Space in Early Twentieth-Century Beijing®, in Modern China 24.3, S. 219—
254.

Siebert, Martina, Kai Jun Chen und Dorothy Ko (Hrsg.). 2021. Making the Palace
Machine Work. Mobilizing People, Objects, and Nature in the Qing Empire. Asian
History 11, Amsterdam: Amsterdam University Press.

Skinner, G. William (Hrsg.). 1977. The City in Late Imperial China. Stanford:
Stanford University Press.

Smith, Pamela H. 2009. ,,Science on the Move: Recent Trends in the History of Early
Modern Science®, in Renaissance Quarterly 62, S. 345-375.

(Hrsg.). 2019. Entangled Itineraries. Materials, Practices, and Knowledges
across Eurasia. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press.

Soja, Edward W. 1996. Thirdspace. Journeys to Los Angeles and Other Real-and-
Imagined Places. Oxford: Blackwell.

Steinhardt, Nancy S. 1990. Chinese Imperial City Planning. Honolulu: University of
Hawai‘i Press.

Thilo, Thomas. 1997-2006. Chang 'an. Metropole Ostasiens und Weltstadt des Mittel-
alters 583—904. 2 Bde., Wiesbaden: Harrassowitz.

Tian, Xiaofei. 2011. Visionary Journeys. Travel Writings from Early Medieval and
Nineteenth-Century China. Harvard-Yenching Institute Monograph Series 78, Cam-
bridge, Mass.: Harvard University Asia Center.



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 57

Trombert, Eric. 2007. »,Dunhuang, une oasis du savoir sur la Route de la soie (Iv°—x°
siécle)”, in Lieux de savoir, Bd. 1. Espaces et communautés, hrsg. v. Christian Jacob.
Paris: Albin Michel, S. 942-963.

Tylor, Edward Burnett. 1871. Primitive Culture. Researches into the Development of
Mythology, Philosophy, Religion, Language, Art, and Custom. 2 Bde., London: John
Murray.

van Ess, Hans. 2007. ,,The Imperial Court in Han China“, in The Court and Court
Society in Ancient Monarchies, hrsg. von A. J. S. Spawforth. Cambridge: Cambridge
University Press, S. 233-266.

. 2009. ,,Chang’an®, in Metropolen des Geistes, hrsg. von Christoph Lewin
und Martin Hose. Frankfurt a. M. und Leipzig: Insel Verlag, S. 63-77.

Waley-Cohen, Joanna. 1991. Exile in Mid-Qing China. Banishment to Xinjiang,
1758—1820. Yale Historical Publications. New Haven: Yale University Press.

Walton, Linda A. 1999. Academies and Society in Southern Sung China. Honolulu:
University of Hawai‘i Press.

Wang, Di. 2008. The Teahouse. Small Business, Everyday Culture, and Public Poli-
tics in Chengdu, 1900—1950. Stanford: Stanford University Press.

Wang Guowei E[B4E. 1956 [1916]. ,,Han Wei boshi kao* #Z{E 1% in Guan-
tang jilin Bl 5K, 4 Bde., Taipei: Yiwen yinshuguan, Bd. 4, S. 43-55.

Wang, Ning. 2017. Banished to the Great Northern Wilderness. Political Exile and
Re-Education in Mao’s China. Vancouver und Toronto: UBC Press.

Wang, Xing. 2020. Physiognomy in Ming China. Fortune and the Body. Sinica
Leidensia 149, Leiden und Boston: Brill.

Werle, Dirk. 2007. Copia librorum. Problemgeschichte imaginierter Bibliotheken,
1580-1630. Frithe Neuzeit 119, Tiibingen: Niemeyer.

Williams, John. 2020. ,,Identity Verification as a Standard of Validity in Late Imperial
Chinese Civil Examinations®, in Powerful Arguments. Standards of Validity in Late
Imperial China, hrsg. von Martin Hofmann, Joachim Kurtz und Ari D. Levine. Sinica
Leidensia 146, Leiden und Boston: Brill, S. 349-392.

Wu Hung. 2023. Spatial Dunhuang. Experiencing the Mogao Caves. Seattle und
London: University of Washington Press.



58 Joachim Kurtz

Wu, Silas H. L. 1970. Communication and Imperial Control in China. The Evolution
of the Palace Memorial System 1693—1735. Cambridge, Mass.: Harvard University
Press.

Wu Zhihe S8 Fl1. 1990. Ming Qing shidai yincha wenhua Wi R AT 4TS .
Taipei: Boyuan.
Yeh, Emilie Yueh-yu (Hrsg.). 2018. Early Film Culture in Hong Kong, Taiwan, and

Republican China: Kaleidoscopic Histories. Ann Arbor: University of Michigan
Press.

Yifa. 2002. The Origins of Buddhist Monastic Codes in China. An Annotated Transla-
tion and Study of the Chanyuan qinggui. Honolulu: University of Hawai‘i Press.

Yin Xiaohu F&Wfi[2. 1997. Zhongguo gudai yamen baitai " B & A Y G #E.
Shanghai: Dongfang chuban zhongxin.

Yu, Li. 2003. ,,A History of Reading in Late Imperial China, 1000—1900%, Disserta-
tion, The Ohio State University.

Zacchetti, Stefano. 1996. .11 Chu sanzang ji ji di Sengyou come fonte per lo studio
delle traduzioni buddhiste cinesi: lo sviluppo della tecnica di traduzione dal 1T al V
secolo d.C.“, in Annali di Ca’ Foscari 35.3, S. 347-374.

Zhang Baichun 5RAAFE. 2000. Ming Qing cetian yigi zhi Ouhua. Shiqi, shiba shiji
chuanru Zhongguo de tianwen jishu ji gi lishi diwei Wi IR G2 Bib: +-t.
-\ A AC BN A B AR R SC AT A B JRE sl 47 . Shenyang: Liaoning jiaoyu

chubanshe.

Zhang Wende 5R3C/#. 2000. ,,Wang Zongzai ji qi Siyiguan kao* FiEHi M H (Y
HEEE) | in Zhongguo bianjiang shidi yanjiv B35 58 U 78 10.3, S. 89-100.

Zhang, Ying. 2020. Religion and Prison Art in Ming China (1368—1644). Creative
Environment, Creative Subjects. Leiden und Boston: Brill.

Zhang, Yunshuang. 2017. ,,Porous Privacy. The Literati Studio and Spatiality in Song
China®, Dissertation, University of California at Los Angeles.

.2020. ,,A Floating Studio: The Boat Space in Song Literary Culture, in Jour-
nal of Song-Yuan Studies 49, S. 207-237.

Zi, Etienne S. I. 1894. La pratique des examens littéraires en Chine. Shanghai: Impri-
merie Catholique.



	Inhalt
	Vorwort
	Joachim Kurtz: Wissensorte im kaiserzeitlichen China
	Emily Graf: Pu Songlings Liaozhai als Wissensort
	Chen Hailian: Daxuetang für die Institutionalisierung der Ingenieurwissenschaft
	Immanuel Spaar: Neue Wissensorte
	Martin Hofmann: Vom Laien zum Leiher
	Damian Mandzunowski: Factory State of Mind
	Lu An: Die Sutren auf dem Rondell
	Xie Shuyue: Bücherboote als mobile Wissensorte in der späten Kaiserzeit
	Eve Y. Lin: Cultural Biography of the "Avant-Garde"
	Liu Wenqing: Enzyklopädie in Versform?
	Virginia Y. Y. Leung: Literarische Zeitungsbeilagen im Hongkong der 1950er
	Lena Henningsen: Fictional Texts as Sites of Knowledge
	Zu den Autorinnen und Autoren

