
 

 

Wissensorte im kaiserzeitlichen China: 
Eine impressionistische Bestandsaufnahme 

Joachim Kurtz 

Is all knowledge “local”? And what do answers to this question imply for our understanding of 
the validity and acceptance of knowledge claims in different times and regions? It is these two 
issues that inspired growing interest in sites of knowledge in cultural studies and social sciences 
during the last decades. Although this trend did not go unnoticed in Chinese Studies, there are 
yet no systematic investigations of the variety and specificity of the diverse places and spaces 
in which knowledge was, and continues to be, generated, circulated, and stored in Sinophone 
realms. The articles collected in this volume contribute toward filling this lacuna. To situate 
their endeavor, this introductory essay recapitulates some of the theoretical references on which 
empirical studies of sites of knowledge in imperial China can draw and offers an impressionistic 
survey of the existing literature on their Chinese iterations. 

Ist alles Wissen „lokal“, also gebunden an die spezifischen Orte seiner Entstehung, 
Vermittlung und Bewahrung? Und was folgt aus Antworten auf diese Frage für unser 
Verständnis dessen, was zu verschiedenen Zeiten und an unterschiedlichen Orten als 
Wissen anerkannt wurde? Es sind diese beiden Grundprobleme, die „Wissensorte“, 
das Sujet der hier dokumentierten Tagung, in den letzten Jahrzehnten in den Mittel-
punkt des Interesses der Kultur- und Sozialwissenschaften gerückt haben. Gewiss hat 
dieses anhaltende Interesse auch in der chinabezogenen Forschung Spuren hinterlas-
sen; eine systematische Untersuchung, die der Vielfalt und Eigenart der Wissensorte 
gerecht würde, die in der chinesischsprachigen Welt in Vergangenheit und Gegenwart 
Bedeutung erlangt haben, steht allerdings aus. Dies ist aus zwei Gründen bedauerlich: 
zum einen trägt dieses Defizit dazu bei, dass Theorien zu Wissensorten – wie Konzep-
tualisierungen vieler anderer Gegenstände der Kultur- und Wissensforschung – einsei-
tig auf europäischen und nordamerikanischen Erfahrungen aufbauen, vielfach ohne 
dass sich deren Verfasser dieser Schlagseite bewusst wären. Zum anderen lässt es 
Möglichkeiten unausgeschöpft, unser Verständnis epistemischer Formationen und 
Prozesse in China durch detaillierte Rekonstruktionen der physischen, sozialen und 
symbolischen Räume zu erweitern1, in denen Wissen von unterschiedlichen Akteuren, 

 
1 Zu diesen drei Repräsentationsformen des Raumes siehe Ash 2000, S. 237–239.  



Joachim Kurtz 

 

14 

Gruppen und Institutionen mit ihren je eigenen Horizonten und Intentionen produ-
ziert, verbreitet, bestritten oder verteidigt wurde und wird. 

Die folgenden Überlegungen stellen den weiteren Forschungszusammenhang vor, 
in den die Thesen und Argumente der in diesem Band versammelten Beiträge einzu-
ordnen sind. Dazu rekapituliere ich in einem ersten Schritt einige der theoretischen 
Bezugspunkte, auf denen Studien zu Wissensorten, nicht nur in China, aufbauen 
können. Der zweite Schritt besteht aus einer keinerlei Vollständigkeit beanspruchen-
den Bestandsaufnahme von Wissensorten im kaiserzeitlichen China, die auf sinologi-
schen Arbeiten aufbaut, in denen solche Orte eine mehr oder weniger prominente 
Rolle spielen. 

Wissensorte und der Spatial Turn 

Vertreter kulturwissenschaftlich ausgerichteter Fächer wie der Ethnologie haben seit 
über einem Jahrhundert betont, alle Formen von Wissen seien als ortsgebunden aufzu-
fassen.2 Dabei ging es ihnen unter anderem darum, indigene Wissensformationen der 
oft herablassenden Kritik einer sich als universell gerierenden, eurozentrischen 
Vernunft zu entziehen und in ihrer Besonderheit, wenn nicht zu erhalten, so doch zu 
begreifen. Mitunter verbanden sich diese wohlmeinenden Schutzbemühungen mit 
einem geographischen oder klimatischen Determinismus, der kulturelle Eigenheiten 
zu Funktionen natürlicher Umwelten erklärte und sie damit, ungewollt und unbe-
merkt, eines Gutteils ihrer Dynamik und Innovationsfähigkeit beraubte. Spezifische 
Wissensorte, die auf einer niedereren Maßstabsebene als Makroregionen und Kultur-
räume angesiedelt sind, stießen in dieser Sichtweise auf wenig Interesse. 

Dies änderte sich grundlegend mit dem vielfach allzu triumphierend ausgerufenen 
spatial oder topographical turn seit den späten 1960er Jahren. Der Beginn dieser Neu-
orientierung wird oft mit dem Projekt einer Historisierung der Räumlichkeit verbun-
den, demzufolge Räume nicht als in sich stabile Bedingungen, sondern als wandelbare 
Ergebnisse sozialer Interaktionen zu verstehen seien. Als Verkünder dieser Wende 
wird gemeinhin Michel Foucault angeführt, der in einem Interview aus dem Jahr 1967 
ein neues „Zeitalter des Raumes“ beschwor: 

Die große Obsession des 19. Jahrhunderts war bekanntlich die Geschichte: 
Themen wie Entwicklung und Stillstand, Krise und Zyklus, die Akkumulation 
des Vergangenen, die gewaltige Zahl der Toten, die bedrohliche Abkühlung 

 
2 Siehe z. B. Tylor 1871; für eine neuere Formulierung siehe Geertz 1983. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

15 

[sic!] des Erdballs. [...] Unsere Zeit ließe sich dagegen eher als Zeitalter des 
Raumes begreifen. Wir leben im Zeitalter der Gleichzeitigkeit und des Aneinan-
derreihens, des Nahen und des Fernen, des Nebeneinander und des Zerstreuten. 
Die Welt wird heute nicht so sehr als ein großes Lebewesen verstanden, das sich 
in der Zeit entwickelt, sondern als ein Netz, dessen Stränge sich kreuzen und 
Punkte verbinden.3 

Inhaltlich beschritt Foucault kaum Neuland. Er lenkte jedoch verstärkte Aufmerksam-
keit auf Ansätze zu einer dynamischeren Sicht physischer, sozialer und symbolischer 
Räume, die sich bis zur Wende des 20. Jahrhunderts zurückverfolgen lassen, deren 
Implikationen aber erst jetzt detailliert ausbuchstabiert wurden. Soziologische Arbei-
ten erklärten, wie im Vollzug gelebter Praxis die Wahrnehmung und begriffliche Vor-
stellung räumlicher Konstellationen immer wieder neu konstituiert wurde.4 Und eine 
Armada humangeographischer Studien entwickelte eine radikale Kritik an abstrakten 
Raumvorstellungen und insistierte, dass Räume nicht als natürlich gegeben aufzu-
fassen seien, sondern als „gemacht“ begriffen werden müssten.5 Selbst der physische 
Raum der cartesianischen Geometrie könne, wie David Livingstone es griffig formu-
lierte, nicht als „neutraler Behälter“ angesehen werden, innerhalb dessen sich soziale 
Beziehungen ereigneten, oder als bloße „Bühne“, auf der sich die eigentlichen Hand-
lungen abspielten. Vielmehr ermögliche und verhindere der nie rein physische Raum, 
was in bestimmten Situationen gesagt, getan und verstanden werden könne.6 Als 
Konsequenz dieser Analysen bildete sich ein Verständnis, das räumliche Konstellatio-
nen als unauflöslich eingebunden in soziale Praktiken betrachtete, die erst im Vollzug 
ihre wahrnehmbare Wirklichkeit gewannen. 

Die Impulse, die von der Historisierung des Raumes und seiner Bestimmung als 
Ort sozialer Interaktion ausgingen, wurden in vielen Fächern der Geistes-, Kultur- und 
Sozialwissenschaften produktiv aufgenommen.7 Die Wissensforschung hat sich dem 
spatial turn mit besonderer Hingabe verschrieben. Dass Wissen nie ortlos sein kann, 
hatte schon die klassische Wissenssoziologie erkannt. Doch erst in den letzten Jahr-
zehnten wurden die Folgen dieses Befundes im Dialog mit Ethnologie, Geographie, 
Philosophie und bald auch diversen Regionalwissenschaften in empirischen Studien 

 
3 Im Original Michel Foucault, „Des autres espaces“ (1967), deutsche Übersetzung in Dünne 

und Günzel 2006, S. 317. 
4 Siehe insbesondere Lefebvre 1974; Soja 1996. 
5 Siehe etwa Finnegan 2008; Gieryn 2000. 
6 Livingstone 2003, S. 7. 
7 Siehe beispielsweise Cosgrove 1999, S. 1–23; Crang und Thrift 2000, S. 1–30. 



Joachim Kurtz 

 

16 

dingfest gemacht. Lokalisierung und Positionierung zählen inzwischen zu den nicht 
wegzudenkenden Anforderungen an wissensgeschichtliche und -soziologische For-
schungen.8 Ursprünglich farblose geographische Termini wie Territorium, Maßstab, 
Topographie, Landschaft und Grenze gewannen im Zuge ihrer Aneignungen in fach-
fernen Zusammenhängen eine theoretische und metaphorische Tiefe, die ihre diszipli-
nären Verwendungsweisen bald überlagerten.9 Sogar konzeptuell notorisch selbst-
bezogene Fächer wie die Literatur-, Kunst- und Medienwissenschaften adaptierten 
geographisch inspirierte Analyseverfahren und Ausdrucksweisen und trugen dazu bei, 
Foucaults Prophezeiung eines neuen Zeitalters, wenn auch nur vorübergehend, als 
zutreffend erscheinen zu lassen. 

Eine Frage, die in unserem Zusammenhang entscheidend ist, fand seit Ende der 
1970er Jahre verstärkte Aufmerksamkeit: was bedeutet die Hinwendung zum Raum 
für das Verständnis des Wissens und seiner diversen Erscheinungsformen? Diskussio-
nen über die soziale, historische oder kulturelle Standortgebundenheit (situatedness) 
gingen dabei oft einher mit Reflektionen über den Begriff des Wissens allgemein.10 
Eine These, die sich als ungemein produktiv erweisen sollte, behauptete, dass es aus 
soziologischer Sicht sinnvoller sei, Wissen nicht, wie in einer auf Platon gründenden 
Tradition gängig, als „gerechtfertigte wahre Überzeugung“ aufzufassen, sondern als 
das zu begreifen, was in konkreten Zusammenhängen „für wahr gehalten“ werde.11 
Für Historiker und Kulturwissenschaftler wirkte diese lange nicht unumstrittene 
Unterscheidung, die zum Markenzeichen eines neuen Zweiges der Wissensforschung, 
der sogenannten historischen Epistemologie, wurde, geradezu befreiend. Sie ermög-
lichte es ihnen, auch scheinbar überzeitlich gültige Ideen wie „Wahrheit“ und „Objek-
tivität“ zu historisieren, ohne sich dem Vorwurf auszusetzen, einem unweigerlich 
selbstwidersprüchlichen Relativismus das Wort zu reden.12 Anstatt zu untersuchen, 
was eine Aussage oder Theorie – oder noch allgemeiner: ein epistemisches Objekt – 
als „wahr“ erwies, konnten sie sich darauf beschränken, „die historischen Bedingun-
gen unter denen, und die Mittel mit denen, Dinge zu Objekten des Wissens gemacht 
werden“ zu erhellen.13 Diese veränderte Zielsetzung entsprach einem transkulturell 
geläuterten Erkenntnisinteresse, das nicht mehr darauf bestehen musste zu zeigen, 

 
 8 Füssel 2021, S. 37–39. 
 9 Finnegan 2008, S. 369–370. 
10 Siehe etwa Haraway 1988. 
11 Bloor 1991, S. 5. 
12 Siehe z. B. Shapin 1991; Daston und Gallison 2007. 
13 Rheinberger 2007, S. 11. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

17 

dass vormoderne oder nicht-westliche Wissensformen aus moderner, europäischer 
Perspektive offensichtlichen Irrtümern unterlagen. Stattdessen konzentrierte man sich 
nun darauf, nachzuzeichnen, wie sich selbst drastische Variationen in kulturell gebun-
denen Überzeugungen ohne wertende Beurteilung erklären ließen. 

Der Untersuchung von Wissensorten kommt bei diesem Vorhaben beträchtliche 
Bedeutung zu. Wie Adi Ophir und Steven Shapin in einem programmatischen Essay 
gezeigt haben, reflektieren Wissensorte das Beziehungsgeflecht zwischen Wissen und 
Macht, prägen die gesellschaftliche Verteilung des Wissens und tragen zur Herausbil-
dung und Verfestigung mitunter konfligierender Überzeugungen hinsichtlich seiner 
Geltung und Legitimität bei.14 Zugleich legen Wissensorte fest, welche Handlungs-
weisen zu bestimmten Zeiten möglich sind und welche Äußerungen in bestimmten 
Zusammenhängen als sinnvoll erscheinen. Wie schon Livingstone erkannte, spannen 
sie sozusagen den Rahmen auf, der festlegt, was in bestimmten Momenten gesagt, 
getan und verstanden werden kann. Wissensorte jeder Form und Größe setzen mit 
anderen Worten die Bedingungen der Möglichkeit dessen, was als gesichertes oder in 
spezifischen Milieus und epistemischen Gemeinschaften anerkanntes Wissen gelten 
kann. Ihre Rekonstruktion verspricht detaillierte und empirisch gesättigte Einblicke in 
Prozesse der Produktion, Weitergabe, Aushandlung und Unterdrückung von Wissens-
ansprüchen und damit zugleich Aufschluss über die Mechanismen, die Wissen in 
epistemisch relevanten Situationen Anerkennung verschaffen.15 

Die Begeisterung für Studien von Wissensorten entzündete sich indes weniger an 
theoretischen Beschwörungen als an konkreten Fallstudien, die den Mehrwert des 
Ansatzes illustrierten. Viele Arbeiten, die in diesem Kontext entstanden, gelten inzwi-
schen als Klassiker der Wissenschaftsgeschichte.16 Dies trifft vor allem auf Studien 
zu, die sich Orten widmen, die als Geburtsstätten der modernen Naturwissenschaften 
verehrt und gelegentlich verteufelt werden. Laboratorien und Observatorien etwa 
wurden als Orte analysiert, an denen neue Praktiken der Beobachtung und Verifi-
kation entwickelt und ritualisiert wurden. Diese Praktiken, so argumentieren viele 
dieser Arbeiten, verkörperten oder fetischisierten neue epistemische Ideale, ohne die 
die „wissenschaftliche Revolution“ nicht denkbar gewesen wäre.17 Dabei wurde nicht 

 
14 Ophir und Shapin 1991, S. 15. 
15 Zum Begriff der epistemischen Situation, siehe Albrecht et al. 2016. 
16 Einen handlichen Überblick bietet Füssel 2021, S. 39–76. Für ausführlichere Darstellungen 

siehe Livingstone 2003; Park und Daston 2006, S. 179–364. 
17 Siehe etwa Latour und Woolgar 1979, Shapin 1988.  



Joachim Kurtz 

 

18 

nur die Bedeutung der Architektur von Experimentalräumen untersucht;18 ausge-
wertet wurden auch die Instrumente, die in der Verarbeitung materieller Ressourcen 
Verwendung fanden,19 sowie die sozialen Konventionen, die den Zugang zu diesen 
Orten beschränkten und das Verhalten zugelassener Akteure regelten.20 Schritt für 
Schritt nachgezeichnet wurde schließlich auch die Geographie der oft über Europa 
hinausweisenden intellektuellen, sozialen und ökonomischen Netzwerke, auf die 
selbst die unbestrittenen Zentren der modernen naturwissenschaftlichen Wissenspro-
duktion angewiesen blieben.21 

Kaum weniger Aufmerksamkeit wurde Schauräumen zuteil, also Orten, an denen 
Wissen zusammengetragen und katalogisiert, bald aber auch ausgestellt und einer 
zunehmend breiteren Öffentlichkeit zugänglich gemacht wurde.22 Der Betrachtung 
unterzogen wurde dabei zum einen die Rolle von Kunst- und Wunderkammern sowie 
den aus ihnen hervorgehenden naturkundlichen und ethnographischen Museen für die 
taxonomische Neuordnung der Welt.23 Zum anderen wurde die Bedeutung herausge-
arbeitet, die botanischen und zoologischen Gärten für die globale Verbreitung eines 
spezifisch modernen Verständnisses der Beziehungen von Natur und Kultur oder 
Mensch und Tier zukam.24 Koloniale Verflechtungen und das ihnen eingeschriebene 
Machtgefälle, so wurde in diesen Arbeiten deutlich, waren für all diese Institutionen 
konstitutiv.25 Der in ihnen erbrachte Nachweis der Allgegenwart von Dingen und 
Ideen aus der vermeintlichen außereuropäischen Peripherie untermauerte zugleich 
eine globalhistorisch bedeutsame Erkenntnis: auch die modernen Naturwissenschaf-
ten können nicht beanspruchen, exklusive Früchte einer historisch einzigartigen euro-
päischen Rationalität zu sein, sondern müssen als Ergebnisse intensiver, wenn auch 
selten symmetrischer, transkultureller Koproduktionen begriffen werden.26 

Obwohl die folgenreichsten Anstöße zum Studium von Wissensorten anfänglich 
von der Wissenschaftsgeschichte im engen Sinne ausgingen, war das Potenzial des 
Ansatzes keineswegs auf diese Perspektive beschränkt. Der wichtigste Impuls, auch 

 
18 Siehe z. B. Galison und Thompson 1999. 
19 Siehe unter anderem Shapin und Schaffer 1985, Rheinberger 2001. 
20 Siehe etwa die Aufsätze in Agar und Smith 1998. 
21 Secord 2004; siehe auch Smith 2009; Fan 2007; Harris 2006, S. 341–364. 
22 Siehe z. B. Schramm, Schwarte und Lazardzig 2003. 
23 Siehe etwa Findlen 1994; Asma 2001. 
24 Siehe Brockway 2002; Fan 2004; Hoage und Deiss 1996; Miller 2013.  
25 Siehe beispielsweise Seth 2009; Schiebinger und Swan 2007. 
26 Siehe z. B. Raj 2007, 2017. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

19 

die Orte anderer Formen des Wissens in den Blick zu nehmen, ging von Christian 
Jacobs monumentalem und bis heute unvollendetem Projekt Lieux de savoir aus.27 
Jacob entlehnte den Titel seiner auf vier Bände angelegten Anthologie, von der bis-
lang zwei jeweils etwa 1000-seitige Teile erschienen sind, explizit der von Pierre Nora 
initiierten Enzyklopädie französischer Erinnerungsorte (lieux de mémoire).28 Anders 
als Nora, dessen Vorhaben nicht zuletzt auf eine Selbstversicherung der nationalen 
Identität des gegenwärtigen Frankreich abzielte, konzipierte Jacob sein Unternehmen 
von Anfang an epochenübergreifend und in weltbürgerlich-vergleichender Absicht.29 
Zudem ging es ihm nicht darum, eine vollständige Bilanz relevanter Orte vorzulegen, 
sondern nur Perspektiven für deren weitere Erforschung aufzuzeigen. Diese Offenheit 
ist dem Gegenstand des Wissens selbst geschuldet, dessen Erscheinungsformen und 
Funktionen in den Lieux de savoir weit disparater gefasst werden als die der letztlich 
stets auf Kontinuität und Identität ausgerichteten „Erinnerung“ im Werk Noras. Laut 
Jacob erschöpft sich Wissen nicht in dem normativen Verständnis, das ihm in der 
modernen Wissenschaft zugeschrieben wird. In der globalgeschichtlichen longue 
durée müsse Wissen vielmehr als ein „Set von mentalen Werkzeugen, von Diskursen, 
Praktiken, Modellen und geteilten Vorstellungen“ definiert werden, die es „Gesell-
schaften oder kleineren Gruppen ermöglichen, der Welt, in der sie leben, einen Sinn 
zu geben und ihr Handeln danach auszurichten.“ 30  Als solches sei Wissen ein 
„symbolisches Objekt“, das gleichzeitig als „Identitätsmerkmal, Erkennungszeichen, 
Tauschwert, Machtinstrument oder soziales Bindeglied“ fungieren könne.31 

Jacobs Neubestimmung, die im Gleichklang mit vielen jüngeren Arbeiten zur Ge-
schichte, Anthropologie und Soziologie des Wissens formuliert ist, rückt Aspekte des 
Wissensbegriffs in den Vordergrund, die zu den Kernthemen der Kultur- und Sozial-
wissenschaften gehören. Dem entspricht auch seine Konzeption der Räumlichkeit, die 
verlangt, den Raum in seinen physischen, politischen, sprachlichen und kulturellen 
Dimensionen als „zentralen Akteur“ epistemischer Prozesse ernst zu nehmen. Diese 
Forderung erstreckt sich auf alle Phasen der Wissensbildung und schließt alle Maß-
stabsebenen ein, betrifft also die anscheinend zufällige Entdeckung von Ideenfetzen 
in isolierten Studierstuben ebenso wie die staatlich sanktionierte, transkontinentale 

 
27 Jacob 2007, 2011. 
28 Nora 1984–1992. 
29 Jacob 2014, S. 59–62. 
30 Jacob 2017, S. 86. 
31 Jacob 2007, S. 20. 



Joachim Kurtz 

 

20 

Zirkulation etablierter Wissensbestände.32 Jacobs globale „Bibliothek“ – denn als 
nichts weniger möchte er seine Anthologie verwendet wissen – belegt, wie fruchtbar 
es sein kann, dieser Forderung nachzukommen. Wie ich im Folgenden zeigen möchte, 
erweist sich dies auch in Analysen von Wissensorten in der chinesischen Welt, selbst 
wenn diese bislang nur selten aus diesem Blickwinkel untersucht worden sind. 

Chinesische Wissensorte 

An Wissensorten werden Wissenskulturen greifbar. Die chinesische Welt hat eine 
Unmenge an Plätzen hervorgebracht hat, an denen Wissen generiert, weiterentwickelt, 
vermittelt und bewahrt wurde und wird. Eine Bestandsaufnahme der ihnen gewidme-
ten Forschung, zumal im Rahmen dieses einleitenden Essays, kann nicht mehr als 
Schlaglichter auf einige Orte werfen, die chinesische Wissenskulturen über Jahrhun-
derte geprägt haben. Dabei beschränke ich mich auf die Kaiserzeit, in der die Eigen-
heit derartiger Orte mitunter deutlicher wird als in Analysen der gewiss nicht weniger 
interessanten, chinesischen Versionen moderner Wissensorte. Schon aus Platzgrün-
den konzentriert sich mein Überblick darüber hinaus auf eine beschränkte Auswahl 
von Wissensorten, welche die Gesellschaft des kaiserzeitlichen China geprägt haben 
und zu denen deshalb relativ umfassende Studien vorliegen, auf die sich meine kur-
sorische Darstellung stützen kann. Dazu gehören Bildungsinstitutionen wie Schulen 
und Akademien, aber auch Prüfungshöfe; Bibliotheken und Archive sowie eigens 
eingerichtete Ämter, die der Gewinnung und Kontrolle von Spezialwissen gewidmet 
waren; ferner Werkstätten und Manufakturen, in denen technische Fertigkeiten ent-
wickelt und tradiert wurden; Klöster und andere religiöse Bauten, aber auch sakrale 
Landschaften, in die diese eingebettet sein konnten; und schließlich der Haushalt, in 
dem private Wissensorte wie das oft besungene Gelehrtenstudio beheimatet waren. In 
einem kurzen Ausblick werde ich einige weitere Orte benennen, deren Untersuchung 
fruchtbare Einsichten aus dem hier vorgestellten Blickwinkel verspricht. 

Schulen und Akademien 

Beginnen wir unsere impressionistische Bestandsaufnahme mit Ausbildungsstätten. 
Die Jixia-Akademie (Jixia gongxue 稷下學宮), deren Überreste aus dem 3. Jahrhun-
dert v. Chr. kürzlich bei der Ausgrabung eines Fürstenhofs auf dem Gebiet der Stadt 

 
32 Jacob 2014, S. 55. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

21 

Zibo 淄博 in Shandong freigelegt wurden, wird mitunter als erste staatlich initiierte 
Bildungseinrichtung in China (oder sogar weltweit!) bezeichnet. 33  Fürstenhöfe 
spielten aber schon viel früher eine zentrale Rolle bei der Förderung verschiedenster 
Arten von Wissen. In ihren Verwaltungstrakten entfaltete sich die Schriftkultur, in 
ihrem Umkreis wurden Rituale verfeinert und erblühten okkulte und säkulare Wis-
sensformen – von Astrologie und Divination über Medizin und Mathematik bis zu 
Militärstrategie, Kosmologie, Naturkunde, Ökonomie, Recht, Ethik und politischer 
Theorie –, und in den von ihnen finanzierten Werkstätten wurden die Instrumente und 
technischen Gerätschaften konzipiert und hergestellt, die diese Praktiken erst ermög-
lichten. Höfe waren daher auch das Ziel der „wandernden Überreder“ (youshuizhe 遊
說者, heute: „Lobbyisten“), die ihre Dienste in der Zeit der Streitenden Reiche (475–
221 v. Chr.) meistbietend feilboten und ihr sophistisches Geschick bei rhetorischen 
Schaukämpfen in fürstlichen Audienzhallen perfektionierten.34 Mit der Reichseini-
gung unter den Qin im Jahr 221 v. Chr. wurden viele dieser Funktionen am Kaiserhof 
konzentriert,35 der ein nachhaltiges Interesse sowohl an der Ausbildung und Repro-
duktion fähiger Staatsdiener als auch an der Sammlung, Verwaltung und Kontrolle 
von herrschaftsrelevantem Allgemein- und Spezialwissen hatte und dessen prägender 
Einfluss auf chinesische Bildungsorte bis ins 20. Jahrhundert spürbar blieb. 

Bildungs- und wissensgeschichtliche Studien haben viele dieser Orte, wenn auch 
selten aus unserem Blickwinkel, eingehend untersucht. Forschungen zum staatlichen 
Schulwesen in der Kaiserzeit verfolgen dessen Anfänge oft zurück zur Gründung der 
Kaiserlichen Hochschule (Taixue 太學), die im Zuge der Kanonisierung des Konfu-
zianismus von Han-Kaiser Wudi 武帝 (r. 141–87 v. Chr.) ins Leben gerufen wur-
de.36 Schon Wang Guowei 王國維 (1877–1927) stilisierte diesen Ort, wenn auch 
allzu einseitig, zum Symbol der ideologischen Gleichschaltung, die die Kreativität des 
chinesischen Geisteslebens über Jahrtausende behinderte.37 Unstrittig ist, dass die 
Bindung akademischer Würden an Expertise in einem oder mehreren Klassikern, wie 
sie an der Kaiserlichen Hochschule praktiziert wurde, die Gefahr barg, Ausbildung 
auf Indoktrination zu reduzieren – ein Vorwurf, der auch gegen spätere Inkarnationen 

 
33 Loewe, Harper und Shaughnessy 1999, S. 643. Für die noch wesentlich exaltiertere Ein-

schätzung siehe Hartnett 2011. Zum Hintergrund der Akademie siehe Lee 1999, S. 44–46. 
34 Siehe Levi 2007. 
35 Für einen Überblick über die Struktur des Kaiserhofs der Han-Zeit siehe van Ess 2007. 
36 Siehe van Ess 2009, S. 72–74. 
37 Wang Guowei 1956. 



Joachim Kurtz 

 

22 

des in der Han-Dynastie begründeten Systems vorgebracht wurde.38 Seit der Tang-
Zeit wurde das Spektrum höherer Schulen ideologisch und fachlich stetig erweitert. 
Unter anderem wurden Akademien für Medizin, Mathematik, militärisches Wissen, 
Recht und Kalligraphie initiiert.39 In einigen Regierungsperioden wurden sogar staat-
liche Institute für daoistische und buddhistische Studien geplant oder eingerichtet, 
wenn auch meist nur kurzzeitig. 

Neben den staatlichen etablierten sich früh auch private Bildungseinrichtungen, 
wie eine zweite Gruppe von Studien gezeigt hat. Schon vor der Qin-Dynastie hatten 
berühmte Gelehrte Schüler um sich versammelt, die zum Teil lange Wege auf sich 
nahmen, um Unterweisung zu erbitten. Seit der Han-Zeit wurde diesen informellen 
Schulen unter der Bezeichnung „Häusern der Verfeinerung“ (jingshe 精舍) ein kon-
kreter Ort zugewiesen.40 Die Anzahl dieser und anderer privater „Akademien“ (wört-
lich „Studienhöfe“, shuyuan 書院) nahm insbesondere in der Südlichen Song-Zeit 
und in einer zweiten Welle unter den Ming rapide zu. Oft waren sie an charismatische 
Einzelpersonen gebunden, die den Herrschenden ihrer Zeit kritisch gegenüberstanden, 
so dass sie als Horte des Widerstands gegen staatlichen Dogmatismus dienten.41 An-
gesiedelt waren Akademien idealerweise an geschichtsträchtigen und dem täglichen 
Treiben entrückten Orten.42 Ihr physisches Layout erinnerte an die Gestaltung von 
Klöstern, nicht zuletzt, weil viele ehemalige Klosteranlagen bezogen.43  

Prototyp der seit der Song-Zeit gegründeten Akademien war die von Zhu Xi 朱
熹 (1130–1200) selbst neubelebte Akademie der Weißen-Hirsch-Grotte (Bailudong 
shuyuan 白鹿洞書院).44 Das Herzstück jeder Akademie bildete diesem Beispiel 
folgend eine Nord-Süd-Achse, auf der zwei zentrale Hallen angereiht waren, die dem 
Unterricht und dem Vollzug von Ritualen dienten (und bisweilen eine dritte, in der 
Versammlungen abgehalten wurden). Schreine, in denen frühere Gelehrte verehrt 
wurden, waren links und rechts des Haupttores, häufig in der Nähe eines Teiches oder 

 
38 Siehe beispielsweise Lee 1999, S. 46–49, 57–58; Chu Ming-kin 2020. 
39 Siehe Lee 1999, S. 71–75, 513–527. 
40 Siehe etwa Lee (Li Hongqi) 1992. Auch einige frühe buddhistische Tempel trugen den 

Namen jingshe. Siehe Chen Jinhua 2006, S. 45. 
41 Walton 1999, S. 5–8. 
42 Walton 1999, S. 105. 
43 Grimm 1977, S. 475–480. Zur baulichen Gestalt daoistischer und buddhistischer Klöster 

allgemein siehe Prip-Møller 1937; Kohn 2003, S. 87–111; Scott 2020, S. 6–16. Spezieller 
zu Song-zeitlichen (chan-)buddhistischen Klöstern, die in diesem Zusammenhang beson-
ders einschlägig sind, siehe Foulk 1993, S. 167–191. 

44 Siehe hierzu Chaffee 1985; Keenan 1994. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

23 

kleinen Gartens, untergebracht. 45  Entlang der Außenmauern fanden sich neben 
Wirtschafts- und Verwaltungsräumen auch Stuben für Studium und Meditation sowie 
Durchgänge zu den Schlafkammern.46 Obwohl die konkrete Gestalt der Akademien 
stark variierte, blieb diese ideale Konzeption bis ins 19. Jahrhundert der Bezugspunkt 
für Neugründungen und Erweiterungen konfuzianischer Bildungsorte.47  

Seit der Qin-Dynastie sah sich der Staat zudem in der Pflicht, Grundschulen auf 
lokaler Ebene, die bereits im Buch der Riten (Liji 禮記) Erwähnung finden, einzu-
richten.48 Über Anlage, Verbreitung und Effizienz dieser Institutionen, die unter den 
Bezeichnungen „amtliche“ (guanxue 官學) oder „Gemeindeschulen“ (shexue 社學) 
firmierten, ist über lange Strecken der Geschichte allerdings ebenso wenig bekannt 
wie über Details der vermittelten Lehrinhalte.49 Erst in der Ming-Zeit als Schulen „in 
jeder Präfektur, jeder Subpräfektur und jedem Kreis“ erbaut werden sollten,50 wird 
das Bild klarer, obwohl selbst aus dieser Zeit nur bruchstückhafte Informationen über 
die physische Gestalt dieser Bildungsstätten vorliegen.51 Bücher, die den Schulen von 
amtlichen Stellen zur Verfügung gestellt wurden, konnten zum Beispiel, wie Timothy 
Brook gezeigt hat, in einfachen Holzkisten aufbewahrt, in separaten Räumen verstaut 
oder in eigenen Bibliotheksgebäuden untergebracht werden.52 Viele Schulen empfin-
gen zudem private Bücherspenden, deren Art und Umfang sich stark unterschieden, 
so dass die Bestände keineswegs einheitlich waren.53 Nicht weniger unübersichtlich 
ist die Lage im Hinblick auf die „Wohlfahrtsschulen“ (yixue 義學), die auf private 
Initiative gegründet wurden, oft mit dem Verweis, dass staatliche Einrichtungen zu 
großen Wert auf Äußerlichkeiten legten und die Persönlichkeitsbildung vernachläs-
sigten.54 Detaillierte Rekonstruktionen einzelner Schulen, die unsere Kenntnis dieser 
gesellschaftlich fundamentalen Wissensorte weiter bereichern könnten, bleiben ein 
Desiderat der Forschung. 

 
45 Liu Boji 1939, S. 20–25. 
46 Meskill 1982, S. 41–65. 
47 Siehe etwa Miles 2006, S. 111–119. 
48 Chi Xiaofang 1998. 
49 Schneewind 2006, S. 9–10. 
50 Brook 1996, S. 105. 
51 Schneewind 2006, S. 10–14. 
52 Brook 1996, S. 110–111. 
53 Dennis 2020; Dennis 2021. 
54 Siehe Lidén 2022. 



Joachim Kurtz 

 

24 

Prüfungsstätten 

Das System der Beamtenprüfungen (keju 科舉), die zentrale Institution des kaiser-
zeitlichen chinesischen Bildungswesens, ist weit besser erforscht. Wie Schulen und 
Akademien besaß auch das Prüfungssystem ausgeprägte räumliche Dimensionen mit 
epistemischer Relevanz. Erstens fokussierte die Organisation der Prüfungsebenen, 
die, wie Rui Magone gezeigt hat, die Kandidaten schrittweise von der Peripherie ins 
Zentrum führte, die Aufmerksamkeit gesamten Reichs auf den Kaiserpalast, in dem 
das Ziel aller Anstrengungen, die Palastprüfung, abgehalten wurde.55 Zweitens waren 
die Prüfungshöfe (kaochang 考場, shichang 試場, gongyuan 貢院) einer strikten 
räumlichen und funktionalen Segregation unterworfen, um Betrug oder Manipulation 
zu verhindern.56 Dazu gehörten neben aufwendigen Verfahren der Registrierung und 
Identitätsprüfung peinliche Einlasskontrollen und die lückenlose Überwachung der 
Prüflinge vom Latrinengang bis zu ihrer Versorgung mit Wasser und Reisbrei.57 Von 
den Anwärtern in ihren Zellen getrennt und hinter Absperrungen verborgen, die als 
„Vorhänge“ (lian 簾) bezeichnet wurden, bewegten sich Prüfer, Sekretäre, Schreiber, 
Drucker und das diese versorgende Gesinde. Nur dem Wachpersonal war es gestattet, 
die Grenzen zwischen den abgeschotteten Bereichen dieses heterotopischen Wissens-
ortes zu überschreiten, um ungewöhnliche Vorfälle zu melden oder Unterlagen zu 
überbringen.58 (Die Metapher des „kulturellen Gefängnisses“,59 die zur Beschrei-
bung des Prüfungssystems verwendet worden ist, erhält am Prüfungshof handfeste 
Bedeutung.) Ein dritter räumlicher Aspekt des Prüfungswesens liegt schließlich darin, 
dass die Prüfungshöfe und die auf sie zugeschnittene Infrastruktur ganze Stadtviertel 
nachhaltig prägten.60 In jedem Prüfungszyklus waren Tausende von Prüflingen ange-
wiesen auf Garküchen, Buchläden und Geschäfte, in denen sie Papier, Pinsel, Tusche, 
Öllampen und gefütterte Decken erwerben konnten. Daneben bevölkerten die nervö-
sen und reizbaren Kandidaten gemeinsam mit den sie mitunter begleitenden Familien, 
Freunden und Dienern auch Freudenhäuser, Bars, Opiumhöhlen, Märkte, Souvenirlä-
den und die Stände von Wahrsagern. Und auch das Aufsichtspersonal – bei teilweise 
mehr als 10.000 Prüflingen weitere Hunderte, wenn nicht Tausende von Menschen – 

 
55 Magone 2002; siehe auch Man-Cheong 2004, S. 29–39. 
56 Li Guorong 2007. 
57 Elman 2000, S. 175–191; siehe auch Williams 2020. 
58 Magone 2002, S. 208–226. 
59 Siehe Elman 2000, S. 193–195. 
60 Liu Haifeng 2009. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

25 

wollte versorgt, unterhalten und kontrolliert werden. Die Umgebung von Prüfungs-
höfen, dem wohl meistverfluchten Wissensort im China der Kaiserzeit, war mithin 
drastischen Wandlungen unterworfen: während des Prüfungsspektakels changierte sie 
zwischen Jahrmarkt und Haftanstalt, um danach für Monate oder Jahre in einer Art 
Winterschlaf zu erstarren. 

Die Aufsicht über das staatliche Bildungs- und Prüfungswesen und damit über die 
orthodoxe Staatsdoktrin lag historisch in der Obhut zum Teil konkurrierender Institu-
tionen, die zu den einflussreichsten Wissensorten im vormodernen China gehörten. 
Zu nennen ist hier zunächst für das Direktorat für Erziehung (Guozijian 國子監), das 
ab der Sui-Zeit an die Stelle oder an die Seite der Kaiserlichen Universität trat und für 
die längste Zeit seiner Existenz gleichzeitig als Aufsichtsbehörde und elitäre Ausbil-
dungsstätte fungierte.61 Die Durchführung der Prüfungen sowie die Bestimmung des 
Formats, der Inhalte und selbst des bevorzugten Stils der Prüfungsaufsätze lag zumeist 
in den Händen des Zeremonienamts (Yizhi qinglisi 儀制清吏司) im Ritenministe-
rium, dessen Entscheidungen nicht nur von erfolglosen Prüfungskandidaten oft und 
gern angefochten wurden.62 Leitende Prüfer wurden hier und unter den Mitgliedern 
der Hanlin-Akademie (Hanlinyuan 翰林院) ausgewählt,63 einem erlauchten Kreis 
hochdekorierter Gelehrter, die zunächst als Berater des Kaisers in Erscheinung traten, 
ab der Ming-Zeit aber in einem Amt mit quasi-ministeriellem Status behaust waren, 
zu dessen Aufgaben es gehörte, vom Kaiserhaus präferierte Auslegungen der Klassi-
ker vorzulegen.64 Ihre Nähe zur Macht sowie ihr tiefgreifender Einfluss auf den poli-
tischen Kurs des Reiches und die Karriereaussichten von Generationen auf sozialen 
Aufstieg hoffender Kandidaten machte alle drei Institutionen immer wieder zur Ziel-
scheibe beißender Kritik. Dass die anhaltenden Auseinandersetzungen, in die sie ver-
wickelt wurden, Fraktionen und ideologische Verwerfungslinien widerspiegelten, die 
das Reich insgesamt durchzogen, ist wohl bekannt. Weniger umfassend rekonstruiert 
ist, wie sich die allfälligen Kämpfe auf das innere Gefüge und die alltägliche Arbeit 
dieser exklusiven Wissensorte auswirkten. 

 
61 Siehe Chu Ming-kin 2020, S. 16–47. 
62 Siehe Des Forges 2021, S. 55–77. 
63 Zu Details siehe Zi 1894, S. 12–14, 107–111. 
64 Lui 1981, S. 29–46; ausführlicher Di Yongjun 2007. Für einen zeitgenössischen Bericht 

aus der Spätphase der Hanlin-Akademie siehe Martin 1874. 



Joachim Kurtz 

 

26 

Bibliotheken und Archive 

Zu staatlichen und privaten Bibliotheken und Archiven liegen bereits für die Han-Zeit 
verlässliche Informationen vor. Die moderne Unterscheidung von „Archiven“ als 
Orten, in denen unveröffentlichte Dokumente aufbewahrt werden, und „Bibliothe-
ken“ als Repositorien veröffentlichter Schriften lässt sich nicht ohne Weiteres auf das 
vormoderne China anwenden.65  Die Kaiserliche Bibliothek der Han-Dynastie er-
scheint, zumindest gemäß ihrer Beschreibung in der „Bibliographischen Abhand-
lung“ der Geschichte der Han (Hanshu Yiwenzhi 漢書藝文志), als erste Institution 
der frühen Kaiserzeit, die dem modernen Begriff einer Bibliothek nahekommt. Sie 
beherbergte keine administrativen Dokumente, sondern hielt ausschließlich in einem 
weiten Sinne literarische Texte vor.66 Wie die kaiserlichen und privaten Bibliotheken, 
die ihr in späteren Jahrhunderten nachfolgten,67 förderte die Pflege dieser Sammlung 
die Verfeinerung textkritischer und editorischer Praktiken. Zugleich mussten taxono-
mische Prinzipien entwickelt werden, um die Auffindbarkeit einzelner Texte ange-
sichts der bald unüberschaubaren Masse an Manuskripten zu gewährleisten.68 Beides 
galt auch für private Bibliotheken, deren Ausbreitung nicht zuletzt darauf zurückzu-
führen ist, dass dem Lesen, welches vielen wichtigen Denkern als Königsweg zur 
ethischen Vervollkommnung galt, ab der Han-Zeit besonderes moralisches Prestige 
zuerkannt wurde. Die Anzahl und der Reichtum privater Bibliotheken im vormoder-
nen China sind beeindruckend. Schon in der Song-Zeit gab es etwa 700 private 
Bibliotheken, die jeweils über mehrere Zehntausend „Rollen“ (juan 卷) verfügten; 
für die Qing-Zeit werden sogar über 2.000 Bibliotheken dieser Größe gezählt.69 Die 
bekannteste noch erhaltene Privatbücherei, die Bibliothek Tianyige 天一閣 in Ning-
bo, wurde schon von ihrem Gründer Fan Qin 范欽 (1506–1585) mit über 70.000 
Rollen bestückt.70 Dass die Auswahl der in eine Bibliothek aufgenommenen Werke 
eine dezidiert politische Dimension hatte, war staatlichen wie privaten Büchersamm-
lern bewusst. So konnte der Ausschluss aus einer kaiserlichen Bibliothek einem Bann-
strahl gleichkommen, und dies nicht nur in Säuberungswellen wie der „literarischen 

 
65 Chen et al. 2021, S. 409–411. 
66 Fölster 2018. 
67 Drège 1991, S. 19–37. 
68 Siehe etwa Tsien 1952. 
69 Fan Fengshu 2013. Siehe hierzu auch McDermott 2006, S. 134. 
70 Zur Geschichte dieser Bibliothek siehe Stackmann 1990. Zu Privatbibliotheken allgemein 

siehe Chen et al. 2021, S. 423–429. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

27 

Inquisition“ unter dem Qianlong-Kaiser (乾隆, reg. 1735–1796).71 Die Furcht vor 
politischer Zensur verblasste indes vor der Angst vor dem Verlust von Büchern und 
des in ihnen kodierten Wissens durch Diebstahl, Feuer, Feuchtigkeit, Hitze, Insekten-
befall oder Zerstörung im Zuge von Rebellionen und Herrschaftswechseln. Ermah-
nungen, diese Gefahren nie zu vergessen, nahmen breiten Raum in Handbüchern wie 
Ye Dehuis 葉德輝 (1864–1927) Zehn Gebote des Büchersammlers (Cangshu shiyue 
藏書十約) ein, welche die gelehrten und materiellen Praktiken beschrieben, die für 
Aufbau und Erhalt dieser als unverzichtbar angesehenen Orte der Muße, des Wissens 
und des kulturellen Gedächtnisses nötig waren.72 

Die in der westlichen Han-Zeit erbaute Orchideenterrasse (Lantai 蘭臺) gilt als 
das erste Gebäude, das im Sinn eines Archivs eigens der Aufbewahrung von Erlassen, 
Memoranden und Gesetzestexten gewidmet war.73 Archive fungierten seither in allen 
Dynastien als Endpunkte der Kommunikationsnetzwerke, auf welche die Administra-
tion zur Entscheidungsfindung, zur Durchsetzung ihrer Vorhaben und zum Erhalt 
ihrer Macht angewiesen war. Sicherzustellen, dass diese Netzwerke Informationen 
verlässlich, schnell und unter Wahrung der Vertraulichkeit transportieren konnten, 
war ein zentrales Anliegen der kaiserzeitlichen Bürokratie.74 Neben dem Aufbau und 
Schutz der materiellen Infrastruktur erforderte dies, Kommunikationsformen ein-
zuführen, die Format und Stil der zirkulierten Dokumente, bis hin zur Anzahl der 
Schriftzeichen pro Zeile, vereinheitlichten.75 Die Standardisierung von Befehlen, Be-
stimmungen und Berichten vereinfachte zugleich ihre systematische Ablage. 76 
Vielerorts folgten Archive für die Einordnung von Dokumenten einem in der Song-
Zeit entwickelten System, das auf der von jedem Schriftkundigen memorierten Zei-
chenfolge des Tausend-Zeichen-Klassikers (Qianziwen 千字文) beruhte. Dies galt 
auch für die Ming- und Qing-Zeit, als die staatlichen Archive massiv erweitert wur-
den.77 Dieser Ausbau folgte der Einsicht, dass keine Bürokratie ihre Aufgaben ohne 
lückenlose Dokumentation des Informationsflusses zwischen zentralen Behörden und 

 
71 Guy 1987; siehe auch Kurz 2001. 
72 Ye Dehuis lesenswerter Text ist komplett übersetzt in Fang 1950. 
73 Li Xiaoju 2014, S. 6–7. 
74 Für die Han-Zeit siehe Giele 2006; für die Song-Zeit De Weerdt 2016; für die Qing-Zeit 

auch schon Wu 1970. 
75 Siehe Elliott 2001. 
76 Siehe hierzu beispielsweise Dykstra 2022. 
77 Siehe Ni Daoshan 1990. 



Joachim Kurtz 

 

28 

Außenposten sowie zwischen höheren und niederen Ebenen der Administration lang-
fristig erfüllen kann. Anders als Bibliotheken mussten Archive keine Rücksicht auf 
die Zugänglichkeit ihrer Bestände nehmen. Ihr Hauptaugenmerk galt der Bewahrung 
der Dokumente, was auch in der baulichen Gestalt der Archive zum Ausdruck kam. 
Das bekannteste Beispiel ist das aus feuerfestem Stein (nahezu) fensterlos erbaute 
Kaiserliche Geschichtsarchiv (Huangshicheng 皇史宬), das der Jiajing-Kaiser 嘉靖 
(r. 1521–1567) nahe der Verbotenen Stadt in Beijing errichten ließ, um die Wahrhaf-
tigen Aufzeichnungen (shilu 實錄 ) seiner Herrschaft, wichtige Erlasse und den 
Stammbaum seines Geschlechts für die Nachwelt zu erhalten. Archive dienten aller-
dings nicht nur staatstragenden Zwecken, sondern wurden auch eingerichtet, um 
künstlerische und literarische Wissensbestände zu sichern.78 Gerade zu den Funktio-
nen und Inhalten solcher kulturellen Archive wären weitere Studien wünschenswert. 

Ämter 

Für den Staat bedeutsame Wissensorte fanden sich nicht nur in der Hauptstadt. Um 
staatlichen Direktiven, Gesetzen und Idealen im ganzen Reich Geltung zu verschaf-
fen, mussten sie bis in die kleinsten Synapsen des administrativen Kommunikations-
netzwerks übertragen werden. Der lokale Außenposten dieses Netzwerks war der 
Yamen 衙門, der Amtssitz des Magistrats. Dem Magistrat oblag es, an diesem Ort 
oder von dort aus, Gesetze und Erlasse bekannt zu machen und durchzusetzen, Steu-
ern zu erheben, Bauvorhaben zu überwachen, Rituale und Unterricht zu organisieren, 
Verbrechen zu untersuchen, Recht zu sprechen, zivile Streitigkeiten zu schlichten und 
Berichte über Ereignisse zu verfassen, die der Aufmerksamkeit höherer Verwaltungs-
ebenen bedurften.79 Der Yamen bildete damit die greifbarste Schnittstelle zwischen 
Obrigkeit und Bevölkerung. Nur wer mit seinen Anliegen an diesem Sitz administra-
tiver, moralischer und rechtlicher Autorität Gehör fand, konnte auf staatliche Unter-
stützung oder Nachsicht hoffen. Nur in seinem Umkreis fand sich die Expertise, die 
notwendig war, um diese Anliegen in das Idiom der Administration zu übersetzen. 
Und nur hier wurden die Rohfassungen der Dokumente verfasst, die nach Erledigung 
oder Ablehnung eines Vorgangs in bis zu einem halben Dutzend Abschriften die 
Archive füllten.  

 
78 Chen et al. 2021, S. 431–435. 
79 Für einen Überblick über die Rolle des Yamen als Zentrum der lokalen Verwaltung siehe 

etwa Yin Xiaohu 1997. Eine anschaulichere Darstellung in Form einer Übersetzung eines 
Handbuchs für lokale Amtsträger aus dem 17. Jahrhundert findet sich in Huang Liu-hung 
1984. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

29 

Die physische Gestalt des Yamen passte sich lokalen Gegebenheiten an. Ab der 
Song-Zeit beinhaltete sie einige charakteristische Elemente, die auch die Funktion des 
Yamen als Wissensort prägten. In unserem Kontext signifikant ist vor allem die strikte 
Trennung in frontstage und backstage Bereiche. Um zum Magistrat vorzudringen, 
mussten Bittsteller und andere Besucher mehrere Hürden überwinden. Klagen wurden 
von Sekretären noch außerhalb des Eingangstores auf ihre Stichhaltigkeit überprüft.80 
Arrestzellen waren in einen Vorhof ausgelagert, Dokumente wurden in einem abge-
schirmten Raum im Inneren des Komplexes aufbewahrt. Demgegenüber wurden Ver-
nehmungen und Prozesse, aber auch jahreszeitliche Rituale, in einer Audienzhalle 
inszeniert, in der der Magistrat, von Bütteln und Gehilfen umgeben, das Antlitz des 
Staates repräsentierte und, neben überwältigender Macht, zugleich dessen moralische 
und epistemische Autorität öffentlich zur Schau stellte und damit unterstrich. 

Andere in unserem Kontext relevante Ämter, die vom Kaiserhaus unterhalten 
wurden, dienten dem Zweck, Expertise zu spezifischen Themenbereichen zu sammeln 
und vorzuhalten. Das prominenteste Beispiel ist das Kaiserliche Amt für Astronomie 
(Taishiyuan 太史院, später Qintianjian 欽天監) in der späteren Kaiserzeit. In die-
sem Amt wurde das für die Herrschaftslegitimation unverzichtbare Wissen über die 
Bewegungen der beobachtbaren Himmelskörper gesammelt, zudem wurden Kalender 
berechnet und ungewöhnliche Phänomene dokumentiert.81 Seit der Yuan-Zeit war 
das Amt aufgeteilt in konkurrierende Abteilungen, deren voneinander abweichende 
Berechnungen auf Methoden beruhten, die Personengruppen unterschiedlicher Her-
kunft zugeordnet wurden. Neben den Praktiken der traditionell chinesisch ausgebil-
deten und muslimischen Astronomen erlangten nach 1600 europäische Verfahren, die 
zumeist von Jesuitenmissionaren vertreten wurden, die größte Aufmerksamkeit. Die 
Machtkämpfe der Abteilungen untereinander und mit Fraktionen der Hofbürokratie 
sind gut dokumentiert.82 Im spektakulärsten Fall, dem Kalenderstreit von 1664 um 
den Kölner Jesuiten Johann Adam Schall von Bell (Tang Ruowang 湯若望, 1592–
1666), liegen chinesische, mandschurische und europäischsprachige Quellen vor,83 
die eine Rekonstruktion der Ereignisse aus Sicht aller beteiligten Gruppen ermögli-
chen.84 Dabei wird unter anderem deutlich, dass die Genauigkeit von Vorhersagen 

 
80 Siehe etwa Chen Ling 2022. 
81 Zu diesem Ort zur Ming-Zeit siehe Ho 1969; Deane 1994; zur Qing-Zeit etwa Porter 1980. 
82 Siehe Huang Yi-Long 1991. 
83 Siehe Deiwiks 2004; Gimm 2021. 
84 Siehe Chu Pingyi 1997. 



Joachim Kurtz 

 

30 

keineswegs immer der wichtigste Faktor war, um die Vormachtstellung einer Fraktion 
an diesem ideologisch hochsensiblen Ort zu begründen. 

Ein zweites Beispiel für die Dynamiken, die institutionalisierte Wissensorte präg-
ten, ist das 1407 gegründete Übersetzungsamt (Siyiguan 四夷館, unter den Qing um-
benannt in 四譯館).85 Dieses Amt, das der Hanlin-Akademie unterstand, war für die 
Ausbildung von Übersetzern sowie die Beglaubigung fremdsprachiger Dokumente 
verantwortlich und nahm gemeinsam mit der älteren, dem Ritenministerium zugeord-
neten „Dolmetscherherberge“ (Huitongguan 會通館) ausländische Delegationen auf 
ihren Reisen in die Hauptstadt in Empfang.86 Die zunächst acht Unterabteilungen des 
Übersetzungsamts waren den Schriften und Sprachen der bedeutendsten Tributstaaten 
gewidmet. Kenntnisse wurden oft innerhalb von Familienclans weitergegeben, perio-
disch aber auch durch Examina überprüft, um Nepotismus vorzubeugen. Die Amtsträ-
ger waren gerade aufgrund ihrer schwer zu ersetzenden Expertise erheblichem Miss-
trauen ausgesetzt. Umso eifersüchtiger hüteten sie ihr Wissen.87 Neben Glossaren 
gingen aus diesem Amt nur sehr wenige Texte hervor, in welchen Informationen über 
die Tributstaaten, einschließlich ihrer Sprachen, Geschichte und Eigenheiten, für 
andere Abteilungen der Administration zusammengefasst wurden.88 Wie das Amt für 
Astronomie spiegeln die Übersetzungsbüros die noch nicht hinreichend erforschten 
Spannungen zwischen konkurrierenden Fraktionen und ihren jeweiligen Interessen, 
Wissen zu teilen oder zum eigenen Nutzen geheimzuhalten. 

Werkstätten und Manufakturen 

Wissen erschöpft sich nicht im propositionalen Gehalt von Aussagen, die in Texten 
oder anderen semantisch zu entschlüsselnden Darstellungsformen fixiert werden. Es 
manifestiert sich ebenso in verkörperten Fertigkeiten und unbewussten Gewohnhei-
ten, die nicht diskursiv, sondern durch praktische Unterweisung und gelebtes Vorbild 
weitergegeben werden. Dass auch die Entwicklung und Weitergabe von solch impli-
zitem Wissen im China der Kaiserzeit von räumlichen Dimensionen geprägt war, wird 
in den Werkstätten und Ateliers greifbar, in denen Techniken verschiedenster Art aus- 
und eingeübt wurden. Der Begriff der „Werkstatt“ (zuoshi 作室, gongshi 公室, etc.) 

 
85 Siehe schon Hirth 1887 und Pelliot 1948, S. 207–248. Rezente Studien sind Ren Ping 2015 

und Nappi 2021. 
86 Zum Huitongguan siehe Pelliot 1948, S. 249–271. 
87 Siehe Crossley 1997. 
88 Siehe Zhang Wende 2000. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

31 

war dabei, wie Anthony Barbieri-Low schon für die Qin- und Han-Zeit feststellt, eine 
„mobile“ Kategorie: als Werkstatt konnte jeder Ort gelten, an dem die zur Herstellung 
eines Gegenstandes notwendigen Materialien, Fertigkeiten und Arbeitskräfte zusam-
menkamen. Als Werkstätten angesprochen werden konnten demnach gleichermaßen 
in eigenen Gebäuden untergebrachte Ateliers, in notdürftigen Schuppen behauste 
Werkbänke oder auch großformatige Anlagen unter freiem Himmel wie etwa Eisen-
gießereien, in denen Hunderte von Handlangern unter Anleitung von erfahrenen Tech-
nikern ihrem schweißtreibenden Handwerk nachgingen.89  

In vielen Dynastien fungierte der Kaiserhof als bedeutendster Sponsor solcher 
Werkstätten und der in ihnen gepflegten technischen Expertise.90 Die vielgestaltigen 
Ateliers galten als Zentren fortgeschrittenen technologischen Know-hows. Eigens an 
den Hof geholte Handwerker stellten dort Dinge her, die zu Ausstattung und Unterhalt 
der verschiedenen Bereiche des Palastes – von Wohngemächern über Wirtschaftstrak-
te und Verwaltungsgebäude bis hin zu repräsentativen Sälen, Höfen und Gärten – not-
wendig waren.91 Gleiches traf auf die Manufakturen zu, in denen unter staatlicher 
Aufsicht oder im Umkreis kaiserlicher Werkstätten profitable Güter wie Seide oder 
Porzellan für den nationalen und internationalen Markt produziert und schrittweise 
verfeinert wurden.92 Hier wie dort wurde der Kontrolle proprietären Wissens beson-
dere Aufmerksamkeit geschenkt. Nicht nur am Hof wachten Handwerker strengstens 
darüber, dass ihre Expertise nur vertrauenswürdigen Schülern und Mitarbeitern anver-
traut wurde. Oft blieb die Weitergabe über Generationen auf einzelne Familien oder 
enge lokale Verbünde beschränkt. In anderen Fällen zirkulierte technisches Wissen 
innerhalb von Gilden, die in geschützte Netzwerke integriert waren und Handwerkern 
die Möglichkeit eröffneten, ihre Produkte überregional zu vertreiben sowie Kennt-
nisse mit Gleichgesinnten auszutauschen.93 Letztlich mussten freilich alle Versuche, 
die Verbreitung technischen Wissens langfristig zu kontrollieren, scheitern, da die 
hergestellten Objekte selbst als Wissensträger fungierten, wenn sie in kundige Hände 
gerieten. Rezente Studien haben deshalb begonnen, Objekte als Wissensorte eigener 
Art ernst zu nehmen, und sich bemüht, materielle Verflechtungen zu rekonstruieren 

 
89 Barbieri-Low 2007, S. 67–68. 
90 Für eine Übersicht über Bandbreite, Größe und Entwicklung der kaiserlichen Werkstätten 

seit der Song-Dynastie siehe Moll-Murata 2018, S. 63–67. 
91 Barbieri-Low 2007. Für die spätere Kaiserzeit siehe Siebert, Chen und Ko 2021. 
92 Neben Gerritsen 2020 siehe hierzu auch Schäfer 1998. 
93 Zu Gilden in der späten Kaiserzeit siehe Qiu Pengsheng 1990; Peng Nansheng 2003; Moll-

Murata 2008. 



Joachim Kurtz 

 

32 

und deren Bedeutung für den teils über kontinentale Grenzen hinausreichenden Aus-
tausch impliziten Wissens herauszuarbeiten.94 

Die von Anne Gerritsen vorgelegte Studie zu den Porzellanmanufakturen von 
Jingdezhen 景德鎮, in die Werkstätten aller Größen eingebunden waren, illustriert 
eindrucksvoll die Bedeutung des Raumes für die Formation technischen Wissens. Zu 
den räumlichen Faktoren, die den Aufstieg Jingdezhens von einem abgelegenen 
Marktflecken zum globalen Zentrum der Porzellanherstellung ermöglichten, zählten 
geophysikalische Vorzüge wie die Nähe zu reichhaltigen Kaolinvorkommen und die 
Verfügbarkeit natürlicher Ressourcen wie Feuerholz und Farnen sowie der direkte 
Zugang zu einem ausgreifenden Wasserwegenetz, welches den Transport von Roh-
stoffen und fertigen Gütern erleichterte und Jingdezhen an nationale und bald auch 
globale Wirtschaftskreisläufe anschloss. Den Aufschwung des Produktionsortes 
ermöglichten zudem eine die Arbeitsteilung begünstigende Binnendifferenzierung der 
Mikroregion, die relative Flexibilität kaiserzeitlicher Beamter im Umgang mit lokalen 
Handwerksbetrieben sowie die ausgeklügelte Organisation einzelner Arbeitsbereiche, 
die sich bis zur effektiven Ausgestaltung individueller Arbeitsplätze fortsetzte.95  

Auch die Geschicke von Druckereien, einer Art von Werkstätten, die technische 
Expertise mit der Verbreitung von diskursivem Wissen kombiniert, wurden in rezen-
ten Studien mit räumlichen Faktoren in Verbindung gebracht. So wurde gezeigt, dass 
die prominente Rolle der Provinzen Fujian und Sichuan für die Geschichte des chine-
sischen Buchdrucks dem Reichtum der dort im Übermaß verfügbaren Rohstoffe zur 
Papierherstellung geschuldet ist. Wie findige Buchdrucker diesen Standortvorteil aus-
nutzten, um die Nachteile, die sich aus der Randlage ihrer Provinzen ergaben, aufzu-
wiegen, ist eine weitere Frage, die in der Forschung auf nachhaltiges Interesse stieß.96 
Ein Erklärungsansatz verweist hier auf die zielgerichtete Diversifizierung des Sorti-
ments, das unter anderem durch Festhalten am billigeren Holztafeldruck lange nach 
Entdeckung des Drucks mit beweglichen Lettern erleichtert wurde. Dies ermöglichte 
den Druckereien in der Peripherie, mit unterschiedlich gestalteten und ausgepreisten 
Ausgaben Käufergruppen anzusprechen, die in ganz verschiedenen gesellschaftlichen 
Schichten beheimatet waren und in disparaten Wissenskulturen agierten. 97  Auf 
diesen Einsichten aufbauend nehmen in jüngster Zeit Versuche zu, mit Hilfe digitaler 

 
94 Siehe etwa Gerritsen und Riello 2015; Smith 2019. 
95 Gerritsen 2020, S. 134–152. 
96 Siehe zum Beispiel Chia 2002; Brokaw 2007. 
97 Siehe hierzu C. Brokaw und E. Widmer in Brokaw und Reed 2010, S. 39–80. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

33 

Methoden die seit der Ming-Zeit immer dichter geknüpften Netzwerke nachzuzeich-
nen, durch die günstige Ausgaben stark nachgefragter Textsorten wie die bis ins 20. 
Jahrhundert populären „Alltagsenzyklopädien“ (riyong leishu 日用類書) zusam-
mengestellt und vertrieben wurden. 98  Ziel derartiger Bemühungen ist es, Rück-
schlüsse auf die Gestalt der „epistemischen Landschaften“ zu gewinnen, welche die 
Zirkulation von Wissen in der Welt der ausgehenden Kaiserzeit prägten. 

Klöster und Tempel 

Viele Praktiken, welche die bisher genannten Wissensorte prägten, kennzeichneten 
auch religiöse Stätten. Die baulichen Parallelen zwischen Akademien und insbeson-
dere buddhistischen Klöstern spiegelten ähnliche Lehr- und Lernformen, wie erhalte-
ne Satzungen und Regularien beider Arten von Wissensorten bestätigen.99 Viele der 
Formate, die das Leben in Akademien prägten, gingen aus gelehrten Praktiken und 
Exerzitien hervor, die in monastischen Kontexten entstanden oder verfeinert worden 
waren. Wie Akademien waren auch Klöster auf philologische und bibliothekarische 
Expertise angewiesen, um die gesammelten Manuskripte zu schützen und doktrinäre 
Inhalte konsistent weiterzugeben. Und auch die alltägliche Verbindung von Studium 
und Besinnung mit mondänen Tätigkeiten, die dem wirtschaftlichen Unterhalt dien-
ten, wie etwa der Spendensammlung und der Bewirtschaftung umliegender Lände-
reien, bewährte sich in Klöstern ebenso wie in Akademien.100 

In religiösen Kontexten erlangten daneben aber auch Orte Bedeutung, die lange 
keine säkularen Entsprechungen hatten. Ein Beispiel sind die „Übersetzungsplätze“ 
(yichang 譯場 ) oder „Übersetzungshöfe“ (yijing yuan 譯經院 ), die ab dem 4. 
Jahrhundert, oft mit staatlicher Unterstützung, eingerichtet wurden, um die heiligen 
Schriften des Buddhismus ins Chinesische zu übertragen.101 Übersetzungen aus dem 
Sanskrit wurden in diesen Ateliers unterschiedlicher Größe arbeitsteilig organisiert. 
Anfänglich war dies schlicht der Tatsache geschuldet, dass niemand allein über alle 
erforderliche Expertise verfügte;102 später diente die Aufteilung in gesonderte Aufga-
ben wie Vortrag des Originaltextes, mündliche Erläuterung, Niederschrift, Überprü-
fung der terminologischen Konsistenz, Abschrift, Vergleich von Übersetzung und 

 
 98 Siehe etwa Li Ren-Yuan 2014. 
 99 Siehe beispielsweise Chaffee 1985, S. 50–61; Yifa 2002. 
100 Siehe Foulk 2004; Walsh 2010. 
101 Eine Übersicht der wichtigsten dieser Stätten findet sich schon in Fuchs 1930, S. 90. 
102 Siehe Boucher 1996, S. 88–102. 



Joachim Kurtz 

 

34 

Original, inhaltliche Straffung und stilistische Glättung zugleich der Kontrolle der 
doktrinären Botschaft.103 Übersetzungen buddhistischer Sutren waren nie ausschließ-
lich philologische Unternehmungen. Dem Übersetzungsprozess wurde eine rituelle 
Dimension zuerkannt, die in minutiöser Festlegung der Vorbereitung und Durchfüh-
rung der Arbeiten ihren Ausdruck fand. Vorgeschrieben wurde nicht nur die exakte 
Sitzordnung, auch die Ausstattung und der Schmuck des Raumes, die rituellen 
Waschungen, die Form der Opfergaben sowie die Kleidung der Beteiligten wurden 
streng reglementiert.104 Die Halle, in der die Übersetzungen erstellt wurden, sollte 
von Mönchen bewacht werden, die vor Beginn der Übung sieben Tage und Nächte 
lang Dhāraṇi-Sprüche zu rezitieren hatten. Nicht nur die Texte, sondern auch die 
beteiligten Mönche und Novizen sollten auf diese Weise im Vollzug der Übersetzung 
im Übersetzungshof eine substanzielle Wandlung erfahren. 

Übersetzungsplätze verfügten nicht immer über eigene Räumlichkeiten. Oft waren 
sie in Tempeln wie den sogenannten „Palastkapellen“ (neidaochang 內道場, wört-
lich „dem Palast zugehörige Übungsorte“) untergebracht. Solche Kapellen gehen bis 
auf das 4. Jahrhundert zurück und blieben bis zum Ende des Kaiserreichs Teil der 
meisten Palastanlagen.105 Als Begegnungsstätten zwischen Angehörigen des Hofes 
und der buddhistischen, seit der Tang-Zeit aber auch der daoistischen Geistlichkeit, 
dienten sie sowohl religiösen als auch politischen Zwecken.106 Palastkapellen konn-
ten Gemeinschaften von Mönchen und Nonnen versammeln und standen männlichen 
wie weiblichen Mitgliedern des Hofes offen. Neben Übersetzungsaktivitäten wurden 
in ihnen religiöse Zeremonien und Rituale abgehalten, Debatten ausgetragen, Klausen 
zur Meditation bereitgestellt und Reliquien aufbewahrt; mitunter wurden sie auch zu 
monastischen Verwaltungszentren ausgebaut.107 Befürworter sahen in ihnen nützli-
che Schnittstellen zwischen staatlichen und religiösen Autoritäten; Kritiker erklärten 
sie dagegen zu Brutstätten von Verschwörungen, die das Potential hatten, das Reich 
vom rechten Weg abzubringen. Auch für die Förderung religiösen Wissens nahmen 
Fürsten- und Kaiserhöfe mithin eine herausragende Stellung ein. 

 
103 Siehe Zacchetti 1996, S. 347–354; Bowring 1992. 
104 Siehe etwa Fuchs 1930, S. 100–102. 
105 Für Beispiele aus der Qing-Zeit, siehe etwa Berger 2003, S. 104–100. 
106 Siehe Chen Jinhua 2004, 2006. 
107 Siehe hierzu Chen Jinhua 2004, S. 151–156. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

35 

Sakrale Landschaften 

Religiöse Wissensorte zeichnen sich durch die enge Verbindung von Spiritualität, 
Ritual, Raum und Gelehrsamkeit aus. In der Forschung ist diese Verbindung auf 
unterschiedlichen Maßstabsebenen untersucht worden. Auf der Makroebene wurden 
Versuche nachgezeichnet, Chinas Platz in einer sakralen Geographie zu bestimmen, 
die den Mittelpunkt der Welt am Geburtsort des Buddha lokalisierte. Die physische, 
zeitliche und kulturelle Entfernung von diesem Zentrum weckte bei vielen chinesi-
schen Adepten Zweifel, ob sie aus ihrer peripheren Position Hoffnung haben durften, 
die buddhistische Wahrheit zu erkennen.108 Eine Folgerung daraus war, dass sie sich 
umso eifriger dem Studium widmen mussten, um die Distanz, die oft als Quittung für 
Verfehlungen in einem früheren Leben verstanden wurde, zu überwinden.  

Ebenfalls großräumig ausgelegt sind Studien, welche von Tempeln, Schreinen und 
Klöstern geprägte sakrale Landschaften analysieren. Als Inbegriff solcher Landschaf-
ten gelten Chinas heilige Bergmassive, die von Wallfahrtsstätten oft geradezu übersät 
sind. Édouard Chavannes, einer der Begründer des Genres chinesischer Bergbiogra-
phien in europäischen Sprachen, bespricht in seiner Monographie zum Taishan 泰山 
mehr als 250 Orte mit religiöser Bedeutung, die an einem einzigen Berg unterhalten 
wurden.109 Auch neuere Arbeiten betonen die „Macht des Ortes“, die Berge in Gott-
heiten verwandelte und ihrer Topographie sowie den dort angesiedelten Stätten politi-
sche und religiöse Autorität verlieh.110 Dies gilt nicht nur für Schreine und Tempel, 
sondern auch für die mitunter monumentalen Steininschriften, die viele Berge als 
gewissermaßen göttliche Beschreibstoffe verwendeten.111 Sakrale Landschaften las-
sen sich demnach als Repositorien einer Fülle nicht nur religiösen, sondern auch kul-
turellen, sozialen, historischen, lokalen, handwerklichen und technischen Wissens112 
verstehen und wurden gerade deshalb zu dauerhaften Anziehungspunkten für Pilger, 
Touristen und Forschende.113 

Sakrale Landschaften wurden nicht nur an Chinas imposantesten Bergmassiven 
geschaffen. Auch in anderen weltabgewandten Gegenden wurden umfangreiche 
Komplexe religiöser Stätten erbaut, die das Bild und Bewusstsein ganzer Regionen 

 
108 Siehe Nicol 2017, S. 62–85, 186–211. 
109 Chavannes 1910, S. 44–157. 
110 Siehe etwa Robson 2009, S. 17–44. 
111 Ledderose 2004. Siehe auch https://www.stonesutras.org/ (Zugriff am 10. Oktober 2022). 
112 Siehe Naquin 2022. 
113 Siehe Naquin und Yü 1992; Luo 2022, S. 209–214. 



Joachim Kurtz 

 

36 

prägten. Die in Sandsteinfelsen geschlagenen Höhlenklöster in der Umgebung von 
Dunhuang 敦煌 sind der wohl bekannteste unter ihnen.114 Allein die Mogao-Grot-
ten (Mogao ku 莫高窟), die nur eine dieser Klosteranlagen beherbergten, bestehen 
aus 492 bis heute erhaltenen Höhlen, die mit buddhistischen Statuen, Skulpturen und 
Wandmalereien verziert sind und ganz unterschiedlichen Zwecken dienten: als Kapel-
len, Schreine oder Räume für Meditation und Unterweisung, aber auch als Schreib-
stuben, Werkstätten oder Archive.115 Wu Hung hat jüngst gezeigt, wie grundlegend 
räumliche Aspekte das Erlebnis der Höhlen für Durchreisende und Anwohner präg-
ten: von der Wahrnehmung des Felsmassivs gegen den Wüstenhorizont über die Lage 
der einzelnen Höhlen zueinander bis zu ihrer Ausgestaltung und die zum Teil span-
nungsreiche Anordnung der Statuen und Bilder von Gottheiten, Heiligen und Dämo-
nen innerhalb der Grotten oder auf einzelnen Gemälden.116 Dass diese Arrangements 
zugleich epistemische Relevanz besaßen, wird auch auf einer höheren Maßstabsebene 
greifbar: als wichtiger Knotenpunkt in einem Kontinente übergreifenden Netzwerk 
von Handelswegen fungierte die Oase als Begegnungsort unterschiedlicher Sprachen, 
Kulturen und Religionen sowie als Einfallstor für bis dato unbekannte Kenntnisse und 
Techniken. Über die Jahrhunderte entwickelte sich Dunhuang zum Zentrum einer 
Form von Gelehrsamkeit, in der Übersetzung und transkulturelle Vermittlung eine 
besonders ausgeprägte Rolle spielten, wie insbesondere im Bereich der Medizin nach-
gewiesen wurde.117 

Einsiedeleien und andere Orte der inneren Einkehr sind weitere Stätten der Wis-
sensproduktion, die spirituelle Landschaften auszeichnen. Auch wenn die Gründe, die 
Einsiedler für ihren Rückzug vom Lärm des gesellschaftlichen Treibens angaben, 
mehrheitlich weltlicher Natur waren (Verlust eines Amtes in Folge von Verfehlungen 
oder Intrigen, Verzicht aus Loyalität oder anderen moralischen Erwägungen) und sel-
ten als Akte asketischer Selbstverleugnung gerechtfertigt wurden,118 wurde dem Rin-
gen um Selbsterkenntnis durch Besinnung und Meditation in der Einsamkeit oft eine 
religiöse Dimension zugeschrieben. Der Rückzug konnte dabei sowohl als Zeichen 
der Stärke, also als Ausdruck unbeirrbarer moralischer Überzeugungen, als auch der 
Schwäche, etwa als Davonstehlen aus der Verantwortung, gedeutet werden.119 Die 

 
114 Für einen Überblick über Dunhuang als eine „Oase des Wissens“ siehe Trombert 2007. 
115 Zu buddhistischen Skriptorien in Dunhuang siehe Drège 2007. 
116 Wu Hung 2023; spezifisch zu Gemälden siehe auch Fraser 2003. 
117 Siehe etwa Lo und Cullen 2005. 
118 Berkowitz 2000, S. 17–63. 
119 Vervoorn 1990, S. 54–72. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

37 

epistemischen Ideale, die sich in der Einsiedelei verfolgen ließen, entfalteten davon 
unberührt anhaltende Anziehungskraft. Einsamkeit, Abstand und Ruhe eröffneten 
eine befreiend klare Sicht auf die Welt und verhieß, den „roten Staub“ (hongchen 紅
塵) von gesellschaftlichen Zwängen und Konventionen zu durchschauen sowie einen 
unvoreingenommenen Blick auf die eigene Natur und deren existenzielle Bedürfnisse 
zurückzugewinnen.120 Im Ergebnis konnte der Rückzug entweder darin gipfeln, den 
Eremiten zur religiösen Erleuchtung und damit endgültigen Erlösung zu führen oder 
aber ihm neue Kraft für die Rückkehr in weltliche Zusammenhänge zu verleihen. 

Auf einer noch kleineren Maßstabsebene der Wissensorte ließ sich schließlich 
sogar der menschliche Körper als in kosmische Ordnungsmuster eingebettet und als 
deren strukturidentisches Abbild verstehen. Verbreitet war diese Auffassung vor 
allem, wenngleich nicht nur, in daoistischen Lehren und den von ihnen inspirierten 
Strängen der chinesischen Medizin. Der empirische Leib erschien in dieser Perspek-
tive als eine vergängliche Manifestation der „Leere“ (xu 虛) bzw. des „ursprüngli-
chen Chaos“ (hundun 混沌), aus der bzw. aus dem alle Erscheinungsformen des 
Kosmos hervorgingen und in die sie unweigerlich zurückkehrten.121 Theoretische 
Repräsentationen des Körpers deuteten leibliche Prozesse entsprechend als Korrelate 
kosmologischer Transformationen und postulierten eine unauflösliche Verbindung 
des Körpers mit der ihn umgebenden Welt. Diese Verbindung teilte der Körper mit 
Staat und Universum. Wie diese durfte er nicht als stabiles und in sich abgeschlosse-
nes System verstanden werden; vielmehr galt es, ihn in seiner prinzipiellen Offenheit 
und dynamischen Instabilität anzuerkennen.122  In einer symbolischen Sichtweise 
wurde der Körper damit zu einem Operationsfeld der Kräfte und Energien, welche die 
unaufhörlichen Transformationen des Kosmos beseelten und den Grund allen Seins 
bildeten.123 Zu Wissensorten wurden der Körper und seine mannigfaltigen Repräsen-
tationen in dieser Sicht, weil sich ein Bewusstsein für das Wirken dieser Kräfte und 
Energien am einfachsten durch die Innenschau erlangen ließ. Darunter war eine über 
verschiedene Körpertechniken zu erreichende Visualisierung der Prozesse zu verste-
hen, die im Inneren des Körpers erfahrbar waren.124 Ein sehr ähnliches Verständnis 
des Körpers lag einer zweiten Tradition von Praktiken zugrunde, die den Leib als Re-
positorium verborgenen Wissens untersuchten. Die vor allem in der Song- und Ming-

 
120 Greene 2021, S. 21–25. 
121 Siehe etwa Lewis 2005, S. 13–76. 
122 Siehe hierzu Schipper 1982, Kapitel 6 und 7. 
123 Siehe Despeux 1996. 
124 Für einen Überblick über diese Techniken, siehe Pregadio 2008, S. 75–84. 



Joachim Kurtz 

 

38 

Zeit populäre Physiognomie entwickelte Techniken des Wahrsagens, deren Schlüsse 
aus der empirischen Inspektion körperlicher Merkmale abgeleitet wurden.125 

Haushalte und Studierstuben 

Ungeachtet anderer schmerzlicher Auslassungen wäre es unverantwortlich, unseren 
eklektischen Überblick abzuschließen, ohne auf private Wissensorte einzugehen, zu 
denen vor allem der eigene Haushalt zu zählen ist.126 Gerade dort, wo mehrere Gene-
rationen unter einem Dach lebten, wurde die Bewahrung und Weitergabe von Wissen 
zur täglichen Herausforderung. Eine davon ergab sich aus der in der konfuzianischen 
Morallehre postulierten strikten Trennung der Geschlechter. Die mit ethischen Impe-
rativen unterfütterte Arbeitsteilung, die nicht nur in wohlhabenden Haushalten umge-
setzt werden sollte, erforderte gesonderte Ausbildungswege, die Jungen auf das Leben 
in der Außenwelt vorbereiten sollte, während es Mädchen für heimische Tätigkeiten 
domestizierte. In der Praxis gibt es freilich Beispiele, dass diese als absolut gesetzten 
Grenzen, die Frauen über Jahrhunderte vom öffentlichen Leben ausschlossen, durch-
lässiger sein konnten, als es die strenge Theorie erlaubte. Die räumliche Organisation 
der „inneren Gemächer“ (guige xiufang 閨閣繡房), in denen die Ausbildung weibli-
cher Mitglieder des Haushalts – ganz gleich, ob in traditionellen Gewerken wie dem 
Spinnen und Nähen oder, wo erwünscht, im Lesen und Schreiben – stattfand, spiegelte 
nicht nur gesellschaftliche Konventionen, sondern gab auch Hinweise darauf, wie sich 
Vorstellungen von Ehe und Familie sowie die Rolle, die Bildung darin spielte, über 
die Zeiten wandelten.127 

Ein weiterer im Haushalt angesiedelter Wissensort war die private Studierstube 
(shuzhai 書齋, wörtlich „Bücherklause“, oder wenfang 文房, „Schreibzimmer“). 
Traut man den ihr gewidmeten Reminiszenzen, gehörte die Bücherklause zu den von 
vielen Literaten am liebsten aufgesuchten Wissensorten im kaiserzeitlichen China,128 
wie auch der Beitrag von Emily Graf in diesem Band unterstreicht. Die Studierstube 
war nicht nur der präferierte Leseraum,129 sondern auch ein Ort der Besinnung, der 
Kreativität und der Geselligkeit. Die Bedeutung dieses keineswegs immer aufwändig 
ausgestatteten Raumes lässt sich schon daran festmachen, wie viel Mühe Gelehrte 

 
125 Siehe etwa Wang Xing 2020. 
126 Siehe Lewis 2005, S. 77–133. 
127 Allgemein hierzu siehe Ko 1995, S. 179–218; konkreter Yu Li 2003, S. 150–215. 
128 Minford und Roberts 2008. 
129 Siehe Yu Li 2003, S. 115–121. Für einen instruktiven Blick auf Leseräume im modernen 

Japan siehe Kamei-Dyche 2023. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

39 

darauf verwendeten, einen ihre Persönlichkeit oder Lebensumstände widerspiegeln-
den Namen für diesen Ort zu finden.130 Die Studierstube bildete einen unverzichtba-
ren Teil der Gelehrtenidentität, und es ist umso verwunderlicher, dass ihr lange wenig 
Aufmerksamkeit entgegengebracht wurde. Gewiss ist die Rekonstruktion von Formen 
und Funktionen privater Gemächer auf oft idealisierte literarische Darstellungen und 
bildliche Zeugnisse angewiesen. Auch auf deren Grundlage lässt sich jedoch, wie 
Zhang Yunshuang gezeigt hat, ein umfassendes Bild von der Gestaltvielfalt des Lite-
ratenstudios und seiner Ausstattung zeichnen.131  Neben verschiedenen ergonomi-
schen Möbelstücken wie der Fußrolle,132 gehörten dazu vor allem die „vier Schätze 
des Schreibzimmers“ (wenfang sibao 文房四寶), also Pinsel, Tusche, Papier und 
Tuschestein, die seit dem 5. Jahrhundert als Gegenstände galten, an denen sich 
Geschmack und Kennerschaft ihrer Eigentümer ablesen ließen.133  

Zwei weitere Aspekte der Studierstube erscheinen aus unserer Sicht von besonde-
rem Interesse, weil sie auf eine vernachlässigte Dimension chinesischer Wissensorte 
verweisen. Zum einen wurden Bücherklausen keinesfalls immer als stabile Gemächer 
in größeren Liegenschaften angelegt, sondern konnten an ganz unterschiedlichen 
Orten eingerichtet werden. In der Song-Zeit verbreitete sich die Mode, auf die persön-
liche Studierstube auch auf Reisen nicht zu verzichten, so dass, wer es sich leisten 
konnte, unter anderem auf Flussschiffen mobile Schreibzimmer installieren ließ, die 
ihren Vorbildern an Land kaum nachstanden.134 Zum anderen bedurften Literaten-
studios nicht zwingend überhaupt einer physischen Gestalt. Immer wieder begegnen 
uns Beispiele von Beamten und Scholaren, die ihre Studierstuben, etwa nach dem 
Verlust von Haus und Hof aufgrund von kriegerischen Auseinandersetzungen oder 
Naturkatastrophen, in ihrer Erinnerung fortleben ließen und nach diesem Bild in ande-
rer Umgebung neu zu erbauen planten. In vielen Fällen existierten Klausen sogar von 
Anfang an nur in der Imagination ihrer oft mittellosen „Besitzer“. Damit stoßen wir 
auf eine Parallele zu den aus dem Europa der frühen Neuzeit vertrauten imaginierten 
Bibliotheken, die uns als Wissensorte entgegentreten, in denen Taxonomien vorge-
stellt wurden, welche die Welt, wenn auch nur im Gedankenexperiment, auf neuartige 

 
130 Siehe hierzu Lü Yunzai 2008; Alleton 1993, S. 159–169. 
131 Zhang Yunshuang 2017. 
132 Siehe Yu Li 2003, S. 118–119, 141. 
133 Es ist deshalb durchaus berechtigt, sie als Wissensorte eigenen Rechts anzusprechen. 

Siehe Schneider 2011; zu Tuschesteinen ferner Ko 2019. 
134 Zhang Yunshuang 2020. 



Joachim Kurtz 

 

40 

Weise einteilten.135 Im Gegensatz dazu zielte die Imagination eines nicht oder nicht 
mehr existierenden persönlichen Studios nicht auf ein neues Verständnis der objekti-
ven Welt ab; statt dessen erscheint sie als Ausdruck einer auf Realisierung drängenden 
Subjektivität, die nur im Reich der Vorstellung ihren Platz finden konnte. 

Ausblick 

Selbst ein kursorischer Überblick über die markantesten Wissensorte im kaiserzeitli-
chen China, wie er hier unternommen wurde, veranschaulicht, so jedenfalls meine 
Hoffnung, welche Fülle von Einsichten diese Perspektive für das Verständnis der 
Genese und Weitergabe von Wissensbeständen verschiedenster Art ermöglicht. 
Analysen von Wissensorten unterschiedlicher Größe, Gestalt und Funktion erlauben 
Rückschlüsse auf die intellektuellen und materiellen Ressourcen, die historischen 
Akteuren in spezifischen epistemischen Situationen zur Verfügung standen, und 
stecken den Rahmen ab, innerhalb dessen sie diese mobilisieren konnten. Die Rekon-
struktion der räumlichen Arrangements und der sozialen Konstellationen tragen zu 
einem präziseren Verständnis bei, welche Wissens- und Wahrheitsansprüche Aner-
kennung finden konnten und welchen diese versagt blieb. 

Machtverhältnisse sind allen Wissensorten eingeschrieben. Die relative Position 
der Akteure in lokal verorteten Hierarchien ist ein wichtiger, wenn auch fast nie allein 
entscheidender Faktor, um die Autorität zu ermessen, mit der Ansprüche auf Exper-
tise, Einsicht und Glaubwürdigkeit von Einzelnen oder Gruppen vertreten wurden. 
Selbst in Situationen, die von einem steilen Autoritätsgefälle geprägt waren, blieben 
die Teilnehmerinnen und Teilnehmer von epistemischen Aushandlungsprozessen 
aufeinander angewiesen, um das in Frage stehende Wissen im praktischen Vollzug 
intersubjektiv zu validieren. Weder diese Prozesse noch ihre Ergebnisse sind ohne 
eingehende Untersuchung der Orte, an denen sie sich vollzogen, mit der notwendigen 
Genauigkeit und Tiefenschärfe zu erfassen. 

Für die sinologische Forschung, selbst wenn sie sich wie dieser Essay auf die Kai-
serzeit beschränkt, bleibt einiges zu tun, um das Potenzial des skizzierten Ansatzes 
einzulösen. Wie die Beiträge zu dem vorliegenden Band belegen, hat sie dadurch 
vieles zu gewinnen. Für die Zukunft wäre zu wünschen, dass eine noch wesentlich 
breitere Palette von chinesischen Wissensorten analysiert würde – selbstverständlich 

 
135 Siehe hierzu Werle 2007. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

41 

bis in die Gegenwart und unter Einschluss der immer bedeutsameren virtuellen Orte, 
an denen Wissen heute zirkuliert wird. 

Die Grundlagen für weitere derartige Studien schon für die Kaiserzeit sind, wie 
ich abschließend kurz darlegen möchte, nicht weniger solide als für die Orte, die auf 
den vorigen Seiten in den Blick genommen wurden. Untersucht werden könnten, um 
mit dem Naheliegendsten zu beginnen, erstens, weitere Institutionen wie Gärten, 
Museen oder Krankenhäuser, die auch in China von eigenen epistemischen Dynami-
ken geprägt waren.136 Aus einer nicht zynisch gemeinten Sicht sollten auch Verban-
nungsorte sowie später Gefängnisse und Umerziehungslager betrachtet werden, die 
deshalb als Wissensorte adressiert werden können, weil ihre Existenz auch in China 
damit gerechtfertigt wurde und wird, dass sie als „Besserungsanstalten“ eine Erzie-
hungsarbeit leisteten, die für den gesellschaftlichen Frieden unverzichtbar sei.137  

Zweitens wäre es wichtig, mehr über öffentliche Orte des Wissensaustauschs zu 
erfahren. Die Salons, in denen an frühmittelalterlichen chinesischen Höfen Debatten 
ausgetragen wurden,138 sind in diesem Kontext ebenso interessant wie Buchhandlun-
gen und Apotheken, Teehäuser, Theater oder Kinos.139 Entdeckt und weitergegeben 
wurde Wissen aber auch auf Feldern, in Dörfern und auf Marktplätzen.140 Städten 
kam als Zentren regionaler oder imperialer Wissenskulturen herausgehobene Bedeu-
tung zu; nirgends sonst fand sich eine vergleichbare Dichte an hoch spezialisierten 
Wissensorten in unmittelbarer Nachbarschaft zueinander.141 Auf einer noch höheren 
Maßstabsebene prägten Landschaft und Umwelt den Inhalt der als relevant erachteten 
Kenntnisse und beeinflussten damit, welche besonderen Bemühungen zur Stärkung 

 
136 Zu Gärten siehe Clunas 1996; Shi 1998; Keswick 2003; zu Museen Dai Lijuan 2003; Qin 

2004; Claypool 2005; zu frühen chinesischen Krankenhäusern und ihren Vorläufern 
Leung 1987; Kang 2012; Renshaw 2005; Bullock 1980. 

137 Zu diesen ungewöhnlichen Wissensorten siehe etwa Waley-Cohen 1991; Wang Ning 
2017; Zhang Ying 2020; Kiely 2014; Dikötter 2002; Alpermann 2021, S. 169–200. 

138 Jansen 2000. Für eine andere Form des öffentlichen Wissenswettstreits am Hof, siehe Jami 
2012, S. 229–233. Allgemein zur Vorortung von Praktiken der Argumentation im kaiser-
zeitlichen China siehe ferner Hofmann, Kurtz und Levine 2020. 

139 Zu Buchhandlungen siehe McDermott 2006, S. 94–103; zu Apotheken Bian He 2020, S. 
126–152; zu Teehäusern Wu Zhihe 1990; Wang Di 2008; zu Kinos Yeh 2018. 

140 Zur Bedeutung landwirtschaftlicher Räume für die Wissensproduktion siehe Bray 1997; 
Schmalzer 2016. Zur Rolle von Marktplätzen in der Wissensökonomie der späten Kaiser-
zeit siehe etwa Jiang Shoupeng 1996. 

141 Zu Städten siehe Lewis 2005, S. 135–188; Thilo 1997–2006; Luo 2019; Steinhardt 1990; 
Skinner 1977; Altenburger, Wan und Børdahl 2015. Zu Vertragshäfen siehe Fan Fa-ti 
2003. 



Joachim Kurtz 

 

42 

bestimmter Wissensgebiete unternommen wurden.142 Das beste Beispiel in diesem 
Zusammenhang dürfte der Wasserbau sein, dessen Weiterentwicklung während der 
gesamten Kaiserzeit zu den Kernaufgaben des chinesischen Staates zählte.143 

Ein dritter Bereich, der zu weiterer Forschung einlädt, betrifft Transiträume. Wis-
sen wird nicht nur an fixen Orten erworben und ausgetauscht, sondern kann genauso 
gut unterwegs gesammelt werden. Auch im kaiserzeitlichen China war wohlbekannt, 
dass Reisen bildet.144 Die Wege- und Wasserstraßennetze sowie die ihnen angeglie-
derte Infrastruktur wie Poststationen und Gasthäuser machten die Reisen von Händ-
lern und Pilgern, von Prüfungsanwärtern und Beamten, aber auch von Flüchtlingen 
und Abenteurern möglich und sollten daher ebenfalls als Wissensorte untersucht wer-
den.145 Gleiches gilt für Gräber, Monumente, Ruinen oder bemerkenswerte Natur-
phänomene, die Reisenden auf ihren Wegen begegneten und sie zu Nachforschung 
und Reflektion anregten. 

Viertens schließlich könnte materiellen Wissensträgern größere Aufmerksamkeit 
geschenkt werden. Dazu gehören zum einen die Instrumente, die für viele epistemi-
sche Praktiken nicht nur unverzichtbar waren, sondern diese auch in vielerlei Hinsicht 
prägten. Beispiele umfassen die Gerätschaften und Substanzen, die Alchemisten in 
ihren Experimenten auf der Suche nach Unsterblichkeit verwendeten, aber auch die 
auf Präzision zielenden Messinstrumente, die astronomische Berechnungen ermög-
lichten.146 Physische Objekte wie Uhren konnten sowohl zur Produktion von Wissen 
verwendet werden wie auch zu dessen Verbreitung und wurden oft zu Statussymbolen 
umfunktioniert, wie nicht nur Lesern des Traums der Roten Kammer vertraut ist.147 
Das in unserem Zusammenhang ohne Zweifel wichtigste materielle Objekt bleibt 
indessen das Buch. Um die Komplexität und Bedeutung dieses einzigartigen chinesi-
schen Wissensorts auch nur anzudeuten, bedürfte es allerdings einer eigenen Abhand-
lung, für die hier kein Platz bleibt.148 

 
142 Siehe hierzu beispielsweise Duara 2000; Elvin 2004; Huang Fei 2018; Rogaski 2022. 
143 Siehe beispielsweise Amelung 2000; Dodgen 2001; Seeger 2014; Mostern 2021. 
144 Der wohl bekannteste chinesische Forschungsreisende ist Gu Yanwu 顧炎武 (1613–

1682); für Auszüge aus seinem Werk siehe Gu Yanwu 2017. Zu chinesischen Theorien 
der Reise und der ihnen gewidmeten Literatur allgemein siehe Riemenschnitter 1998; zur 
Reise selbst Tian Xiaofei 2011; Hargett 2018. 

145 Siehe etwa Ptak 2007; Kim 2020; speziell zu Pilgerfahrten auch Naquin und Yu 1992. 
146 Zu ersteren siehe etwa Ho und Needham 1959; zu letzteren Zhang Baichun 2000. 
147 Siehe Pagani 2001, S. 91–96. 
148 Für einen Überblick zum Stand der chinesischen Buchgeschichte siehe aber Brokaw 2005. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

43 

Literaturverzeichnis 

Agar, Jon und Crosbie Smith (Hrsg.). 1998. Making Space for Science. Territorial 
Themes in the Shaping of Knowledge. London: Macmillan. 

Albrecht, Andrea et al. 2016 „Zum Konzept Historischer Epistemologie“, in Scientia 
Poetica 20.1, S. 137–165. 

Alleton, Viviane. 1993. Les Chinois et la passion des noms. Paris: Aubier. 

Alpermann, Björn. 2021. Xinjiang: China und die Uiguren. Würzburg: Würzburg 
University Press. 

Altenburger, Roland, Margaret B. Wan und Vibeke Børdahl (Hrsg.). 2015. Yangzhou: 
A Place in Literature. The Local in Chinese Cultural History. Honolulu: University 
of Hawai‘i Press. 

Amelung, Iwo. 2000. Der Gelbe Fluss in Shandong (1851–1911). Überschwem-
mungskatastrophen und ihre Bewältigung im China der späten Qing-Zeit. Opera 
Sinologica 7. Wiesbaden: Harrassowitz. 

Ash, Mitchell G. 2000. „Räume des Wissens – Was und wo sind sie? Einleitung in 
das Thema“, in Berichte zur Wissenschaftsgeschichte 23.3, S. 235–242. 

Asma, Stephen T. 2001. Stuffed Animals and Pickled Heads. The Culture and Evolu-
tion of Natural History Museums. New York: Oxford University Press. 

Barbieri-Low, Anthony J. 2007. Artisans in Early Imperial China. Seattle und Lon-
don: University of Washington Press. 

Berger, Patricia. 2003. Empire of Emptiness. Buddhist Art and Political Authority in 
Qing China. Honolulu: University of Hawai‘i Press. 

Berkowitz, Alan J. 2000. Patterns of Disengagement. The Practice and Portrayal of 
Reclusion in Early Medieval China. Stanford: Stanford University Press. 

Bian, He. 2020. Know Your Remedies. Pharmacy and Culture in Early Modern China. 
Princeton: Princeton University Press. 

Bloor, David. 1991 [1976]. Knowledge and Social Imagery, 2nd ed. Chicago: 
University of Chicago Press.  

Bowring, Richard. 1992. „Brief Note: Buddhist Translations in the Northern Sung“, 
in Asia Major (Third Series) 5.2, S. 79–93. 



Joachim Kurtz 

 

44 

Bray, Francesca. 1997. Technology and Gender. Fabrics of Power in Late Imperial 
China. Berkeley: University of California Press. 

Brockway, Lucile H. 2002. Science and Colonial Expansion. The Role of the British 
Royal Botanic Gardens. New Haven: Yale University Press. 

Brokaw, Cynthia J. 2005. „On the History of the Book in China“, in Printing and 
Book Culture in Late Imperial China, hrsg. v. Cynthia J. Brokaw und Kai-wing Chow. 
Berkeley: University of California Press, S. 3–54. 

———. 2007. Commerce in Culture. The Sibao Book Trade in the Qing and Republi-
can Periods. Cambridge, Mass.: Harvard University Asia Center. 

Brokaw, Cynthia und Christopher A. Reed (Hrsg.). 2010. From Woodblocks to the 
Internet. Chinese Publishing and Print Culture in Transition, circa 1800 to 2008. 
Sinica Leidensia 97, Leiden und Boston: Brill. 

Brook, Timothy. 1996. „Edifying Knowledge: The Building of School Libraries in 
Ming China“, in Late Imperial China 17.1, S. 93–119. 

Bullock, Mary B. 1980. An American Transplant. The Rockefeller Foundation and 
Peking Union Medical College. Berkeley: University of California Press. 

Chaffee, John W. 1985. „Chu Hsi and the Revival of the White Deer Grotto Academy, 
1179–1181 A.D.“, in T’oung Pao 71.1/3, S. 40–62. 

Chavannes, Édouard. 1910. Le T’ai chan. Essai de monographie d’un culte chinois. 
Annales du Musée Guimet: Bibliothèque d’études 21, Paris: E. Leroux. 

Chen, Jack W. et al. (Hrsg.). 2021. Literary Information in China. A History. New 
York: Columbia University Press. 

Chen Jinhua. 2004. „The Tang Buddhist Palace Chapels“, in Journal of Religious 
Studies 32, S. 101–174. 

———. 2006. „Pañcavārṣika Assemblies in Liang Wudi’s Buddhist Palace Chapel“, 
in Harvard Journal of Asiatic Studies 66.1, S. 43–103. 

Chen Ling 陳凌. 2022. Songdai zhouxian yashu jianzhu kongjian yu shehui zhixu 宋
代州縣衙署建築空間與社會秩序. Beijing: Zhongguo jianzhu gongye chubanshe. 

Chi Xiaofang 池小芳. 1998. Zhongguo gudai xiaoxue jiaoyu yanjiu 中國古代小學
教育研究. Shanghai: Shanghai jiaoyu chubanshe. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

45 

Chia, Lucille. 2002. Printing for Profit. The Commercial Publishers of Jianyang, Fu-
jian (11th–17th Centuries). Cambridge, Mass.: Harvard University Asia Center. 

Chu, Ming-kin. 2020. The Politics of Higher Education. The Imperial University in 
Northern Song China. Hong Kong: Hong Kong University Press. 

Chu, Pingyi. 1997. „Scientific Dispute in the Imperial Court: The 1664 Calendar 
Case“, in Chinese Science 14, S. 7–34. 

Claypool, Lisa. 2005. „Zhang Jian and China’s First Museum“, in The Journal of 
Asian Studies 64.3, S. 567–604. 

Clunas, Craig. 1996. Fruitful Sites. Garden Culture in Ming Dynasty China. Durham, 
NC: Duke University Press. 

Cosgrove, Denis E. (Hrsg.). 1999. Mappings. London: Reaktion Books. 

Crang, Mike und Nigel Thrift (Hrsg.). 2000. Thinking Space. London und New York: 
Routledge. 

Crossley, Pamela Kyle. 1991. „Structure and Symbol in the Role of the Ming-Qing 
Foreign Translation Bureaus“, in Central and Inner Asian Studies 5, S. 38–70. 

Dai Lijuan 戴麗娟. 2003. „Cong Xujiahui bowuyuan dao Zhendan bowuyuan. Faguo 
Yesuhuishi zai jindai Zhongguo de ziranshi yanjiu huodong“ 從徐家匯博物院到震
旦博物院——法國耶穌會士在近代中國的自然史研究活動 , in Zhongyang 
yanjiuyuan lishi yuyan yanjiusuo jikan 中央研究院歷史語言研究所集刊 84.2, S. 
329–385. 

Daston, Lorraine J. und Peter Galison. 2007. Objectivity. New York: Zone Books. 

De Weerdt, Hilde. 2016. Information, Territory, and Networks. The Crisis and 
Maintenance of Empire in Song China. Cambridge, Mass.: Harvard University Asia 
Center. 

Deane, Thatcher E. 1994. „Instruments and Observation at the Imperial Astronomical 
Bureau during the Ming Dynasty“, in Osiris 9, S. 126–140. 

Deiwiks, Shu-jyuan. 2004. „The Secret Manchu Documents on the Trial of Jesuit 
Missionary Johann Adam Schall (1592–1666) before the Supreme Court of Peking“, 
in Monumenta Serica 51, S. 641–648. 



Joachim Kurtz 

 

46 

Dennis, Joseph. 2020. „The Role of Donations in Building Local School Book 
Collections in the Ming Dynasty“, in Ming Qing Yanjiu 24.1, S. 46–66. 

———. 2021. „Data Collection Practices for Compiling Confucian School Library 
Book Lists in Ming and Qing Local Gazetteers“, in Monumenta Serica 69.2, S. 487–
513. 

Des Forges, Alexander. 2021. Testing the Literary. Prose and Aesthetic in Early Mod-
ern China. Cambridge, Mass.: Harvard University Asia Center. 

Despeux, Catherine. 1996. „Le corps, champ spatio-temporel, souche d’identité“, in 
L’Homme 36.137, S. 87–118. 

Di Yongjun 邸永君. 2007. Qingdai Hanlinyuan zhidu yanjiu 清代翰林院制度研究. 
Beijing: Shehui kexue wenxian chubanshe. 

Dikötter, Frank. 2002. Crime, Punishment, and the Prison in Modern China. London: 
Hurst. 

Dodgen, Randall A. 2001. Controlling the Dragon. Confucian Engineers and the Yel-
low River in Late Imperial China. Honolulu: University of Hawai‘i Press. 

Drège, Jean-Pierre. 1991. Les bibliothèques en Chine au temps des manuscrits 
(jusqu’au Xe siècle). Paris: École Française de l’Extrème Orient. 

———. 2007. „Les scriptoria bouddhiques dans la Chine médiévale (VIe–Xe siècle)“, 
in Lieux de savoir, Bd. 1. Espaces et communautés, hrsg. v. Christian Jacob. Paris: 
Albin Michel, S. 515–536. 

Duara, Prasenjit. 2000. „Local Worlds. The Poetics and Politics of Native Place in 
Modern China“, in South Atlantic Quarterly 99, S. 13–45. 

Dünne, Jörg und Stephan Günzel (Hrsg.). 2006. Raumtheorie. Grundlagentexte aus 
Philosophie und Kulturwissenschaften. Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 1800,. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Dykstra, Maura D. 2022. Uncertainty in the Empire of Routine. The Administrative 
Revolution in the Eighteenth-Century Qing State. Harvard East Asian Monographs 
452, Cambridge, Mass.: Harvard University Press. 

Elliott, Mark C. 2001. „The Manchu-Language Archives of the Qing Dynasty and the 
Origins of the Palace Memorial System“, in Late Imperial China 22.1, S. 1–70. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

47 

Elman, Benjamin A. 2000. A Cultural History of Civil Examinations in Late Imperial 
China. Berkeley: University of California Press. 

Elvin, Mark. 2004. The Retreat of the Elephants. An Environmental History of China. 
New Haven [etc.]: Yale University Press. 

Fan, Fa-ti. 2003. „Science in a Chinese Entrepôt: British Naturalists and Their Chinese 
Associates in Old Canton“, in Osiris 18.1, S. 60–78. 

Fan Fengshu 范鳳書. 2013. Zhongguo sijia cangshushi 中歐私家藏書史. Wuhan: 
Wuhan daxue chubanshe. 

Fang, Achilles. 1950. „Bookman’s Decalogue“, in Harvard Journal of Asiatic Studies 
13.1/2, S. 132–173. 

Findlen, Paula. 1994. Possessing Nature. Museums, Collecting, and Scientific Culture 
in Early Modern Italy. Berkeley: University of California Press. 

Finnegan, Diarmid. 2008. „The Spatial Turn: Geographical Approaches in the History 
of Science“, in Journal of the History of Biology 41.2, S. 369–388. 

Fölster, Max Jakob. 2018. „Libraries and Archives in the Former Han Dynasty (206 
BCE–9 CE): Arguing for a Distinction“, in Manuscripts and Archives. Comparative 
Views on Record-Keeping, hrsg. von Alessandro Bausi et al. Studies in Manuscript 
Cultures 11. Berlin: De Gruyter, S. 201–230. 

Foulk, T. Griffith. 1993. „Myth, Ritual, and Monastic Practice in Sung Ch’an Bud-
dhism“, in Religion and Society in T’ang and Sung China, hrsg. von Patricia Buckley 
Ebrey und Peter N. Gregory. Honolulu: University of Hawai‘i Press, S. 147–208. 

———. 2004. „Chanyuan qinggui and Other ‚Rules of Purity‘ in Chinese Buddhism“, 
in The Zen Canon. Understanding the Classic Texts, hrsg. von Steven Heine und Dale 
S. Wright. Oxford: Oxford University Press, S. 275–312. 

Fraser, Sarah E. 2003. Performing the Visual. The Practice of Buddhist Wall Painting 
in China and Central Asia, 618–960. Stanford: Stanford University Press. 

Fuchs, Walter. 1930. „Zur technischen Organisation der Übersetzungen buddhisti-
scher Schriften ins Chinesische“, in Asia Major 6.1, S. 84–103. 

Füssel, Marian. 2021. Wissen. Konzepte – Praktiken – Prozesse. Historische Einfüh-
rungen, 19. Frankfurt a. M.: Campus. 



Joachim Kurtz 

 

48 

Galison, Peter und Emily Thompson. 1999. The Architecture of Science. Cambridge, 
Mass.: MIT Press. 

Geertz, Clifford. 1983. Local Knowledge. Further Essays in Interpretative Anthropo-
logy. London: Basic Books. 

Gerritsen, Anne. 2020. The City of Blue and White. Chinese Porcelain and the Early 
Modern World. Cambridge: Cambridge University Press. 

Gerritsen, Anne und Giorgio Riello (Hrsg.). 2015. The Global Lives of Things. The 
Material Culture of Connections in the Early Modern World. London: Routledge. 

Giele, Enno. 2006. Imperial Decision-Making and Communication in Early China. A 
Study of Cai Yong’s Duduan. Opera sinologica 20, Wiesbaden: Harrassowitz. 

Gieryn, Thomas F. 2000. „A Space for Place in Sociology“, in Annual Review of Soci-
ology 26, S. 463–496. 

Gimm, Martin. 2021. Johann Adam Schall von Bell und die Geheimakten zum 
Gerichtsprozeß der Jahre 1664–1665 in China. Sinologica Coloniensia 37, 
Wiesbaden: Harrassowitz. 

Greene, Eric M. 2021. Chan before Chan. Meditation, Repentance, and Visionary 
Experience in Chinese Buddhism. Kuroda Institute Studies in East Asian Buddhism 
28, Honolulu: University of Hawai‘i Press. 

Grimm, Tilemann. 1977. „Academies and Urban Systems in Kwangtung“, in The City 
in Late Imperial China, hrsg. von G. William Skinner. Stanford: Stanford University 
Press, S. 475–480. 

Gu Yanwu. 2017. Record of Daily Knowledge and Collected Poems and Essays. Se-
lections. New York: Columbia University Press. 

Haraway, Donna. 1988. „Situated Knowledges: The Science Question in Feminism 
and the Privilege of Partial Perspective“, in Feminist Studies 14.3, S. 575–599. 

Hargett, James M. 2018. Jade Mountains Cinnabar Pools. The History of Travel Lit-
erature in Imperial China. Seattle: University of Washington Press. 

Harris, Steven J. 2006. „Networks of Travel, Correspondence, and Exchange“, in The 
Cambridge History of Science. Vol. 3: Early Modern Science, hrsg. von Katherine 
Park und Lorraine Daston, Cambridge: Cambridge University Press, S. 341–364. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

49 

Hartnett, Richard A. 2011. The Jixia Academy and the Birth of Higher Learning in 
China. A Comparison of Fourth-Century B.C. Chinese Education with Ancient 
Greece. Lewiston: Edwin Mellen. 

Hirth, Friedrich. 1887. „The Chinese Oriental College“, in Journal of the North China 
Branch of the Royal Asiatic Society 22, S. 203–227. 

Ho Peng-Yoke. 1969. „The Astronomical Bureau in Ming China“, in Journal of Asian 
History 3, S. 137–157. 

Ho Ping-Yü und Joseph Needham. 1959. „The Laboratory Equipment of the Early 
Mediæval Chinese Alchemists“, in Ambix, 7.2, S. 58–112. 

Hoage, Robert J. und William A. Deiss (Hrsg.). 1996. New Worlds, New Animals. 
From Menagerie to Zoological Park in the Nineteenth Century. Baltimore: Johns 
Hopkins University Press. 

Hofmann, Martin, Joachim Kurtz und Ari Daniel Levine (Hrsg.). 2020. Powerful 
Arguments. Standards of Validity in Late Imperial China. Sinica Leidensia 146, 
Leiden und Boston: Brill. 

Huang Fei. 2018. Reshaping the Frontier Landscape. Dongchuan in Eighteenth-
century Southwest China. Monies, Markets, and Finance in East Asia, 1600–1900 10, 
Leiden und Boston: Brill. 

Huang Liu-hong (übers. und hrsg. von Djang Chu). 1984. A Complete Book Concern-
ing Happiness and Benevolence. A Manual for Local Magistrates in Seventeenth-
Century China. Tucson: University of Arizona Press. 

Huang Yi-Long 黃一農. 1991. „Qingchu Qintianjian zhong ge minzu tianwenjia de 
quanli qifu“ 清初欽天監中各民族天文家的權力起伏, in Xin shixue 新史學 2.2, 
S. 75–108. 

Jacob, Christian (Hrsg.). 2007–2011. Lieux de savoir, 2 Bde. Paris: Albin Michel. 

———. 2014. Qu’est-ce qu’un lieu de savoir? Encyclopédie numérique, 2. Marseille: 
OpenEdition Press. Online: http://books.openedition.org/oep/423. 

———. 2017. „Lieux de savoir: Places and Spaces in the History of Knowledge“, in 
KNOW: A Journal on the Formation of Knowledge 1.1, S. 85–102. 



Joachim Kurtz 

 

50 

Jami, Catherine. 2012. The Emperor’s New Mathematics. Western Learning and Im-
perial Authority during the Kangxi Reign (1662–1722). Oxford: Oxford University 
Press. 

Jansen, Thomas. 2000. Höfische Öffentlichkeit im frühmittelalterlichen China. Debat-
ten im Salon des Prinzen Xiao Ziliang. Freiburg: Rombach. 

Jiang Shoupeng 姜守鹏. 1996. Ming Qing beifang shichang yanjiu 明清北方市场
研究. Changchun: Dongbei shifan daxue chubanshe. 

Kamei-Dyche, Andrew T. 2023. Reading Spaces in Modern Japan. The Evolution of 
Sites and Practices of Reading. Cambridge: Cambridge University Press. 

Kang, David J. 2012. „Women’s Healing Spaces. A Case Study of Female Patients 
and their Foreign Doctors in the Canton Hospital, 1835–1855“, in Journal of Com-
parative Asian Development 11.1, S. 3–34. 

Keenan, Barry C. 1994. Imperial China’s Last Classical Academies. Social Change 
in the Lower Yangzi, 1864–1911. China Research Monograph 42, Berkeley: Institute 
of East Asian Studies, University of California, Berkeley. 

Keswick, Maggie. 2003. The Chinese Garden. History, Art, and Architecture. Cam-
bridge, Mass.: Harvard University Press. 

Kiely, Jan. 2014. The Compelling Ideal. Thought Reform and the Prison in China, 
1901–1956. New Haven und London: Yale University Press. 

Kim, Nanny. 2020. Mountain Rivers, Mountain Roads. Transport in Southwest China, 
1700–1850. Monies, Markets, and Finance in East Asia, 1600–1900, 13, Leiden und 
Boston: Brill. 

Ko, Dorothy. 1995. Teachers of the Inner Chambers. Women and Culture in Seven-
teenth-Century China. Stanford: Stanford University Press. 

———. 2019. „Itineraries of Inkstones in Early Modern China“, in Entangled Itine-
raries. Materials, Practices, and Knowledges across Eurasia, hrsg. v. Pamela H. 
Smith. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, S. 202–224. 

Kohn, Livia. 2003. Monastic Life in Medieval Daoism. A Cross-Cultural Perspective. 
Honolulu: University of Hawai‘i Press. 

Kurz, Johannes L. 2001. „The Politics of Collecting Knowledge: Song Taizong’s 
Compilations Project“, in T’oung Pao, Second Series, 87.4/5, S. 289–316. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

51 

Latour, Bruno und Steve Woolgar. 1979. Laboratory Life. The Construction of Scien-
tific Facts. Princeton: Princeton University Press. 

Ledderose, Lothar. 2004. „Carving Sutras into Stone before the Catastrophe: The In-
scription of 1118 at Cloud Dwelling Monastery near Beijing“, in Proceedings of the 
British Academy 125, S. 381–454. 

Lee, Thomas H. C. 1999. Education in Traditional China. A History. Handbuch der 
Orientalistik 4.13, Leiden: Brill.  

——— [Li Hongqi] 李弘祺. 1992. „Jingshe yu shuyuan“ 精舍與書院, in Hanxue 
yanjiu 漢學研究 10.2, S. 307–332. 

Lefebvre, Henri. 1974. La production de l’espace. Paris: Éditions Anthropos. 

Leung, Angela Ki Che. 1987. „Organized Medicine in Ming-Qing China. State and 
Private Medical Institutions in the Lower Yangzi Region“, in Late Imperial China 
8.1, S. 134–166. 

Lewis, Mark Edward. 2005. The Construction of Space in Early China. Albany: State 
University of New York Press. 

Levi, Jean. 2007. „Les «circulateurs de savoirs» au temps des Royaumes combattants 
(Ve–IIIe siècle av. J.-C.)“, in Lieux de savoir. Tôme 1: Espaces et communautés, hrsg. 
von Christian Jacob. Paris: Albin Michel, S. 805–823. 

Li Guorong 李國榮. 2007. Qingchao shida kechang an yanjiu 清朝十大科場案研
究. Beijing: Renmin chubanshe. 

Li Ren-Yuan. 2014. „Making Texts in Villages: Textual Production in Rural China 
during the Ming-Qing Period“, Dissertation, Harvard University. 

Li Xiaoju 李曉菊. 2014. Tang Song dang’an wenxian bianzuan yanjiu 唐宋檔案文
獻編纂研究. Beijing: Beijing shehui wenxian chubanshe. 

Lidén, Johanna. 2022. „Charitable Schools as a Social Welfare Project in the Ming 
Dynasty“, in Ming Qing Yanjiu 26, S. 1–29. 

Liu Boji 劉伯驥. 1939. Guangdong shuyuan zhidu yange 廣東書院制度沿革. 
Shanghai: Shangwu yinshuguan. 

Liu Haifeng 劉海峰. 2009. „Gongyuan—qiannian keju de beiying“ 貢院—千年科
舉的背影, in Shehui kexue zhanxian 社會科學戰線 5, S. 203–209. 



Joachim Kurtz 

 

52 

Livingstone, David N. 2003. Putting Science in Its Place. Geographies of Scientific 
Knowledge. Chicago: University of Chicago Press. 

Lo, Vivienne und Christopher Cullen (Hrsg.). 2005. Medieval Chinese Medicine: The 
Dunhuang Medical Manuscripts. New York: RoutledgeCurzon.  

Loewe, Michael, Donald Harper und Edward L. Shaughnessy (Hrsg.). 1999. The 
Cambridge History of Ancient China. From the Origins of Civilization to 221 BC. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Luo, Manling. 2019. „The Politics of Place-Making in the Records of Buddhist 
Monasteries in Luoyang“, in T’oung Pao 105, S. 43–75. 

———. 2022. „Theories of Spatiality and the Study of Medieval China“, in Journal 
of Chinese Literature and Culture 9.1, S. 195–224. 

Lü Yunzai 呂允在. 2008. „Mingren shuzhai de mingming, geju yu buzhi“ 明人書
齋的命名、格局與佈置, in Yishu xuebao 藝術學報 83, S. 261–294. 

Lui, Adam Yuen-chung. 1981. The Hanlin Academy. Training Ground for the Ambi-
tious, 1644–1850. Hamden: Archon. 

Magone, Rui. 2002. „Once Every Three Years: People and Papers at the Metropolitan 
Examination of 1685“, Dissertation, Freie Universität Berlin. 

Man-Cheong, Iona D. 2004. The Class of 1761. Examinations, State, and Elites in 
Eighteenth-Century China. Stanford: Stanford University Press. 

Martin, W. A. P. 1874. „The Hanlin Yuan“, in The North American Review 119, SN 
244, S. 1–33. 

McDermott, Joseph P. 2006. A Social History of the Chinese Book. Books and Literati 
Culture in Late Imperial China. Hong Kong: Hong Kong University Press. 

Meskill, John. 1982. Academies in Ming China. A Historical Essay. Monographs of 
the Association for Asian Studies, 39. Tuscon: University of Arizona Press. 

Miles, Steven B. 2006. The Sea of Learning. Mobility and Identity in Nineteenth-
Century Guangzhou. Cambridge, Mass.: Harvard University Press. 

Miller, Ian J. 2013. The Nature of the Beasts. Empire and Exhibition at the Tokyo 
Imperial Zoo. Berkeley: University of California Press. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

53 

Minford, John und Claire Roberts. 2008. „Zhai, the Scholar’s Studio“, in China Herit-
age Quarterly 13, http://www.chinaheritagequarterly.org/editorial.php?issue=013 
(Zugriff am 2. Juni 2020). 

Moll-Murata, Christine. 2008. „Chinese Guilds from the Seventeenth to the Twentieth 
Centuries: An Overview“, in International Review of Social History 53, Supplement 
16, S. 213–247. 

———. 2018. State and Crafts in the Qing Dynasty (1644–1911). Social Histories of 
Work in Asia. Amsterdam: Amsterdam University Press. 

Mostern, Ruth. 2021. The Yellow River. A Natural and Unnatural History. New 
Haven und London: Yale University Press. 

Nappi, Carla. 2021. Translating Early Modern China. Illegible Cities. Oxford: Oxford 
University Press. 

Naquin, Susan. 2022. Gods of Mount Tai. Familiarity and the Material Culture of 
North China, 1000–2000. Leiden und Boston: Brill. 

Naquin, Susan und Chün-fang Yü (Hrsg.). 1992. Pilgrims and Sacred Sites in China. 
Berkeley: University of California Press. 

Ni Daoshan 倪道善. 1990. Ming Qing dang’an gailun 明清檔案概論. Chengdu: 
Sichuan daxue chubanshe.  

Nicol, Janine M. 2017. „Daoxuan (c. 596–667) and the Creation of a Buddhist Sacred 
Geography of China. An Examination of the Shijia fangzhi“, Dissertation, SOAS 
University of London.  

Nora, Pierre (Hrsg.). 1984–1992. Les Lieux de mémoire. 7 Bde., Bibliothèque illustrée 
des histoires, Paris: Gallimard. 

Ophir, Adi und Steven Shapin. 1991. „The Place of Knowledge: A Methodological 
Survey“, in Science in Context 4.1, S. 3–21. 

Pagani, Catherine. 2001. „Eastern Magnificence and European Ingenuity“. Clocks of 
Late Imperial China. Ann Arbor: University of Michigan Press. 

Park, Katherine und Lorraine Daston (Hrsg.). 2006. The Cambridge History of Sci-
ence. Vol. 3: Early Modern Science. Cambridge: Cambridge University Press. 



Joachim Kurtz 

 

54 

Pelliot, Paul. 1948. „Le Hōǰa et le Sayyid Husain de L’Histoire des Ming“, in T’oung 
Pao 38.2/5, S. 81–292. 

Peng Nansheng 彭南生. 2003. Hanghui zhidu de jindai mingyun 行會制度的近代
命運. Bejing: Renmin chubanshe. 

Porter, Jonathan. 1980. „Bureaucracy and Science in Early Modern China: The Impe-
rial Astronomical Bureau in the Ch’ing Period“, in Journal of Oriental Studies 18, S. 
61–76. 

Pregadio, Fabrizio (Hrsg.). 2008. The Encyclopedia of Taoism. 2 Bde., London und 
New York: Routledge. 

Prip-Møller, Johannes. 1937. Chinese Buddhist Monasteries. Their Plan and Its Func-
tion as a Setting for Buddhist Monastic Life. Kopenhagen: Gads. 

Ptak, Roderich. 2007. Die maritime Seidenstraße. Küstenräume, Seefahrt und Handel 
in vorkolonialer Zeit. München: C. H. Beck. 

Qin, Shao. 2004. „Exhibiting the Modern. The Creation of the First Chinese Museum, 
1905–1930“, in The China Quarterly 179, S. 82–100. 

Qiu Pengsheng 邱澎生. 1990. Shiba, shijiu shiji Suzhou cheng de xinxing gongshang-
ye tuanti 十八、十九世紀蘇州城的新興工商業團體. Taipei: Guoli Taiwan daxue 
chuban zhongxin. 

Raj, Kapil. 2007. Relocating Modern Science. Circulation and the Construction of 
Knowledge in South Asia and Europe, 1650–1900. New York: Palgrave Macmillan. 

———. 2017. „Beyond Postcolonialism ... and Postpositivism: Circulation and the 
Global History of Science“, in Isis 104.2, S. 337–347. 

Ren Ping 任萍. 2015. Mingdai Siyiguan yanjiu 明代四夷館研究. Beijing: Beijing 
shifan daxue chubanshe. 

Renshaw, Michelle. 2005. Accommodating the Chinese. The American Hospital in 
China, 1880–1920. New York: Routledge. 

Rheinberger, Hans-Jörg. 2001. Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine 
Geschichte der Proteinsynthese im Reagenzglas. Göttingen: Wallstein. 

———. 2007. Historische Epistemologie zur Einführung. Hamburg: Junius. 

https://ndltd.ncl.edu.tw/cgi-bin/gs32/gsweb.cgi/ccd=Qyx.7u/search?q=auc=%22%E9%82%B1%E6%BE%8E%E7%94%9F%22.&searchmode=basic


Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

55 

Riemenschnitter, Andrea. 1998. China zwischen Himmel und Erde. Literarische Kos-
mographie und nationale Krise im 17. Jahrhundert. Frankfurt a. M.: Peter Lang. 

Robson, James. 2009. Power of Place. The Religious Landscape of the Southern Sa-
cred Peak (Nanyue 南嶽) in Medieval China. Cambridge, Mass.: Harvard University 
Asia Center. 

Rogaski, Ruth. 2022. Knowing Manchuria. Environments, the Senses, and Natural 
Knowledge on an Asian Borderland. Chicago und London: University of Chicago 
Press. 

Schäfer, Dagmar. 1998. Des Kaisers seidene Kleider. Staatliche Seidenmanufakturen 
in der Ming-Zeit (1368–1644). Würzburger Sinologische Schriften. Heidelberg: edi-
tion forum. 

Schiebinger, Londa und Claudia Swan (Hrsg.). 2007. Colonial Botany. Science, Com-
merce, and Politics in the Early Modern World. Philadelphia: University of Penn-
sylvania Press. 

Schmalzer, Sigrid. 2016. Red Revolution, Green Revolution. Scientific Farming in 
Socialist China. Chicago: University of Chicago Press. 

Schneewind, Sarah. 2006. Community Schools and the State in Ming China. Stanford: 
Stanford University Press. 

Schneider, Richard. 2011. „La table du lettré dans la Chine impériale“, in Lieux de 
savoir, Bd. 2. Les mains de l’intellect, hrsg. v. Christian Jacob. Paris: Albin Michel, 
S. 130–150. 

Schramm, Helmar, Ludger Schwarte und Jan Lazardzig (Hrsg.). 2003. Kunstkammer. 
Laboratorium. Bühne. Schauplätze des Wissens im 17. Jahrhundert. Theatrum Scien-
tiarum, 1. Berlin und New York: De Gruyter. 

Scott, Gregory Adam. 2020. Building the Buddhist Revival. Reconstructing Monaster-
ies in Modern China. New York: Oxford University Press 

Secord, James A. 2004. „Knowledge in Transit“, in Isis 95.4, S. 654–672. 

Seeger, Miriam. 2014. Zähmung der Flüsse. Staudämme und das Streben nach pro-
duktiven Landschaften in China. Strukturen der Macht: Studien zum politischen Den-
ken Chinas 19, Münster: LIT. 



Joachim Kurtz 

 

56 

Seth, Suman. 2009. „Putting Knowledge in its Place: Science, Colonialism, and the 
Postcolonial“, in Postcolonial Studies 12.4, S. 373–388. 

Shapin, Steven. 1988. „The House of Experiment in Seventeenth-Century England“, 
in Isis 79.3, S. 373–404. 

———. 1991. A Social History of Truth. Civility and Science in Seventeenth-Century 
England. Chicago: University of Chicago Press. 

Shapin, Steven und Simon Schaffer. 1985. Leviathan and the Air-Pump. Hobbes, 
Boyle, and the Experimental Life. Princeton: Princeton University Press. 

Shi, Mingzheng. 1998. „From Imperial Gardens to Public Parks: The Transformation 
of Urban Space in Early Twentieth-Century Beijing“, in Modern China 24.3, S. 219–
254. 

Siebert, Martina, Kai Jun Chen und Dorothy Ko (Hrsg.). 2021. Making the Palace 
Machine Work. Mobilizing People, Objects, and Nature in the Qing Empire. Asian 
History 11, Amsterdam: Amsterdam University Press. 

Skinner, G. William (Hrsg.). 1977. The City in Late Imperial China. Stanford: 
Stanford University Press. 

Smith, Pamela H. 2009. „Science on the Move: Recent Trends in the History of Early 
Modern Science“, in Renaissance Quarterly 62, S. 345–375. 

——— (Hrsg.). 2019. Entangled Itineraries. Materials, Practices, and Knowledges 
across Eurasia. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press. 

Soja, Edward W. 1996. Thirdspace. Journeys to Los Angeles and Other Real-and-
Imagined Places. Oxford: Blackwell. 

Steinhardt, Nancy S. 1990. Chinese Imperial City Planning. Honolulu: University of 
Hawai‘i Press. 

Thilo, Thomas. 1997–2006. Chang’an. Metropole Ostasiens und Weltstadt des Mittel-
alters 583–904. 2 Bde., Wiesbaden: Harrassowitz. 

Tian, Xiaofei. 2011. Visionary Journeys. Travel Writings from Early Medieval and 
Nineteenth-Century China. Harvard-Yenching Institute Monograph Series 78, Cam-
bridge, Mass.: Harvard University Asia Center. 



Wissensorte im kaiserzeitlichen China 

 

57 

Trombert, Éric. 2007. „Dunhuang, une oasis du savoir sur la Route de la soie (IVe–Xe 
siècle)“, in Lieux de savoir, Bd. 1. Espaces et communautés, hrsg. v. Christian Jacob. 
Paris: Albin Michel, S. 942–963. 

Tylor, Edward Burnett. 1871. Primitive Culture. Researches into the Development of 
Mythology, Philosophy, Religion, Language, Art, and Custom. 2 Bde., London: John 
Murray. 

van Ess, Hans. 2007. „The Imperial Court in Han China“, in The Court and Court 
Society in Ancient Monarchies, hrsg. von A. J. S. Spawforth. Cambridge: Cambridge 
University Press, S. 233–266. 

———. 2009. „Chang’an“, in Metropolen des Geistes, hrsg. von Christoph Lewin 
und Martin Hose. Frankfurt a. M. und Leipzig: Insel Verlag, S. 63–77. 

Waley-Cohen, Joanna. 1991. Exile in Mid-Qing China. Banishment to Xinjiang, 
1758–1820. Yale Historical Publications. New Haven: Yale University Press. 

Walton, Linda A. 1999. Academies and Society in Southern Sung China. Honolulu: 
University of Hawai‘i Press. 

Wang, Di. 2008. The Teahouse. Small Business, Everyday Culture, and Public Poli-
tics in Chengdu, 1900–1950. Stanford: Stanford University Press. 

Wang Guowei 王國維. 1956 [1916]. „Han Wei boshi kao“ 漢魏博士考, in Guan-
tang jilin 觀堂集林. 4 Bde., Taipei: Yiwen yinshuguan, Bd. 4, S. 43–55. 

Wang, Ning. 2017. Banished to the Great Northern Wilderness. Political Exile and 
Re-Education in Mao’s China. Vancouver und Toronto: UBC Press. 

Wang, Xing. 2020. Physiognomy in Ming China. Fortune and the Body. Sinica 
Leidensia 149, Leiden und Boston: Brill. 

Werle, Dirk. 2007. Copia librorum. Problemgeschichte imaginierter Bibliotheken, 
1580–1630. Frühe Neuzeit 119, Tübingen: Niemeyer. 

Williams, John. 2020. „Identity Verification as a Standard of Validity in Late Imperial 
Chinese Civil Examinations“, in Powerful Arguments. Standards of Validity in Late 
Imperial China, hrsg. von Martin Hofmann, Joachim Kurtz und Ari D. Levine. Sinica 
Leidensia 146, Leiden und Boston: Brill, S. 349–392. 

Wu Hung. 2023. Spatial Dunhuang. Experiencing the Mogao Caves. Seattle und 
London: University of Washington Press. 



Joachim Kurtz 

 

58 

Wu, Silas H. L. 1970. Communication and Imperial Control in China. The Evolution 
of the Palace Memorial System 1693–1735. Cambridge, Mass.: Harvard University 
Press. 

Wu Zhihe 吳智和. 1990. Ming Qing shidai yincha wenhua 明清時代飲茶生活. 
Taipei: Boyuan. 

Yeh, Emilie Yueh-yu (Hrsg.). 2018. Early Film Culture in Hong Kong, Taiwan, and 
Republican China: Kaleidoscopic Histories. Ann Arbor: University of Michigan 
Press. 

Yifa. 2002. The Origins of Buddhist Monastic Codes in China. An Annotated Transla-
tion and Study of the Chanyuan qinggui. Honolulu: University of Hawai‘i Press. 

Yin Xiaohu 殷嘯虎. 1997. Zhongguo gudai yamen baitai 中國古代衙門百態. 
Shanghai: Dongfang chuban zhongxin. 

Yu, Li. 2003. „A History of Reading in Late Imperial China, 1000–1900“, Disserta-
tion, The Ohio State University. 

Zacchetti, Stefano. 1996. „Il Chu sanzang ji ji di Sengyou come fonte per lo studio 
delle traduzioni buddhiste cinesi: lo sviluppo della tecnica di traduzione dal II al V 
secolo d.C.“, in Annali di Ca’ Foscari 35.3, S. 347–374. 

Zhang Baichun 張柏春. 2000. Ming Qing cetian yiqi zhi Ouhua. Shiqi, shiba shiji 
chuanru Zhongguo de tianwen jishu ji qi lishi diwei 明清測天儀器之歐化：十七、
十八世紀傳入中國的天文技術及其歷史地位 . Shenyang: Liaoning jiaoyu 
chubanshe. 

Zhang Wende 張文德. 2000. „Wang Zongzai ji qi Siyiguan kao“ 王宗載及其《四
夷館考》, in Zhongguo bianjiang shidi yanjiu 中國邊疆史地研究 10.3, S. 89–100. 

Zhang, Ying. 2020. Religion and Prison Art in Ming China (1368–1644). Creative 
Environment, Creative Subjects. Leiden und Boston: Brill. 

Zhang, Yunshuang. 2017. „Porous Privacy. The Literati Studio and Spatiality in Song 
China“, Dissertation, University of California at Los Angeles. 

———. 2020. „A Floating Studio: The Boat Space in Song Literary Culture“, in Jour-
nal of Song-Yuan Studies 49, S. 207–237. 

Zi, Étienne S. J. 1894. La pratique des examens littéraires en Chine. Shanghai: Impri-
merie Catholique. 


	Inhalt
	Vorwort
	Joachim Kurtz: Wissensorte im kaiserzeitlichen China
	Emily Graf: Pu Songlings Liaozhai als Wissensort
	Chen Hailian: Daxuetang für die Institutionalisierung der Ingenieurwissenschaft
	Immanuel Spaar: Neue Wissensorte
	Martin Hofmann: Vom Laien zum Leiher
	Damian Mandzunowski: Factory State of Mind
	Lu An: Die Sutren auf dem Rondell
	Xie Shuyue: Bücherboote als mobile Wissensorte in der späten Kaiserzeit
	Eve Y. Lin: Cultural Biography of the "Avant-Garde"
	Liu Wenqing: Enzyklopädie in Versform?
	Virginia Y. Y. Leung: Literarische Zeitungsbeilagen im Hongkong der 1950er
	Lena Henningsen: Fictional Texts as Sites of Knowledge
	Zu den Autorinnen und Autoren

