
 

 

Pu Songlings Liaozhai als Wissensort: Ein Raum, ein 
Rollbild und das Einfangen des Schaffensmoments 

Emily Graf 

Readers are often fascinated by the place where an author lived and wrote, and the site can in 
turn yield great persuasive power when conveying knowledge about the author. With the estab-
lishment of the PRC, former residences of authors were increasingly turned into museums and 
made accessible to the public. Among such endeavors was the reconstruction of the former 
residence of Pu Songling 蒲松齡 (1640–1715), a literatus and writer from the Qing Dynasty. 
His writer’s studio, which had become famous through his collection Liaozhai zhiyi 聊齋誌異 
(Strange Tales from the Liao Studio), received its material incarnation in a museum. This article 
analyses the making of the Pu Songling guju 蒲松齡故居 (Former Residence of Pu Songling) 
by taking a closer look at its establishment in 1956. It retraces the trajectories of the objects 
found on display and inquires about the actors involved in their selection. The article scrutinizes 
the displayed furniture, wooden plaques, and a hanging scroll depicting the writer. The analysis 
of these selected objects and an understanding of the museum’s history provide insights into 
the dynamics of knowledge production, both past and present. These dynamics come to light 
when contraposing the Liaozhai 聊齋 (Liao Studio), where unorthodox literary texts were 
written, and the Chuorantang 綽然堂 (Hall of Amplitude), where orthodox texts were taught, 
as sites of competing knowledge. Both spaces indeed continue to exist in the Pu Songling for-
mer residence and a clear-cut separation of the two is shown to be misleading, emphasizing the 
blurred boundaries between orthodox and unorthodox knowledge. The dynamics are also re-
vealed by investigating the parallels between the history of the writer’s studio and the reception 
history of the Liaozhai zhiyi. Pu Songling’s collection always inhabited an ambivalent space 
between fact and fiction, which would later greatly complicate the establishment and continued 
production of the material studio requiring many interventions. And finally, the dynamics are 
highlighted by juxtaposing the moment of literary creation with the moment of scientific dis-
covery, which shows the pitfalls of analyzing sites of knowledge without acknowledging that 
knowledge is socially constructed. 

Der Wohnort Pu Songlings 

Orte, an denen Schriftsteller leben und schreiben, verfügen über eine besondere An-
ziehungskraft für Leser und über eine außergewöhnliche Überzeugungskraft bei der 
Vermittlung von Wissen über den Autor. Dieser Beitrag führt den Leser an einen Ort 
abseits der chinesischen Großstädte, an einen ländlichen Ort im Bezirk Zichuan 淄



Emily Graf 

 

60 

川 nahe der Stadt Zibo 淄博 in der Provinz Shandong. An diesem Ort, einem Dorf 
namens Pujiazhuang 蒲家庄, lebte einst der Literat und Schriftsteller Pu Songling 
蒲松齡 (1640–1715). In welcher Weise sind heute der Autor und der Ort noch mit-
einander verbunden? Ist der Autor hier noch anwesend? Welches Wissen soll an die-
sem Ort, der heute ein zu einer Schreibstube gestaltetes Museum umfasst, vermittelt 
werden? Und in welcher Beziehung stehen Orte des literarischen Schaffens und ihre 
musealen Repräsentationen zu anderen Wissensorten? 

Pu Songling verbrachte fast sein ganzes Leben in der Provinz Shandong. Die 
Übergangszeit von der Ming- zur Qing-Dynastie führte auch in seiner Provinz anfangs 
noch zu Widerstand gegen die neue Mandschu-Regierung. Als Pu Songling mit 75 
Jahren starb, hatte er den Aufstieg der Qing bis fast zum Ende der Regierungszeit des 
Qing-Kaisers Kangxi 康熙 (r. 1661–1722) miterlebt, eine der längsten Regierungs-
zeiten eines chinesischen Kaisers. Unermüdlich versuchte Pu Songling durch das Sys-
tem der Beamtenprüfung (keju 科舉) im Staatsapparat der Qing Karriere zu machen. 
Obwohl seine erste Prüfung auf Präfekturebene zum Lizenziat (shengyuan 生員, 
auch xiucai 秀才 genannt) vielversprechend war, konnte er die zweite Prüfung auf 
Provinzebene zum Provinzabsolventen (juren 舉人) nie erfolgreich ablegen und so 
scheiterte er als ewiger Student wieder und wieder an dieser Hürde, weshalb er nur 
als einfacher privater Tutor die Söhne anderer Familien auf ihre Prüfungen vorberei-
ten und damit den Unterhalt für sich und seine Familie verdienen konnte. Im Jahr 
1710, fünf Jahre vor seinem Tod, erhielt er schließlich noch den Ehrentitel Tributstu-
dent des Jahres (suigong 歲貢) als Anerkennung und Kompensation für seine vielen 
gescheiterten Prüfungsversuche. Pu Songling war zwar über seinen ausbleibenden Er-
folg frustriert, doch ließ ihm seine Lage ausreichend Zeit zum Lesen und Schreiben, 
und er nutzte diese kreativ.1 Er schrieb genreübergreifend, doch sein bekanntestes 
Werk ist eine Sammlung von etwa 500 kurzen Geschichten, die in einer Sammlung 
mit dem Titel Liaozhai zhiyi 聊齋誌異 (Seltsame Geschichten aus dem Schreibzim-
mer Liao) bekannt wurden. Unter diesen Geschichten sind einige mit bis zu zehn Sei-
ten und einige, die nur wenige Zeilen lang sind. Sie enthalten realistische und fantasti-
sche Elemente. In ihnen treffen die Protagonisten, oft junge Gelehrte, mal auf Geister, 
mal auf Götter, kämpfen gegen Monster oder werden von Fuchsfeen verführt. Einige 
der Geschichten ereignen sich laut ihres jeweiligen Erzählers in Zichuan, wodurch Pu 
Songling Bezug auf seine Heimat nimmt und die Geschichten in einen „faktischen 

 
1 Barr 1986.  



Pu Songlings Liaozhai als Wissensort 

 

61 

Rahmen“ bettet.2 In den Geschichten kombiniert er zwei in literarischer Sprache 
(wenyanwen 文言文) verfasste Texttraditionen, nämlich die der zhiguai 志怪 (Be-
schreibungen von Seltsamem), die oft wie ein knapper historischer Bericht von über-
natürlichen Wesen und Ereignissen künden, und die der vorwiegend Tang-zeitlichen 
chuanqi 傳奇 (Überlieferungen von Außergewöhnlichem). Dadurch gelang es ihm, 
so der Schriftsteller und Literaturkritiker Lu Xun 魯迅 (1881–1936), etwas Neues 
zu kreieren.3 Die Welt der Menschen und die des Übernatürlichen verschmolzen, 
Glaubwürdiges und Unglaubliches vermischten sich dabei. 

Besucht man heute den ehemaligen Wohnort Pu Songlings, befindet sich dort ein 
Museum (jinianguan 紀念館), das auch sein ehemaliges Wohnhaus umfasst, im 
Folgenden Pu-Songling-Haus genannt. Allein ein erster 
Blick in den Eingangsbereich des Museums (Abbildung 
1) zeigt unterschiedliche Akteure, die sich in diese Räume 
eingeschrieben haben. Über dem Eingang zum Innenhof 
steht in goldener Schrift auf einer großen dunklen Holzta-
fel „Ehemaliges Wohnhaus Pu Songlings“ (Pu Songling 
guju 蒲松齡故居). Die Tafel wurde 1962 von Guo Mo-
ruo 郭沫若 (1892–1978) beschrieben und unterzeich-
net.4 Galt Guo Moruos erster Enthusiasmus bereits Mitte 
der 1940er-Jahre der Etablierung eines Museums für Lu 
Xun,5 so signalisierte seine Handschrift hier seine spätere 
Unterstützung für ein Pu-Songling-Haus, zu einem Zeit-
punkt, als er bereits einer der führenden Kulturpolitiker 
der VR China, Direktor der Chinesischen Akademie der 

 
2 Hammond 2006, S. 206.  
3 Lu Xun schreibt: „Obwohl Liaozhai zhiyi, wie andere Sammlungen dieser Zeit, nicht mehr 

sind als Geschichten über Feen, Füchse, Geister und Dämonen, sind die Beschreibungen so 
detailreich und die Narrative so methodisch stringent, ganz in der Tradition der Tang-
zeitlichen chuanqi Erzählungen, dass die zhiguai sehr lebhaft erscheinen […] Triviale Vor-
fälle sind so präzise beschrieben, dass sie dem Leser neu und interessant erscheinen […] 
Die zhiguai vom Ende der Ming-Dynastie sind normalerweise so knapp und fantastisch, 
dass sie unglaublich erscheinen. Liaozhai zhiyi jedoch enthält so detaillierte und realistische 
Beschreibungen, dass sogar Blumenmonster und Fuchsfeen menschlich und nahbar erschei-
nen; und gerade wenn man vergisst, dass sie nicht-menschlich sind, passiert etwas Seltsa-
mes, das uns erinnert, dass wir es nicht mit Menschen zu tun haben.“ Lu Xun 2005, S. 216. 

4 Lu Tong 1988, S. 1. 
5 Beijing Lu Xun bowuguan 2006, S. 4. 

Abbildung 1. Ein-
gang zum Pu-Song-
ling-Haus. Aufnahme 
vom 4. Juni 2014 



Emily Graf 

 

62 

Wissenschaften, und Leiter der gesamtchinesischen Föderation der Literatur- und 
Kunstkreise war und seine Unterstützung daher besonders gewichtig war. Blickt man 
weiter hinein, so sieht man am Ende des Eingangsbereichs eine weiße Büste Pu 
Songlings aus Marmor. Die Büste zeigt Pu Songling in hohem Alter, mit Spitzbart, 
geschorenem Vorderkopf und mandschurischem Zopf am Hinterkopf, mit Falten auf 
der Stirn und um die Augen, die leicht lächelnd, gar verschmitzt, über den Betrachter 
hinweg in die Ferne blickend. Auf dem schwarzen Marmorpodest steht unter Pu Song-
lings Namen und Lebenszeit deutlich lesbar der Namen des Mäzens, Ni Shouwen 倪
守文 (geb. 1957), Leiter einer lokalen Fabrik in Zibo, der diese Büste 1994 dem 
Museum gespendet hat.6 Die Büste wurde vom Bildhauer Li Zhencai 李振才 (geb. 
1933) erstellt, der 1958 an der Lu-Xun-Akademie seine Kunstausbildung in Bildhaue-
rei absolvierte und heute Professor der Kunstakademie Shandong ist.7  Gleich zu 
Beginn kann man also bereits eine Reihe von Akteuren erspähen, die die Museums-
landschaft der VR China in ihren jeweiligen Jahrzehnten prägten: Kulturpolitiker der 
frühen VR, Kunstschaffende, die in den jungen Kulturinstitutionen der VR ausgebil-
det wurden, und Unternehmer, die durch die Reform- und Öffnungspolitik zu Gönnern 
der Kunst und Literatur wurden. 

Warum sich ein näheres Hinsehen lohnt 

Bewegt man sich durch die Ausstellung, trifft man auf kuratorische Elemente, die in 
Museen berühmter Persönlichkeiten (mingren guju 名人故居) der VR oft anzutref-
fen sind: die Nachbildungen ehemaliger Wohn- und Arbeitsräume bilden den Kern, 
Ausstellungsflächen in anliegenden Gebäuden sind der Biographie und dem Werk ge-
widmet. Weitere Ausstellungsflächen blicken auf die Rezeption des Museums, wobei 
diese vorrangig Photographien prominenter Besucher, in der Regel politischer Füh-
rungspersonen der Kommunistischen Partei, zeigen. Zur Illustration des literarischen 
Werks Pu Songlings zeigt eine kleine Ausstellung Protagonisten aus dem Liaozhai 
zhiyi in Form von bemalten Terrakottafiguren aus lokaler Produktion, und eine wei-
tere stellt Kalligraphien berühmter Persönlichkeiten aus, die ihre Eindrücke von Pu 
Songling oder ihres Besuchs im Museum festhalten. Darüber hinaus liegt etwas 

 
6 Shandongsheng shengqing ziliaoku 2003. Die Fabrik stellt unter anderem Materialien zur 

Porzellan- und Emailleproduktion her.  
7 Shandongsheng shengqing ziliaoku 2003. Die Lu-Xun-Akademie wurde 1938 in Yan’an 

etabliert und in den 1940er-Jahren nach Shenyang verlegt.  



Pu Songlings Liaozhai als Wissensort 

 

63 

außerhalb der Anlage Pu Songlings Grabstätte und eine Quelle, die schon zu Lebzei-
ten Pu Songlings floss und die, da Pu Songling zusätzlich den Namen „zurückgezo-
gener Gelehrter der Trauerweidenquelle“ (Liuquan jushi 柳泉居士) trug, auch als 
Sehenswürdigkeit gekennzeichnet ist.8 Unter dem Gesichtspunkt der Ausstellungs-
praxis ist der Ort zunächst einmal durch und durch gewöhnlich. 

Es gibt mehrere Gründe, weshalb diesem Ort in der Forschung wenig Beachtung 
geschenkt wird und warum er dort, wo er wahrgenommen wird, auf Kritik stößt. In 
der Forschung über Museen und das Kulturerbe der VR China wird der Ort als bei-
spielhaft für eine Kommerzialisierung des lokalen Kulturerbes angesehen. Es bestehe 
nicht nur eine Vereinnahmung durch nationale Narrative, sondern in diesem Falle ins-
besondere auch eine profitable, und letztlich bedrohliche, Instrumentalisierung des 
Autors zum Ankurbeln des Binnentourismus durch eine Disneyfizierung in anliegen-
den Bereichen und Geschäften. Der historische Wert wird dem Ort entweder von 
vornherein abgesprochen oder wird im direkten Konflikt mit der kommerziellen Nut-
zung gesehen, welche die Integrität des Orts bedrohe.9 Oft schwingen in Analysen 
von Museen als verbindlich vorausgesetzte Wertevorstellungen mit. Die Motive der 
Akteure werden wertend abgewogen: hochwertig ist der vermeintlich nicht von sach-
fremdem Interesse geleitete Schutz des historischen Gegenstandes, minderwertig der 
Schutz eines gegenwartsbezogenen Interesses auf Kosten der historischen Authentizi-
tät. Im Folgenden soll nicht die Integrität des Ortes untersucht werden, sondern es soll 
betrachtet werden, durch welche Prozesse der Ort entstand. Dabei wird deutlich, dass 
der Ort in seiner gegenwärtigen Beschaffenheit die soziale Konstruiertheit sowohl von 
Wissen als auch von Literatur verdeutlicht. Darüber hinaus soll das Museum im Zu-
sammenhang mit dem Werk des Autors als Wissensort durchdacht werden, der nicht 
nur bei seiner Entstehung, sondern durch seine Geschichte hinweg immer neue Inter-
pretationen erfährt und sich ständig wandelndes Wissen produziert. Auch wenn sich 
diese Untersuchung auf den Fall Pu Songlings konzentriert, weist sie doch auch auf 
Prozesse und Akteure hin, die in der Aufbereitung des Nachlasses vieler Autorinnen 
und Autoren in China Wissen schaffen und das Literaturerbe prägen. 

 
8 Lu Tong 1988. 
9 Flath 2002, S. 56. 



Emily Graf 

 

64 

Liaozhai als ausgewiesener, physischer Raum 

Betritt man das Hauptgebäude im ehemaligen Wohnhaus Pu Songlings (Abbildung 
2), blickt man auf eine Wand, über welcher eine helle Holztafel mit der schwarzen 
Aufschrift Liaozhai 聊齋 in der Handschrift Lu Dahuangs 路大荒 (1895–1972), 
eines prominenten Pu-Songling-Forschers, steht. Darunter hängt ein Tuschegemälde, 
ein Rollbild mit einem Sitzportrait Pu Songlings. Links und rechts vom Portrait hän-
gen auf dunklen Holztafeln zwei Zeilen Guo Moruos – wie auch das Schild am Ein-
gang beschrieben im Jahr 1962 – die wie ein chinesischer Zweizeiler aus der Dichtung 
oder Neujahrsdekoration (duilian 對聯) das Portrait umrahmen:  

Im Schreiben über Geister und Dämonen stand er niemandem nach;  
seine satirische Darstellung von Korruption und Tyrannei dringt bis ins Mark. 

寫鬼寫妖高人一等；刺貪刺虐入骨三分。10  

Vor diesem Arrangement stehen Holzmöbel: ein langer schmaler Tisch mit Dekor-
steinen, davor zwei Stühle, zwischen ihnen ein quadratischer Tisch mit einer blauen 
Keramikschale, in der Kleingeld liegt – 1 yuan und 5 
fen-Scheine. Hinter einem dekorativen Raumteiler 
aus Holz kann man in einen Wohnraum mit Bett, 
Bücherregal und Bücherkisten blicken. 

Dass der Besucher hier einen physischen Raum 
mit dem Namen Liao betreten kann, mag Literatur-
wissenschaftler überraschen. In der chinesischen 
Literatur kommt dem Schreibzimmer (zhai 齋) eine 
besondere Bedeutung zu und es kann viele Deutungs-
ebenen umfassen. Es kann als Pseudonym für den 
Autor dienen. So wurde Pu Songling auch Herr Liao-
zhai genannt. Es kann ein physischer Raum sein, aber 
auch ein imaginierter Rückzugsort vor der Welt, ein 
Raum ohne konkrete Adresse. Es kann zu einem Ort 
der Selbstvermarktung des Schriftstellers werden 
oder als privater Ort des Schaffens dienen. 11  Pu 
Songling konnte mit dem Namen seines Schreib- 

 
10 Shandongsheng shengqing ziliaoku 2003. 
11 Minford und Roberts 2008. 

Abbildung 2. Das Schreib-
zimmer Liao im Pu-
Songling-Haus. Aufnahme 
vom 4. Juni 2014. 



Pu Songlings Liaozhai als Wissensort 

 

65 

zimmers viel kommunizieren, und in seinen Liaozhai zhiyi verfügt jedes Wort über 
mehrere Schichten von Assoziationen, Anspielungen auf andere Texte, und geteilten 
Erinnerungen. John Minford spricht daher über eine „studio world“ als geteilte Welt 
all derer, die diese Sprache verstehen und an diesem imaginären Ort teilhaben, dieser 
Welt innewohnen.12 Liao ist nach Minford nicht übersetzbar, es bedeute gleichzeitig 
alles und nichts, könne als Muße, als frei verfügbare Zeit, als eine Laune oder ein 
Einfall verstanden werden, als etwas Flüchtiges, ein flüchtiges Gespräch, Plaudern, 
oder auch ein Gefühl von Unzulänglichkeit oder Hilflosigkeit kommunizieren.13 Er 
erklärt: 

The studio that bears this name exists now only as a collection of tales, a recepta-
cle fashioned in the crucible of Pu Songling’s imagination, a timeless prism 
affording a view into the inner world of the traditional Chinese scholar-
gentleman.14 

Als Minford diese Worte schrieb, existierte allerdings bereits dieser Museumsraum, 
der dem Liaozhai, diesem imaginären, zeitlosen Raum eine materielle Form geben 
soll. 

Die Abwesenheit des Manuskripts  

In Räumen, die bewusst geschaffen oder nachgebildet werden, kann die Abwesenheit 
eines Ausstellungsobjekts oft ebenso aussagekräftig sein wie seine Zurschaustellung. 
Im Falle des Schreibzimmers ist auffallend, dass ein Objekt in der Ausstellung nicht 
enthalten ist: das physische Manuskript des Liaozhai zhiyi. Doch kennt man die Funk-
tion, die das Manuskript in der Rezeptionsgeschichte gespielt hat, verleiht es dem Ort 
trotz seiner Abwesenheit dennoch indirekt Autorität. 

Pu Songlings Liaozhai zhiyi wurde zu seiner Zeit nicht veröffentlicht, und auch 
sein Manuskript verkaufte er nicht, auch wenn es mindestens eine Anfrage gab.15 Die 
Handschrift blieb nach seinem Tod bei seiner Familie in Zichuan, an eben dem Ort, 
an dem das Museum etabliert wurde. Während das Manuskript von der Familie auf-
bewahrt wurde, kursierten handschriftliche Kopien des Texts. Pu Lide 蒲立悳 
(1683–1751), Pu Songlings Sohn, schrieb im Jahr 1739, dass mehrfach Kopien vom 
ursprünglichen Manuskript gemacht wurden und er von nah und fern Anfragen erhielt, 

 
12 Pu Songling 2006, S. xix–xx. 
13 Pu Songling 2006, S. xix–xx. 
14 Minford und Roberts 2008.  
15 Barr 1984, S. 518. 



Emily Graf 

 

66 

ob es zur Erstellung weiterer Kopien ausgeliehen werden könne.16 Pu Lide händigte 
hierfür unter anderem auch eine stark gekürzte Kopie des Manuskripts aus, die er 
selbst erstellt hatte. Als Begründung erklärte er, dass das Original voller Fehler sei 
und mit Tabus des regierenden Kaisers breche. In Pu Songlings ursprünglichem 
Manuskript sind also Geschichten enthalten, die in späteren handschriftlichen Kopien 
oder der gedruckten Versionen nicht aufgenommen sind. Daher blieb auch nach dem 
Erscheinen der ersten Druckversion in 1766 das Interesse am ursprünglichen Manu-
skript bestehen.17 Die Präsenz des Manuskripts in den Händen der Nachfahren Pu 
Sonlings verlieh dem ehemaligen Wohnort Pu Songlings Bedeutung unter Kennern 
und weckte die Vermutung, dass am ursprünglichen Ort des Verfassens, im ursprüng-
lichen Text, mehr zu finden sei als das, was der Leser in den Händen hielt. 

Doch das ursprüngliche Manuskript blieb nicht an Pu Songlings ehemaligem 
Wohnort. In der Mitte des 19. Jahrhunderts zogen Pu Songlings Nachfahren aus der 
siebten Generation, darunter Pu Jieren 蒲价人 (fl. 1861), nach Shenyang in die Pro-
vinz Liaoning und nahmen das Manuskript mit.18 Noch zu Beginn der Regierungszeit 
des Kaisers Guangxu 光緒 (r. 1875–1908) ließ Pu Jieren das Werk neu binden und 
bewahrte es in zwei Kisten auf. Die zweite Kiste ging unter Umständen, die bis heute 
ungeklärt sind, verloren. Daher ist eine Kopie, die Zhang Xijie 張希傑 (1689–1761) 
vom ursprünglichen Manuskript gemacht hatte, bis heute eine der vollständigsten Ver-
sionen des Liaozhai zhiyi.19 Die erste der beiden Kisten blieb den Nachfahren der 
Familie Pu in Liaoning erhalten. In den 1950er-Jahren übergab die Familie die Manu-
skripte dem Staat. Heute werden sie in der Liaoning-Provinzbibliothek aufbewahrt. 
Die Überreste des Originals sowie einige bedeutende Kopien blieben lange Zeit der 
Schlüssel, um die Ambiguität der Geschichten sowie die Vieldeutigkeit und Viel-
seitigkeit des Werkes, die durch die Eingriffe späterer Kopisten und Herausgeber be-
schnitten oder beeinträchtigt wurden, zu belegen.20 

 
16 Barr 1984, S. 518. 
17 Barr 1984, S. 519. 
18 Barr 1984, S. 519. 
19 Barr 1984, S. 519. Die Variorum-Ausgabe von Zhang Youhe 張友鶴 (1901–1971) (Pu 

Songling 1978), auf die Allan Barr auch Bezug nimmt, basiert auf der Struktur der Kapitel 
(juan 卷) und Bände (ce 册) der Kopie Zhang Xijies. Neuere, überarbeitete Variorum-
Ausgaben wurden zudem von Zhu Qikai 朱其铠 (1925–2010) im Jahr 1989 und Ren Du-
xing 任篤行 (1923–2008) im Jahr 2000 herausgegeben. 

20 Die diversen Lesarten der Erzählungen im Laufe der Geschichte sind in der Regel auf unter-
schiedliche hermeneutische Ansätze in ihrer Rezeption zurückzuführen. Die Textvarianten 
unterscheiden sich z. T. nur geringfügig. Dennoch förderten die Diskrepanz zwischen den 



Pu Songlings Liaozhai als Wissensort 

 

67 

Die Entstehung des Pu-Songling-Hauses 

Die Entstehung des Pu-Songling-Hauses ist faszinierend, da sie zeigt, wie ein 
Wissensraum rückwirkend durcheinandergewürfelt oder umgebettet wurde, um retro-
spektiv dem Schreibzimmer Pu Songlings eine materielle Form zu geben. Von Pu 
Songlings Wohnhaus waren nach dem Sino-Japanischen Krieg nur Trümmer zurück-
geblieben.21 Nach Gründung der VR wurde Lu Dahuang von der Regierung nach Zi-
chuan geschickt, um dort ein „Vorbereitungskomitee zur Errichtung des ehemaligen 
Wohnhauses Pu Songlings“ (Pu Songling guju choujian weiyuanhui 蒲松齡故居籌

建委員會) auf die Beine zu stellen. Lu Dahuang war selbst gebürtig aus Zichuan und 
hatte 1936 die Werke Pu Songlings 蒲松齡集 herausgegeben und von 1946 bis 1948 
in der Shandong Provinzbibliothek gearbeitet.22 Um Lu Dahuang bei den Vorberei-
tungen einer Ausstellung und der Gestaltung des Pu-Songling-Hauses zu unterstützen, 
wurde ihm im Frühjahr 1956 der Maler Zhang Yanqing 張彦青 (1917–2007) zuge-
wiesen, der zu dieser Zeit in der Kunstabteilung des Shandong Provinzmuseums tätig 
war.23 Auch lokale Kulturpolitiker auf Stadt- und Bezirksebene arbeiteten mit dem 
Team zusammen,24 das neben Lu Dahuang und Zhang Yanqing auch aus Nachfahren 
der Familie Pu bestand. Im darauffolgenden Jahr, 1957, veröffentlichten Lu Dahuang 
und Zhang Yanqing einen kurzen Bericht über die Planung für das Haus.25  

Für die Vorbereitungen des Pu-Songling-Hauses wurden die unterschiedlichsten 
Räume genutzt. Das Team übernachtete im Büro für Kohleabbau des Dorfs Hongshan 
und traf sich im privaten Medizingeschäft (xiao yaopu 小藥鋪) Pu Wenqis 蒲文琪 
(fl. 1956), eines Nachfahren Pu Songlings. Pu Wenqi war besonders enthusiastisch, 
spendete eine Reihe von Schriften der Familie Pu an das Komitee, wurde zum 

 
zugänglichen Veröffentlichungen einerseits und die Existenz eines einzigen Manuskripts in 
Pu Songlings Handschrift andererseits die Autorität eben dieses Manuskripts und indirekt 
die des Ortes, an dem es lange aufbewahrt wurde. 

21 Da Pu Songlings Enkelsohn aus neunter Generation, Pu Wenkui 蒲文魁 (fl. 1938), sich 
anti-japanischen Guerillakämpfen angeschlossen hatte, waren die ehemaligen Gebäude der 
Familie Pu von den Japanern niedergebrannt worden. Pus Familie zog darauf in den Nord-
osten Chinas. Zhang Yanqing 2008, S. 36. 

22 Zhang Yanqing 2008, S. 36 
23 Zhang Yanqing 2008, S. 36–37. 
24 Darunter waren der Leiter des Kulturbüros der Stadt Boshan (Boshan shi wenhua ju 博山
市文化局) und der Leiter der Kultur- und Bildungsabteilung des Bezirks Zichuan (Zichuan 
xian wenjiao ke 淄川縣文教科). 

25 Lu Dahuang und Zhang Yanqing 1957.  



Emily Graf 

 

68 

Vizedirektor des Vorbereitungskomitees gewählt und sein Geschäft zum ständigen 
Büro des Teams umfunktioniert. Nach den Erinnerungen Zhang Yanqings wurden 
Großveranstaltungen (qunzhonghui 群眾會) organisiert, um den Umgang mit den 
verbliebenen Objekten Pu Songlings zu besprechen.26 

Pu Songling hatte in bescheidenen Verhältnissen gelebt. Neben einem Portrait Pu 
Songlings waren keine weiteren Objekte oder Möbel der Familie erhalten geblieben. 
Doch Pu Songling hatte von 1679 bis 1709 30 Jahre lang als Tutor (shushi 塾師) bei 
der Familie Bi 畢 in Xipucun 西鋪村 gearbeitet, etwa 30 Kilometer westlich seines 
Wohnorts.27 Dort wurde Zhang Yanqing fündig. Die Architektur der Gebäude ver-
deutlichte Zhang Yanqing, wie wohlhabend die Familie gewesen sein muss. Darunter 
waren der Unterrichtsraum Chuorantang 綽然堂 (Saal der Fülle), das Studierzim-
mer Zhenyige 振衣閣 (Studierzimmer der abgelegten und gereinigten Robe), der 
Shijiyuan 石隱園 (von Steinen verborgener Garten) sowie das Familiengrab. Das 
Vorbereitungskomitee hielt wieder eine Großveranstaltung ab. In Zhangs Rückblick 
legitimiert die Beteiligung der Bevölkerung die Vorgehensweise des Komitees und 
vermittelt demokratische Züge, allerdings ohne dass er das Vorgehen genauer be-
schreibt. Schließlich konnte das Komitee der Familie Bi mehrere Stücke Mobiliar aus 
der Ming-Dynastie zum „Marktpreis“ abwerben. Laut Zhangs Tagebuch konnten dar-
über hinaus das Holzschild mit der Aufschrift Chuorantang, Dekorsteine, ein Tisch 
und ein quadratischer Hocker erworben werden. Aus dem Studierzimmer kauften sie 
unter anderem einen langen schmalen Tisch, ein Bett aus Bambus mit geschnitztem 
Dekor und einen Schreibtisch. Aus dem Medizingeschäft von Herrn Bi Xiansheng 畢
先勝 (fl. 1956) kauften sie einen Schubladentisch und zwei Teetische. Einige Möbel 
für die Ausstellung wie Buchregale, Bücherkisten sowie größere Stühle mit Armstüt-
zen und gerundeten Rückenlehnen kauften sie in Boshan 博山 und Zichuan. Aus 
dem Kulturamt der Provinz wurden zudem einige Glasschränke für die Ausstellung 
bereitgestellt. Das Komitee stieß aber auch auf Grenzen in Bezug auf das, was sie mit 
dem Geld der Regierung käuflich erwerben konnten. So hatte die Familie Bi viele 
Tuschegemälde aus der Ming-Dynastie in ihrer Sammlung, die sie nicht bereit waren 
zu veräußern mit der Begründung, man könne „seine Vorfahren nicht verkaufen“.28 

 
26 Zhang Yanqing 2008, S. 36–37. 
27 Es ist sicher, dass Pu Songling im Jahre 1709 seine Arbeit bei der Familie Bi beendete, 

doch wann genau er seinen Dienst antrat, ist nicht eindeutig, wobei meist von 1679 ausge-
gangen wird. Siehe Yuan Shishuo 1988, S. 147–148. 

28 Zhang Yanqing 2008, S. 37. 



Pu Songlings Liaozhai als Wissensort 

 

69 

Das Pu-Songling-Haus und die Rezeption des Liaozhai zhiyi  

Warum ist der von Zhang Yanqing beschriebene Prozess der Etablierung des Muse-
ums aus Perspektive von Wissensorten interessant? Und hat dieser überhaupt noch 
etwas mit dem literarischen Werk Liaozhai zhiyi zu tun, oder ist das Museum von 
diesem völlig losgelöst? Hier hilft ein Blick auf die Rezeptions- und Produktionsge-
schichte der Erzählungen. Es ist bis heute umstritten, wo das Liaozhai zhiyi zwischen 
Fiktion und historischen, philosophischen oder kosmographischen Schriften zu posi-
tionieren ist.29 So wird das Liaozhai zhiyi von den einen vorzugsweise als Literatur 
gesehen, von den anderen als Text, der überzeugen will, der Wissen transferieren 
will.30 Die Erzählungen wurden durch unterschiedliche Akteure, darunter Editoren, 
Kopisten und Leser, verschiedenen Kategorisierungen unterzogen, sind daher also 
nicht eindeutig Fiktion oder Geschichtsschreibung, zhiguai oder chuanqi im engeren 
Sinne.31 Es wurden von außen und in Retrospektive zahlreiche verschiedene Text-
interpretationen gegeben, und damit auch sehr unterschiedlich aufgefasst, welches 
Wissen in diesem Text vermittelt werden sollte. 

Nach der ersten Druckausgabe 1766 folgten viele neue Editionen, was darauf hin-
weist, dass sich das Werk schon während der Qing großer Beliebtheit erfreute. Auf-
grund seiner fiktionalen Elemente und trotz seiner Beliebtheit wurde das Liaozhai 
zhiyi während der Qing als xiaoshuo 小說 („kleine Erzählung“ oder wörtlich „trivia-
les Gerede“) im Sinne einer marginalen und inoffiziellen Textgattung verstanden,32 
und seine Ambiguität in Bezug auf ein bestimmtes Genre blieb eine Schwierigkeit für 
Herausgeber. Zwar entstand bereits ein eigener Kanon von zhiguai-Texten, der diesen 
Texten einen literarischen Wert beimaß, doch die Tatsache, dass sich das Liaozhai 
zhiyi nicht eindeutig einer Textkategorie zuordnen ließ, wurde von manchen Heraus-
gebern als problematisch angesehen. So äußerte sich etwa Ji Yun 紀昀 (1724–1805), 
der Hauptherausgeber des vom Qing-Kaiser Qianlong 乾隆  (r. 1735–1796) in 
Auftrag gegebenen Siku quanshu 四庫全書 (Vollständige Schriften der vier Abtei-
lungen) kritisch darüber, dass sich das Liaozhai zhiyi nicht an etablierte Konventionen 
bestimmter Textgattungen hielt.33  Diese Unkonventionalität führte neben morali-
schen Vorbehalten gegenüber den in den Erzählungen eingesetzten politischen und 

 
29 Hui Luo 2009, S. 6–7. 
30 Hui Luo 2009, S. 7. 
31 Hui Luo 2009, S. 157–158. 
32 Hui Luo 2009, S. 152. 
33 Für einen Auszug aus Ji Yuns Kritik siehe Hui Luo 2009, S. 168–169. 



Emily Graf 

 

70 

sexuellen Allegorien dazu, dass das Liaozhai zhiyi aus der kaiserlichen Textsammlung 
ausgeschlossen wurde.34  Erst als das Liaozhai zhiyi über einen langen Zeitraum 
hinweg ästhetisiert und als Erzählliteratur kategorisiert worden war, kam es zu seiner 
graduellen Kanonisierung, in die zahlreiche Akteure und Herausgeber der Erzählun-
gen involviert waren.35 Diese Prozesse waren nicht immer eindeutig oder geradlinig. 
So wurden manche (gesellschafts-)kritische und Mandschu-kritische Geschichten 
zum Teil aus der Sammlung entfernt, doch andere in ihr belassen. Es ist diese Inkon-
sistenz in der Rezeptions- und Produktionsgeschichte während der Qing, die es kaum 
möglich machte, das Werk oder den Autor einer einzigen, allgemein akzeptierten 
Deutung zu unterwerfen.36 

Auch in der Republikzeit (1912–1949) blieb das Liaozhai zhiyi schwierig in neue 
Wissenskategorien einzuordnen. In dieser Phase war es nicht mehr das Problem, dass 
die Geschichten unbedeutend bzw. unorthodox (xiao 小) waren im Sinne von zhiguai 
als inoffizielle Geschichtsschreibung, die im Konflikt mit der Wissensorthodoxie der 
konfuzianischen Schriften stand. Das Problem war jetzt, dass das Liaozhai zhiyi mit 
all seinen fantastischen Geistergeschichten den „feudalistischen Aberglauben“ wider-
spiegelte, in einer Zeit, in der die Wissensorthodoxie von neuen Vorstellungen von 
„Demokratie und Wissenschaft“ geprägt war und Kategorien des „Feudalen“ 

 
34 Ji Yun entschied, das Liaozhai zhiyi weder in die Gruppe xiaoshuo 小說 („kleine Erzäh-

lungen“) in der Kategorie zi 子 (Meister der Philosophie) noch in der Gruppe zhuanji 傳
記 (Biographien) in der Kategorie shi 史 (Geschichtsschreibung) aufzunehmen. Siehe 
Hui Luo 2009, S. 171–174, 188. Für mehr Informationen über den Kanonisierungsprozess 
des Liaozhai zhiyi, siehe Kapitel 3 „Genre, Canon, Ideology: The Cultural Ascension of 
Liaozhai“ in Hui Luo 2009, S. 151–203.  

35 Hui Luo 2009, S. 151. 
36 Hui Luo 2009, S. 161–179. Beschreibungen von Gräueltaten bei der Eroberung Shandongs 

durch die Mandschu in „Die Geisterboten“ 鬼隸 (Nr. 445 nach Barr 1984; Pu Sung-ling 
1992, Bd. 5, S. 234–235; Pu Songling 1989, Bd. 3, S. 1531) und weitere brutale Kriegs-
szenen in „Die Ehefrau aus der Familie Zhang“ 張氏婦 (Nr. 436 nach Barr 1984; Pu Sung-
ling 1992, Bd. 5, S. 229–232; Pu Songling 1989, Bd. 2, S. 1505–1506), sowie satirische 
Darstellungen in „Die Tochter des Drachenkönigs“ 羅刹海市 (Nr. 132 nach Barr 1984; 
Pu Sung-ling 1989, Bd. 2, S. 247–264; Pu Songling 1989, Bd. 1, S. 465–476) veranlassten 
Zhao Qigao 趙起杲 (?–1766), den Herausgeber der ersten Druckausgabe, diese Geschich-
ten zu entfernen, obwohl er andere Geschichten mit ähnlichen kritischen und blutigen Sze-
nen, darunter „Tödliches Lachen“ 諸城某甲 (Nr. 140 nach Barr 1984; Pu Sung-ling 1987, 
Bd. 1, S. 435–436; Pu Songling 1989, Bd. 1, S. 505), „Klagende Seelen“ 鬼哭 (Nr. 28 
nach Barr 1984; Pu Sung-ling 1992, Bd. 4, S. 67–69; Pu Songling 1989, Bd. 1, S. 79–80) 
oder „Der Werwolf“ 野狗 (Nr. 25 nach Barr 1984; Pu Sung-ling 1992, Bd. 4, S. 509–511; 
Pu Songling 1989, Bd. 1, S. 73–74) beibehielt. 



Pu Songlings Liaozhai als Wissensort 

 

71 

(fengjian 封建) und des „Aberglaubens“ (mixin 迷信) konstituiert wurden, um das 
zu definieren, was es zu überwinden galt. Die kritische Haltung vieler aufgeklärter 
Vierte-Mai-Intellektuellen gegenüber Geistergeschichten prägte die Rezeption des 
Liaozhai zhiyi, wie z. B. Zhou Zuorens 周作人 Kategorisierung der Geschichten als 
„inhumane Literatur“ (feiren wenxue 非人文學).37 Sein Bruder Lu Xun dagegen 
versuchte ihnen durch Ästhetisierung als „Erzählliteratur“ ein Existenzrecht einzuräu-
men, und definierte damit einhergehend den Begriff xiaoshuo um.38 

Auch in der frühen Volksrepublik war das Werk nicht unumstritten, was den Auf-
trag Lu Dahuangs und Zhang Yanqings interessant macht. Auch zu dieser Zeit prägte 
die „anti-feudalistische“, „anti-abergläubische“ und „wissenschaftliche“ Haltung der 
Kommunisten die Rezeption des Werks, weshalb es so wichtig war, Pu Songlings 
Rolle als Gesellschaftskritiker in den Vordergrund zu rücken. In diesem Kontext ist 
auch Guo Moruos Zweizeiler im Ausstellungsraum zu verstehen, der Pu Songlings 
Kritik von Korruption und Tyrannei lobt, die bis ins Mark dringe. Mao Zedongs Inter-
pretation einiger der Geschichten39 präsentierte sie als politische Allegorie und ge-
sellschaftskritische Texte, die wiederum als Vorbild für konkretes politisches Verhal-
ten dienen sollte. Lu Xuns Kategorisierung der Geschichten als zhiguai sei fehlerhaft 
gewesen.40 Politisches Zögern wurde bei Mao der Angst vor Geistern gleichgesetzt, 
wobei die Geister den westlichen Imperialismus verkörperten. Diese Lesart führte in 
der Folgezeit zu weiterer Zensur und Appropriierung der Geschichten.41 Das Liao-
zhai zhiyi stand also seit jeher in Widerspruch zu den verschiedenen Wissensorthodo-
xien und wurde durch unterschiedliche Interpretationen entweder in den Bereich des 
Fiktionalen oder des Faktischen manövriert. 

Kommt man nun zu den Jahren vor der Museumseröffnung (1954–1956) zurück 
und betrachtet die Entstehung dieses Wissensorts, wird deutlich, auf welche Weise 
hier ehemalige, in Konkurrenz stehende Wissensräume neu durchmischt wurden. So 
wurden Objekte aus dem Chuorantang der Familie Bi in Xipucun, in dem Pu Songling 
als bescheidener Tutor das orthodoxe Wissen der konfuzianischen Klassiker 

 
37 Hui Luo 2009, S. 206–17. Für Zhou Zuoren stand das Liaozhai zhiyi im Gegensatz zu der 

von ihm propagierten „humanen Literatur“ (ren de wenxue 人的文學), in welcher der 
Mensch im Zentrum stehen sollte. Siehe Zhou Zuoren 1918, S. 579. 

38 Hui Luo 2009, S. 206–17. 
39 Hui Luo 2009, S. 206–17. Darunter z. B. „Das Gespensterhaus“ 青鳳 (Nr. 39 nach Barr 

1984; Pu Sung-ling 1987, Bd. 1, S. 108–117; Pu Songling 1989, Bd. 1, S. 117–123). 
40 Sun Xiangzhong 1994, S. 35. 
41 Hui Luo, S. 219–224.  



Emily Graf 

 

72 

unterrichtete, entnommen und in das neue Museum gebracht, also an den Ort, an dem 
Pu Songling zu Lebzeiten als unbedeutender, doch posthum vielgelesener Schrift-
steller „unorthodoxes“ Wissen in der Mischform aus zhiguai und chuanqi Erzählun-
gen schuf. Auf diese Weise wurde gewissermaßen ein Vakuum gefüllt. Das Blatt hatte 
sich gewendet: Was zuvor orthodoxes Wissen war, wurde in der offiziellen Wahrneh-
mung der VR zu feudalistischem Glaubensgut. Pu Songlings Scheitern in diesem Wis-
senssystem wurde nicht als Niederlage angesehen, sondern als ein Erfolg. Als ästhe-
tisch-kulturelles Schaffen und zugleich als sozio-politische Kritik kategorisiert, wurde 
er in die neue Wissensorthodoxie der Mao-Zeit eingegliedert. In diesem Prozess 
wurde der abstrakte, imaginäre Ort des Liaozhai mit Hilfe der Objekte und Möbel des 
Unterrichtraums und Arbeitsortes Pu Songlings bei der anderen Familie, die in der 
Orthodoxie ihrer Zeit erfolgreich gewesen war, in ein materielles Schreibzimmer 
Liaozhai am Wohnort Pu Songlings verwandelt. Es ist geradezu so, als hätte man die 
drei Wissensorte (Chuorantang, Pu Songlings Schreibzimmer, von dem neben dem 
Manuskript kaum etwas Materielles geblieben ist, und das in seinen Geschichten ver-
ewigte Liaozhai) in einen Raum gefüllt und diesen kräftig durchgeschüttelt.  

Zurück bleibt ein greifbares Schreibzimmer Liao. Zurück bleibt eine Ironie der 
Ausstellung, die kommuniziert, Pu Songling habe in der Umgebung eines orthodoxen 
Wissensortes sein unorthodoxes Wissen produziert. Und zurück bleibt eine Ambigui-
tät, die Parallelen zu der Manuskript- und Textgeschichte des Liaozhai zhiyi aufweist: 
Pu Songlings Schreibzimmer wurde genauso wie sein Werk nur mit starken Eingriffen 
und Anpassungen in die Wissensorthodoxie der 1950er-Jahre integriert, und behielt 
doch – in diachronischer Perspektive betrachtet – weiterhin eine Ambiguität inne. 

Das materielle Durchmischen der Wissensräume ist auch mit Blick auf weitere 
materielle und immaterielle Verbindungen der Räume interessant. Denn in der Tat 
sind die Räume des Chuorantang und des imaginären Schreibzimmers Pu Songlings 
noch in weiterer Hinsicht durchmischt: die Forschung hat mehrfach gezeigt, dass das 
Liaozhai zhiyi keineswegs das Werk des zurückgezogenen Genies Pu Songling ist, der 
es in der Stille seines häuslichen Kämmerchens verfasste. Zum einen konnte man 
zeigen, dass Pu Songling das Liaozhai zhiyi deutlich später in seinem Leben verfasste, 
als lange angenommen wurde. Weil das Vorwort des Autors auf das Jahr 1679 datiert 
ist, 42  wurde in der Pu-Songling-Forschung lange angenommen, das Werk sei in 
diesem Jahr abgeschlossen worden. Unter anderen rekonstruierte Allan Barr die 
Chronologie der Werkentstehung und setzte sie ins Verhältnis zur Biographie Pu 

 
42 Pu Songling 1989, Bd. 1, S. 1–6. 



Pu Songlings Liaozhai als Wissensort 

 

73 

Songlings.43 Hieraus ging hervor, dass 1679 erst ein relativ kleiner Teil des Liaozhai 
zhiyi vorgelegen haben dürfte44 und die Mehrheit der Geschichten erst in den 1680er- 
und insbesondere den 1690er-Jahren entstand. Dies heißt, dass Pu Songling die Ge-
schichten in der Zeit verfasste, als er als Tutor in Xipucun unterrichtete (1679–1709). 
Der Pu-Songling-Forscher Yuan Shishou 袁世碩 (geb. 1929) wies darauf hin, dass 
Pu Songling in dieser Zeit 300 Tage im Jahr, also von Feiertagen und Ausnahmen 
abgesehen, nicht bei sich zuhause in Pujiazhuang, sondern in Xipucun lebte.45 Die 
meiste Zeit wohnte Pu Songling im Chuorantang der Familie Bi, außer im heißen 
Sommer, den er in einem Pavillon im Shijiyuan verbrachte.46 Mit der Entstehung des 
Großteils der Geschichten hatten also weder sein damaliges Haus und Schreibzimmer 
in Pujiazhuang noch das dort rekonstruierte Liaozhai viel zu tun, obwohl die Aus-
stellung des Pu-Songling-Hauses eben das vermittelt oder zumindest impliziert. 

Dazu kommt, dass Pu Songling in vielerlei Hinsicht von dem sozialen und mate-
riellen Umfeld der Familie Bi profitierte. Pu Songling verband eine enge Freundschaft 
mit seinem Arbeitgeber Bi Jiyou 畢際有 (1623–1693) sowie später mit seinem Sohn 
Bi Shengju 畢盛鉅 (fl. 1693), dessen acht Söhne Pu Songling unterrichtete.47 Bi Ji-
you unterstützte Pu Songling nicht nur beim Schreiben des Liaozhai zhiyi, indem er 
intellektuelle Kreise für Pu Songling zugänglich machte,48 sondern er selbst diente 
auch als Quelle einzelner Geschichten.49 Auch die häufigen Hausgäste der Familie 
dienten wohl als mündliche Quellen mehrerer Geschichten.50 Die Räume der Bi Resi-
denz waren also Ort der mündlichen Weitergabe von Erzählstoffen daher ein bedeu-
tender Wissensort für Pu Songling. Darüber hinaus konnte Pu von der immensen 
Bibliothek der Familie Bi profitieren. Da Pu Songling nicht aus einer etablierten Ge-
lehrtenfamilie stammte, verfügte er in Pujiazhuang über keine nennenswerte Privat-

 
43 Allan Barr 1984; 1985. 
44 Siehe auch Yuan Shishuo 1988, S. 174. 
45 Yuan Shishuo 1988, S. 196. 
46 Yuan Shishuo 1988, S. 171. 
47 Yuan Shishuo 1988, S. 154, 160. 
48 Yuan Shishuo 1988, S. 154. 
49 Yuan Shishuo 1988, S. 172. Die Geschichten „Der sprechende Papagei“ 鴝鴿 (Nr. 112 

nach Barr 1984) und „Ein Minister, der fünf Schafe wert ist“ 五羖大夫 (Nr. 124 nach Barr 
1984) enthalten z. B. den Hinweis „diese Geschichte wurde von Herrn Bi Zaiji [ein weiterer 
Name Bi Jiyous] aufgezeichnet“ (Pu Sung-ling 1992, Bd. 4, S. 222; Pu Songling 1989, Bd. 
1, S. 400; Pu Sung-ling 1992, Bd. 4, S. 241, Pu Songling 1989, Bd. 1, 438). 

50 Yuan Shishuo 1988, S. 154–155. 



Emily Graf 

 

74 

bibliothek. Doch bei der Familie Bi hatte er Zugang zu einer sehr umfangreichen Bib-
liothek, die der Überlieferung nach über 50 000 Werkbände (juan 卷) umfasste.51 
Diese Bibliothek diente als weiterer bedeutender Wissensort für Pu Songling, nicht 
nur als Tutor, sondern auch als Autor des Liaozhi zhiyi. So nutzte er zum Beispiel bei 
fast 40 seiner Geschichten aus dem Liaozhai zhiyi Erzählungen aus der Song-
zeitlichen Sammlung Taiping guangji 太平廣記 (Umfangreiche Aufzeichnungen 
der Taiping Ära) als Vorlage und Inspiration.52 In den beiden Werken decken sich an 
zahlreichen Stellen die Sprache und feste Formulierungen, und die Geschichten des 
Liaozhai zhiyi nehmen auf historische Personen und Ereignisse der Taiping guangji 
Sammlung sowie auf ihre Annotationen Bezug.53 

In jüngerer Zeit wurde der Bedeutung der Familie Bi für das Werk Pu Songlings 
auf verschiedene Weise Rechnung getragen. Ren Duxings Ausgabe des Liaozhai zhiyi 
aus dem Jahr 2009 zeigt zu Beginn, neben einer Photographie des Eingangs des Pu-
Songling-Hauses, ein Photo der Residenz der Familie Bi in Xipu (Xipu Bi fu 西鋪畢

府), die 1983 als geschütztes Kulturgut auf Stadtebene kategorisiert wurde und im 
Jahr 1992 als Zweigstelle des Pu-Songling-Hauses unter der Bezeichnung Pu Song-
lings Bibliothek (Pu Songling shuguan 蒲松齡書館) der Öffentlichkeit zugänglich 
gemacht wurde. Unter der Photographie merkt der Herausgeber an, dass dieses Ge-
bäude als zweiter Wohnort Pu Songlings gelten kann, und dass das Liaozhai zhiyi in 
der Tat hier verfasst wurde.54 Besucht man heute diesen Ort, sieht man, dass inzwi-
schen das Holzschild mit der Aufschrift Chuorantang an seinen ursprünglichen Ort 
zurückgekehrt ist und über dem Eingang des Unterrichts- und Wohnraums Pu Song-
lings bei der Familie Bi hängt. 

 
51 Liu Songling 2010, S. 108. 
52 Zhao Botao 2014, S. 24. Darunter sind die Geschichten „Der Lehrling des Dao Pries-

ters“ 崂山道士 (Nr. 15 nach Barr 1984; Pu Sung-ling 1987, Bd. 1, 50–54; Pu Songling 
1989, Bd. 1, S. 39–42), „Zwei Leben im Traum / Fortsetzung der gelben Hirse“ 續黄粱 
(Nr. 149 nach Barr 1984; Pu Sung-ling 1989, Bd. 2, 14–28; Pu Songling 1989, Bd. 1, S. 
528–538), „Die himmlische Braut“ 蕙芳 (Nr. 233 nach Barr 1984; Pu Sung-ling 1991, 
Bd. 3, S. 254–259; Pu Songling 1989, Bd. 2, S. 802–804), „Sünde und Vergeltung“ 贾奉
雉 (Nr. 400 nach Barr 1984; Pu Sung-ling 1991, Bd. 3, 151–162; Pu Songling 1989, Bd. 
3, S. 1353–1359). 

53 Zhao Botao 2014. 
54 Pu Songling 2009, S. ii. 



Pu Songlings Liaozhai als Wissensort 

 

75 

Die Anwesenheit des Autors 

An prominenter Stelle im Liaozhai Hauptraum hängt 
heute das Ganzkörperportrait Pu Songlings (Abbildung 
3). Das Gemälde war von Generation zu Generation 
innerhalb der Familie Pu weitergegeben und 1954 von 
Pu Wenqi dem Vorbereitungskomitee gespendet wor-
den.55 Dieses Portrait ist zur offiziellen Darstellung des 
Schriftstellers geworden.56  Pu Songlings viertgebore-
ner Sohn Pu Yun 蒲筠 (geb. 1675), der mit dem Maler 
Zhu Xianglin 朱湘鳞 (fl. 1713) aus Jiangnan befreun-
det war, hatte diesen gebeten, ein Portrait seines Vaters 
zu erstellen. Es ist ein im Gongbi-Stil in Farbe gefertig-
tes Tuschegemälde aus dem Jahr 1713. Pu Songling 
selbst ergänzte darauf zwei Kolophone und mehrere 
seiner Siegel. Portraits dienten oft als visuelle Lobrede 
und idealisierten die darzustellende Person. Das vorran-
gige Ziel des Portraits war daher nicht die Erstellung 
eines Abbilds, es strebte nicht in erster Linie Ähnlichkeit 
an. Dennoch ist es wahrscheinlich, dass eine gewisse 
Ähnlichkeit gegeben ist, da seit Mitte der Ming-Dynastie 
Portraits vermehrt individualisierte und sogar personalisierte Züge annahmen.57 Das 
Portrait zeigt ihn mit Falten, doch wie üblich in der Portraitmalerei dieser Zeit ohne 
starke Emotionen oder Mimik. Pu Songlings Emotionen erfährt man nicht durch die 
bildliche Repräsentation, sondern durch die von ihm ergänzten Kolophone. Pu 
Songling ist auf dem Portrait mit Qing-zeitlicher blauer Robe und roter Kappe eines 

 
55 Zhang Chongchen 1992, S. 4. Der Aufbewahrungsort während des Krieges bleibt unbe-

kannt. Das Gemälde wurde im Frühjahr 1953 von Tao Dun 陶钝 (1901–1996), einem Mit-
glied der Föderation der Literatur- und Kunstkreise der Provinz Shandong, bei der Familie 
aufgefunden. 1961 wurde das Gemälde vom Pu Yushui 蒲玉水 (fl. 1958) an das Palast-
museum zur Restauration geschickt. Dort wurden zwei Kopien erstellt, von denen eine, mit 
dem Original, an das Pu-Songling-Haus zurückgeschickt und eine weitere dem Geschichts-
museum (dem heutigen Nationalmuseum) übergeben wurde. 

56 In Werksammlungen wird das Rollbild meist zu Beginn ergänzt, siehe z. B. Pu Songling 
1986. Vielen Dank an Wang Lianming und an Prof. Bi Fei 毕斐 der Chinesischen Akade-
mie der Künste, Hangzhou, für die hochaufgelöste Bilddatei und die Informationen der Mu-
seumsdatenbank zum Rollbild (Inventarnummer 05868).  

57 Kesner 2007, S. 47. 

Abbildung 3. Portrait 
Pu Songlings, 
Inventarnr. 05868. 



Emily Graf 

 

76 

Beamten (gongshengfu 貢生服 ) zu sehen, was ihm seit dem Erhalt des Titels 
gongsheng zustand.58 In den Kolophonen kommentiert er: 

Deine Gestalt ist hässlich, dein Körper gebrechlich. Dieses Jahr bist du 74 Jahre 
alt, das sind mehr als 25 000 Tage. Was hast du in dieser Zeit erreicht, und wie 
ist dein Haar plötzlich ergraut? Stehst du den nachfolgenden Generationen ge-
genüber, bist du beschämt. Selbst unterzeichnet im 25. Jahr der Regierungszeit 
des Kaisers Kangxi [1713]. 

爾貌則寢,爾軀則修。行年七十有四,此兩萬五千余日,所成何事,而忽已白
頭? 奕世對爾孫子,亦孔之羞。康熙癸巳自題。 

Im neunten Monat des 25. Jahres der Regierungszeit des Kaiser Kangxi [1713] 
hat Yun Zhu Xianglin aus Jiangnan gebeten dieses Abbild von mir zu malen. 
Darauf trage ich eine prätentiöse Robe. Das war nicht meine Intention. Ich hoffe, 
dass ich von zukünftigen Generationen nicht ausgelacht werde. Erneut von 
Songling unterzeichnet. 

癸巳九月,筠囑江南朱湘鱗為余肖此像,作世俗裝,實非本意,恐為百世後
所怪笑也。松齡又志。 

Pu Songlings selbstkritischer, ironischer Ton hier führte zu unterschiedlichen Inter-
pretationen seiner Kolophone, die von psychoanalytischen Ansätzen bis zur Vermu-
tung einer in ihm schlummernden Han-nationalen Identität reichen. 59  Konflikte 
zwischen Kolophon und bildlicher Darstellung sind nicht ungewöhnlich. 60  Hier 
implizieren sie vielleicht ein Unbehagen, das Pu Songling beim Anblick seines Por-
traits in Beamtenrobe hatte. Er glaubte womöglich, dass er sich des Tragens der Robe 
als nicht würdig erweise, wodurch er indirekt die Berechtigung des Beamtensystems 
und des geltenden orthodoxen Wissens unterstreicht. 

Das Ausstellen des Portraits und dieser Selbstkritik in dem in der frühen VR er-
schaffenen Liaozhai ist bemerkenswert, da es den inneren Konflikt Pu Songlings, der 
in seinem Wohnraum stimmig wirkte, in einen Raum versetzt, der einer völlig neuen 
Wissensorthodoxie verpflichtet ist. Die abgebildete Person soll nicht anhand ihres Be-
amtenstatus gewürdigt werden, sondern anhand ihrer unorthodoxen Geschichten. Ihr 
inneres Ringen als Ausdruck ihrer persönlichen Befindlichkeit im System der Wis-
sensorthodoxie seiner Zeit wirkt hier fehl am Platz. Die Wahl der Kleidung scheint 

 
58 Zhang Chongchen 1992, S. 7. Er hatte zwei Jahren zuvor im Alter von 72 Jahren den Titel 

gongsheng erhalten.  
59 Zhang Chongchen 1992; Zhao Huaizhen 1999. 
60 Wu Hung 2002, S. 19.  



Pu Songlings Liaozhai als Wissensort 

 

77 

aus der Perspektive der frühen VR weder prätentiös noch unverdient. Doch Pu Song-
lings inneres Ringen ist nicht ganz aufgelöst, auch wenn das Museumsnarrativ im an-
grenzenden Gebäude die Ausstellung mit der simplen Feststellung „Geschichte ist ge-
recht“ (lishi shi gongzheng de 歷史是公正的) einleitet. Pu Songlings Rollbild unter 
der Liaozhai-Tafel, neben den von Gou Moruo beschriebenen Holztafeln, mit Ren-
minbi arrangiert wie in einer Opferschale, soll Pu Songling als „Ahnenvater“ eines in 
das Literarische verfrachteten und ästhetisierten Wissens erscheinen lassen. Um ihn 
herum, also sein Rollbild umgebend, wurde ein so gar nicht intendierter Wissensraum 
neu geschaffen. Der Raum formt sich sozusagen um die bildliche Darstellung Pu 
Songlings und um sein nicht zu leugnendes Ringen mit seiner eigenen Bedeutung 
herum. Dadurch entsteht ein Gegenraum zu den Räumen, in denen Portraits erfolgrei-
cher Beamter ausgestellt wurden, da bei letzteren Erfolg und Verdienste ohne jegliche 
Hinweise auf Brüche, Misserfolge oder Zweifel hervorgehoben werden sollten.61 
Dieser Gegenraum entsteht im Wesentlichen durch das Spannungsverhältnis der 
visuellen Präsenz des Autors, seinem Selbstzweifel und der späteren Einordnung in 
den Kontext der Volksrepublik. Das Portrait Pu Songlings schafft im Liaozhai eine 
Präsenz, und durch diese Präsenz wird die Komplexität des Liaozhai deutlich.  

Die Geschichte des Pu-Songling-Hauses – Gegenkräfte  

Zhang Yanqings Einblicke in die Museumsgeschichte lassen sich reibungslos in die 
Erzählnarrative vieler staatlicher Institutionen der VR einreihen. In einer Anekdote 
erinnert sich Zhang Yanqing z. B., dass beim Kauf der Möbel aus dem Besitz der 
Familie Bi ihn zwei Frauen der Familie voller Empörung fragten:  

Pu Songling arbeitete in der Funktion eines Bediensteten als Tutor (jiaoshu 
yongren 教書傭人) bei unserer Familie Bi, doch ihr holt jetzt die Dinge aus 
dem Haus unseres Meisters und nehmt sie mit zu seinem Haus, um sie dort aus-
zustellen. Wie kann das sein? 

 
61 Die Portraits erfolgreicher Beamten wurden als Ahnenportraits von ihren Familien in ihren 

Residenzen oder Ahnengedenkhallen (citang 祠堂) sowie für besondere Anlässe ausge-
stellt. Die Funktion eines Portraits konnte sich über die Zeit auch ändern. Siehe Seckel 
1999, S. 14–16. In seltenen Fällen, wie bei der Beauftragung der Portraits durch den Kaiser, 
wurden Portraits herausragender Staatsdiener in Gebäuden im Palast ausgestellt, in der 
Qing-Zeit z. B. in der Nanxundian 南勳殿 (Halle des Südlichen Verdienstes) oder später 
in der Ziguangge 紫光閣 (Halle des Purpurglanzes). Siehe Bügener 2015, S. 61–63. Diese 
Hallen bilden konzeptionell ein räumliches Gegenstück zum Liaozhai. 



Emily Graf 

 

78 

Zhang ergänzt, dass die Familie Bi lange vor der Landreform der Kommunisten ihren 
Niedergang erlebt habe. Die Geschichte zeige, so Zhang, wie tiefsitzend das feudalis-
tische Gedankengut war.62  Ähnlich wie die oben erwähnten Großveranstaltungen 
dient diese Anekdote dazu, die Etablierung des Museums zu legitimieren. Doch 
Zhangs Bericht lässt an anderer Stelle auch kritische Selbstreflexion zu. Bei der Er-
öffnung des Museums 1956 war Zhang schon nicht mehr vor Ort. Erst nach Ausbruch 
der Kulturrevolution kam er zurück. Lu Dahuang, der 1972 starb, war zu Beginn der 
Kulturrevolution stark kritisiert worden und lag bereits im Krankenbett.63 Hier erfuhr 
Zhang von ihm, dass das Museum nicht mehr existierte, worauf sie sich nur gegen-
übersaßen und seufzten. Als Zhang schließlich im Jahr 1975 den Ort des Museums 
besuchte, war nichts wie zuvor. Das Museumsgebäude war zum Büro der Kommune 
(gongshe bangongshi 公社辦公室) umfunktioniert worden, die Sammlung nicht 
mehr vollständig und der Hof mit Pflanzen überwuchert. Pu Wenqi, der auch früh in 
der Kulturrevolution kritisiert worden war, war zu diesem Zeitpunkt bereits ebenso 
wie Lu Dahuang verstorben.64 Eine kritische Abrechnung mit den gesellschaftlichen 
Zuständen oder Gegennarrative ist Zhangs Reflektion jedoch nicht, setzt er doch seine 
Erfahrungen sogleich in den politischen Kontext und verweist auf die „Kampagne 
gegen Konfuzius“ der „Viererbande“, also der politischen Gruppe, die in der offiziel-
len Geschichtsschreibung der VR retrospektiv für die Kulturrevolution verantwortlich 
gemacht wurde. Statt weiterer Erklärung wählt Zhang einen Ausruf: „Ich habe zwar 
Ärger verspürt, doch mich nicht getraut, diesen zu äußern, und so konnte ich mich nur 
im Dunkeln meinem schweren Kummer hingeben!“65 Der von ihm mitgestaltete Wis-
sensort verwandelt sich in einen dunklen Ort, einen Ort der persönlichen Erinnerung, 
vielleicht sogar in einen Ort der Reue. Doch gleichzeitig schwingt in seinem Ausruf 
mit, dass ihm keine Alternative geblieben sei. 

Der Ausruf Zhang Yanqings fügt sich ein in ähnliche Aussagen ehemaliger Muse-
umsmitarbeiter, die ihre persönlichen Rückblicke veröffentlichten. Sie beschreiben 
die Auswirklungen der Kulturrevolution auf einen Prozess, in dem sich das Kulturerbe 
der VR im Selektions- und Definitionsprozess befand. Die Museumsmitarbeiterin Ye 
Shusui 叶淑穗 (geb. 1931), die in den 1950er-Jahren im Beijinger Lu Xun Museum 

 
62 Zhang Yanqing 2008, S. 37. 
63 1962 veröffentlichte Lu Dahuang noch die Pu Songling ji 蒲松齡集 (Die Werke Pu Song-

lings). Siehe Pu Songling 1986. Erst nach Ende der Kulturrevolution wurde er posthum 
rehabilitiert. 

64 Zhang Yanqing 2008, S. 37. 
65 Zhang Yanqing 2008, S. 37. 



Pu Songlings Liaozhai als Wissensort 

 

79 

gearbeitet hatte, beschreibt ebenso ihre Hilflosigkeit und Handlungsunfähigkeit. Sie 
hatte Lu Xuns Bruder Zhou Zuoren, der zur Zeit der Kulturrevolution für seine Zu-
sammenarbeit mit Japanern scharf kritisiert worden war, noch in einem der ehemali-
gen Wohnhäuser der Zhou-Brüder besucht. Dort fand sie ihn in einem schrecklichen 
Zustand vor, verprügelt, in eine Hütte im Innenhof des Hauses eingesperrt.  

Als wir die Situation sahen, was hätten wir da noch sagen können? Uns blieb 
nichts anderes übrig als zu gehen, und nicht lange danach hörten wir, dass er 
gestorben war.66  

Zwanzig Jahre nach Ye Shusuis Veröffentlichung wurden auch Zhang Yanqings Erin-
nerungen im Format der persönlichen Museumsgeschichte der Öffentlichkeit posthum 
zugänglich gemacht.  

Die weitere Geschichte des Pu-Songling-Hauses zeigt, wie der in den 1950er-
Jahren neugeschaffene Ort durch die Vereinnahmung und Bedrohung während der 
Kulturrevolution in den 1960er- und 1970er-Jahren letztlich in seinem Anspruch auf 
Autorität und Authentizität bestärkt wurde. Auch auf der Basis des Anspruchs, das 
mehrfach gefährdete „historische“ Liaozhai zu erhalten, wurde in den 1980er-Jahren 
die Wiedereröffnung des Museums ermöglicht. Insbesondere das Zunichtemachen der 
vorigen Bemühungen, die Kritik an den Mitwirkenden, der Tod Lu Dahuangs und Pu 
Wenqis sowie die Übergriffe auf langjährig Bewahrtes, etwa die Plünderung des 
Grabs Pu Songlings, führten dazu, dass der Ort wieder an Autorität gewinnen konnte, 
auch wenn es ihm an Authentizität mangelte. Gleichzeitig brachte der zeitweilige 
Kontrollverlust über den Ort weitere Konsequenzen mit sich. 1966 waren bei der Öff-
nung des Grabs Pu Songlings seine Siegel geraubt worden.67 Der Grabstein wurde 
dabei zerstört. Dieser war von besonderer Bedeutung für die Forschung, da auf der 
Rückseite eine Biographie und Werkliste Pu Songlings eingraviert war. Im Jahr 1979 
wurde anhand von Abreibungen der Inschrift ein Replikat des Grabsteins erstellt, wel-
ches heute wieder im Museum zu sehen ist.68 Auch die Siegel wurden nach dem Ende 
der Kulturrevolution dem Museum zurückgegeben. Der Vergleich der Siegel mit den 
Siegelabdrücken auf dem Rollbild bestärkte wiederum die Authentizität des Gemäl-
des. 1982 wurden die Siegel und das Rollbild vom Kulturbüro der Provinz Shandong 
(Shandong sheng wenwu ju 山東省文物局) als „Nationales Kulturgut ersten Gra-
des“ (guojia yiji wenwu 國家一級文物) eingestuft. Die bewegte Geschichte des 

 
66 Ye Shusui 1988, S. 50. 
67 Liu Bo 2015. 
68 Yuan Shishuo 2009, S. 344–347. 



Emily Graf 

 

80 

Museums wird in seinen Räumen allerdings nicht direkt thematisiert. So finden sich 
keine Hinweise auf den Kummer oder die Hilflosigkeit Zhang Yanqings. Nur das von 
Lu Dahuang unterzeichnete Holzschild im Ausstellungsraum behält für die Besucher, 
die das Schicksal des namenhaften Pu Songling-Forschers kennen, einen bitteren Bei-
geschmack. 

Eine Illustration als Index 

Nach Wiedereröffnung des Pu-Songling-Hauses wurden um das Liaozhai zusätzliche 
Ausstellungen ergänzt, darunter eine zur Biographie Pu Songlings, die mit einer Re-
produktion des Liaozhai zhiyi-Manuskripts und dahinter einem auf Kacheln aufge-
brachten Gemälde beginnt (Abbildung 4). Das Gemälde zeigt Pu Songling, am 
Schreibtisch sitzend, mit einem Pinsel in der rechten Hand, in die Ferne blickend, als 
würde er im Moment des Schreibens gerade innehalten, als würde sich in dieser Se-
kunde eine seiner Geschichten vor seinem inneren Auge abspielen und er in der nächs-
ten seinen Pinsel auf das gebundene Papier setzten, um sie festzuhalten. Auffallend 
ist dabei seine Robe, ein gewöhnliches changpao (長袍), eben keine Qing-zeitliche 
Beamtenrobe. Das Gemälde wurde 1984 von Yan Xiangong 閆先公, einem Mitar-
beiter des lokalen Kulturhauses, und Luo Xiaodong 羅曉東, einem Mitarbeiter der 
lokalen Porzellanfabrik, angefertigt.69 Um Pu Songling sind Charaktere aus seinem 

 
69 Shandongsheng shengqing ziliaoku 2003. 

Abbildung 4. Illustration Pu Songlings auf Keramikkacheln, Ausstellung zur 
Biographie Pu Songlings, Pu-Songling-Haus. Aufnahme vom 4. Juni 2014. 



Pu Songlings Liaozhai als Wissensort 

 

81 

Liaozhai zhiyi dargestellt, darunter Qingfeng 青鳳, Wan Xia 晚霞 und viele ande-
re.70 Diese Vorstellung des literarischen Schaffensmoments ist nicht unüblich. Das 
Bild erinnert an eine Darstellung von Charles Dickens (1812–1870) von R.W. Buss 
aus dem Jahr 1875, die im Charles-Dickens-Museum in London ausgestellt wird 
(Abbildung 5). Es zeigt den Autor, wie er in seinem Arbeitszimmer sitzt, in seinen 
Stuhl zurückgelehnt. Im Raum zwischen ihm und seinem Schreibtisch schweben zahl-
lose Denkblasen mit Darstellungen seiner literarischen Charaktere. Das Gemälde 
basiert auf einer historischen Photo-
graphie des Zimmers und bildet den 
Schreibtisch, die Bücherregale und 
auch den Schreibtischstuhl detail-
reich und realitätsgetreu ab.71 Hierin 
unterscheidet es sich vom Schreib-
zimmer Pu Songlings. Es zirkulierten 
keine bildlichen Repräsentationen 
von Pu Songlings Schreibzimmer, 
auf die sich die Darstellung hätte 
beziehen können. Aber es umgeben 
auch ihn seine literarischen Charak-
tere. Und damit erfüllt die Abbildung 
eine wichtige Funktion. Sie dient als 
Index, als Wegweiser, der außerhalb des Hauptraums angebracht ist, auf ihn verweist 
und so den Besucher glauben lässt, es lohne sich ihn zu betreten. Da es inzwischen 
Konsens ist, dass Pu Songling den Großteil des Liaozhai zhiyi eben nicht in den 
Räumen seines Familienhauses schrieb, sondern mit großer Wahrscheinlichkeit in den 
Räumlichkeiten der Familie Bi, verstärkt dieses Bild aber ein Missverständnis. Es 
suggeriert, dieser Raum wäre der Raum, in dem Pu Songling seine Aufzeichnungen 

 
70 Qingfeng ist die Fuchsfrau, in die sich der Protagonist Herr Geng aus der Erzählung „Das 

Gespensterhaus“ 青鳳 (Nr. 39 nach Barr 1984; Pu Sung-ling 1987, Bd. 1, S. 108–117; 
Zhang Qikai und Pu Songling 1989, Bd. 1, S. 117–123) verliebt. Wan Xia aus der Erzählung 
„Das Schloss des Drachenfürsten / Wan Xia“ (Nr. 420 nach Barr 1984; Pu Sung-ling 1987, 
Bd. 1, S. 545–555; Zhang Qikai und Pu Songling 1989, Bd. 3, S. 1457–1461) ist ein Mäd-
chen im Schloss des Drachenfürsten, zu dessen Hof der Protagonist Aduan geführt wird, 
nachdem er beim Aufführen seiner Künste auf einem Drachenboot ins Wasser gestürzt und 
in den Wasserfluten zu Tode gekommen ist. 

71 Charles Dickens Museum 2013.  

Abbildung 5. Charles Dickens Dream 
(1875) von R.W. Buss. Quelle: Charles 
Dickens Museum 2013. 



Emily Graf 

 

82 

tätigte – und sich hierbei allem voran auf seine Fantasie stützte, nicht auf Inspiration 
aus der gut ausgestatteten Bibliothek der Familie Bi oder auf ihre Erzählungen. 

Ausblick: Ein Raum unter Räumen 

Die Herangehensweise das Museum als Wissensort zu betrachten ging aus den Bemü-
hungen von Forscherinnen und Forschern hervor, die Geschichte des Museums als 
Institution nachzuvollziehen. Aus historischer Perspektive gehören Museen zu den 
Orten, die unser heutiges Verständnis von moderner Wissenschaft grundlegend ge-
formt haben. Museen und Archive waren die Vorboten wissenschaftlicher Labore und 
spielten eine wichtige Rolle in der Entwicklung unterschiedlicher Disziplinen und 
Wissenschaften.72 Es waren Orte der Anhäufung von Objekten und Proben, die durch 
Klassifikation in eine Ordnung gebracht wurden. In dieser Klassifikation kam auch 
immer die Weltanschauung der Sammler und Kuratoren zum Ausdruck. In der Ent-
wicklung des Museums vom privaten Schreib- und Studierzimmer73 und Ort für pri-
vate Sammlungen zum öffentlichen Museum gewann die didaktische Funktion des 
Raumes zunehmend an Bedeutung. Es war nicht nur ein Ort, der die Welt ordnete, 
sondern ein Ort, an dem man lernte, wie die Welt zu betrachten und zu verstehen ist.74 

Die Analyse des Pu-Songling-Hauses zeigt nicht nur wie Wissen in Museumsräu-
men entsteht, sondern fragt zudem, in welcher Beziehung Wissen und Literatur in 
diesen Räumen zueinanderstehen. Der Ort der schriftstellerischen Tätigkeit, der Ort, 
an dem, in einem konkreten Moment oder über längere Zeit hinweg, ein literarisches 
Werk geschaffen wird, kann ein Wissensort im Sinne Bruno Latours sein. Man könnte 
im musealen Raum eine Anthropologie des Schreibens entwickeln,75 den Besucher 
einladen den Schriftsteller zu beobachten, wie er schreibt, und als Wissenschaftler 
eine Mikrogeschichte des Schreibprozesses und Schreibumfelds verfassen, als würde 
man durch ein Schlüsselloch den Schreib- und Schaffensprozess erspähen. Wie Bruno 
Latour und Steve Woolgar in ihrer Mikrogeschichte eines wissenschaftlichen Labors 

 
72 Findlen 1994, S. 97–150. Findlen untersucht die Rolle von Museen in der Entstehung der 

Naturwissenschaft, insbesondere die Naturkunde und -geschichte im Italien des 16. und 
17. Jahrhunderts. 

73 Der lateinische Begriff museum wurde im Italien des 17. Jahrhunderts z. T. als Synonym 
für das private Schreib- und Studierzimmer genutzt. Siehe Findlen 1994, S. 102. 

74 Livingstone 2003, S. 29–40. 
75 Latour und Woolgar 1986, S. 89. 



Pu Songlings Liaozhai als Wissensort 

 

83 

der 1970er-Jahre zeigten, einem dem literarischen Schreibzimmer scheinbar konträ-
ren Raum, kommt es auch in einem Labor zu einem Prozess der literarischen Inskrip-
tion. Labore seien daher immer in zwei Sektionen, den Testraum und den Schreib-
raum, aufgeteilt.76 Das Labor sei „a system of literary inscription, an outcome of 
which is the occasional conviction of others that something is a fact“.77 Der Moment 
der wissenschaftlichen Entdeckung wird dabei rückblickend ähnlich mystifiziert wie 
der Moment des literarischen Schaffens, denn das Schreibzimmer und das Labor ha-
ben das Konzept des retrospektiv produzierten individuellen Genies gemein. Im Labor 
treffen wir aber nicht auf einen Wissenschaftler, der dank seines genialen Einfalls ein 
zuvor existentes, aber bisher unbekanntes naturwissenschaftliches Faktum aufdeckt, 
und im Liaozhai treffen wir nicht auf den Schriftsteller Pu Songling, dem dank seiner 
Genialität ein Einfall kam, den er in Form von Text festhielt. Könnte man Pu beim 
Schreiben des Liaozhai zhiyi im Chuorantang erspähen, wäre er womöglich noch in 
einem Gespräch mit Bi Jiyou und es lägen möglicherweise andere Werke, etwa das 
Taiping guangji, auf seinem Tisch. Wirft man einen Blick in den Raum, der heute als 
Liaozhai ausgewiesen ist, erspäht man stattdessen zahlreiche Akteure, die am Bild des 
Schriftstellers feilen, findet man einen Ort des Mischwissens, weder Geschichte noch 
Literatur. Die Trennung zwischen Faktion und Fiktion bleibt fließend, da beide sozial 
produziertes Wissen sind und nicht a priori existieren.78 Dieser Ort ist ein Resultat 
der Wissensproduktion der 1950er-Jahre und nicht ein „historischer Ort“, der einen 
nahtlosen Zugang zu Pu Songling, dem Schriftsteller, zulassen könnte, auch wenn der 
Ort dies in der Eigendarstellung, nicht zuletzt durch Zhang Yanqing, impliziert. 

Das Pu-Songling-Haus ist ein Ort, der mehrere Schichten menschlicher Erfahrung 
umfasst.79 Der Entstehungsprozess des Pu-Songling-Hauses zeigt das Ringen unter-
schiedlicher Akteure, das Erbe Pu Songlings in „Literatur“ zu verwandeln. Das Ver-
trauen, dass am ehemaligen Wohnort Pu Songlings etwas Relevantes anzutreffen sei, 
ist tief im Glauben an ein literarisches Genie verwurzelt. Um die Bedeutung dieses 
Orts zu verdeutlichen, wurden die Trümmer zu einem Haus, wurde das abstrakte Liao-
zhai zu einem physischen Raum und wurden die materiellen Überreste des orthodoxen 
Wissens des Chuorantang in den neu-geschaffenen Raum transplantiert, der das un-
orthodoxe Wissens des Liaozhai präsentiert. Betrachtet man den Entstehungsprozess 

 
76 Latour und Woolgar 1986, S. 87.  
77 Latour und Woolgar 1986, S. 105.  
78 Latour und Woolgar 1986, S. 45–53.  
79 Wu Hung 2002, S. 254. 



Emily Graf 

 

84 

des ehemaligen Wohnhauses und den damit einhergehenden „Auferstehungspro-
zess“ Pu Songlings, zeigt sich, dass der Ort mehr ist als eine reine Vermarktung, eine 
politische Vereinnahmung oder eine naive, törichte Verdinglichung eines Raumes. 
Denn war der Raum erst einmal geschaffen, mit Liaozhai-Tafel, mit Pu-Songling-
Portrait, mit Möbeln aus dem Chuorantang und mit Ausstellungen umgeben, die wie 
zusätzliche visuelle Wegweiser auf den Hauptraum verweisen, war in dem Raum 
seine eigene Geschichte lebendig geworden. Er erlebte in den nächsten Jahrzehnten 
Zeiten der Wertschätzung, Vernachlässigung und Umfunktionierung, und wurde so 
zu einem Raum in einem weitreichenden Spannungsfeld verschiedener Wissens-
räume. 

Literaturverzeichnis 

Barr, Allan. 1984. „The Textual Transmission of Liaozhai zhiyi“, in Harvard Journal 
of Asiatic Studies 44.2, S. 515–562. 

———. 1985. „A Comparative Study of Early and Late Tales in Liaozhai zhiyi“, in 
Harvard Journal of Asiatic Studies 45.1, S. 157–202. 

———. 1986. „Pu Songling and the Qing Examination System“, in Late Imperial 
China 7.1, S. 87–111. 

Beijing Lu Xun bowuguan. 2006. Beijing Lu Xun bowuguan wushi nian 北京魯迅博

物館五十年. Beijing: Beijing Lu Xun bowuguan. 

Bügener, Annette. 2015. Die Heldengalerie des Qianlong-Kaiser. Ein Beitrag zur chi-
nesischen Portraitmalerei im 18. Jahrhundert. Frankfurt a. M.: Peter Lang.  

Charles Dickens Museum. 2013. „Dickens Dream by Robert W. Buss“, http://www. 
collections.dickensmuseum.com/object-dh111 (Zugriff am 5. Mai 2020). 

Findlen, Paula. 1994. Possessing Nature. Museums, Collecting, and Scientific Culture 
in Early Modern Italy. Berkeley: University of California Press. 

Flath, James A. 2002. „Managing Historical Capital in Shandong: Museum, Monu-
ment, and Memory in Provincial China“, in The Public Historian 24.2, S. 41–59. 

Hammond, Charles E. 2006. „Factual Framing in ‚Liao Zhai Zhi Yi‘“, in Acta Orien-
talia Academiae Scientiarum Hungaricae 59.2, S. 205–230. 



Pu Songlings Liaozhai als Wissensort 

 

85 

Kesner, Ladislav. 2007. „Face as Artifact in Early Chinese Art“, in Anthropology and 
Aesthetics 51, S. 33–56. 

Latour, Bruno und Steve Woolgar. 1986. Laboratory Life. The Contruction of Scien-
tific Facts. Princeton: Princeton University Press. 

Liu Bo 劉波. 2015. „Pu Songling huaxiang yu ta de si mei yinzhang“ 蒲松齡畫像

與他的四枚印章 , http://zibo.dzwww.com/2015/wb/four/jcgs/201507/t20150716_ 
12715110.htm (Zugriff am 16. Juni 2020). 

Liu Songling 劉松嶺. 2010. „Pu Songling yu Bi shi cangshulou“ 蒲松齡與畢氏藏

書樓, in Pu Songling yanjiu 蒲松齡研究 4, S. 108–115. 

Livingstone, David N. 2003. Putting Science in its Place. Geographies of Scientific 
Knowledge. Chicago: The University of Chicago Press. 

Lu Dahuang 路大荒 und Zhang Yanqing 張彥青. 1956. „Pu Songling guju“ 蒲松

齡故居, in Wenwu cankao ciliao 文物參考資料 5, S. 8. 

Lu Tong 魯童. 1988. Pu Songling guju 蒲松齡故居. Jinan: Shandong youyi shushe. 

Lu Xun 魯迅. 2005. „Zhongguo xiaoshuo shilüe“ 中國小說史略, in Lu Xun quanji 
魯迅全集, Bd. 9 [1924], Beijing: Renmin wenxue chubanshe, S. 215–227. 

Luo Hui. 2009. „The Ghost of Liaozhai: Pu Songling’s Ghostlore and its History of 
Reception“, Dissertation, University of Toronto. 

Minford, John und Claire Roberts. 2008. „Zhai, the Scholar’s Studio“, in China Herit-
age Quarterly 13, http://www.chinaheritagequarterly.org/editorial.php?issue=013 
(Zugriff am 2. Juni 2020). 

Pu Songling 蒲松齡. 1978. Liaozhai zhiyi. Huijiao huizhu huiping ben 聊齋誌異：

會校會注會評本, hrsg. von Zhang Youhe 張友鶴. 2 Bde. [1962], Shanghai: Shang-
hai guji chubanshe. 

———. 1986. Pu Songling ji 蒲松齡集, hrsg. von Lu Dahuang 路大荒. 4 Bde., 
Shanghai. Shanghai guji chubanshe.  

———. 1989. Quanben xinzhu Liaozhai zhiyi 全本新注聊齋誌異, hrsg. von Zhu 
Qikai 朱其鎧. 3 Bde., Beijing: Renmin wenxue chubanshe. 

——— (übers. von John Minford). 2006. Strange Tales from a Chinese Studio. 
London: Penguin. 



Emily Graf 

 

86 

———. 2009. Xinyi Liaozhai zhiyi xuan 新譯聊齋志異選, hrsg. von Ren Duxing 
任笃行 et al. 2 Bde., Taipei: Sanmin shuju. 

Pu Sung-ling [Pu Songling] (übers. von Gottfried Rösel). 1987–1992. Liao-dschai-
dschi-yi, 5 Bde., Zürich: Die Waage. 

Seckel, Dietrich. 1999. Das Portrait in Ostasien III. Portrait-Funktionen. Heidelberg: 
Universitätsverlag C. Winter. 

Shandongsheng shengqing ziliaoku 山東省省情資料庫. 2003. „Pu Songling ku“ 蒲
松齡庫, http://lib.sdsqw.cn/bin/mse.exe?seachword=&K=a&A=96&run=12 (Zugriff 
am 5. Juni 2020). 

Sun Xiangzhong 孫向忠. 1994. „Mao Zedong lun ‚Liaozhai zhiyi‘“ 毛澤東論《聊

齋誌異》, in Binzhou shizhuan xuebao 濱州師轉學報 10.3, S. 35–36. 

Wu Hung. 2012. A Story of Ruins. Presence and Absence in Chinese Art and Visual 
Culture. Princeton: Princeton University Press.  

Ye Shusui 葉淑穗. 1988. „Zhou Zuoren er san shi“ 周作人二三事, in Lu Xun yanjiu 
dongtai 魯迅研究動態 2, S. 49–50. 

Yuan Shishuo 袁世碩. 1988. Pu Songling shiji zhushu xinkao 蒲松齡事跡著述新

考. Jinan: Qilu shushe.  

———. 2009. Pu Songling zhi 蒲松齡志. Jinan: Shandong renmin chubanshe. 

Zhang Chongchen 張崇琛. 1992. „Qing chu zhishi fenzi xintai de juemiao xiezhao – 
Pu Songling ‚huaxiang tizhi‘ fawei“ 清初知識份子心態的絕妙寫照 – 蒲松齡《畫

像題志》發微, in Pu Songling yanjiu 蒲松齡研究 4, S. 3–13. 

Zhang Yanqing 張彥青. 2008. „Pu Songling guju lishi wenwu souji de huiyi“ 蒲松

齡故居歷史文物搜集的回憶, in Chunqiu 春秋 3, S. 36–37. 

Zhao Botao 趙伯陶. 2014. „Liaozhai zhiyi jiejian Taiping guangji santi“《聊齋誌

異》借鑑《太平廣記》三題, in Liaocheng daxue xuebao (shehui kexue ban) 聊城
大學學報（社會科學版）6, S. 24–36. 

Zhao Huaizhen 趙懷珍. 1999. „Pu Songling huaxiang ‚ziti‘ xiaoyi“ 蒲松齡畫像「自

題」小議, in Pu Songling yanjiu 蒲松齡研究 1, S. 117–120. 

Zhou Zuoren 周作人. 1918. „Ren de wenxue“ 人的文學, in Xin qingnian 新青年 
5.6, S. 575–584. 


	Inhalt
	Vorwort
	Joachim Kurtz: Wissensorte im kaiserzeitlichen China
	Emily Graf: Pu Songlings Liaozhai als Wissensort
	Chen Hailian: Daxuetang für die Institutionalisierung der Ingenieurwissenschaft
	Immanuel Spaar: Neue Wissensorte
	Martin Hofmann: Vom Laien zum Leiher
	Damian Mandzunowski: Factory State of Mind
	Lu An: Die Sutren auf dem Rondell
	Xie Shuyue: Bücherboote als mobile Wissensorte in der späten Kaiserzeit
	Eve Y. Lin: Cultural Biography of the "Avant-Garde"
	Liu Wenqing: Enzyklopädie in Versform?
	Virginia Y. Y. Leung: Literarische Zeitungsbeilagen im Hongkong der 1950er
	Lena Henningsen: Fictional Texts as Sites of Knowledge
	Zu den Autorinnen und Autoren

