
 

 

Neue Wissensorte: Die „Gemeinschaften“ (jianghui) 
der Schüler von Wang Yangming (1472–1529) 

Immanuel Spaar 

This paper reconstructs a salient feature of the school of Wang Yangming: the recurrent assem-
blies (jianghui 講會) of his disciples as sites of learning, exchange, and mutual encouragement. 
Aspiring students who identified with Wang’s teachings originally conducted these assemblies 
mainly at academies. I will demonstrate, however, that through the codification of rules of 
conduct for participants, the physical sites of these assemblies became less important; they 
could be held at a variety of different places. Following some theoretical considerations on the 
impact of space and time on social interactions, and a review of the historical background, I 
analyze selected texts created in the context of such assemblies. I consider how actors concept-
ualized the assemblies, and which goals the assemblies served. My discussion shows that the 
assemblies were conducive to achieving the ethical goals of the Yangming school and thus 
formed its institutional backbone. 

Einführung 

Wang Yangming 王陽明 (1472–1529) und seine Schüler organisierten wiederkeh-
rende „Gemeinschaften“ (jianghui 講會), die im 16. Jahrhundert an unterschiedli-
chen Orten Chinas Verbreitung fanden.1 Die Gemeinschaften dienten der Zusammen-
kunft, dem gemeinsamen Lernen und dem Austausch. Sie standen von Beginn an 
unter dem Einfluss von Beamten und Literaten mit ihren theoretischen Gedanken zur 
Weitergabe von Lehrinhalten. Der geregelte Ablauf von Leben und Lehre in Aka-
demien war sicherlich ein Vorbild für diese Gemeinschaften.2 Jedoch entwickelten 
die Gemeinschaften darüber hinaus eigene Ziele, um einem letztendlich veränderten 
Publikum Rechnung zu tragen. Mein Übersetzungsvorschlag „Gemeinschaft“ ver-
sucht daher zu betonen, dass es sich um eine Versammlung handelte, die an ganz 

 
1 Für einen kurzen Abriss aus historischer Perspektive, siehe Dardess 2012, S. 90–102. Für 

die Umsetzung von Gemeinschaften an verschiedenen Orten Südchinas, siehe Lü Miaw-
fen 2003, S. 73–265. Für die Verbindung zwischen Gemeinschaften und der Philosophie 
Wang Yangmings, siehe Wu Zhen 2003, Vorwort, S. 1–41. Für die Entwicklung der Ge-
meinschaften von 1522 bis 1566, siehe Chen Lai 2010, S. 374–450. 

2 Hierzu vor allem das Kapitel „Academies the Cells of Reform“ [sic] in Meskill 1982, S. 
66–138. 



Immanuel Spaar 

 

116 

unterschiedlichen Orten stattfinden konnte, und bei der es nicht zwingend um Lehre 
ging.3 Dass sich die Gemeinschaften über mehrere Jahrzehnte hielten, ist einerseits 
durch den Einfluss namhafter Beamter und Literaten erklärbar, allen voran Wang 
Yangming und seinem großen Netzwerk an Schülern und politischen Unterstützern.4 
Andererseits waren sie jedoch auch so langlebig, weil der Ablauf einer Gemeinschaft 
durch Ausarbeitung von Regeln festgehalten wurde. Es fand also eine Präzisierung 
und Institutionalisierung statt, so dass sich die zunächst orts- und zeitgebundenen Ge-
meinschaften leicht an andere Orte übertragen ließen. 

Nach theoretischen Überlegungen folgt eine kurze Diskussion, warum die Ge-
meinschaften retrospektiv zunächst mit Akademien in Verbindung gebracht wurden. 
Danach wird dargestellt, woher Wang Yangming die Idee zu den Gemeinschaften 
hatte. Schließlich wird anhand einer repräsentativen Gemeinschaft, der so genannten 
„Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaft“ (Xiyin hui 惜陰會), die allmähliche Verstetigung 
von Regeln veranschaulicht. 

Theoretische Überlegungen und Forschungsstand 

Zum Verständnis von Gemeinschaften ist das Konzept eines Zeitregiments auf-
schlussreich. Der Soziologe Anthony Giddens (geb. 1938) definiert eine Zusammen-
kunft als Versammlung von zwei oder mehr Personen, die sich für eine gewisse Zeit 
in Kopräsenz befinden. Der Kontext dieser Kopräsenz umfasst sowohl den physischen 
Hintergrund als auch den zeitlichen Ablauf von bestimmten Spracheinheiten oder 
anderen Formen der Kommunikation, etwa der Gestik. Weiterhin spricht Giddens von 
formalisierten Kontexten, auf die bestimmte Reliquien oder Anordnungen der 

 
3 Die Literatur schlägt für „Gemeinschaften“ auch Übersetzungen wie „lecture meet-

ings“ oder „learning discussion meetings“ vor. Siehe Yü Ying-shih 2016, S. 297; Lidén 
2018, S. 16. Diese Übersetzungen legen nahe, dass die Gemeinschaften wie Vorträge oder 
Lehreinheiten konzipiert waren. Lehre und Diskussion waren wichtiger Bestandteil einer 
Gemeinschaft. Über Lehre hinaus waren jedoch noch weitere Abläufe, wie weiter unten 
gezeigt wird, in den Gemeinschaften ritualisiert. 

4 Es gab natürlich auch politische Gegner. Zhang Juzheng 張居正 (1525–1582) erließ 1579 
als Großsekretär ein Verbot der Gemeinschaften. Siehe Dardess 2012, S. 93. Noch früher, 
kurz nach Wang Yangmings Tod, erließ Großsekretär Gui E 桂萼 (?–1531) ein Verbot 
der Lehren Wangs. Siehe Meskill 1982, S. 94–95; Israel 2014, S. 324–326. 



Neue Wissensorte der Schüler von Wang Yangming 

 

117 

Teilnehmer hinweisen.5 Zur Veranschaulichung sollen an dieser Stelle zwei grafische 
Darstellungen von Wang Yangming und seinen Schülern beschrieben werden.6 

Abbildung 1 (links) und 2 (rechts). Aus Wang Yangming xiansheng tupu yi juan 
王陽明先生圖譜一卷, gezeichnet und verfasst von Zou Dongkuo 鄒東廓 (Zou 
Shouyi 鄒守益), Ming Wanli (1572–1620) Druck, reproduziert 1941. Der Band 
hat keine Seitenzählung, Abbildung 1 ist auf S. 33, Abbildung 2 auf S. 42. 
Reproduziert mit freundlicher Genehmigung des Institute of History and 
Philology, Academia Sinica. 

Der Lehrer Wang Yangming steht im Mittelpunkt beider Darstellungen. Er und seine 
ihn links und rechts flankierenden Schüler sind in Beamtenroben gekleidet. Ihre 
Hände werden komplett von den langen Ärmeln ihrer Kleider verdeckt. Sie verschrän-
ken ihre Hände vor ihrem Körper. Die Bilder versuchen einzufangen, wie der Lehrer 
Wang zu seinen Schülern spricht. Der Fokus liegt ganz eindeutig auf den Personen, 
die zusammen eine Gemeinschaft bilden. Von einem räumlichen Kontext ist so gut 
wie gar nichts zu sehen. Auf dem linken Bild (Abbildung 1) erkennt man, dass Wang 
und seine Schüler sitzen. Ansonsten ist der Hintergrund völlig leer, als wäre diese 
Versammlung auf andere Orte übertragbar. Auf dem rechten Bild (Abbildung 2) 
erkennt man im Hintergrund einen angedeuteten Treppenaufgang. Trotzdem ist der 

 
5 Giddens 1984, S. 70–72. 
6 Dieselben Darstellungen wurden ebenso abgedruckt in Lü Miaw-fen 2003, S. 96–97. 



Immanuel Spaar 

 

118 

Ort nicht identifizierbar. Was für den von Giddens beschriebenen formalisierten Kon-
text spricht, ist die räumliche Anordnung der Schüler um Wang Yangming ebenso 
wie die exaltierte Position des Lehrers. Wang ist so viel größer als seine Schüler 
gezeichnet, dass das Bild keine realitätsgetreue Abbildung sein kann, sondern der 
Verdeutlichung der Hierarchie innerhalb der Versammlung dient. 

Giddens spricht weiterhin von disziplinierenden Orten, welche sich durch festge-
legte Bewegungsabläufe und klar erkennbare Einteilung von Raum auszeichnen.7 Als 
Beispiel zieht er europäische Klöster, Klassenräume und das Militär heran. Auch die 
Gemeinschaften der Anhänger Wang Yangmings fanden regelmäßig statt und kom-
munizierten Inhalte durch festgelegte Abläufe an ihre Teilnehmer. Mit den weiter 
unten zitierten „Gemeinschaftssatzungen“ (huiyue 會約) lässt sich sogar der Versuch 
einer Disziplinierung erkennen. Für das Konzept eines disziplinierenden Orts spricht 
auch, dass in den obigen grafischen Darstellungen die Autorität des Lehrers deutlich 
zum Ausdruck kommt. Die Schüler versammeln sich kreisförmig um Wang Yang-
ming, der in der Mitte und leicht erhöht thront. Auch wenn die Darstellungen ein idea-
lisiertes Bild von Wang Yangming und seinen Schülern zeichnen, weisen sie auf 
Zusammenkünfte in einem formalisierten Kontext hin, die in ihrer weiteren Entwick-
lung zunehmende Ähnlichkeit mit Giddens Konzept des disziplinierenden Ortes 
haben. 

In meiner Analyse werden Texte der Anhänger Wang Yangmings besprochen, in 
denen eine zuvor an einen bestimmten Ort durchgeführte Praxis verallgemeinert wird. 
Dieser Prozess begann bereits zu Lebzeiten Wang Yangmings, sollte sich aber erst 
nach seinem Tod, unter der Leitung seiner Nachfolger, verstetigen. Für eine Reflek-
tion der Bedeutung des Orts für die Gemeinschaften beziehe ich mich auf Überle-
gungen Christian Jacobs (geb. 1955) zu Wissensorten. Wissen kann von Individuen, 
oder in meinem Fall Gemeinschaften, getragen und verwirklicht werden.8 Die An-
hänger Wang Yangmings überführten ihr Wissen in allgemeine Regeln, so dass an-
hand dieser Regeln an neuen Wissensorten Gemeinschaften stattfinden konnten. 

Die Forschung zu Wang Yangming und den Gemeinschaften ist umfassend. Chen 
Lai, Lü Miaw-fen und Wu Zhen haben mehrfach dazu publiziert. Chen Lai wertete 
wichtige Texte der Schüler Wang Yangmings aus, die sich mit der Organisation von 

 
7 Giddens 1984, S. 147–151. 
8 Jacob 2017, S. 87. 



Neue Wissensorte der Schüler von Wang Yangming 

 

119 

Gemeinschaften befassen.9 Neben ihrem Hauptwerk zur Schule Wang Yangmings10 
hat Lü Miaw-fen auch zwei räumlich fokussierte Studien zu den Präfekturen Ningguo 
寧國 und Ji’an 吉安 verfasst.11 Wu Zhen hat in einer großen chronologischen Auf-
arbeitung Texte der Anhänger Wang Yangmings zusammengetragen.12 Eine ähnliche 
chronologische Arbeit erschien von Chen Shilong.13 In der deutschsprachigen For-
schung hat Iso Kern eine umfassende Arbeit vorgelegt, in der die philosophischen 
Lehrmeinungen der Anhänger Wang Yangmings im Vordergrund stehen.14 Mit dem 
Blick auf die allmähliche Institutionalisierung der Gemeinschaften und die damit ver-
bundene Loslösung von einem bestimmten Ort soll mein Aufsatz diese Studien er-
gänzen. 

Historischer Hintergrund 

In der Ming Dynastie (1368–1644) entwickelten sich gedruckte Bücher allmählich zu 
einer immer besser verfügbaren Ware.15 Doch die Zirkulation von Wissen durch ge-
druckte Bücher war nicht der einzige Weg, mit dem sich konfuzianische Lehren wie 
die von Wang Yangming verbreiteten. Gerade die neuen Ideen von Wang wurden 
trotz der Drucklegung von Wangs Schriften vor allem mündlich tradiert. Und selbst 
ein wichtiger gedruckter Text wie das Chuanxi lu 傳習錄 (Aufzeichnungen über das 
Lehren und Lernen) zeigt durch seine Dialogform, dass er als Mitschrift einer mündli-
chen Tradition gelesen werden sollte.16 Mündlicher Austausch, der zwischen Lehrer 
und Schülern stattfindet, stand weiterhin im Fokus der Tradierung von Wissen. Damit 
war Wissensweitergabe zunächst an Ort und Zeit gebunden. 

Die Namen der Gemeinschaften hatten oft einen lokalen Bezug, wodurch sie auf 
konkrete Wissensorte hinwiesen. Die Quellen nennen die Namen eines Ortes oder 
Gebäudes, z. B. „Gemeinschaft von Anfu“ (Anfu hui 安福會, Provinz Jiangxi), „Ge-
meinschaft an der Zhongtian-Pagode des Longquan-Tempels in Yuyao“ (Longquan 

 
 9 Chen Lai 2010. 
10 Lü Miaw-fen 2003. 
11 Lü Miaw-fen 2001a; 2001b. 
12 Wu Zhen 2003. 
13 Chen Shilong 2005. 
14 Kern 2010, S. 269–279. 
15 Brook 1998, S. 69. 
16 Zur Textgeschichte und Verbreitung des Chuanxi lu, siehe Lu 2020; Chang I-Hsi 2006. 



Immanuel Spaar 

 

120 

si Zhongtian ge hui 龍泉寺中天閣會, Provinz Zhejiang) oder „Große Gemeinschaft 
im Lingji Tempel“ (Lingji gong dahui 靈濟宮大會, Beijing). Oft waren die Namen 
allerdings auch klingend und emphatisch, ohne einen direkten Ortsbezug, z. B. „Ge-
meinschaft zur Wiederbelebung des Altertums“ (Fugu hui 復古會) oder eben Nutze-
Deine-Zeit-Gemeinschaft. Gerade die letztgenannte gibt Aufschluss darüber, wie der 
Wissensort sich veränderte. Für die Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaft wurden Regeln 
aufgestellt, wodurch sie auf andere Orte übertragbar wurde. Die Gemeinschaft verlor 
ihren ursprünglichen Ortsbezug, bestand aber weiterhin, denn Nutze-Deine-Zeit-
Gemeinschaften fanden an vielen unterschiedlichen Orten der Provinz Jiangxi statt. 
Chen Lai spricht davon, dass der Name Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaft zu einer „all-
gemeinen Bezeichnung“ (tongcheng 統稱) wurde.17 

Bevor sich die Gemeinschaften an vielen Orten verbreiteten, wurden sie oft mit 
Akademien in Verbindung gebracht. Tatsächlich fanden einige Gemeinschaften auch 
in Akademien statt.18 Die konzeptuelle Nähe ergab sich allein aus dem Ort, denn für 
die Teilnehmer einer Gemeinschaft, angeführt von Beamten und Literaten, waren die 
Räumlichkeiten einer Akademie eine naheliegende Umgebung für gemeinsames 
Studium. 

Für eine enge Beziehung zwischen Gemeinschaften und Akademien spricht fol-
gende Textstelle aus der offiziellen Dynastiegeschichte der Ming: 

In den Regierungsperioden Zhengde und Jiajing versammelte Wang Yangming 
auf seinen Feldzügen Schüler, und Xu Jie erteilte als Kanzler Unterricht. Wohin 
der Einfluss [von Wang und Xu auf dem Gebiet der Erziehung der Menschen] 
auch reichte, er beeindruckte den Hof und das Volk. Daher [begannen] die 
lokalen Beamten und zurückgetretenen Älteren Gemeinschaften zu etablieren 
und Akademien zu errichten, die nah und fern zu erblicken waren. 

正、嘉之際，王守仁聚徒於軍旅之中，徐階講學於端揆之日，流風所被，
傾動朝野。於是搢紳之士，遺佚之老，聯講會，立書院，相望於遠近。19 

Gemeinschaften und Akademien werden in einem Atemzug genannt. Sie wurden von 
lokalen Beamten oder zurückgetretenen Älteren ins Leben gerufen und bildeten einen 
Raum für „Unterricht“ (jiangxue 講學) und „Versammlungen der Schüler“ (jutu 聚

 
17 Chen 2010, S. 384. 
18 Deshalb werden in der Forschung als Teilaspekt der Gemeinschaften auch so genannte 

„Akademiegemeinschaften“ (shuyuan jianghui 書院講會 ) beleuchtet. Deng Hongbo 
2007, S. 32–38. 

19 Zhang Tingyu et al., 231:6053. 



Neue Wissensorte der Schüler von Wang Yangming 

 

121 

徒). Mit Verweis auf Xu Jie 徐階 (1503–1583) werden die Gemeinschaften auch mit 
in der Hauptstadt Beijing stattfindenden Versammlungen in Verbindung gebracht.20 

Diese Textstelle bietet eine historische Perspektive auf die Gemeinschaften. Ge-
meinschaften und Akademien wurden demnach von denselben Personen etabliert und 
waren direkt miteinander verknüpft. Aber waren die Gemeinschaften wirklich so stark 
an den Wissensort Akademie gebunden? Die 1565 von Xu Jie veranstaltete Große 
Gemeinschaft im Lingji Tempel hat offensichtlich in einem Tempel und nicht in einer 
Akademie stattgefunden. Hier besteht also Klärungsbedarf, um den Wissensort der 
Gemeinschaften zu definieren. Wie entstanden diese Zusammenkünfte und wie präzi-
se war ihre Durchführung institutionalisiert? Die Beantwortung dieser Fragen sind die 
Teilschritte meiner Analyse. 

Der späte Wang Yangming 

Die Schüler Wang Yangmings, welche für die annalistische Biographie ihres Lehrers 
verantwortlich waren, notieren in einem Eintrag für das Jahr 1521: 

[…] Der Lehrer ist 50 Jahre alt und hält sich in Jiangxi auf. […] In diesem Jahr 
beginnt er, seine Lehre der Verwirklichung des ursprünglichen Wissens21 zu 
verkünden. 

[…] 先生五十歲在江西。[…] 是年先生始揭致良知之教。22 

Im neunten Monat kehrt er zum Besuch des Grabs seiner Vorfahren nach Yuyao 
zurück. […] Täglich speist und reist er mit Verwandten und Freunden. An wel-
chem Ort auch immer er sich befindet, erklärt er das ursprüngliche Wissen. 

九月歸餘姚省祖塋。[…] 日與宗族親友宴游。隨地指示良知。23 

Wang Yangming war an keinen festen Ort gebunden, an dem er über seine Lehre 
sprach. Er wirkte in seinem Leben an unterschiedlichen Orten, aber vor allem in den 
Provinzen Jiangxi und Zhejiang. Dabei verkündete er seine Lehre des „ursprünglichen 

 
20 Zu Xu Jies Verbindung zu den Anhängern Wang Yangmings, siehe Dardess 2013, S. 35–

39. 
21 Ein Hauptbegriff der Philosophie Wang Yangmings, liangzhi 良知, wird von Iso Kern als 

„ursprüngliches Wissen“ übersetzt. Dieselbe Textstelle in Übersetzung bei Kern 2010, S. 
95. Eine Diskussion um den Inhalt und die Übersetzbarkeit von liangzhi befindet sich im 
selben Werk, S. 123–124. 

22 Wang Shouren 1992, S. 1278. 
23 Wang Shouren 1992, S. 1282. 



Immanuel Spaar 

 

122 

Wissens“ (liangzhi 良知)24 seinen Verwandten, Schülern und Freunden. Der zweite 
Eintrag liest sich, als könnte Wang Yangming jederzeit und überall als Lehrer auftre-
ten. Der Zusammenhalt seiner Schule war 1521 vor allem durch seine Person geprägt. 
Dies sollte sich später ändern. Nach Wang Yangmings Tod 1529 diskutierten, inter-
pretierten und erläuterten die ihm nachfolgenden Schüler den Inhalt seiner Lehre.25 

Wang setzte sich vor seinem Tod intensiv damit auseinander, wie er seine Lehre 
als gelebte Praxis, als Verwirklichung des ursprünglichen Wissens, an seine Schüler 
vermitteln könne. Wang Yangmings konkrete Überlegungen sollen im Folgenden dar-
gestellt werden, weil sie zum besseren Verständnis der darauf aufbauenden Gemein-
schaften beitragen. 

In einem Brief aus dem Jahr 1525 beschreibt Wang, wie er sich eine regelmäßig 
stattfindende Gemeinschaft für seine Schüler vorstellte. Wang schreibt: 

[…] Aber ich kann nicht mehrere Wochen [hier] verbleiben, und innerhalb der 
Zeit, [die wir gemeinsam haben,] treffen wir uns nur drei bis viermal. Nachdem 
wir voneinander Abschied nehmen, leben wir wieder allein fern der Gruppe, und 
[die Zeit], in der wir uns nicht sehen, wird schnell zu vielen Jahren. […] Deshalb 
hoffe ich aufrichtig, dass eure Gemeinschaften nicht abhängig von meiner An-
wesenheit stattfinden, [sondern dass ihr], entweder alle fünf bis sechs Tage oder 
alle acht bis neun Tage, auch wenn weltliche Angelegenheiten euch hindern, 
trotzdem die Zeit dafür findet, euch an diesem Ort zu versammeln. Das oberste 
Gebot [dieser Treffen] liegt darin, einander zu leiten und zu unterstützen, sich 
zu inspirieren und Rat zu geben, zu ermutigen und Erfahrungen auszutauschen 
[…]. 

[…] 然不能旬日之留，而旬日之間又不過三四會，一別之後，輒復離群索
居，不相見者，動經年歲。[…] 故予切望諸君勿以予之去留為聚散，或五
六日八九日，雖有俗事相妨，亦須破冗一會於此。務在誘掖獎勸，砥礪切
磋，[…]26 

 
24 Das Konzept des „ursprünglichen Wissens“ gründet auf Überlegungen im Mengzi („Gao-

zi“, 6A.4, 6A.5, 6A.6), wonach der Mensch in bestimmten Situationen ein ethisches Gefühl 
besitzt, welches ihm das Bewusstsein einer situativ richtigen Verhaltensweise gibt. Kern 
bespricht die Entwicklung von Wangs Konzept noch genauer, besonders wie sich Wang in 
seinem Verständnis vom ursprünglichen Wissen von Mengzi entfernt. Kern 2010, S. 125–
154. Eine weitere Darstellung zu Wangs Lehre ist Ivanhoe 2002, S. 96–103.  

25 Die unterschiedlichen Lehrmeinungen und Perspektiven der Nachfolger Wangs machen ei-
nen Hauptteil von Kerns Monographie aus. Kern 2010, S. 269–763. 

26 „Brief an die Zhongtian-Pagode zur Ermutigung der vielen Schüler“ (Shu Zhongtian ge 
mian zhu sheng 書中天閣勉諸生), in Wang Shouren 1992, S. 278–279. 



Neue Wissensorte der Schüler von Wang Yangming 

 

123 

Es ist das in dieser Textstelle beschriebene Zeitregiment, das einen Versammlungsort 
für Wang und seine Schüler ins Zentrum rückt. Die Gemeinschaft soll regelmäßig alle 
fünf bis sechs oder acht bis neun Tage stattfinden, und sie soll ausdrücklich für morali-
sches Lernen genutzt werden. Damit wird auch klar, dass solch eine Gemeinschaft 
nicht in einer Akademie stattfinden musste, sondern sich Tempel und andere religiöse 
Einrichtungen ebenso anboten. Schließlich stand nicht der Ort im Vordergrund, son-
dern das Interesse der Teilnehmer, sich gegenseitig zu verbessern. 

Der zitierte Brief ist ein erster Entwurf einer Ordnung für die Gemeinschaften, auf 
dessen Grundzüge sich die späteren Gemeinschaften beriefen. Obwohl der Brief eher 
eine persönliche Mitteilung von Wang an seine Schüler in Yuyao 餘姚 (Provinz 
Zhejiang) darstellt, wird er von Philosophiehistorikern als einflussreiche Gemein-
schaftssatzung angesehen.27 

Lü Miaw-fen, eine Spezialistin für Wang Yangming, widmet der Frage, was die 
Gemeinschaften strenggenommen sind, ein eigenes Kapitel. Die in dem Brief umris-
sene Aktivität, also das gemeinsame Lernen, „einander zu leiten und zu unterstützen“, 
ist dabei nur ein Aspekt, der unter den breiten Begriff Gemeinschaft fällt. Weitere 
Aspekte sind der regelmäßige Unterricht in Akademien, sporadische Treffen von 
Freunden, aber auch die Erziehung der lokalen Bevölkerung und öffentliche Vorträge 
von lokalen Beamten.28 Die Anhänger Wang Yangmings waren in alle genannten 
Aktivitäten verwickelt. Da aber alltägliche Treffen und regelmäßiger Unterricht nicht 
unbedingt textlich dokumentiert wurden, macht es Sinn, sich Gemeinschaftssatzungen 
anzuschauen. Anhand der Gemeinschaftssatzungen wird auch deutlich, wie sehr sich 
die Gemeinschaften vom Unterricht in den Akademien lösten.29 

Als Beispiel für die weitere Entwicklung wird im Folgenden die Nutze-Deine-
Zeit-Gemeinschaft betrachtet. Diese Gemeinschaft veranschaulicht, wie die allmäh-
liche Institutionalisierung unter Leitung der Nachfolger Wang Yangmings ablief. 
Natürlich zeigen die Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaften nur eine bestimmte Form 
dieser Disziplinierung. Aber sie werden von Qian Mu und Lü Miaw-fen als erste 

 
27 Wu Zhen 2003, S. 17; Chen Lai 2010, S. 376–377.  
28 Lü Miaw-fen 2003, S. 73. 
29 Die Loslösung der Gemeinschaften von den Akademien soll nicht als Widerspruch zu der 

Definition, die Lü Miaw-fen erarbeitet hat, verstanden werden. Vielmehr bietet sich die 
Beschäftigung mit Gemeinschaftssatzungen an, um ein historisches Phänomen besser zu 
begreifen, welches nicht unter die offizielle Geschichtsschreibung fiel und deshalb nur teil-
weise dokumentiert ist. 



Immanuel Spaar 

 

124 

Gemeinschaft bezeichnet, können also zumindest bedingt als repräsentativ angesehen 
werden.30 

Die Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaften 

Für das Jahr 1526, also kurz nachdem Wang Yangming den oben erläuterten ersten 
Entwurf einer Gemeinschaftssatzung in einem Brief an seine Schüler verschriftlichte, 
notiert die Biographie Wangs: 

Liu Bangcai versammelt Gleichgesinnte in Anfu zu einer Gemeinschaft mit dem 
Namen „Nutze Deine Zeit“. Er bittet den Lehrer darum, eine Gemeinschaftssat-
zung zu verfassen. Die vom Lehrer dafür erstellte Satzung schreibt: Die Gleich-
gesinnten in Ancheng [Anfu] treffen sich jeden zweiten Monat zu einer fünftägi-
gen Gemeinschaft, die sie „Nutze Deine Zeit“ nennen. Ihre Entschlossenheit ist 
aufrichtig. Doch über diese fünf Tage hinaus, ist das nicht [auch] die Zeit für 
[den Ausspruch] „Nutze Deine Zeit“? Im Leben allein und fern der Gruppe darf 
es bei der Entschlossenheit kein kleines [Anzeichen von] Vernachlässigung 
geben. Deshalb sollte die fünftägige Gemeinschaft dazu genutzt werden, einan-
der zu prüfen. Ach! Die Bewegungen des himmlischen Dao, weder verlöschen 
sie noch pausieren sie. Und die Bewegungen des ursprünglichen Wissens in 
unserem Herzen kennen ebenso kein Verlöschen und kein Pausieren. Das ur-
sprüngliche Wissen und das himmlische Dao sind gleichgestellt. [Erst] wenn wir 
von ihnen sprechen, werden sie wie zwei. Wer [aber] versteht, dass die Bewe-
gungen des ursprünglichen Wissens nie verlöschen oder pausieren, der hat 
„Nutze Deine Zeit“ verstanden. 

劉邦采合安福同志為會，名曰惜陰。請先生書會籍。先生為之說曰：同志
之在安成者，間月為會五日，謂之惜陰。其志篤矣。然五日之外，孰非惜
陰時乎? 離群而索居，志不能無少懈。故五日之會所以相稽切焉耳。嗚呼!
天道之運無一息之或停，吾心良知之運亦無一息之或停。良知即天道，謂
之亦則猶二之矣。知良知之運無一息之或停者，則知惜陰矣。31 

Der erste Versammlungsort für die Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaft war Anfu in der 
Provinz Jiangxi. Liu Xiao 劉曉 (juren 舉人 1513), ebenso wie der in der Biographie 
genannte Liu Bangcai 劉邦采 (1492–1578), stammte aus Anfu und gehörte bereits 
seit 1514 zu einem engeren Kreis von Schülern, die sich mit Wang Yangming in seiner 

 
30 Qian Mu 1985, S. 611; Lü Miaw-fen 2003, S. 124. 
31 Wang Shouren 1992, S. 1303. 



Neue Wissensorte der Schüler von Wang Yangming 

 

125 

Zeit in Nanjing trafen.32 Liu Xiao verbreitete daraufhin die Lehren Wang Yangmings 
in Anfu. 

Für die Bitte um die Niederschrift dieser Satzung sind unterschiedliche Beweg-
gründe denkbar. Ein Grund ist sicher die Autorität, die Wang Yangming für seine 
Schüler darstellte. Trotz der mündlichen Übertragung seiner Lehre hatten verschrift-
lichte Worte Wangs einen symbolischen Wert, der nicht zu unterschätzen ist.33  

Sprachlich liest sich Wangs Satzung für die Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaft 
dringlicher als sein Brief an seine Schüler von 1525. Zwar sollten die Mitglieder wäh-
rend der fünftägigen Gemeinschaft einander genau prüfen, aber vor allem über diese 
kurze Zeit hinaus sollten sie sich fragen, ob sie im Sinne von „Nutze Deine Zeit“ leb-
ten. Gerade in der Zeit, in der die Gemeinschaft nicht zusammenkam, durfte das 
Bewusstsein um das ursprüngliche Wissen nicht versiegen, musste die Zeit genutzt 
werden. 

Der Ausdruck „im Leben allein und fern der Gruppe“ (liqun suoju 離群索居) 
kam bereits in Wangs Brief von 1525 vor. In beiden Kontexten wird damit unterstri-
chen, wie wichtig Wang die regelmäßigen Zusammentreffen waren, um über einen 
langen Zeitraum die ernsthafte Auseinandersetzung mit seiner Lehre zu garantieren. 

Die Gemeinschaftssatzung setzt alle zwei Monate wiederkehrende Treffen fest. 
Allerdings wurde für die Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaften kein fester Austragungs-
ort erwähnt. Rückblickend notierte Zou Shouyi 鄒守益 (1491–1562), Sohn einer in 
Anfu angesehenen Familie und einflussreicher Schüler Wang Yangmings: 

In den vergangenen Jahren 1526 und 1527 riefen die Gleichgesinnten [in Anfu] 
die Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaften aus. […] Ich sehe, dass wir uns jeden 
zweiten Monat zu einer Gemeinschaft versammeln, die wir nach fünf Tagen auf-
lösen, aber unser Austausch hat keinen konstanten Ort. […] Deshalb schlage ich 
vor, von allen Geld zu sammeln, um ein Studio zu errichten. 

往歲丙戌、丁亥，同志舉惜陰之會，[…] 顧間月而會, 五日而散, 往來無
常所, […] 僉議須斂眾財以立書屋。34 

Die Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaften fanden, so beschreibt es Zou, seit 1526 regel-
mäßig statt. An dem Aufruf von Zou nach Spenden lässt sich erkennen, dass die Schü-
ler Wang Yangmings notwendige Ressourcen aufbringen konnten, um lokal neue 

 
32 Lü Miaw-fen 2003, S. 124. 
33 Der oben zitierte Brief Wangs an seine Schüler wurde an der Pagode in Yuyao, wo die 

Zusammenkünfte stattfanden, befestigt. 
34 Zou Shouyi 2007, S. 817. 



Immanuel Spaar 

 

126 

Gebäude zu errichten. Zou war nur einer unter vielen aktiven Schülern Wangs, aber 
aufgrund seiner hohen Stellung konnte er in Anfu lokal Einfluss ausüben.35 

Es wurde nicht nur eine singuläre Gemeinschaft ins Leben gerufen, sondern 
Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaft“ war eine Sammelbezeichnung für viele kleine 
Gemeinschaften an unterschiedlichen Orten, unter Beteiligung von unterschiedlichen 
Menschen. Die ursprünglichen Gemeinschaften in Anfu wurden auf andere Orte in 
der Nähe übertragen, z. B. den an Anfu grenzenden Ort Yongxin 永新. Dabei war 
der Versammlungsort selbst flexibel. Während die Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaften 
in Anfu in Akademien und Familienanwesen durchgeführt wurden, wurde beispiels-
weise in Yongxin der daoistische Tempel Haotian (Haotian guan 昊天觀) als Ver-
sammlungsort genutzt.36 Eine von Zou initiierte Großgemeinschaft, die „Qingyuan-
Gemeinschaft“ (Qingyuan hui 青原會), fand zwei Mal im Jahr im Qingyuan-Gebir-
ge in der Nähe von Ji’an statt. Der Ort Qingyuan war vor allem buddhistisch geprägt,37 
aber das hinderte die Anhänger Wang Yangmings nicht daran, ihre Gemeinschaften 
dort abzuhalten. 

Die Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaften entwickelten sich zu einem flexiblen For-
mat, das in unterschiedlichen räumlichen und zeitlichen Kontexten stattfinden konnte. 
Chen Lai zählt mindestens drei solcher Kontexte: Erstens fanden Nutze-Deine-Zeit-
Gemeinschaften in den einzelnen Dörfern von Anfu alle zwei Monate für fünf Tage 
statt; zweitens wurde eine Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaft in der „Akademie zur 
Wiederbelebung des Altertums“ (Fugu shuyuan 復古書院) in Anfu zweimal pro Jahr 
abgehalten, die Teilnehmer aus kleinen, lokalen Gemeinschaften anzog; und drittens 
wurde nach der Zusammenkunft in der Akademie zur Wiederbelebung des Altertums 
die große Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaft im Qingyuan-Gebirge organisiert, deren 
Teilnehmer aus der gesamten Präfektur Ji’an und noch weiter entfernten Orten 
kamen.38 Hinzufügen muss man an dieser Stelle noch die von Nutze-Deine-Zeit-
Gemeinschaften inspirierten Ableger-Gemeinschaften, beispielsweise am oben 
genannten Ort Yongxin. Die Anstrengungen der Schüler Wang Yangmings führten 
also zu einer großen Zahl an Gemeinschaften von unterschiedlicher Größe und Regel-
mäßigkeit, die an ganz verschiedenen Orten zusammenkamen. 

 
35 Zu Zou Shouyi siehe Lü Miaw-fen 2003, S. 115. Zum Hintergrund des von Zou notierten 

Aufrufs, siehe Chen Lai 2010, S. 383. Zou war 1536 am Aufbau von einer von mehreren 
Akademien beteiligt, in denen die Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaften stattfanden. 

36 Chen Lai 2010, S. 384–385. 
37 Meskill 1982, S. 90–91. 
38 Chen Lai 2010, S. 389–390. 



Neue Wissensorte der Schüler von Wang Yangming 

 

127 

Die Nutze-Deine-Zeit-Deklaration 

Es wurde bereits in den theoretischen Überlegungen auf den Aspekt der Diszipli-
nierung verwiesen. Die allmähliche Verstetigung einer bestimmten Agenda während 
der Gemeinschaften, aber auch die kritische Reflektion über den Nutzen der Gemein-
schaften, werden von Zou Shouyi in der „Nutze-Deine-Zeit-Deklaration“ (xiyin shen-
yue 惜陰申約) beschrieben. Zou schreibt: 

Die Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaften in unserem Kreis begannen im Jahr 
1526. Die Errichtung der [Akademie zur] Wiederbelebung des Altertums begann 
im Jahr 1536. Unter den Menschen, die sich mit mir versammeln, sind manche 
seit fünf bis sechs Jahren, manche seit sieben bis acht, manche über zehn, über 
20 oder sogar seit über 30 Jahren dabei. 30 Jahre sind ein Zeitalter, und alle zehn 
Jahre erfolgt eine Veränderung des himmlischen Dao. Vor kurzem kamen Xu-
shan [Qian Dehong] und Longxi [Wang Ji] aus Zhejiang zur [Akademie zur] 
Wiederbelebung des Altertums und führten eine Großversammlung in Qingyuan 
durch. Sie überprüften die moralische Kraft und fragten nach den Ergebnissen 
[der Teilnehmer], und sie prüften, wie es um die Tradition von Lehre und Lernen 
des verstorbenen Lehrers steht. Aber wenige waren es, die Fortschritte gemacht 
hatten; die meisten folgten bloß den alten Routinen. Das ist Ignoranz gegenüber 
echtem Lernen und Verehrung von leeren Reden. 

吾邑惜陰之會，始於丙戌。復古之創，始於丙申。凡我同會，或五六年，
或七八年，或逾十年，或逾二十年，甚者三十年矣。三十年則為一世矣，
十年則天道一變矣。邇者緒山、龍溪二兄自浙中臨復古，大聚於青原，考
德問業，將稽先師傳習之緒，而精進者寡，因循者眾，是忽實修而崇虛談
也。39 

Zou Shouyi rekapituliert hier die Zeit, die er mit den Gemeinschaften verbracht hat. 
Er spricht davon, dass es sogar Personen gab, mit denen er sich seit über 30 Jahren 
regelmäßig getroffen hat. Die hohen Zeitangaben können rhetorisch sein, sprechen 
aber auch dafür, dass die von Wang Yangming konzipierten Gemeinschaften eine 
Konkretisierung von bereits früher abgehaltenen Versammlungen waren. Gerade die 
Leichtigkeit, neue Gemeinschaften auf Grundlage der Nutze-Deine-Zeit-Gemein-
schaften zu bilden, spricht dafür, dass den Versammlungen und Zusammenkünften 
der Anhänger Wang Yangmings im Nachhinein ein Name gegeben wurde. Es zählte 
daher gar nicht der Ort, sondern am Ende nur die gemeinsame Praxis, die sich in eine 
Tradition der Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaften stellen konnte. Schließlich wurde 
der Entwurf einer „Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaftssatzung“ von Wang Yangming 

 
39 Zou Shouyi 2007, S. 734. 



Immanuel Spaar 

 

128 

persönlich geschrieben, was diesen Entwurf für eine Übertragung auf weitere Orte 
prädestinierte. 

Die von Zou im obigen Textstück erwähnten Qian Dehong 錢德洪 (1496–1574) 
und Wang Ji 王畿 (1498–1583) gehören zur ersten Generation der Schüler Wang 
Yangmings und kamen aus Zhejiang. Ihr Besuch in Anfu in der Provinz Jiangxi zeugt 
davon, wie in der Schule Wang Yangmings Wissensaustausch, getragen durch die 
vielen Schüler, stattfand. Eine Qingyuan-Gemeinschaft, wie sie im Text angesprochen 
wird, war auch immer die Gelegenheit, Lehrende aus der Ferne einzuladen. 

Zous Text ist nicht nur eine historische Niederschrift von Zeitdaten, Orten und 
Teilnehmern, sondern er reflektiert kritisch das Ergebnis der Qingyuan-Gemeinschaft. 
Qian Dehong und Wang Ji, kraft ihrer Position als einflussreiche Schüler der ersten 
Generation, überprüften den Fortschritt der Schüler. Zou zieht das Fazit, dass bei vie-
len Schülern kein Fortschritt zu sehen war, was zu bloßer „Verehrung von leeren Re-
den“ führte. Aber wie begegnete Zou dieser Feststellung? Als ein Veteran der Schule 
erlebte er selbst unzählige Gemeinschaften und bezog daher im Text konkret Stellung 
zu dieser Problematik. Er erarbeitete konstruktive Vorschläge, wie sich ein Korrektiv 
einrichten ließe, um leere Reden zu verhindern. Seine Nutze-Deine-Zeit-Deklaration 
war eine Agenda, wie die Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaften zukünftig ablaufen soll-
ten. Sie lässt sich in fünf Punkten zusammenfassen:  

1. Die Teilnehmer der Gemeinschaft mussten ein Buch über ihre eigenen Fort-
schritte führen, welches einmal im Rahmen der Familie und einmal im Rahmen ihres 
Dorfes (xiang 鄉) jeweils in einer Sitzung geprüft werden sollte. 

2. Bei den Dorfgemeinschaften (xianghui 鄉會) sollte ein Bild Wang Yangmings 
aufgestellt und Weihrauch verbrannt werden; die Teilnehmer nahmen dabei in abstei-
gender Reihenfolge Platz (cilie 次列, wahrscheinlich nach Alter40). 

3. Mit Verweis auf die Textstelle „Zilu“ 子路 13.19 im Lunyu 論語 (Gesprä-
che) sollten die Teilnehmer untereinander prüfen, ob sie sich stets höflich gezeigt hat-
ten, ob sie bei dem, was sie getan hatten, aufmerksam und gewissenhaft waren, und 
ob sie sich loyal gegenüber anderen Menschen verhalten hatten.41  

4. Stellte die Gemeinschaft gutes Verhalten fest, wurde dieses frei heraus oder klar 
ersichtlich (zhi shu 直書) in einem Buch vermerkt und mit Alkohol rituell gefeiert; 
dahingegen wurden Fehler indirekt oder diskret (wan shu 婉書) vermerkt, aber, 

 
40 Iso Kern hat eine ähnliche Deklaration von Wang Ji betrachtet, in der dieser betonte, dass 

nicht der Beamtenrang für die Reihenfolge zählte, sondern einzig das Alter. Kern 2010, S. 
274, 403. 

41 Deutsche Übertragung der Textstelle aus dem Lunyu in Anlehnung an Moritz 1983, S. 103. 



Neue Wissensorte der Schüler von Wang Yangming 

 

129 

ebenso mit Alkohol, rituell bestraft.42 „Offensichtliche Fehltritte“ (xianguo 顯過) 
und „große Fehltritte“ (daguo 大過) wurden mit Geldstrafen geahndet, wobei das 
Geld daraus in ein „Gemeinschaftsbudget“ (huifei 會費) überführt wurde.  

5. Alle Teilnehmer einer derart gestalteten Versammlung hinterließen schriftlich 
ihren Namen und ihr Geburtsdatum, zusammen mit der Bestätigung „[ich] möchte 
nach der Satzung verfahren“ (yuan ru yue 願如約). Wenn ehemalige Teilnehmer 
nicht mehr nach der Satzung leben wollten, wurden sie nicht dazu gedrängt. Für die-
jenigen, die beitreten wollten, gab es keinerlei Beschränkungen. Mit dieser Aussage 
beendete Zou Shouyi den Text.43 

Eine solche Aufschlüsselung der Vorgänge, die während einer Gemeinschaft statt-
fanden, ist erhellend. Die Deklaration erlaubt uns, vor allem die rituellen Aspekte 
besser zu verstehen, denn während die zuvor zitierten Textpassagen eher allgemein 
gehalten waren und generisch vom gemeinsamen Lernen sprachen, ist Zou in der 
Deklaration sehr genau. Er eröffnet durch die Informationen zur Verehrung Wang 
Yangmings, der Sitzreihenfolge nach Alter, der öffentlichen Würdigung von gutem 
Verhalten und der Ahndung von Fehlern einen Einblick in den ritualisierten Rahmen 
der Gemeinschaften. Die Deklaration ist zwar streng bei der Bestrafung von Fehlern, 
baut aber zugleich auf Freiwilligkeit auf. Zous Deklaration könnte auch als „Sat-
zung“ (yue 約) verstanden werden, denn sie ähnelt konzeptuell den so genannten 
„Dorfsatzungen“ (xiangyue 鄉約). Es handelt sich dabei um durch Beamte errichtete 
Organisationsstrukturen, die auf lokaler Ebene einen moralischen Zusammenhalt be-
wirken sollten. Die Forschung darüber gibt Aufschluss über die Aktivitäten von lokal 
agierenden Beamten,44 wie es Zou Shouyi in seiner Funktion als Organisator von 
Gemeinschaften ebenso war. 

In Zou Shouyis Deklaration wird nicht das Bild einer rigoros moralischen Lern-
gemeinschaft gezeichnet. Eher versucht Zou, das genuine Interesse der Anhänger 
Wang Yangmings, sich moralisch zu verbessern, in eine zeitliche und rituelle Regel-
mäßigkeit zu überführen. Es sollen vor allem unterschiedliche Gemeinschaften auf 

 
42 Die gleichwertige Behandlung von Fehlern und gutem Verhalten erscheint kontraintuitiv, 

entspricht aber dem Wortlaut des Texts. Der rituelle Alkoholausschank, der die Nieder-
schrift von Fehlern und gutem Verhalten in dem Gemeinschaftsbuch begleitete, diente wohl 
nicht der tatsächlichen Belohnung und Bestrafung durch Alkohol, sondern war Teil des 
Akts der Aufzeichnung. Hierfür spricht, dass im Folgenden größere Fehltritte gesondert 
bestraft wurden. Zou Shouyi 2007, S. 734. 

43 Alle Punkte paraphrasiert aus Zou Shouyi 2007, S. 734. 
44 McDermott 2013, S. 169–181. 



Immanuel Spaar 

 

130 

verschiedenen Ebenen (in der Familie, im Dorf, und darüber hinaus bei den vielen 
Treffen der Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaften innerhalb eines Jahres) in einen Zu-
sammenhang gesetzt werden. In den Gemeinschaften wird zum einen der verstorbene 
Lehrer Wang Yangming rituell geehrt. Andererseits stehen aber die Teilnehmer selbst 
und ihre Leistungen im Vordergrund. Die Teilnehmer sind es, die sich durch ihr Ver-
halten gegenseitig dazu anspornen, nach einer von den Schülern Wangs ausgelegten 
Lehre zu leben. Es geht tatsächlich um eine ritualisierte konfuzianische Praxis, die 
sich zumindest theoretisch an ein breites Publikum wendet. Das von Giddens ange-
führte Beispiel der allmählichen Disziplinierung eines Raumes greift auch hier. Aller-
dings geschieht dies ohne Rückgriff auf einen konkreten Wissensort, sondern allein 
durch die Aufstellung von übertragbaren Regeln und Abläufen, die an unterschiedli-
chen Orten durchführbar sein sollten. 

Schlussdiskussion 

Der Aufsatz legte die Entwicklung von Gemeinschaften dar, um zu verstehen, wie 
sich Wissen und Praxis in der Schule Wang Yangmings zunächst ortsgebunden kon-
kretisierte, um sich im weiteren Verlauf auf andere Orte auszuweiten. Das Beispiel 
der Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaften zeichnete ein differenzierteres Bild dieser 
Entwicklung, als es Wang Yangmings Schriften allein vermuten ließen. 

Iso Kern hat hervorgehoben, dass es den Teilnehmern einer Gemeinschaft um „ge-
genseitigen ethischen Ansporn“ gepaart mit einer „gegenseitigen ethischen Kritik des 
Verhaltens“ ging.45 Diese Sichtweise wird durch die hier durchgeführte Analyse be-
stätigt. In den dargestellten Schriftstücken von Wang Yangming zu der Gemeinschaft 
seiner Schüler in Yuyao und der Nutze-Deine-Zeit-Gemeinschaft in Anfu benennt 
Wang die Gefahr, dass das alltägliche Leben seiner Schüler den ethischen Ansprüchen 
seiner Lehre nicht gerecht wird. Dem wird die regelmäßig stattfindende Gemeinschaft 
entgegengesetzt, während der sich die Teilnehmer gegenseitig anspornen und unter-
stützen sollen. Anhand der Nutze-Deine-Zeit-Deklaration lässt sich Kerns Beschrei-
bung der Gemeinschaften allerdings noch ergänzen, insbesondere mit dem Blick auf 
ihren Ort. Waren die Gemeinschaften überhaupt an bestimmte lokale Orte gebunden? 
Liest man die hinterlassenen Aufzeichnungen in den Quellen wörtlich, sind sie voller 
Ortsnamen und illustrer Tempelnamen. Die Nutze-Deine-Zeit-Deklaration rückt 
jedoch in den Vordergrund, dass eine Gemeinschaft nicht an einen bestimmten Ort 

 
45 Kern 2010, S. 272. 



Neue Wissensorte der Schüler von Wang Yangming 

 

131 

gebunden war, sondern durch ihre Rituale den Wissensort prägte. Dies schließt einer-
seits einen Kreis zu den eingangs erwähnten Bilddarstellungen von Wang Yangming 
und seinen Schülern, welche die rituellen Aspekte der Treffen betonen, den konkreten 
räumlichen Kontext aber nur vage andeuten. Andererseits zeigen die ausgearbeiteten 
Regeln, die Zou Shouyi entwarf, wie die von den Schülern gelebte Praxis eben durch 
die ritualisierten Versammlungen verbreitet wurde. Es war also nicht der Ort selbst 
wichtig, sondern die Art und Weise, wie sich die Anhänger in eine Tradition stellten. 
Diese Tradition war zu Beginn stark von Akademien geprägt. Spätestens mit der 
Nutze-Deine-Zeit-Deklaration wurde sie jedoch an verschiedenste Orte übertragbar. 

Hieraus entspringt eine Verbindung zur Frage von Elitekultur und Volk. Die ein-
gangs beschriebenen Gemeinschaften von Wang Yangming hatten ein elitäres Publi-
kum. Aber die von Zou entworfenen Regeln sollten in Familien und Dörfern begin-
nen. Dort sollte in die Praxis umgesetzt werden, was Wang Yangming von seinen 
Schülern forderte. Zou Shouyi, der über Jahrzehnte an Gemeinschaften teilgenommen 
hatte, bemerkte aufgrund dieser Erfahrung, welche Schwierigkeiten es den Leuten 
bereitete, den von Wang gesetzten Idealen gerecht zu werden. Als Lösung wollte er 
die Teilnehmer bereits in den Familien und Dörfern dazu anspornen, ihren eigenen 
Fortschritt in ihrem alltäglichen Leben zu dokumentieren. Die auf höherer Ebene statt-
findenden Gemeinschaften wurden so eine rituelle Versammlung, auf der der Fort-
schritt im täglichen Leben überprüft und die Zugehörigkeit zur Schule von Wang 
Yangming zelebriert wurde. Dabei standen jedoch immer die Teilnehmer selbst im 
Vordergrund, die sich in den Gemeinschaften gegenseitig daran erinnerten, die mora-
lische Vorgaben Wangs zu verwirklichen. Die Lehre Wang Yangmings verbreitete 
sich demnach nicht nur durch seine illustren Schüler und die Drucklegung seiner 
bekanntesten Schriften, sondern auch durch die in diesem Aufsatz erarbeiteten Ver-
sammlungsabläufe und Rituale der Gemeinschaften. 

Literaturverzeichnis 

Brook, Timothy. 1998. The Confusions of Pleasure. Commerce and Culture in Ming 
China. Berkeley: University of California Press. 

Chang I-Hsi 張藝曦. 2006. „Ming zhong wan ji guben Daxue yu Chuanxi lu de 
liuchuan ji yingxiang“ 明中晚期古本大學與傳習錄的流傳及影響, in Hanxue yan-
jiu 漢學研究 24.1, S. 235–268.  



Immanuel Spaar 

 

132 

Chen Lai 陳來. 2010. „Mingdai Jiajing shiqi Wangxue zhishiren de huijiang huo-
dong“ 明代嘉靖時期王學知識人的會講活動, in Zhongguo jinshi sixiangshi yanjiu 
中國近世思想史研究, hrsg. von Chen Lai. Beijing: Sanlian shudian, S. 374–450. 

Chen Shilong 陳時龍. 2005. Mingdai zhong wan qi jiangxue yundong (1522–1626) 
明代中晚期講學運動 (1522–1626). Shanghai: Fudan daxue chubanshe. 

Dardess, John W. 2012. Ming China 1368–1644. A Concise History of a Resilient 
Empire. Lanham: Rowman & Littlefield. 

———. 2013. A Political Life in Ming China. A Grand Secretary and His Times. 
Lanham: Rowman & Littlefield. 

Deng Hongbo 鄧洪波. 2007. „Mingdai shuyuan jianghui yanjiu“ 明代書院講會研

究, Dissertation, Hunan University. 

Giddens, Anthony. 1984. The Constitution of Society. Outline of the Theory of Struc-
turation. Cambridge: Polity. 

Israel, George L. 2014. Doing Good and Ridding Evil in Ming China. The Political 
Career of Wang Yangming. Sinica Leidensia 116. Leiden und Boston: Brill. 

Ivanhoe, Philip J. 2002. Ethics in the Confucian Tradition. The Thought of Mengzi 
and Wang Yangming, 2nd ed. [Atlanta: Scholars Press, 1990] Indianapolis: Hackett. 

Jacob, Christian. 2017. „Lieux de savoir. Places and Spaces in the History of 
Knowledge“, in KNOW: A Journal on the Formation of Knowledge 1.1, S. 85–102. 

Kern, Iso. 2010. Das Wichtigste im Leben. Wang Yangming (1472–1529) und seine 
Nachfolger über die Verwirklichung des ursprünglichen Wissens 致良知. Basel: 
Schwabe. 

Lidén, Johanna. 2018. „The Taizhou Movement: Being Mindful in Sixteenth Century 
China“, Dissertation, Stockholm University. 

Lü Miaw-fen 呂妙芬. 2001a. „Mingdai Ji’an fu de Yangming jianghui huodong“ 明
代吉安府的陽明講會活動, in Jindaishi yanjiusuo jikan 近代史研究所集刊 35, S. 
197–268. 

———. 2001b. „Mingdai Ningguo fu de Yangming jianghui huodong“ 明代寧國府

的陽明講會活動, in Xin shixue 新史學 12.1, S. 53–114. 



Neue Wissensorte der Schüler von Wang Yangming 

 

133 

———. 2003. Yangmingxue shiren shequn: lishi, sixiang yu shijian 陽明學士人社

群：歷史、思想與實踐, in Zhongyang yanjiuyuan jindaishi yanjiusuo zhuankan 中
央硏究院近代史硏究所專刊 87. Taipei: Zhongyang yanjiuyuan jindaishi yanjiu-
suo. 

Lu, Tina. 2020. „If Not Philosophy, What Is Xinxue 心學?“, in Harvard Journal of 
Asiatic Studies 80.1, S. 123–163. 

McDermott, John P. 2013. The Making of a New Rural Order in South China. Village, 
Land, and Lineage in Huizhou: 900–1600. Cambridge: Cambridge University Press. 

Meskill, John. 1982. Academies in Ming China. A Historical Essay. The Association 
for Asian Studies. Tuscon: The University of Arizona Press. 

Moritz, Ralf (Übers. und Hrsg.). 1983. Konfuzius. Gespräche (Lun-yu). Röderberg-
Taschenbuch 105. [Leipzig: Philipp Reclam jun., 1982], Frankfurt a. M.: Röderberg. 

Qian Mu 錢穆. 1985. Guoshi dagang 國史大綱. Taipei: Taiwan shangwu yinshu-
guan. 

Wang Shouren 王守仁. 1992. Wang Yangming quanji 王陽明全集, hrsg. von Wu 
Guang 吳光 et al. 2 Bde. Shanghai: Shanghai guji chubanshe. 

Wu Zhen 吳震. 2003. Mingdai zhishijie jiangxue huodong xinian: 1522–1602 明代
知識界講學活動繫年：1522–1602. Shanghai: Xuelin chubanshe. 

Yü, Ying-shih. 2016. Chinese History and Culture. Volume 1: Sixth Century B.C.E. 
to Seventeenth Century. Masters of Chinese Studies. New York: Columbia University 
Press. 

Zhang Tingyu 張廷玉 et al. 1974. Mingshi 明史. Reprint, Beijing: Zhonghua shuju. 

Zou Shouyi 鄒守益. 2007. Zou Shouyi ji 鄒守益集, hrsg. von Dong Ping 董平. 
Yangming houxue wenxian congshu 陽明後學文獻叢書, 2 Bde., Nanjing: Feng-
huang chubanshe. 

 



 

 

 


	Inhalt
	Vorwort
	Joachim Kurtz: Wissensorte im kaiserzeitlichen China
	Emily Graf: Pu Songlings Liaozhai als Wissensort
	Chen Hailian: Daxuetang für die Institutionalisierung der Ingenieurwissenschaft
	Immanuel Spaar: Neue Wissensorte
	Martin Hofmann: Vom Laien zum Leiher
	Damian Mandzunowski: Factory State of Mind
	Lu An: Die Sutren auf dem Rondell
	Xie Shuyue: Bücherboote als mobile Wissensorte in der späten Kaiserzeit
	Eve Y. Lin: Cultural Biography of the "Avant-Garde"
	Liu Wenqing: Enzyklopädie in Versform?
	Virginia Y. Y. Leung: Literarische Zeitungsbeilagen im Hongkong der 1950er
	Lena Henningsen: Fictional Texts as Sites of Knowledge
	Zu den Autorinnen und Autoren

