
 

 

Die Sutren auf dem Rondell: Lunzang und öffentliche 
Klöster in der Nördlichen Song-Zeit (960–1127) 

Lu An 

Lunzang 輪藏 (revolving-wheel sutras cabinets) were a special form of repositories in Bud-
dhist monasteries. In the Song dynasty, they became popular in urban and rural regions and 
attracted both the elite and the masses, as turning the lunzang was believed to be equal to read-
ing the sutras stored on them. Thus, lunzang were an important site of religious knowledge. 
This article investigates the geographic spread of lunzang and of public monasteries (shifang si 
十方寺 or shifang yuan 十方院) in the Northern Song dynasty. It shows that the increased 
popularity of lunzang coincides with the growing number of public monasteries. This suggests 
that the economic and social organization of public monasteries facilitated the use of lunzang.  

Einleitung1 

Texte tragen Wissen,2 Bücher tragen Texte. Und Bibliotheken, in denen Bücher auf-
bewahrt werden, gehören sicher zu „Wissensorten“. In der Song-Zeit spielten Kloster-
bibliotheken für die Wissensverbreitung und -überlieferung neben Bibliotheken im 
Kaiserpalast, Schulen (shuyuan 書院 ) und privaten Studierstuben eine wichtige 
Rolle, nicht nur wegen ihrer Beiträge zur Entwicklung des Buddhismus, sondern auch, 
weil manche auch weltliche Bücher besaßen und Laien zugänglich waren. Als Bei-
spiel nenne ich lediglich das „Berghaus Herrn Lis“ (Lishi shanfang 李氏山房) im 
kleinen Kloster Baishi 白石 am Berg Lu 廬, für das Su Shi 蘇軾 (1037–1101) und 
Chen Mi 陳宓 (gest. 1230) jeweils eine Schrift verfasst haben.3 Der Wissensort, um 
den es in diesem Aufsatz geht, ist aber weder die buddhistische Bibliothek für Mönche 
noch die weltliche Studierstube für Laien, sondern das sogenannte lunzang 輪藏, eine 

 
1 Diese Arbeit wurde finanziell vom China Scholarship Council unterstützt. Für sprachliche 

Korrektur bedanke ich mich bei Herr Prof. Dr. Günther Mersmann und für einen gänzlichen 
Schliff bei Herr Prof. Dr. Reinhard Emmerich. 

2 Dies kommt etwa in Zhou Dunyis 周敦頤 (1017–1073) berühmter Aussage „Schrift ist 
das Vehikel des Dao“ (文所以載道也) zum Ausdruck. Siehe Zhou Dunyi 2000, S. 39. 

3 Das „Berghaus Herrn Lis“ war ursprünglich eine Stube im Kloster Baishi, wo Li Chang 李
常 (1027–1090) in jungen Jahren studierte und später dessen neuntausend Bücher aufbe-
wahrt wurden. Siehe Su Shi 2006a, S. 397–398; Chen Mi 2006, S. 204–205. 



Lu An 

 

194 

auf einem Drehregal stehende Sutra-Sammlung. Auf diesem riesigen Bücherregal, das 
in buddhistischen Klöstern stand, wurden buddhistische Sutren aufbewahrt, jedoch 
waren die meisten seiner Benutzer Laien, die nicht lasen und sogar Analphabeten wa-
ren. Das lunzang diente also zumeist nicht dem Studium der darauf gelagerten religiö-
sen Texte, sondern es hatte eine rituelle Funktion und ermöglichte einen symbolischen 
Wissenserwerb. 

Obwohl das lunzang in Klöstern der Song-Zeit (960–1279) zu den häufigen, wenn 
auch nicht unverzichtbaren, Einrichtungen gehörte, hat es bislang nur wenig wissen-
schaftliche Beachtung gefunden. Ein früher Aufsatz von L. Carrington Goodrich, 
„The Revolving Book-Case in China“ (Harvard Journal of Asiatic Studies, 1943), 
darf als veraltet gelten. Am intensivsten hat sich Huang Minzhi 黃敏枝 im Jahr 1996 
in einem in der Zeitschrift Qinghua xuebao 清華學報 (Tsing Hua Journal of Chinese 
Studies) publizierten zweiteiligen Aufsatz mit dem englischen Titel „The ‚Revolving-
Wheel-Sutras‘ in the Buddhist Monasteries in Sung China: A Re-Examination“ mit 
dem Phänomen befasst. Huang hat Informationen zu 115 Einrichtungen in der Song-
Zeit zusammengetragen, die eine grobe Vorstellung darüber geben, wie man sich ein 
solches Drehregal und seine Benutzung vorzustellen hat. Für gewöhnlich war ein 
lunzang ein sieben bis acht Meter hohes, achtseitiges Regal aus Holz, das um eine 
vertikale Achse gebaut war, damit man es leicht drehen konnte; das lunzang war von 
einem zangdian 藏殿 (Tripitaka-Halle oder Bibliothek) genannten zweistöckigen 
Turm umbaut, dessen Zentrum es bildete.4 Das lunzang bot in der Regel genügend 
Platz für die Große Sutra Sammlung (Dazangjing 大藏經), die in der Song-Zeit 
insgesamt 5048 juan 卷 umfasste und in mehr als 500 Kisten aufbewahrt wurde. 
Außen war das riesige Regal mit geschnitzten Buddhafiguren, Himmelspalästen, 

 
4 Siehe Huang Minzhi 1996a; 1996b. Die Standardform des lunzang ist spätestens zu Beginn 

des 12. Jahrhunderts aufgekommen. Siehe Li Jie 1933, Bd. 2, S. 1–6; Chen Lin 1983, S. 
162–163 [19:8a–b]; Shi Huihong 2006a, S. 212. Es gab natürlich auch davon abweichende 
lunzang, die kleiner waren (siehe Fußnote 66). Die Frage liegt nahe, ob ein zangdian noch 
weitere Funktionen als die Beherbergung des lunzang hatte, insbesondere ob dort Skripto-
rien untergebracht waren. Dazu vorläufig Folgendes: Bereits in Klöstern vor der Song-Zeit 
gab es „Bibliotheken“ (zangdian), die allerdings wahrscheinlich in den inneren, den Mön-
chen vorbehaltenen Bereichen angesiedelt waren und dem Studium dienten. Spätestens seit 
der Song-Zeit scheinen sie in die Nähe der Klostereingänge, also den öffentlichen Bereich 
verlegt worden zu sein, um das Klosterleben nicht durch den Publikumsservice stören zu 
lassen. Belege dafür, dass die zangdian gleichzeitig als Schreibstube gedient haben, finde 
ich nicht; ohnehin müssen die Sutren der Song-Zeit vorwiegend gedruckt gewesen sein. 
Siehe Fan Chunren 2006, S. 298–299; Zhou Mi 1988, S. 218; Ciyi 2005, Bd. 7, S. 6610. 



Die Sutren auf dem Rondell 

 

195 

Drachen, Geistern und natürlichen Landschaften geschmückt. Das alles sollte Besu-
cher beeindrucken und zum Staunen bringen. 

Mag das lunzang ursprünglich allein der Aufbewahrung und Verfügbarmachung 
der buddhistischen Schriften gedient haben, wuchs ihm doch wenigstens in manchen 
Klöstern eine weitere Funktion zu, die erhebliche ökonomische Bedeutung für die 
betreibenden Klöster haben konnte: In der bei Mönchen wie bei Laien verbreiteten 
Überzeugung, schon ein einmaliges Umdrehen eines lunzang sei damit gleichbedeu-
tend, die Sutren darin alle durchzulesen, was unglaubliches Glück bringe, ließen Klö-
ster – natürlich gegen Bezahlung – Laien ihre Regale drehen, wenn diese beten oder 
für ihre verstorbenen Familienmitglieder opfern wollten. So wurde das lunzang zu 
einer wichtigen Geldquelle der Klöster. 

Während in der Song-Zeit angenommen wurde, dass das lunzang aus der Liang-
Zeit (502–557) aus dem Kloster Donglin am Berg Lu stammt,5 datiert nach heutigem 
Wissensstand der früheste schriftliche Beleg aus der Mitte der Tang-Zeit (618–907). 
In der ersten Hälfte des zwölften Jahrhunderts wurden landesweit bereits eine Menge 
lunzang gebaut. Was die geographische Verteilung angeht, so fanden sich die Song-
zeitlichen lunzang überwiegend in Zhe 浙 (mit den Provinzen Liangzhe dong 兩浙
東 und Liangzhe xi 兩浙西), Jiangnan 江南 (mit den Provinzen Jiangnan dong 江
南東 und Jiangnan xi 江南西), Sichuan 四川 und Fujian 福建, die alle zu Süd-
china gehören. 

Die Verteilung der lunzang aber ließ mich aufhorchen, denn sie entspricht im Gro-
ßen und Ganzen der Verteilung der sogenannten öffentlichen Klöster (shifang si 十
方寺 oder shifang yuan 十方院) dieser Zeit. Sollte es wirklich Zufall sein, dass in 
der Nördlichen Song-Zeit öffentliche Klöster, die sich im Gegensatz zu den erblichen 
Klöstern (jiayi si 甲乙寺 oder jiayi yuan 甲乙院) vor allem durch Abtwahl, Ge-
meinschaftsleben und gemeinschaftliches Eigentum auszeichneten, sich eben dort 
konzentrierten, wo auch lunzang belegt sind? Oder könnten historische Gründe für 
die ähnliche Verbreitung der lunzang und der öffentlichen Klöster bestehen? Wenn 
ja, welche Rolle haben die öffentlichen Klöster bei der Verbreitung des lunzang 
gespielt? 

 
5 Über die Erfindung des lunzang waren die Literaturquellen der Song-Zeit einig, zu denen 

zum Beispiel folgende Texte gehören: Shi Qisong 2006a, S. 365; Shi Yuanzhao 2006a, S. 
342; Wang Tinggui 2006, S. 252; Fu Dake 2006, S. 211; Cai Kai 2006, S. 181. 



Lu An 

 

196 

Die Verteilung der lunzang 

Wie eingangs gesagt, waren lunzang in der Nördlichen Song-Zeit ausweislich von 
Huang Minzhis mühseliger Sammlungsarbeit landesweit entstanden, nicht nur in den 
bedeutenden Klöstern in den Provinzhauptstädten, sondern auch in den unbekannteren 
auf dem Land. Allerdings scheint die regionale Verteilung ungleich gewesen zu sein, 
und für manche Gebiete lassen die Quellen nahezu keine Aussagen zu. Überhaupt sind 
die Quellen von ganz unterschiedlicher Aussagekraft. Alles in allem ergibt sich fol-
gendes Bild für die Regionen Zhe, Jiangnan, Fujian, Guangdong 廣東 und Chengdu 
成都. 

 
Zhe: 
Die höchste Dichte an lunzang ist für die Region Zhe belegt, die in der Song-Zeit (ab 
1074) entlang des in die Hangzhou-Bucht mündenden Flusses Zhe (Zhejiang 浙江) 
administrativ in die beiden Provinzen Liangzhe dong und Liangzhe xi geteilt und da-
vor unter dem Namen Liangzhe bekannt war. Alle drei buddhistischen Klöster in der 
heute zu Shanghai gehörenden Gemeinde Qinglong 青龍 hatten im vierten Jahr der 
Regierungsperiode Yuanfeng 元豐 (1081) ein eigenes lunzang, was leicht mit dem 
Wohlstand des Ortes zu erklären ist.6 Ferner wurden im weiteren Gebiet des Kreises 
Huating 華亭, dem die Gemeinde Qinglong angehörte, seinerzeit noch drei weitere 
lunzang gebaut, so dass in diesem Kreis allein sechs solcher Einrichtungen belegt 
sind. Von den drei lunzang außerhalb von Qinglong befand sich eines im Dorf Bainiu 
白牛,7 eines siebzig li 里 entfernt von der Kreisstadt8 und ein weiteres an einem 
nicht klar benannten Ort;9 für die Kreisstadt selbst ist kein lunzang nachweisbar.10 

Alles in allem hatte nach heutigem Kenntnisstand die Präfektur Xiu 秀, zu wel-
cher der Kreis Huating gehörte, somit die meisten lunzang in Liangzhe xi (insgesamt 

 
 6 Der Handel in der Gemeinde Qinglong stand zu dieser Zeit in hoher Blüte. Siehe Zou Yilin 

2007; Wang Hui 2015. 
 7 Chen Shunyu 2006a, S. 85–86. 
 8 Chen Shunyu 2006b, S. 89–90. 
 9 Chen Shunyu 2006c, S. 86–87. 
10 Der Befund, dass zwar im Kreis Huating selbst, nicht aber in dessen Verwaltungsstadt lun-

zang nachweisbar sind, ist auffällig, aber wohl nicht singulär, denn es ist nicht belegbar, 
dass lunzang in der Song-Zeit bevorzugt in Städten zu finden waren. So war z. B. ein lun-
zang 1102 an der westlichen Grenze des Kreises Xiangshan 象山 (Liangzhe dong) gele-
gen, während die Bauvorbereitungen des ersten lunzang in seiner Kreisstadt erst 25 Jahre 
später begannen. Liu Wei 2006, S. 59; Shi Faming 2006, S. 266. 



Die Sutren auf dem Rondell 

 

197 

sieben), während in den gleichfalls reichen Präfekturen Hang 杭 und Su 蘇 nur je-
weils ein lunzang nachweisbar ist. Was aber Liangzhe dong angeht, so sind dort für 
die Nördliche Song-Zeit 17 lunzang belegt, davon neun in der Präfektur Ming 明, 
vier in Wu 婺, zwei in Yue 越 und jeweils eines in Tai 台 und Qu 衢.11 Schon 
zeitgenössisch hat der Mönch Yuanzhao 元照 (1048–1116) diese Situation denn 
auch als besonders hervorgehoben, als er sagte: „[Lunzang] gedeihen am besten in 
[Liang]zhe dong“ 浙東尤盛.12 

 
Jiangnan: 
Wie schon angedeutet, waren Literaten der Song-Zeit der Meinung, die Institution des 
lunzang gehe auf den Klausner Fu Xi 傅翕 (497–569) zurück, der während der Re-
gierungsperiode Putong 普通 der Liang-Dynastie (520–526) am Berg Lu gewirkt 
hatte. Gleichwohl sind lunzang für die Nördliche Song-Zeit in der Provinz Jiangnan 
dong, zu welcher der Berg Lu administrativ gehörte, weniger häufig als im Gebiet Zhe 
belegt: Für das späte 11. und frühe 12. Jahrhundert haben wir dafür den Zeugen Huang 
Tingjian 黃庭堅 (1045–1105), der an seinem Lebensabend berichtete, in Jiangnan 
dong gebe es weniger als 20 lunzang,13 während ja, wie erwähnt, im Gebiet Zhe für 
die gleiche Zeit 31 solche Bibliotheken schriftlich belegt sind. 

Ein weiterer Zeuge für die Verhältnisse in Jiangnan dong und darüber hinaus ist 
Ye Mengde 葉夢得 (1077–1148). Er notierte, in seiner Jugend Ende des 11. Jahr-
hunderts nur an wenigen Orten, die er als Reisender passierte, lunzang gesehen zu 
haben. Dagegen sah er in seinen späteren Jahren lunzang in sechs oder sieben von 
zehn Klöstern, sowohl in den Großstädten als auch in den abgelegenen Berggebie-
ten.14 Bedenkt man, dass der in der Präfektur Su 蘇 geborene spätere Kanzler bereits 
im Alter von unter zwanzig Jahren die Präfekturen Da 達 und Xin 信 sowie die 
Hauptstadt Kaifeng 開封 bereist und dort jeweils für mehrere Jahre gelebt hatte,15 
und bezieht man die Routen zwischen diesen Orten mit ein, bezeugt auch Ye Mengde 
letztlich die besondere Popularität des lunzang im Zhe-Gebiet. 
 

 
11 Siehe Huang Minzhi 1996b, S. 288–292. 
12 Shi Yuanzhao 2006a, S. 342. 
13 Huang Tingjian 2006a, S. 188. 
14 Ye Mengde 2006, S. 338. Dieser Text muss nach 1129 verfasst worden sein. 
15 Wang Zhaopeng 1994, S. 119–140. 



Lu An 

 

198 

Fujian: 
Über die Verbreitung der lunzang in Regionen jenseits von Zhe und Jiangnan können 
leider nur mehr oder weniger vage Vermutungen angestellt werden, die im Folgenden 
zusammengefasst sind. Fujian bezeichnete man in der Südlichen Song-Zeit als „Land 
des Buddha“ (foguo 佛國), und sowohl die Anzahl der buddhistischen Klöster als 
auch die der Mönche dürfte höher als in anderen Regionen der Zeit gewesen sein.16 
Leider lassen die Quellen keine eindeutige Antwort auf die Frage zu, ob im „Land des 
Buddha“ auch lunzang weit verbreitet waren, haben wir doch nur für den in der Mitte 
Fujians gelegenen Kreis Sha 沙 nähere Informationen: Nach einem Besuch des dor-
tigen Klosters Qiyun 栖雲 verfasste Li Gang 李綱 (1083–1140), der seinerzeitige 
Finanzamtschef des Kreises, der es später für seine Verdienste in der Verteidigung 
Kaifengs zu hohen Ehren bringen sollte,17 ein Gedicht.18 Dieses Gedicht versah ein 
Literat namens Deng Su 鄧肅 (1091–1132), der während des Trauerjahres in seiner 
Heimat im Kreis Sha weilte,19 im Jahre 1120 (zweites Jahr der Regierungsperiode 
Xuanhe 宣和) mit einem Nachwort. Beide erwähnen das lunzang des Klosters. Das 
Nachwort lautet:  

Die buddhistischen Klöster im Kreis Sha kann man nach Hunderten zählen, 
allein, sie hatten keine lunzang, um die Besucher staunen zu machen. Das erste 
[lunzang] hat Kechen, der Meister Zhenjie, im Kloster Qiyun gebaut.  

沙縣佛宮殆以百計，獨無輪藏，以聳觀者。栖雲禪院真戒大師可臣首造之，
金碧相照，恍若天宫，盖閩中所未有也。20 

Diese Worte sind für unseren Zusammenhang in zweifacher Hinsicht wichtig, weil sie 
erstens zu einem zahlenmäßigen Vergleich mit anderen buddhistisch geprägten 
Regionen herausfordern, und weil sie zweitens zu Überlegungen über die Gründe der 
Einrichtung von lunzang anregen. Was ersteres angeht, so könnte der Kreis Sha nach 
dem Zeugnis von Deng Su, wenn man dieses wörtlich nimmt, die höchste Kloster-
dichte in der Nördlichen Song-Zeit aufgewiesen haben.21 Ich kann nur wenige Kreise 
außerhalb von Fujian nachweisen, in denen man annährend hundert oder mehr 

 
16 Siehe Han Yuanji 2006a, S. 179; Lin Xiyi 2006, S. 27; Chikusa Masaaki 1982, S. 148–150; 

Wang Rongguo 1997, S. 207–216. 
17 Zhao Xiaoxuan 1980, S. 20. 
18 Li Gang 1998, S. 17564. 
19 Die Datierung folgt Wang Zhaopeng, Wang Kexi und Fang Xingyi 2007, S. 243–245. 
20 Deng Su 2006a, S. 158. 
21 Siehe die Statistiken in Wang Rongguo 1997, S. 215; Cheng Minsheng 1997, S. 41. 



Die Sutren auf dem Rondell 

 

199 

buddhistische Klöster hätte zählen können: Im Jahr 1040 gab es mehr als 400 
buddhistische Klöster in der Präfektur Shao 韶, die fünf Kreise umfasste.22 Im Jahr 
1042 existierten insgesamt 80 buddhistische und daoistische Klöster im Kreis Liling 
醴陵 der Präfektur Tan 潭;23 im Jahr 1088 befanden sich 532 buddhistische Klöster 
in der Präfektur Hang 杭, die zehn Kreise umfasste.24 Mit einer Anzahl von 215 hatte 
der Kreis Nancheng 南城 der Präfektur Jianchang 建昌 die meisten buddhistischen 
Klöster.25 In Bezug auf lunzang legt Deng Sus Aussage nahe, dass diese trotz der 
großen Dichte an Klöstern in dieser Gegend noch nicht weit verbreitet waren. 
 
Guangdong: 
Ebenso wie über Fujian haben wir auch über die Region Guangdong Zeugnisse von 
Literaten. Zunächst das von Su Shi, der berichtet, die Präfektur Hui 惠, der östliche 
Nachbar von Guang 廣, habe im Jahre 1095 (zweites Jahr der Regierungsperiode 
Shaosheng 紹聖) in keinem ihrer Klöster ein lunzang gehabt.26 Ein weiteres Zeugnis 
stammt von dem oben schon erwähnten Li Gang und ist eine Generation jünger. Als 
Li Gang im Jahre 1130 (viertes Jahr der Regierungsperiode Jianyan 建炎) dank einer 
Amnestie von seinem Verbannungsort auf der Insel Hainan 海南 in seine Heimat im 
Norden zurückkehren durfte, passierte er die im Südwesten Fujians gelegene Präfek-
tur Ting 汀 und notierte anlässlich eines Besuches des dortigen Klosters Junqing 均
慶: 

Ich sah [dort] ein neu errichtetes lunzang mit seinen Sutren. Es hatte eine exqui-
site Struktur und stand in einer ruhigen und tiefen Halle. So etwas gibt es südlich 
des Lingqiao-Gebirges noch nicht.  

見新創轉輪寶藏，制度精巧，堂宇靚深，自嶺嶠以南，未之有也。27 

Das sind nicht ganz leicht zu deutende Bemerkungen. Ich interpretiere sie nicht so, 
dass es zu Beginn des 12. Jahrhunderts in der Region Guangdong, also „südlich des 
Lingqiao-Gebirges“, überhaupt kein lunzang gegeben habe. Vielmehr meine ich, Li 

 
22 Yu Jing 2006e, S. 89. Im Jahr 1046 berichtete Yu Jing, in der Präfektur Shao gebe es mehr 

buddhistische Klöster und Mönche als in den anderen Präfekturen im Gebiet Guangdong. 
Yu Jing 2006c, S. 72. 

23 Ouyang Xiu 2006, S. 106. 
24 Zhang Heng 2006, S. 185. 
25 Lü Nangong 2006a, S. 294. 
26 Su Shi 2006b, S. 430. 
27 Li Gang 2006b, S. 218. 



Lu An 

 

200 

Gang wollte zum Ausdruck bringen, dass die lunzang in Guangdong nicht so fein und 
prächtig wie das im Kloster Junqing in der Präfektur Ting waren. Und wenn er „noch 
nicht“ präzisiert hätte, wäre dadurch vielleicht die Meinung oder Hoffnung ausge-
drückt worden, das werde in der Zukunft nachgeholt. Tatsächlich war schon 130 Jahre 
früher (1008, erstes Jahr der Regierungsperiode Dazhongxiangfu 大中祥符) wenig-
stens in einem Kloster der Region Guangdong, nämlich im Kloster Qianming 乾明 
in der Präfektur Guang, ein lunzang erbaut worden, das aber zur Zeit Li Gangs schon 
verfallen gewesen sein mag.28  
 
Chengdu: 
Die einzige Region, die hinsichtlich der Dichte ihrer lunzang in der Nördlichen Song-
Zeit mit Zhe verglichen werden kann, ist die Präfektur Chengdu, für die vier lunzang 
schriftlich erwähnt werden. Doch das waren vielleicht nicht alle. Wie eine Statistik 
zeigt, hatten zwischen den Jahren 1087 und 1090 zwölf der 96 Tochterklöster des 
Klosters Dashengci 大聖慈 in der Präfektur Chengdu eine Große Sutra Sammlung. 
Wie viele von ihnen auf einem Drehregal gestanden haben, ist allerdings unklar.29 

Die Verteilung der öffentlichen Klöster 

Bevor wir uns der Frage zuwenden, ob die beschriebene Verteilung der lunzang mit 
der Verteilung der öffentlichen Klöster in Beziehung zu bringen ist, will ich zunächst 
die unterschiedlichen Typen Song-zeitlicher buddhistischer Klöster skizzieren. In der 
Song-Zeit unterschied man drei Typen: Lü-Klöster 律寺 oder 律院, Chan-Klöster 
禪寺 / 禪院 und Jiao-Klöster 教寺 / 教院. Die bis in das 10. Jahrhundert domi-
nanten Lü-Klöster erhielten ihre Bezeichnung, weil ihren Mönchen die Einhaltung der 
aus Indien eingeführten Gebote, chinesisch lü, ein zentrales Anliegen war. Dagegen 
sind die Chan- und Jiao-Klöster nach Lehrrichtungen benannt, nämlich dem Chan- 
und dem Tiantai-Buddhismus 天台. Die Organisationsform der Lü-Klöster bezeich-
nen heutige Wissenschaftler häufig als jiayi 甲乙, die der Chan- und Jiao-Klöster als 
shifang 十方. Nach dem Jiayi-System organisierte, in der westlichen Literatur als 
„erbliche Klöster“ bzw. „hereditary monasteries“ bezeichnete Konvente gaben einem 
Abt wesentlichen Einfluss auf die Bestimmung seines Nachfolgers, pflegten wenig 
Gemeinschaftsleben und teilten wenig gemeinschaftliches Eigentum. Nach dem 

 
28 Siehe Huang Minzhi 1996b, S. 277. 
29 Li Zhichun 2006, S. 210–211. 



Die Sutren auf dem Rondell 

 

201 

Shifang-System organisierte, in der westlichen Literatur als „öffentliche Klöster“ bzw. 
„public monasteries“ bezeichnete Klöster, favorisierten die Abtwahl durch Gremien, 
denen würdige Mönche ebenso wie weltliche Honoratioren angehörten; sie legten 
Wert auf ein ausgedehntes Gemeinschaftsleben und gemeinschaftliches Eigentum. 
Das System wurde vor dem 11. Jahrhundert mit Chan benannt, denn es verbreitete 
sich nur in den Chan-Konventen. Seit der Einführung in einigen Jiao-Klöstern gegen 
Ende des 10. Jahrhunderts, die überwiegend im Gebiet Zhe verstreut waren, nannte 
man es häufiger Shifang-System.30  

Huang Minzhi hat bemerkt, dass sich 80 bis 90 Prozent der lunzang in Chan-
Klöstern befanden und einige weitere in Jiao-Klöstern.31 Die meisten lunzang befan-
den sich in der Song-Zeit also in Shifang-Klöstern. Bestand ein Zusammenhang zwi-
schen den lunzang und den öffentlichen Klöstern? Ein wichtiger Anhaltspunkt dafür 
ist die Verbreitungskarte der öffentlichen Klöster, die Ähnlichkeit mit der der lunzang 
zeigt. 

Die öffentlichen Klöster entstanden spätestens ab der Tang-Zeit,32 begannen sich 
aber erst in der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts landesweit auszubreiten. Während 
der Regierungsperiode des Kaisers Renzong 仁宗 (1022–1063) gab es, nach Yu 
Jings 余靖 (1000–1064) Aufzeichnung, mehrere zehntausend erbliche, aber nur ei-
nige tausend öffentliche Klöster.33 Im achten Jahr der Regierungsperiode Yuanfeng 
(1085) schätzte Lü Nangong 呂南公 (1047–1086) sogar, dass nur zwei Prozent aller 
buddhistischen Klöster öffentliche Klöster waren.34 Es scheint daher sicher, dass zu 
dieser Zeit die öffentlichen Klöster in der Minderheit waren. Eine grobe Übersicht 
zeigt folgendes Betrachtung von Zhe, Jiangnan, Hunan 湖南, Chengdu und Fujian: 
 
Zhe: 
Für die Region Zhe lassen sich für die erste Hälfte der Nördlichen Song-Zeit öffentli-
che Klöster in den meisten Präfekturen belegen. Im vierten Jahr der Regierungsperi-
ode Dazhongxiangfu (1011) existierten insgesamt drei solcher Konvente in der 
Präfektur Ming: Tiantong 天童, Xianju 仙居 und Yanqing 延慶,35 während es 

 
30 Siehe Foulk 1987; Liu Changdong 2005, S. 176–274; Schlütter 2005. 
31 Siehe Huang Minzhi 1996b, S. 274. 
32 Liu Changdong 2005, S. 216–218. 
33 Yu Jing 2006d, S. 166. 
34 Lü Nangong 2006b, S. 307. 
35 Zongxiao 2010, S. 130–132. 



Lu An 

 

202 

zeitgleich jenseits von Ming zumindest noch in den Präfekturen Chang 常,36 Hang,37 
Wu38 und Su39 öffentliche Klöster gab. Etwa ein Jahrzehnt später, kurz vor der Re-
gierungsperiode Tiansheng 天聖 (1023–1032), entstand das erste öffentliche Kloster 
in der Präfektur Xiu,40 während in derselben Regierungsperiode auch im Kreis Yan-
guan 鹽官 (Präfektur Hang) ein öffentliches Kloster gegründet wurde. Wenig später, 
im Jahre 1053 (fünftes Jahr der Regierungsperiode Huangyou 皇祐), kam auch der 
Kreis Jiangyin 江陰 (Präfektur Chang) zu seinem ersten öffentlichen Kloster.41 Im 
folgenden Zeitraum scheinen öffentliche Klöster in rascher Folge errichtet worden zu 
sein; im vierten Jahr der Regierungsperiode Shaosheng 紹聖 (1097) gab es schon 
sechs öffentliche Klöster in der Verwaltungsstadt (zhouzhi 州治 ) der Präfektur 
Chang.42 Damit nicht genug, wechselten während der Nördlichen Song-Dynastie in 
der Präfektur Su sieben Klöster vom ehemaligen Jiayi-System in das Shifang-System, 
und schließlich nahmen einige Klöster der Präfektur Tai, in denen die Mönche im 
Streit waren, während der Amtszeit des Präfekten Sun Shi 孫實 (fl. 1113–1116),43 
erzwungenermaßen das Shifang-System an.44 Alles in allem muss in der Region Zhe 
das System des öffentlichen Klosters verbreitet gewesen sein, wenn auch das konkur-
rierende System dominierend war. 
 
Jiangnan und Hunan: 
In Jiangnan sowie der Nachbarregion Hunan dürfte das System des öffentlichen Klos-
ters gegen Ende des 10. Jahrhunderts noch besser als in Zhe entwickelt gewesen sein, 
vielleicht sogar besser als irgendwo sonst in China. Denn ähnlich wie das lunzang, 
das der Annahme nach vom Berg Lu stammt, wurden die öffentlichen Klöster in den 
Regionen Jiangnan und Hunan zum Vorbild genommen, als das Kloster Yanqing in 
der Präfektur Ming im Jahr 1011 als öffentliches Kloster genehmigt wurde.45 Aller-
dings könnte die Zahl der öffentlichen Klöster in Jiangnan und Hunan kleiner als in 

 
36 Hu Su 2006, S. 195–196. 
37 Shi Huihong 2006c, S. 253–257. 
38 Lu You 2006, S. 124–125. 
39 Zhang Jun 2006, S. 130–131. 
40 Shi Qisong 2006b, S. 384–385. 
41 Sun Yi 2006, S. 171–172. 
42 Zou Hao 2006a, S. 344. 
43 Li Zhiliang 2001, S. 412; Lu Ruping 2017, S. 82–83. 
44 Li Jingyuan 2006, S. 3. 
45 Zongxiao 2010, S. 130–132. 



Die Sutren auf dem Rondell 

 

203 

Zhe gewesen sein und die Popularisierung dieses Systems später stattgefunden haben. 
Im Einzelnen: Für das Jahr 1011, als in Zhe das Shifang-System schon relativ verbrei-
tet war, sind nur für vier Präfekturen der sehr viel größeren Regionen Jiangnan und 
Hunan öffentliche Klöster nachweisbar: in Nankang 南康,46 wo der Berg Lu liegt, in 
Fu 撫,47 in Jiangning 江寧48 und in Tan.49 Der Wechsel vom Jiayi- in das Shifang-
System lässt sich in Jiangnan und Hunan während der Nördlichen Song-Zeit nur halb 
so häufig wie in Zhe nachweisen. Das mag allerdings der schlechteren Quellenlage 
geschuldet sein. Wenn aber die Quellen die ersten öffentlichen Klöster für die in 
Jiangnan- und Hunan-Kreise Lingling 零陵 (1081),50 Wuhu 蕪湖 (1085),51 Nan-
feng 南豐 (1087)52 und Fenning 分寧 (1094)53 erst für die 1080er und 1090er 
Jahren belegen, mehrere Jahrzehnte später als in den oben erwähnten Orten der Re-
gion Zhe, dann ist die Annahme naheliegend, das Shifang-System habe sich in Jiang-
nan und Hunan wesentlich langsamer als in Zhe verbreitet. 
 
Chengdu: 
Auch in der Region Sichuan haben sich buddhistische öffentliche Klöster in der Nörd-
lichen Song-Zeit weit verbreitet. In acht Präfekturen wurde mindestens ein System-
wechsel vollzogen. Es ist auffällig, dass allein in der Präfektur Chengdu neun Fälle 
von Systemwechsel in schriftlichen Quellen belegt sind. Der früheste datiert aus der 
Regierungsperiode Tianxi 天禧 (1017–1021),54 die meisten aus der zweiten Hälfte 
des 11. Jahrhunderts. 
 
Fujian: 
In Bezug auf Fujian konzentrieren sich die Song-zeitlichen Quellen zu buddhistischen 
Klöstern auf die Präfektur Fu 福. Das während der Regierungsperiode Chunxi 淳熙 
(1174–1189) verfasste Sanshan zhi 三山志  (Lokalmonographie der drei Berge) 
weiß von neun Systemwechselfällen in der Nördlichen Song-Zeit in fünf zur Präfektur 

 
46 Huang Tingjian 2006c, S. 186–187. 
47 Zeng Feng 2006a, S. 3–4. 
48 You Jiuyan 2006, S. 374–375. 
49 Yu Jing 2006b, S. 80–81. 
50 Zou Hao 2006b, S. 346–347. 
51 Huang Tingjian 2006d, S. 190–192. 
52 Zhu Bao 2006, S. 92–93. 
53 Huang Tingjian 2006a, S. 188–189. 
54 Peng Cheng 2006, S. 247–248. 



Lu An 

 

204 

Fu 福  gehörenden Kreisen. 55  Vier weitere, allesamt bedeutende Klöster in der 
Präfektur Fu (Gushan 鼓山,56 Xichan 西禪57 und Xuefeng 雪峰58 sowie Zhiti 支
提59) dürften überdies seit Beginn der Song-Zeit schon öffentliche Klöster gewesen 
sein, denn ihre Ming- und Qing-zeitlichen Klostermonographien erwähnen keinen 
Systemwechsel und lassen daher diese Deutung zu. Außerhalb der Präfektur Fu fan-
den ein Systemwechsel im Kreis Sha 沙60 und zwei in der Präfektur Ting 汀61 statt. 
Zwei weitere vermutlich öffentliche Klöster befanden sich in den Küstenpräfekturen 
Quan 泉62 und Xinghua 興化.63 
 
Die anderen Regionen: 
Jenseits der beschriebenen Regionen sind noch mehr als 20 Systemwechsel in Klös-
tern bekannt, über die jedoch aufgrund der Quellensituation nur wenig zu sagen ist. 
Bemerkenswert ist, dass das Kloster Yanxiang 延祥 am Berg Luofu 羅浮 in der 
Präfektur Hui, wo es im Jahr 1095 kein lunzang gab, vermutlich schon vor der Song-
Zeit ein öffentliches Kloster gewesen war.64 Viel wichtiger sind jedoch die Informa-
tionen über das in der Hauptstadt gelegene Kloster Daxiangguo 大相國, das bedeu-
tendste Kloster des Staates in der Nördlichen Song-Zeit überhaupt. Dort ist das 
Shifang-System erst im Jahre 1080 (das dritte Jahr der Regierungsperiode Yuanfeng) 
übernommen worden, indem seine 60 ehemals selbstständigen Tochterklöster auf acht 
konzentriert wurden, von denen zwei neu gegründete Konvente, Huilin 慧林 und 
Zhihai 智海, öffentliche Klöster wurden.65 Ich nehme das als Beleg dafür, dass die 
staatliche Förderung des Shifang-Systems relativ spät einsetzte, mit anderen Worten 
dieses Klostersystem anfänglich von monastischen Kreisen und innerklösterlichen 
Reformern befördert wurde. 

 
55 Liang Kejia 1983, S. 480–571 [33:1a–38:23b].  
56 Huang Ren 1996, S. 118 [2:1b], 153–154 [4:1a–1b]. 
57 Fawei 1996, S. 39–40 [2:1a–1b]. 
58 Xu Bo 1996, S. 125–126 [5:1a–1b]. 
59 Xie Zhaozhe, Chen Xizheng und Shi Zhaowei 1996, S. 125 [3:39a]. 
60 Deng Su 2006b, S. 179–180. 
61 Ma Rong et al. 2004, S. 1285, 1288. 
62 Shi Yuanxian 1996, S. 74–75 [kaishi: 32a–b]. 
63 Shi Tanxian 1996, S. 60 [3]. 
64 Yu Jing 2006a, S. 97–98. 
65 Huang Tingjian 2006b, S. 184. 



Die Sutren auf dem Rondell 

 

205 

Mögliche Zusammenhänge zwischen den lunzang 
und den öffentlichen Klöstern 

Die Ähnlichkeit zwischen der örtlichen und zeitlichen Verbreitung der lunzang und 
der öffentlichen Klöster in der Nördlichen Song-Zeit kann so beschrieben werden: 
Beide entstanden zuerst in den südlichen Regionen am Mittellauf des Yangtse (lun-
zang in Jiangnan, öffentliche Klöster in Jiangnan und Hunan), aber sie verteilten sich 
zum Ende des 11. Jahrhunderts mehr in der Region Zhe. Daneben dürfte die Zahl 
sowohl der öffentlichen Klöster als auch der lunzang in der Präfektur Chengdu be-
trächtlich gewesen sein.  

Die Baukosten eines lunzang (einschließlich der Anschaffung der Sutren) betru-
gen je nach Größe in der Nördlichen Song-Zeit mehrere zehntausend bis zu mehrere 
Millionen Geldstücke (qian 錢), ein so hoher Betrag, dass sich mit ihm sogar ein 
kleines Kloster hätte bauen lassen. Aus diesem Grund entstanden die meisten lunzang 
selbstverständlich in wohlhabenden Klöstern.66 

Doch warum sind wohlhabende Klöster in der Regel öffentliche Klöster gewesen? 
Zum einen war es, wie Morten Schlütter gezeigt hat, bedeutenden Klöstern oder sol-
chen in landschaftlich reizvoller oder geschichtsträchtiger Umgebung, also insgesamt 
solchen mit gehobenen Einkommensmöglichkeiten, gesetzlich möglich, sich nach 
dem System des öffentlichen Klosters zu organisieren.67 Zum anderen gelangten öf-
fentliche Klöster leichter als erbliche Klöster an finanzielle Unterstützungen durch 
Laien und den Staat, besonders unmittelbar nach dem Systemwechsel. Wie Liu 
Changdong gezeigt hat, gingen Systemwechsel in der Song-Zeit vor allem auf drei 
Gründe zurück: erstens unversöhnliche Meinungsverschiedenheiten zwischen den 
Mönchen im Kloster; zweitens Gebots- oder Gesetzverbrechen von Mönchen im 

 
66 Ausnahmen finden sich in drei Fällen: 1. Frühstens zum Ende der Nördlichen Song-Zeit hat 

der Mönch Wenyong 文用 im Kreis Changshu 常熟 ein Kloster gegründet und ein ziem-
lich kleines (shuji meme 殊極么麼) lunzang gebaut. Man zahlte nur ein Zehntel wie in 
anderen Klöstern für dreimaliges Umdrehen. Zhuang Chuo 1983, S. 67–68; 2. Zu Beginn 
der Südlichen Song-Zeit wurde nach der Klosterzerstörung während des Verteidigungs-
kriegs gegen die Jurchen in der Präfektur Xiu ein kleines lunzang unter primitiven Bedin-
gungen errichtet. Cai Kai 2006, S. 181. 3. Es mag in der Regierungsperiode Chunxi gewe-
sen sein, dass ein kleines lunzang allein durch finanzielle Unterstützung von den weltlichen 
Familiengliedern und Freunden des Vorstehermönchs in einem unbekannten Kloster auf 
dem Berg Gan 感 gebaut wurde. Shi Xiaoying 2006, S. 343. 

67 Schlütter 2009, S. 42. 



Lu An 

 

206 

Kloster; und drittens den Verfall der Klosteranlagen.68 In jedem dieser drei die Repu-
tation schädigenden, die Spendenbereitschaft und Solidarität senkenden Fälle konnten 
die lokalen Behörden oder der Landadel intervenieren und das Kloster in das Shifang-
System zwingen. Wenn dann ein angesehener und fähiger Mönch gewonnen und zum 
Abt ernannt werden konnte, bekamen die Klöster sofort erhebliche Spenden von der 
Regierung und den lokalen Eliten. Damit konnten die Hallen erneuert, das Kloster 
vergrößert und, nicht zuletzt, ein lunzang gebaut werden. Das ist in den Quellentexten 
der 19 genannten öffentlichen Klöster mit lunzang (siehe Tabelle 2 im Anhang) häufig 
nachzulesen. Ein weiterer Grund für die gezeigte enge Verbindung zwischen lunzang 
und öffentlichem Kloster ist dessen Eigentumssystem. Weil in einem öffentlichen 
Kloster alle Sachen zum Kloster gehörten und dessen Verwaltungsgruppe darüber die 
Verfügungsmacht hatte, muss die Durchführung eines so teuren Projekts wie die 
Errichtung eines lunzang dort viel leichter zu realisieren gewesen sein als in einem 
erblichen Kloster mit seinen aus mehreren im Eigentum der Mönche stehenden Häu-
sern. Historisch betrachtet war die Teilung des Eigentums in den öffentlichen Klöstern 
ein Versuch, mögliche Rivalitäten und Streitereien zwischen Mönchen unterschiedli-
cher sozialer und finanzieller Herkunft zu reduzieren und die Mönche sich auf das 
buddhistische Lernen konzentrieren zu lassen.69 Das ist auch folgenden, gern und 
häufig zitierten Worten von Zhili 知禮 (960–1028) zu entnehmen, der einer der Lei-
tenden des Jiao-Klosters Yanqing war und als der Wiederbeleber der Lehrrichtung 
Tiantai bezeichnet wurde.70 In zurechtweisendem Ton rechtfertigte er den Wechsel 
in das Shifang-System mit seinem Gemeinschaftseigentum:  

Heute befehle ich euch [den Schülern], euch selbst nicht zu besudeln und nicht 
stinkig zu werden! Nach meinem Tod, wenn ihr das Haus des anderen seht, hegt 
nicht den Gedanken, es selbst besitzen zu wollen, wo [ihr] doch bisher von früh 
bis spät zusammengelebt habt! Ich als der Besitzer [des Klosters] habe [das Klos-
ter] zum Shifang[-System] übertragen; [mein Besitztum] gehört nicht zu euch, 
geschweige denn das des anderen! 

今吾命汝，一無起穢以自臭焉。自吾以後，汝無復視厥居而廞已想，況朝
夕處乎! 吾為物主，既已仰給十方; 尚非吾分，矧他人哉! 71  

 
68 Liu Changdong 2005, S. 232–241. 
69 Siehe Liu Changdong 2005, S. 189–229. 
70 Getz 1994, S. 1. 
71 Zongxiao 2010, S. 128. 



Die Sutren auf dem Rondell 

 

207 

In der Organisation des öffentlichen Klosters muss die Verwaltungsgruppe erhebliche 
ökonomische Macht besessen haben, und wohl auch die Möglichkeit zur persönlichen 
Bereicherung durch Unterschlagung des Klostervermögens. Im Vergleich zu anderen 
Formen des Inventars und Besitzes eines Klosters konnte ein riesiges lunzang aber 
weniger leicht veruntreut werden. Insgesamt scheint ein lunzang also dem Grundge-
danken des öffentlichen Klosters, also der Teilung des Besitzes, besser als dem erbli-
chen Kloster entsprochen zu haben. 

Zudem konnte ein lunzang beträchtliche Erträge bringen, auf die die öffentlichen 
Klöster angewiesen waren, weil sie außer der Versorgung der Mönche des Klosters 
noch als Forschungszentren dienten sowie Unterkunft und Versorgung der reisenden 
Mönche gewährleisten mussten. 72  Um diese Aufgaben kümmerten sich erbliche 
Klöster nicht. Entsprechend konnten leitende Mönche des erblichen Klosters Heng-
long 橫龍 in der Präfektur Tan in der Mitte der Nördlichen Song-Zeit äußern: „Es 
ist für [unser] Kloster kein Glück, mehr Felder zu besitzen, es ist nur Belastung“ (多
田非寺之福，祇為累耳).73 Und Huang Tingjian wusste zu berichten, das öffentliche 
Kloster Yunyan 雲巖 in seinem Heimatkreis Fenning sei Ende der Regierungsperi-
ode Yuanyou 元祐 (1092–1094) zum Bau eines lunzang genötigt gewesen, weil es 
außerstande war, ankommenden Mönchen Verpflegung und Unterkunft anzubieten.74 

Doch neben wirtschaftlichen müssen bei einer Würdigung der Institution lunzang 
vor allem auch soziale Aspekte bedacht werden. Viele Berichte von Zeitgenossen las-
sen die sichere Annahme zu, lunzang hätten eine große Anziehung auf Laien, beson-
ders ungebildete, ausgeübt. Das könnte daran liegen, dass ein lunzang als eine riesige, 
prächtige und „hochtechnologische“ Einrichtung für die Menschen sehr attraktiv war. 
Jedoch muss anderes hinzugekommen sein: Es ist sehr wahrscheinlich, dass in der 
Song-Zeit, als das System der Beamtenprüfung (keju 科舉) sich zur Vollkommenheit 
entwickelte, als Schulen entstanden und die Drucktechnik weite Anwendung erfuhr, 
Lesen modisch und attraktiv wurde, auch bildungsferne Menschen an diesen Entwick-
lungen teilhaben wollten. Indem sie das Rondell drehten, lasen sie die auf ihm stehen-
den heiligen Schriften wenigstens symbolisch. Aufgrund dieser Funktion ist die Ver-
mutung naheliegend, manches lunzang könne gewissermaßen propagandistisch ein-
gesetzt worden sein: Wenn ein Kloster den Wechsel vom erblichen in das öffentliche 
System vollzog, könnten seine Leiter auf den Gedanken gekommen sein, ein lunzang 

 
72 Siehe Kanai Noriyuki 2003. 
73 Liao Shen 2006, S. 335. 
74 Siehe Huang Tingjian 2006a, S. 188. Noch ein Beispiel findet sich im Kloster Qize-Zhiping 
祈澤治平 in der Südlichen Song-Zeit. Shi Baohua 2006, S. 126–127. 



Lu An 

 

208 

zu errichten, um damit Popularität und Akzeptanz bei den Laien nah und fern zu 
erreichen, da an diesem speziellen Ort eine ritualisierte Teilhabe am Wissensschatz 
der Sutren möglich war. 

Schlusswort 

Da die meisten Fälle noch unzureichend erforscht sind, ist das folgende Ergebnis lei-
der noch sehr vorläufig und mehr Vermutung als bewiesene Deutung: Beide, lunzang 
und öffentliches Kloster, haben sich in der Nördlichen Song-Zeit deutlich ausgebreitet 
und weisen ähnliche Verbreitungsmuster im Gebiet Zhe, Jiangnan, Hunan und Cheng-
du auf. Lunzang befanden sich üblicherweise in Chan-Klöstern, die zu den öffentli-
chen Klöstern gehörten, und könnten dazu beigetragen haben, deren finanziellen 
Bedarf zu decken. Aus diesen Gründen könnten die öffentlichen Klöster bei der Ver-
breitung des lunzang in der Nördlichen Song-Zeit eine positive Rolle gespielt haben. 

Zum Schluss aber sei noch auf etwas verwiesen, was nicht im Zentrum der obigen 
Ausführungen stand: Im Verlaufe der Südlichen Song-Zeit verschafften sich verschie-
dentlich gelehrte Kritiker der lunzang-Kultur Gehör: Sie gaben zu bedenken, dass es 
Mönche den Laien gleichtäten und die heiligen Schriften lieber auf dem Regal dreh-
ten, als sie zu lesen. Die lunzang-Kultur hätte demnach der Faulheit der Mönche und 
ihrem Streben nach materialem Genuss Nahrung gegeben.75 In der Moderne wird die-
se Kritik aber nicht von allen geteilt, es gibt sogar Stimmen die behaupten, das Drehen 
des Sutrenregals durch Analphabeten habe die Lesekultur in unteren Sozialklassen 
befördert und die Popularität der lunzang habe zum Erhalt buddhistischer Sutren bei-
getragen.76 

Bei aller Kritik, die man gegen das stumpfe Drehen von Büchern vorbringen kann, 
bin ich der Meinung, lunzang könnten manchen Ungebildeten die Augen für die Exis-
tenz eines ganzen Kosmos geöffnet haben, der ihnen anders verschlossen geblieben 
wäre. Natürlich konnte sich wirkliche Kenntnis buddhistischer Schriften dadurch 
allein nicht verbreiten, doch meine ich, dass bei der Verbreitung jeglicher Sachen oder 
Ideen Verdünnung unvermeidlich, ja wohl der einzige Weg zur Verbreitung, ist.  

 
75 Zum Beispiel wie: Fu Dake 2006, S. 211–212; Han Yuanji 2006b, 218; Yang Wanli 2006, 

S. 284–285; Zeng Feng 2006b, S. 18; Shi Jujian 2006, S. 352. 
76 So zum Beispiel ist Jiang Wu dieser Meinung. Siehe Jiang Wu 2015, S. 53–58. 



Die Sutren auf dem Rondell 

 

209 

Anhang 

Tabelle 1: Neu gefundene lunzang in der Nördlichen Song-Zeit 

Präfektur Kloster Baudaten 
Fen zhou 汾州 Kongwang xiyuan 空王西院 unbekannt77 
Henan fu 河南府 Zisheng yuan 資聖院 unbekannt78 
Yue zhou 越州 Longquan si 龍泉寺 105079 
Yue zhou 越州 unbekannt 108080 
unbekannt Jixiang 吉祥 unbekannt81 
unbekannt Nanchan 南禪 unbekannt82 
Ting zhou 汀州 Dongshan Changuo yuan 東山禪果院 1098–110083 
Jianchang jun 建昌軍 Baofu yuan 保福院 1087–111684 
unbekannt Baofeng Qiyun Chanyuan  

寶峰棲雲禪院 
vor 112085 

Tabelle 2: Öffentliche Klöster mit lunzang in der Nördlichen Song-Zeit 

Präfektur Kloster Datum des 
Systemwechsels 

lunzang 
Baudaten 

Guang zhou 
廣州 

Qianming Chanyuan 
乾明禪院 

unbekannt unbekannt86 

Wu zhou 
婺州 

Puan Chanyuan 
普安禪院 

unbekannt 102987 

 
77 Wen Yanbo 2006, S. 60. 
78 Wen Yanbo 2006, S. 60. 
79 Shi Yuanzhao 2006b, S. 347–348. 
80 Shi Yuanzhao 2006c, S. 378–379. 
81 Li Zhiyi 2006c, S. 77. 
82 Li Zhiyi 2006b, S. 295–296. 
83 Ma Rong et al. 2004, S. 1297. 
84 Zhu Bao 2006, S. 92–93. 
85 Li Gang 2006a, S. 69–70. 
86 Gu Guang 1996, S. 237–240 [10:3a–4b]. 
87 Shi Qingmu 2006, S. 221–222. 



Lu An 

 

210 

Präfektur Kloster Datum des 
Systemwechsels 

lunzang 
Baudaten 

Wuwei jun 
無為軍 

Chongshou Chanyuan 
崇壽禪院 

unbekannt unbekannt88 

Zhen zhou 
真州 

Changlu si 
長蘆寺 

unbekannt unbekannt89 

Xiu zhou 
秀州 

Longping si 
隆平寺 

unbekannt 1072–1081 

Ming zhou 
明州 

Miaosheng Chanyuan 
妙勝禪院 

1072 c. 1072–108090 

Hu zhou 
湖州 

Miaoxiang Chanyuan 
妙香禪院 

1129 unbekannt91 

Taiping zhou 
太平州 

Jixiang Chanyuan 
吉祥禪院 

1085 c. 1085–110592 

Wu zhou 
婺州 

Shuanglin yuan 
雙林院 

unbekannt unbekannt93 

Jiang zhou 
江州 

Donglin si 
東林寺 

1079/80 109194 

Yong zhou 
永州 

Fahua si 
法華寺 

1091 1094–109495 

Hong zhou 
洪州 

Yunyan Chanyuan 
雲巖禪院 

vor 1105 vor 110596 

Chang zhou 
常州 

Chengtian si 
承天寺 

vor 1094 109797 

 
88 Shi Qisong 2006a, S. 364–365. 
89 Wang Anshi 2006, S. 58–59. 
90 Zheng Dian 2006, S. 34–35. 
91 Liu Yizhi 2006, S. 224–226. 
92 Huang Tingjian 2006d, S. 190–192. 1085 ist das Datum des Systemwechsels des Klosters 

und 1105 ist das Todesdatum des Autors. 
93 Zhipan 2012, S. 1096; Mao Bang 2006, S. 284. 
94 Huang Tingjian 2006b, S. 184–185. 
95 Zou Hao 2006b, S. 346–347. 
96 Huang Tingjian 2006a, S. 188–189; 2006e, S. 197; Li Zhiyi 2006a, S. 185–186. 
97 Zou Hao 2006a, S. 344–345. 



Die Sutren auf dem Rondell 

 

211 

Präfektur Kloster Datum des 
Systemwechsels 

lunzang 
Baudaten 

Tan zhou 
潭州 

Kaifu si 
開福寺 

unbekannt 1009–111598 

Jianchang jun 
建昌軍 

Baofu yuan 
保福院 

1087 c. 1087–111699 

Xin zhou 
信州 

Tianning Chansi 
天寧禪寺 

1103 c. 1103–1109100 

Zhen zhou 
真州 

Tianning si 
天寧寺 

unbekannt vor 1126101 

Ming zhou 
明州 

Qinglian yuan 
清蓮院 

1171–1180 unbekannt102 

Ming zhou 
明州 

Yuwang si 
育王寺 

1008 unbekannt103 

Literaturverzeichnis 

Cai Kai 蔡開. 2006. „Chongfu si jingzang ji“ 崇福寺經藏記. Quan Song wen 全宋
文, Bd. 287, S. 180–182, Shanghai: Shanghai cishu chubanshe. 

Chen Lin 陳林. 1983. „Longping si jingzang ji“ 隆平寺經藏記, in Zhiyuan Jiahe 
zhi 至元嘉禾志, hrsg. von Shan Qingxiu 單慶修 und Xu Shuo 徐碩. Wenyuange 
siku quanshu 文淵閣四庫全書, Bd. 491, S. 162–163, Taipei: Taiwan shangwu yin-
shuguan.  

Chen Mi 陳宓. 2006. „Lushan chongjian Lishi shanfang ji“ 廬山重建李氏山房記. 
Quan Song wen, Bd. 305, S. 204–205. 

Chen Shunyu 陳舜俞. 2006a. „Haihui yuan jingzang ji“ 海惠院經藏記. Quan Song 
wen, Bd. 71, S. 85–86. 

 
 98 Shi Huihong 2006a, S. 212–214. 
 99 Zhu Bao 2006, S. 92–93. 
100 Shi Huihong 2006b, S. 230–231. 
101 Sun Di 2006, S. 450–452. 
102 Luo Jun 1983, S. 254 [15:21a]. 
103 Guo Zizhang 1996, S. 240 [4:2b]; Zhipan 2012, S. 1121. 



Lu An 

 

212 

———. 2006b. „Xiu zhou Huating xian Bujin yuan xinjian zhuanlun jingzang ji“ 秀
州華亭縣布金院新建轉輪經藏記. Quan Song wen, Bd. 71, S. 89–90. 

———. 2006c. „Xiu zhou Zisheng Chanyuan zhuanlun jingzang ji“ 秀州資聖禪院
轉輪經藏記. Quan Song wen, Bd. 71, S. 86–87. 

Cheng Minsheng 程民生. 1997. „Lun Songdai Fojiao de diyu chayi“ 論宋代佛教
的地域差異, in Shijie zongjiao yanjiu 世界宗教研究 1997.1, S. 38–47. 

Chikusa Masaaki 竺沙雅章. 1982. Chugoku bukkyo shakaishi kenkyu 中國佛教社
會史研究. Kyoto: Dhosha shuppan. 

Ciyi 慈怡. 2005. Foguang dacidian 佛光大辭典. Beijing: Beijing tushuguan chu-
banshe. 

Deng Su 鄧肅. 2006a. „Ba Luo Youwen Li Zuoshi ti Qiyun Zhenjie dashi ying-
zhi“ 跋羅右文李左史題栖雲真誡大師營治. Quan Song wen, Bd. 183, S. 158. 

———. 2006b. „Xinghua chongjian yuan ji“ 興化重建院記. Quan Song wen, Bd. 
183, S. 179–180. 

Fan Chunren 范純仁. 2006. „An zhou Baizhaoshan si jingzang ji“ 安州白兆山寺經
藏記. Quan Song wen, Bd. 71, S. 298–299. 

Fawei 法緯. 1996. Xichan Changqing si zhi 西禪長慶寺志. Zhongguo Fosi zhi 
congkan 中國佛寺志叢刊, Bd. 100, Yangzhou: Guanglin shushe. 

Foulk, Theodore Griffith. 1987. „The ‚Ch’an School’ and Its Place in the Buddhist 
Monastic Tradition“, Dissertation, University of Michigan. 

Fu Dake 傅達可. 2006. „Lunzang ji“ 輪藏記. Quan Song wen, Bd. 185, S. 211–212. 

Getz, Daniel Aaron. 1994. „Siming Zhili and Tiantai Pure Land in the Song Dynasty“, 
Dissertation, Yale University. 

Goodrich, L. Carrington. 1942/43. „The Revolving Book-Case in China“, in Harvard 
Journal of Asiatic Studies 7, S. 130–161. 

Gu Guang 顧光. 1996. Guangxiao si zhi 光孝寺志. Zhongguo Fosi zhi congkan, Bd. 
113. 

Guo Zizhang 郭子章. 1996. Ayuwang si zhi 阿育王寺志. Zhongguo Fosi zhi cong-
kan, Bd. 89–90. 



Die Sutren auf dem Rondell 

 

213 

Han Yuanji 韓元吉. 2006a. „Jianan Baiyunshan Chongfan Chansi luohantang ji“ 建
安白雲山崇梵禪寺羅漢堂記. Quan Song wen, Bd. 216, S. 179–180. 

———. 2006b. „Jingde si wu lunzang ji“ 景德寺五輪藏記. Quan Song wen, Bd. 
216, S. 218–219. 

Hu Su 胡宿. 2006. „Chang zhou Xinghua si ji“ 常州興化寺記. Quan Song wen, Bd. 
22, S. 195–196. 

Huang Minzhi 黃敏枝. 1996a. „Zailun Songdai siyuan de zhuanlunzang (shang)“ 再
論宋代寺院的轉輪藏（上）, in Qinghua xuebao 清華學報 26.2, S. 139–188. 

———. 1996b. „Zailun Songdai siyuan de zhuanlunzang (xia)“ 再論宋代寺院的轉
輪藏（下）, in Qinghua xuebao 清華學報 26.3, S. 265–296. 

Huang Ren 黃任. 1996. Gushan zhi 鼓山志. Zhongguo Fosi zhi congkan, Bd. 97–
98. 

Huang Tingjian 黃庭堅. 2006a. „Hong zhou Fenning xian Yunyan chanyuan jing-
zang ji“ 洪州分寧縣雲巖禪院經藏記. Quan Song wen, Bd. 107, S. 188–189. 

———. 2006b. „Jiang zhou Donglin si zangjing ji“ 江州東林寺藏經記. Quan Song 
wen, Bd. 107, S. 184–185. 

———. 2006c. „Nankang jun Kaixian Chanyuan xiuzao ji“ 南康軍開先禪院修造
記. Quan Song wen, Bd. 107, S. 186–187. 

———. 2006d. „Taiping zhou Wuhu xian Jixiang Chanyuan ji“ 太平州蕪湖縣吉祥
禪院記. Quan Song wen, Bd. 107, S. 190–192. 

———. 2006e. „Yunyan Lüyuan dazuo Shifang qing xinzhanglao zhuchi shu“ 雲巖
律院打作十方請新長老住持疏. Quan Song wen, Bd. 108, S. 197. 

Kanai Noriyuki 金井徳幸. 2003. „Sōdai zensatsu no keisei katei: Jippō jūji no hōsei-
ka“ 宋代禅剎の形成過程：十方住持の法制化, in Komazawa daigaku zenkenkyūjo 
nenpō 駒沢大学禅研究所年報 15, S. 221–238. 

Li Gang 李綱. 1998 „Luo Choulao tongyou Qiyun yuan zhanli xinzang“ 羅疇老同
遊栖雲院瞻禮新藏. Quan Song shi 全宋詩, Bd. 27, Beijing: Beijing daxue chu-
banshe, S. 17564. 

———. 2006a. „Qiyun yuan xinxiu Yinxintang mingxu“ 棲雲院新修印心堂名序. 
Quan Song wen, Bd. 172, S. 69–70. 



Lu An 

 

214 

———. 2006b. „Ting zhou Nananyan Junqing Chanyuan zhuanlunzang ji“ 汀州南
安巖均慶禪院轉輪藏記. Quan Song wen, Bd. 172, S. 217–218. 

Li Jie 李誡. 1933. Yingzao fashi 營造法式. Shanghai: Shangwu yinshuguan. 

Li Jingyuan 李景淵. 2006. „Shousheng Chanyuan xiuzao ji“ 壽聖禪院修造記. 
Quan Song wen, Bd. 173, S. 2–3. 

Li Zhichun 李之純. 2006. „Dashengci si hua ji“ 大聖慈寺畫記. Quan Song wen, 
Bd. 110, S. 210–211. 

Li Zhiliang 李之亮 (Hrsg.). 2001. Song Liangzhe lu junshou nianbiao 宋兩浙路郡
守年表. Chengdu: Bashu shushe. 

Li Zhiyi 李之儀. 2006a. „Chongxiu Yunyan-Shouning Chanyuan ji“ 重修雲巖壽寧
禪院記. Quan Song wen, Bd. 112, S. 185–186. 

———. 2006b. „Nanchan tuizang shu“ 南禪推藏疏. Quan Song wen, Bd. 112, S. 
295–296. 

———. 2006c. „Yu Jixiang Conglao shoujian“ 與吉祥聰老手簡. Quan Song wen, 
Bd. 112, S. 77. 

Liang Kejia 梁克家. 1983. Chunxi Sanshanzhi 淳熙三山志. Wenyuange siku quan-
shu, Bd. 484, S. 109–604. 

Liao Shen 廖侁. 2006. „Henglong si ji“ 橫龍寺記. Quan Song wen, Bd. 84, S. 334–
335. 

Lin Xiyi 林希逸. 2006. „Chongjian Yonglong yuan ji“ 重建永隆院記. Quan Song 
wen, Bd. 336, S. 27–28. 

Liu Changdong 劉長東. 2005. Songdai Fojiao zhengce lungao 宋代佛教政策論稿. 
Chengdu: Bashu shushe. 

Liu Wei 劉渭. 2006. „Penglaishan Shousheng si ji“ 蓬萊山壽聖寺記. Quan Song 
wen, Bd. 133, S. 59–60. 

Liu Yizhi 劉一止. 2006. „Hu zhou Deqing xian Chengshan Miaoxiang Chanyuan 
ji“ 湖州德清縣城山妙香禪院記. Quan Song wen, Bd. 152, S. 224–226. 

Lu Ruping 盧如平. 2017. Lidai Tai zhou zhifu zhuanlue 歷代台州知府傳略. Hang-
zhou: Zhejiang daxue chubanshe. 



Die Sutren auf dem Rondell 

 

215 

Lu You 陸遊. 2006. „Zhizhe si xingzao ji“ 智者寺興造記. Quan Song wen, Bd. 223, 
S. 124–125. 

Lü Nangong 呂南公. 2006a. „Daren yuan chongjian fodian ji“ 大仁院重建佛殿記. 
Quan Song wen, Bd. 109, S. 293–294. 

———. 2006b. „Zhenru Chanyuan Shifang zhuchi xinji“ 真如禪院十方住持新記. 
Quan Song wen, Bd. 109, S. 307–308. 

Luo Jun 羅濬. 1983. Baoqing Siming zhi 寶慶四明志. Wenyuange siku quanshu, 
Bd. 487, S. 1–492. 

Ma Rong 馬蓉 et al. (Hrsg.). 2004. Yongle dadian fangzhi jiyi 永樂大典方志輯佚. 
Beijing: Zhonghua shuju. 

Mao Bang 毛滂. 2006. „Song Nanchan zhanglao Haoran fu Shuanglin xu“ 送南禪
長老浩然赴雙林序. Quan Song wen, Bd. 132, S. 284. 

Ouyang Xiu 歐陽修 2006. „Yushu ge ji“ 御書閣記, Quan Song wen, Bd. 35, S. 
105–106. 

Peng Cheng 彭乘. 2006. „Chongxiu Dazhong Yongan Chanyuan ji“ 重修大中永安
禪院記. Quan Song wen, Bd. 16, S. 247–248. 

Schlütter, Morten. 2005. „Vinaya Monasteries, Public Abbacies, and State Control of 
Buddhism under the Song (960–1279)“, in Going Forth. Versions of Buddhist Vinaya, 
hrsg. von Willian M. Bodiford. Honolulu: University of Hawai‘i Press, S. 136–160. 

———. 2009. How Zen became Zen. The Dispute over Enlightenment and the For-
mation of Chan Buddhism in Song-Dynasty China. New Delhi: Munshiram Mano-
harlal. 

Shi Baohua 釋寶華. 2006. „Qize Zhiping si jian lunzang ji“ 祈澤治平寺建輪藏記. 
Quan Song wen, Bd. 323, S. 126–127. 

Shi Faming 釋法明. 2006. „Baofan Jiaosi jingzang ji“ 寶梵教寺經藏記. Quan Song 
wen, Bd. 145, S. 265–267. 

Shi Huihong 釋惠洪. 2006a. „Tan zhou Kaifu zhuanlungzang lingyan ji“ 潭州開福
轉輪藏靈驗記. Quan Song wen, Bd. 140, S. 212–214. 

———. 2006b. „Xin zhou Tianning si ji“ 信州天寧寺記. Quan Song wen, Bd. 140, 
S. 230–231. 



Lu An 

 

216 

———. 2006c. „Yongming Zhijue Chanshi xingye ji“ 永明智覺禪師行業記. Quan 
Song wen, Bd. 140, S. 253–257. 

Shi Jujian 釋居簡. 2006. „Biyun zangdian ji“ 碧雲藏殿記. Quan Song wen, Bd. 
298, S. 352. 

Shi Qingmu 釋清穆. 2006. „Pu’an Chuanyan ji“ 普安禪院記. Quan Song wen, Bd. 
16, S. 221–222. 

Shi Qisong 釋契嵩 . 2006a. „Wuwei jun Chongshou Chanyuan zhuanlundazang 
ji“ 無為軍崇壽禪院轉輪大藏記. Quan Song wen, Bd. 36, S. 364–365. 

———. 2006b. „Xiu zhou Zisheng Chanyuan gu Xian Chanshi yingtang ji“ 秀州資
聖禪院故暹禪師影堂記. Quan Song wen, Bd. 36, S. 384–385. 

Shi Tanxian 釋曇現. 1996. Lingshi si zhi 靈石寺志. Zhongguo Fosi zhi congkan, 
Bd. 104. 

Shi Xiaoying 釋曉瑩. 2006. „Yu Jingshan Dun’an Wuyan Shouzuo Chanshi shu“ 與
徑山遯庵無言首座禪師書. Quan Song wen, Bd. 206, S. 342–351. 

Shi Yuanxian 釋元賢. 1996. Wenling Kaiyuan si zhi 溫陵開元寺志. Zhongguo Fosi 
zhi congkan, Bd. 106. 

Shi Yuanzhao 釋元照. 2006a. „Tai zhou Shungan yuan lunzang ji“ 台州順感院輪
藏記. Quan Song wen, Bd. 112, S. 341–343.  

———. 2006b. „Yue zhou Longquan Mituo ge ji“ 越州龍泉彌陀閣記. Quan Song 
wen, Bd. 112, S. 347–348. 

———. 2006c. „Yue zhou Yupu Jinghui dashi taming“ 越州漁浦淨慧大師塔銘. 
Quan Song wen, Bd. 112, S. 378–379. 

Su Shi 蘇軾. 2006a. „Lishi shanfang cangshu ji“ 李氏山房藏書記. Quan Song wen, 
Bd. 90, S. 397–398. 

———. 2006b. „Qian zhou Chongqing Chanyuan xin jingzang ji“ 虔州崇慶禪院新
經藏記. Quan Song wen, Bd. 90, S. 429–431. 

Sun Di 孫覿. 2006. „Jingshan Miaokong Fohai dashi taming“ 徑山妙空佛海大師
塔銘. Quan Song wen, Bd. 160, S. 450–452. 

Sun Yi 孫沂. 2006. „Jiangyin xian Shousheng Chanyuan zhuangtian ji“ 江陰縣壽
聖禪院莊田記. Quan Song wen, Bd. 135, S. 171–172. 



Die Sutren auf dem Rondell 

 

217 

Wang Anshi. 2006. „Zhen zhou Changlu si jingzang ji“ 真州長蘆寺經藏記. Quan 
Song wen, Bd. 65, S. 58–59. 

Wang Hui 王輝. 2015. Qinglong zhen: Shanghai zuizao de maoyigang 青龍鎮：上
海最早的貿易港. Shanghai: Shanghai renmin chubanshe. 

Wang Rongguo 王榮國. 1997. Fujian Fojiao shi 福建佛教史. Xiamen: Xiamen da-
xue chubanshe. 

Wang Tinggui 王庭珪. 2006. „Longxushan zhuanlunzang ji“ 龍鬚山轉輪藏記. 
Quan Song wen, Bd. 158, S. 252–253. 

Wang Zhaopeng 王兆鵬. 1994. Liang Song ciren nianpu 兩宋詞人年譜. Beijing: 
Wenjin chubanshe. 

Wang Zhaopeng 王兆鵬, Wang Kexi 王可喜 und Fang Xingyi 方星移. 2007. 
Liang Song ciren congkao 兩宋詞人叢考. Nanjing: Fenghuang chubanshe. 

Wen Yanbo 文彥博. 2006. „Yongfu si jingzang ji“ 永福寺經藏記. Quan Song wen, 
Bd. 31, S. 60. 

Wu, Jiang. 2015. „From the ‚Cult of the Book‘ to the ‚Cult of the Canon‘: A Neglected 
Tradition in Chinese Buddhism“, in Spreading Buddha’s Word in East Asia, hrsg. von 
Jiang Wu und Lucille Chia. New York: Columbia University Press, S. 46–78. 

Xie Zhaozhe 謝肇淛, Chen Xizheng 陳希拯 und Shi Zhaowei 釋照微. 1996. Zhiti 
si zhi 支提寺志. Zhongguo Fosi zhi congkan, Bd. 105. 

Xu Bo 徐𤊹. 1996. Xuefeng zhi 雪峰志. Zhongguo Fosi zhi congkan, Bd. 103. 

Yang Wanli 楊萬里. 2006. „Shiquan si jingzang ji“ 石泉寺經藏記. Quan Song wen, 
Bd. 239, S. 284–285. 

Ye Mengde 葉夢得. 2006. „Jiankang fu Baoning si lunzang ji“ 建康府保寧寺輪藏
記. Quan Song wen, Bd. 147, S. 337–338. 

You Jiuyan 游九言. 2006. „Nengren si Fodian ji“ 能仁寺佛殿記. Quan Song wen, 
Bd. 278, S. 374–375. 

Yu Jing 余靖. 2006a. „Hui zhou Luofushan Yanxiang si ji“ 惠州羅浮山延祥寺記. 
Quan Song wen, Bd. 27, S. 97–98. 

———. 2006b. „Nanyue Yunfengshan Jingde si ji“ 南嶽雲峰山景德寺記. Quan 
Song wen, Bd. 27, S. 80–81. 



Lu An 

 

218 

———. 2006c. „Shao zhou Kaiyuan si xinjian yushi ji“ 韶州開元寺新建浴室記. 
Quan Song wen, Bd. 27, S. 72. 

———. 2006d. „Shao zhou Nanhua si ciji dashi shouta ming“ 韶州南華寺慈濟大
師壽塔銘. Quan Song wen, Bd. 27, S. 166–167. 

———. 2006e. „Shao zhou Shanhua yuan ji“ 韶州善化院記. Quan Song wen, Bd. 
27, S. 89–90. 

Zeng Feng 曾丰. 2006a. „Fuqing si shimo ji“ 福慶寺始末記. Quan Song wen, Bd. 
278, S. 3–4. 

———. 2006b. „Nancaoshan Jishan Chanyuan lunzang ji“ 南曹山集善禪院輪藏記. 
Quan Song wen, Bd. 278, S. 17–18. 

Zeng Zaozhuang 曾棗莊 und Liu Lin 劉琳 (Hrsg.). 2006. Quan Song wen 全宋
文. Shanghai: Shanghai cishu chubanshe. 

Zhang Heng 章衡. 2006. „Chici Hang zhou Huiyin Jiaoyuan ji“ 敕賜杭州慧因教院
記. Quan Song wen, Bd. 70, S. 185–186. 

Zhang Jun 張浚. 2006. „Yunyan Chansi zang ji“ 雲巖禪寺藏記. Quan Song wen, 
Bd. 188, S. 130–131. 

Zhao Xiaoxuan 趙效宣. 1980. Song Li Tianji xiansheng Gang nianpu 宋李天紀先
生綱年譜. Taipei: Taiwan shangwu yinshuguan. 

Zheng Dian 鄭佃. 2006. „Miaosheng Chansi ji“ 妙勝禪寺記. Quan Song wen, Bd. 
97, S. 34–35. 

Zhipan 志磐. 2012. Fozu tongji 佛祖統紀. Shanghai: Shanghai guji chubanshe.  

Zhou Dunyi 周敦頤. 2000. Zhouzi Tongshu 周子通書. Shanghai: Shanghai guji 
chubanshe. 

Zhou Mi 周密. 1988. Guixin zazhi 癸辛雜識. Beijing: Zhonghua shuju. 

Zhu Bao 朱褒. 2006. „Baofu yuan ji“ 保福院記. Quan Song wen, Bd. 142, S. 92–
93. 

Zhuang Chuo 莊綽. 1983. Jileibian 雞肋編. Beijing: Zhonghua shuju. 

Zongxiao 宗曉 (Hrsg.). 2010. Siming zunzhe jiaoxinglu 四明尊者教行錄. Shang-
hai: Shanghai guji chubanshe.  



Die Sutren auf dem Rondell 

 

219 

Zou Hao 鄒浩. 2006a. „Chengtian si dazang ji“ 承天寺大藏記. Quan Song wen, Bd. 
2842, S. 344–345. 

———. 2006b. „Yong zhou Fahua si jingzang ji“ 永州法華寺經藏記. Quan Song 
wen, Bd. 131, S. 346–347. 

Zou Yilin 鄒逸麟. 2007. „Qinglong zhen xingshuai kaobian“ 青龍鎮興衰考辨, in 
Lishi dili 歷史地理 22, S. 331–334. 



 

 

 


	Inhalt
	Vorwort
	Joachim Kurtz: Wissensorte im kaiserzeitlichen China
	Emily Graf: Pu Songlings Liaozhai als Wissensort
	Chen Hailian: Daxuetang für die Institutionalisierung der Ingenieurwissenschaft
	Immanuel Spaar: Neue Wissensorte
	Martin Hofmann: Vom Laien zum Leiher
	Damian Mandzunowski: Factory State of Mind
	Lu An: Die Sutren auf dem Rondell
	Xie Shuyue: Bücherboote als mobile Wissensorte in der späten Kaiserzeit
	Eve Y. Lin: Cultural Biography of the "Avant-Garde"
	Liu Wenqing: Enzyklopädie in Versform?
	Virginia Y. Y. Leung: Literarische Zeitungsbeilagen im Hongkong der 1950er
	Lena Henningsen: Fictional Texts as Sites of Knowledge
	Zu den Autorinnen und Autoren

