
2 Einleitung
vijīyate puṇyabalair balair yat tu na śastriṇām /

paralokāt tato bhītir yasmin nivasatāṃ param //

“That country may be conquered by the force of spiritual merits, but not by forces of soldiers.
Hence its inhabitants are afraid only of the world beyond.”1

(Kalhaṇa: Rājataraṅginī 1.39)

Der historiographische Dichter Kalhaṇa (12. Jh.) führt diesen Vorzug nach der mytho-
logisch durchwobenen Beschreibung herausragender Pilgerstätten des Kaschmirtals an
und schafft, indem er die mit der heiligen Topographie verbundene Macht der Verdiens-
te mit der Gefahr militärischer Eroberung kontrastiert, einen Übergang zur Schilderung
der natürlichen und kulturellen Gegebenheiten seiner Heimat. Gegenwärtig, wo Kasch-
mir als zentraler Streitpunkt zwischen Indien und Pakistan eine der am stärksten milita-
risierten Regionen der Welt darstellt,2 können diese Worte freilich nur wie ein frommer
Wunsch wirken. Der reale Hintergrund dieser Beschreibung dürfte darin liegen, dass
das Hochtal, welches nordöstlich vom Himalaya und südwestlich von dessen Ausläufer,
dem Pir Panjal, begrenzt wird, bis zum Einfall der Mongolen 1320 nicht von außen er-
obert werden konnte. Die besondere geographische Lage isolierte das Tal in zweifacher
Hinsicht: Einerseits bilden die umschließenden Hochgebirge natürliche Barrieren, die
in den Wintermonaten völlig unpassierbar waren; andererseits konnte es über die Kon-
trolle der vier historischen Pässe jederzeit politisch abgeriegelt werden.3 Gleichzeitig
stellte das Tal eine Kontakt- und Handelszone zwischen dem indischen Subkontinent,
Zentralasien und Tibet dar, die immer wieder Begehrlichkeiten angrenzender Völker
geweckt hat.

Nach den Verheerungen, welche die mongolische Invasion mit sich brachte, began-
nen sich die Verhältnisse jedoch erneut von innen zu stabilisieren, ab 1339 unter Herr-
schaft der muslimischen Šāhmīrīden. Durch teils gewaltsame Konversion zum Islam in
den folgenden Jahrhunderten wurde die Bevölkerung des Tals sukzessive mehrheitlich
sunnitisch;4 als Hindu-Minderheit verblieben vornehmlich die in der Forschungslitera-
1 Übersetzung Stein 1900b, S. 9. 2 Für die historischen Entwicklungen seit der Teilung und Unabhän-
gigkeit Indiens und Pakistans siehe Rothermund 2004. 3 Vgl. Slaje 2019a, S. 5f. und Slaje 2012, S. 10f.
4 Nach persischen Quellen war dies seit etwa der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts der Fall; Ogura 2015,
S. 181.



18 2 Einleitung

tur als „kaschmirische Paṇḍits“ bezeichneten Brahmanen. Ein Teil dieser eignete sich
schon früh das unter Zayn al-ʿĀbidīn (r. 1420–1470) vollends zur Hofsprache avancierte
Neupersisch (im Folgenden immer: Persisch) an.5 Zunehmend vereinigte die Persopho-
nie in ganz Nordwestindien die Domänen des Hofzeremoniells, der schönen Literatur,
des Handels und der Verwaltung.6 Durch ihre Sprachkenntnisse konnten sich die per-
soglotten Paṇḍits Kaschmirs besonders in der Verwaltung eine hohe soziale Stellung
sichern, auch ohne herrschaftlich protegierte Kastenordnung.7

Die Eroberung des Kaschmirtals durch das expandierende Mogulreich unter Akbar
leitete 1589 die Epoche der Fremdherrschaft ein.8 Auf die Moguln folgten die Afghanen
(1752–1819) unter Ahmad Šāh Durrānī (1722–1772), darauf die Sikhs (1819–1846) und
schließlich die Dogras (1846–1947), unter deren Patronage der kaschmirische Paṇḍit
Sāhibrām (†1872) tätig war.

Der erste dieser Dogra-Herrscher, Gulab Singh (1792–1857), hatte 1808 als noch ju-
gendlicher Kämpfer gegen die Sikhs den Verlust der um Jammu gelegenen, angestamm-
ten Herrschaftsgebiete seines Familienclans hinnehmen müssen, konnte jedoch in den
folgenden Jahren seinen Einfluss im expandierenden Sikh-Reich unter Ranjit Singh
(1780–1839) rasant ausbauen.9 Zugute kam ihm dabei, dass seine Brüder Suchet Singh
(1801–1844) und Dhian Singh (1796–1843) sowie der Sohn des Letztgenannten, Hira
Singh (1816–1844), zu festen Instanzen am Hofe des Mahārāja in Lahore aufstiegen.
Gulab Singh selbst konnte sich vor allem mit militärischen Erfolgen profilieren; die
äußerste Brutalität seines Vorgehens10 verfehlte ihre abschreckende Wirkung bei den
folgenden Expansionskampagnen ebenso wenig wie sie in Verbindung mit charman-
ten Loyalitätsbekundungen in Richtung Lahore dem Mahārāja immer weitreichende-
re Landschenkungen entlockte. Schließlich ernannte Ranjit Singh ihn 1822 persönlich
zum Rāja von Jammu, womit Gulab Singh unter der Schirmherrschaft der einstmaligen
Eroberer das Erbe seiner Dynastie antrat.

5 Dies geschah später auch im Mogulreich: “… before the end of the 18th century the Hindūs had almost
become the Persian teachers of the Muhammadans”; Blochmann 1927, S. 377f. 6 Eine ausführliche Dar-
legung der Sprachvielfalt und der Geschichte des Persischen in Kaschmir bietet S. Weber 2007, S. 43–76.
7 Nach Madan 1981, S. 47 und Rai 2004, S. 40 fungierte die muslimische Mehrheit in dieser Konstellation
als “caste analogue” für die Brahmanen, für deren Selbstverständnis bei vollem Bewusstsein der religiösen
Differenzen wesentlich war, dass sie von körperlicher und verunreinigender Arbeit frei blieben. 8 In
der Poesie der Moguln wurde Kaschmir schließlich zu dem „paradiesischen“ Sujet der Literatur, als das
es auch in Europa vermittels zahlreicher Reiseberichte rezipiert wurde; vgl. Slaje 2019a, S. 2f. 9 Diese
Zusammenfassung des Aufstiegs Gulab Singhs beruht auf B. S. Singh 1974, S. 1–37. 10 Vgl. B. S. Singh
1974, S. 21: “It may be argued that he ought to be judged by the ethical standards of his time, but there are
few in the Sikh state who can be accused of committing the kind of cruelties perpetrated by Gulab Singh.
[…] The Sikh ruler did not necessarily condone the abominable methods employed by Gulab Singh, but he
was doubtless gratified by the degree to which he extended the borders of the Sikh realm.”



19

Die „Dogra-Brüder“ genossen somit eine Sonderstellung im Sikh-Reich, die es ihnen
erlaubte, sowohl – vornehmlich in Person Dhian Singhs – unmittelbar die Geschicke
der Zentralmacht in Lahore zu beeinflussen als auch – in der Person Gulab Singhs –
autonome Interessen zu verfolgen, wie etwa die Eroberung Ladakhs (1834–1835) durch
General Zorawar Singh.11 In den unmittelbar nach dem Tod des Mahārāja Ranjit Singh
1839 einsetzenden Nachfolgewirren, die schließlich in den ersten Sikh-Krieg mit der
Ostindien-Kompanie (1845–1846) mündeten, hatte Gulab Singh das seltene Glück, trotz
mehrerer Seitenwechsel letztlich als Günstling der Briten dazustehen und seine Auto-
nomie sogar noch vergrößern zu können. Der Vertrag von Amritsar billigte ihm am
16. März 1846 neben den Gebieten um Jammu das nominell für die Sikhs eroberte Lad-
akh und gegen einen Preis von 7 500 000 Rupees auch Kaschmir zu. Der Vertrag ver-
lieh ihm den Titel „Mahārāja“ und sah im Unterschied zu den Verträgen mit anderen
Fürstenstaaten keinen ständigen British resident in seinem Herrschaftsgebiet vor.12

Gulab Singh zögerte jedoch, das Kaschmirtal faktisch seinem Herrschaftsgebiet an-
zugliedern. Nachdem sich wider Erwarten der Regent Imām-ud-Dīn den Forderungen
der Delegation des neuen Mahārāja widersetzt hatte und diese sich verschanzen muss-
te, marschierte Gulab Singh im August persönlich in Śrīnagar ein; und musste nach
erbittertem Widerstand und einem nur knapp gescheiterten Mordanschlag auf ihn zu-
rück nach Jammu fliehen. Erst als er im Oktober mit einer unter britischer Vermittlung
auf fast 30 000 Mann aufgestockten Streitmacht aus Dogra- und Sikh-Kriegern ins Tal
zurückkehrte, ergaben sich Imām-ud-Dīn und seine Verbündeten.13

Bald nach diesem turbulenten Machtwechsel erhielt der kaschmirische Paṇḍit
Sāhibrām vom dritten Sohn und Thronfolger des neuen Mahārāja – Ranbir Singh
(1830–1885) – den Auftrag, das Aḫlāq-i Muḥsinī (1494/95 oder 1501/02) aus dem
Persischen ins Sanskrit zu übertragen. Dieses hatte der Prediger Ḥusayn Vāʿiẓ
Kāšifī (1436/37–1504/5)14 unter Patronage des Timuriden Sulṭān-Ḥusayn Bāyqarā
(r. 1469–1506) für dessen Sohn Abū l-Muḥsin Mirzā (†1507) verfasst, daher der Titel:
‚Muḥsins Ethik‘.15 Darin stellt Kāšifī 40 Eigenschaften eines idealen Herrschers in 40
Kapiteln zusammen, definiert diese jeweils, meist aus islamischen Quellen, und illus-
triert sie literarisch. Sāhibrām wiederum gab seiner ungleich längeren Komposition den
Titel Vīraratnaśekharaśikhā ‚Juwelenbrosche und Aigrette des Ranbir [Singh]‘.16

Im Folgenden sei begleitend zur Teiledition dieses Werks zusammengetragen, was
über Autor, Werk und die Umstände des Auftrags bekannt ist. Danach werde ich in Ka-

11 Vgl. B. S. Singh 1974, S. 22–37. 12 Rai 2004, S. 56f. 13 Vgl. Sethi 1995 und B. S. Singh 1974, S. 126–
130. 14 Zum breiten, fast 40 Werke verschiedenster Gattungen umfassenden literarischen Wirken Kāšifīs
und seiner Rezeption vgl. Subtelny 2012 und Subtelny 2003b. 15 Zur Datierung und dem Umständen
der Abfassung vgl. Subtelny 2003a, S. 602–604. 16 Zur Auslegung dieses Titels vgl. die Abschnitte 3.2.2
(S. 45) und 3.2.3 (S. 48).



20 2 Einleitung

pitel 3 (S. 29) mit einer ausführlicheren Analyse der Methode Sāhibrāms und der von
ihm gebrauchten Verfahren darlegen, warum die Vīraratnaśekharaśikhā als ausschmü-
ckende Bearbeitung des Aḫlāq-i Muḥsinī zu werten ist, die in vielen Aspekten zwischen
Imitation und Aneignung ihrer Vorlage schwankt. Abschließend sei im Kapitel 4 (S. 79)
noch systematisch gelistet, welche Auffälligkeiten das Werk als Sanskrittext aufweist.

2.1 Zum Autor und Werk

Eine ausführliche Quellenschau zur Biographie und zum Lebenswerk Sāhibrāms
(†1872) hat bereits Anett Krause in ihrer Edition der historischen Fragmente desselben
Autors vorgelegt.17 Aus dem hier herausgegebenem Teil der Vīraratnaśekharaśikhā ist
dem nichts Wesentliches hinzuzufügen und ich beschränke mich an dieser Stelle auf
das zur Absicherung der Edition Nötige.

Die Söhne Sāhibrāms, Dayārām und Dāmodar (†1892), fungierten als Informanten
für die Handschrifteninventuren und -akquisen von Georg Bühler (1875)18 und Eugen
Hultzsch (1885)19 in Kaschmir. Marc Aurel Stein war mit Dāmodar befreundet und
wurde ebenfalls von ihm bei der Suche nach Rājataraṅginī -Manuskripten unterstützt.20

Was deren Berichte und Steins Schriften, vor allem sein Catalogue of the Sanskrit Ma-
nuscripts von 1894, über Sāhibrām mitteilen, beruht also auf Informationen aus erster
Hand und ist daher als vertrauenswürdig einzustufen. Daraus erfahren wir, dass Sāhi-
brām der Sohn eines gewissen Dillārām war und als guter Kenner der sakralen Topo-
graphie Kaschmirs und der historiographischen Tradition galt.21 Er war Direktor einer
Sanskritschule, die mutmaßlich von Ranbir Singh gegründet oder ausgestattet wurde22

17 Vgl. Krause 2016, S. 7–15 und 19–48. 18 Bühler 1877. 19 Hultzsch 1886. 20 Vgl. Stein 1988,
S. XIXf. 21 Bühler 1877, S. 4 und Stein 1900a, S. 383f. Dass diese Kennerschaft für die historisch-kritische
Forschung ein ambivalentes Erbe darstellt, verdeutlicht vor allem seine „Vervollständigung“ der Nīlamata-
Handschriften, die als Kommentar, aber nicht als Rekonstruktion der Textgeschichte zu gebrauchen ist. Vgl.
Bühler 1877, S. 33f., Vreese 1936, S. X und Hanneder 2017, S. 86ff. 22 Stein 1894, S. 93, sub Nr. 1787,
Signatur 4036: saṃskṛtapāṭhaśālāmukhyādhyāpakapaṇḍitaSāhibrāmeṇa … Aus der beiläufigen Bemerkung
in Stein 1988, S. XIX: “… my friend Paṇḍit Dāmodar, Head Paṇḍit of His Highness the Mahārāja’s Pāthaśālā
at Śrinagar …” lässt sich vermuten, dass auch Sāhibrām dort tätig war. Dass Dāmodar seinem Vater in diese
Position folgte, gibt auch die nicht abzusichernde Quelle Anonymus 1999 an: “Damodar … succeeded his
father on his death in 1872, as the Head of the Sanskrit Mahavidyalaya, in Srinagar.” Eine noch genauere
Angabe findet sich in der ebenfalls fragwürdige Quellen (s. u.)D. R. Śāstrī 1998: “… Maharaja Ranbir Singh
sought him out and appointed him as the President of his Vidya Vilas Sabha (the assembly of scholars) and
the Principal of the Sanskrit Mahavidyala, founded by him at Bagh-e-Dilawar Khan, not far from Vichar
Nag.” Bei Charak 1985, S. 270 taucht Sāhibrām allerdings nicht einmal als prominenter Teilnehmer der
Vidyā Vilās Sabhā auf.



2.1 Zum Autor und Werk 21

und hat insgesamt sechs Sanskritwerke in dessen Auftrag verfasst,23 von denen sich
bisher nur die Vīraratnaśekharaśikhā einigermaßen sicher datieren lässt.

Sāhibrām nennt sich im hier herausgegebenen Teil dieses Werks nicht als Autor, doch
versichert Stein bereits in der introduction seines Handschriftenkatalogs:

Among the translations preserved in the Library may be mentioned the Vîraratnaśekha-
raśikhâ, No. 1989–93, an extensive work on polity, translated from the Akhlâq-i-Mohsinî
and furnished with a full commentary by Paṇḍit Sâhibrâma;24

Aus seinen Beschreibungen der entsprechenden Handschriften erfahren wir zudem,
dass dieses Werk im Auftrag von Ranbir Singh „übersetzt“ wurde.25 Dieser Auftrag wird
auch vom Text selbst in 1.66 bestätigt, wo von einem Auftragsschreiben (niyoga-pattrī )
die Rede ist. Was Sāhibrām als genaue Vorlage dieser Auftragsarbeit diente, ist nicht
bekannt,26 doch lässt sich aus dem Vergleich der in der Edition Ṭabasī 2018 auf Grund-
lage iranischer Handschriften mitgeteilten Varianten mit einem Manuskript der Berli-
ner Staatsbibliothek (Diez A quart. 77) vermuten, dass auch seine konkrete Vorlage nur
geringfügig von deren gemeinsamen Textbestand abwich. Einige fast wortwörtliche
Korrespondenzen bestärken diese Vermutung.

Der einzige erhaltene Schreiberkolophon der einst vollständigen Handschrift Ch gibt
an:

oṃ saṃvat 1910 aśvaśuti · aṣṭamyāṃ candre mayā rājānakaDāmodareṇa Ratna-
śekharākhyaṃ granthaṃ rājādhirājaGolābhasiṃhātmajaMeyāphenasiṃhārthaṃ pāritaṃ
kalyāṇadānārthaṃ bhavatutarāṃ lekhakapāṭhakaśrotṝṇām.

oṃ, am Montag, den 28. September 1853,27 habe ich, Rājānaka Dāmodara, dieses Buch na-
mens „Juwelenbrosche“ (Ratna-śekhara-) für den Sohn des Oberherrschers [aller] Herr-
scher, Gulab Singh, [namens] Meyā-Phena Singh abgeschlossen; [es] möge den Schreibern,
Lesern und Hörern im höchsten Maße Glück bringen!

23 Namentlich die Nīlamata-Vervollständigung (terminus ante quem durch Erwerb einer der Handschrif-
ten: 1867), die Nītikalpalatā, die Vīravaidyaratnahāraṭīkā Vīrahāralatikā, das Pañcasāyakavivaraṇaṃ
lakṣyavedhanam, das hier vorliegende Werk und den nicht abgeschlossenen “descriptive survey of all
ancient Tīrthas of Kaśmīr” (Stein 1900a, S. 384), deren Entwürfe den Titel Kāśmīratīrthasaṃgraha tra-
gen; vgl. Krause 2016, S. 19–48. 24 Stein 1894, S. vii. 25 Stein 1894, S. 103, sub Nr. 1989, Signa-
tur 456: [kartṛnāma:] Sāhibrāmaḥ Dillārāmaputraḥ, ayaṃ granthaḥ śrīrājādhirājamahārājaRaṇavīrasiṃha-
nṛpājñayā Akhlâg i Moḥsinî nāmabhūṣitayavanagranthād anuvāditaḥ. Suśīlaśailīti granthanāmāntaram.
Und S. 104, sub Nr. 1991, Signatur 455: mūlavivaraṇayoḥ kartaikaḥ. 26 Möglicherweise lag dem Auf-
tragsschreiben eine Handschrift oder Ausgabe des Aḫlāq-i Muḥsinī bei. Bedauerlicherweise konnte bei
einer Forschungsreise im März 2018 wegen der angespannten Sicherheitslage nicht überprüft werden, ob
eine der Aḫlāq-i Muḥsinī -Handschriften der Oriental Research Library in Śrīnagar als konkrete Vorlage in
Frage kommt; vgl. Ahmad 2011, Nr. 63–66. 27 Zur Datierung wurde die application for Hindu Calender
Conversion HIC verwendet: https://hic.efeo.fr/ (letzter Zugriff: 15.05.2024).

https://hic.efeo.fr/


22 2 Einleitung

Neben der unerwartet informellen Benennung von Ranbir Singh mit seinem “inelegant
nickname of Pheenoo (pug-nosed)”28 irritiert hierbei, dass der Schreiber den gleichen
Namen wie Sāhibrāms Sohn trägt. Paṇḍit Dāmodar verfasste nachweislich mit seinem
Vater zusammen Werke,29 aber schrieb auch Werke seines Vaters nieder;30 sollte er
also der Schreiber des Kolophons gewesen sein, würde dies pāritam ‚abgeschlossen‘31

möglicherweise in ein anderes Licht rücken. Doch spricht der hier angegebene Erbtitel
rājānaka dagegen, mit dem weder Vater noch Sohn sonst bezeichnet werden.32

In jedem Fall gewährt die Datumsangabe dieses Kolophons – 28.09.1853 u. Z. – einen
plausiblen terminus ante quem für das Gesamtwerk. Da Gulab respektive Ranbir Singh
schon im ersten Kapitel als mahārāja 33 respektive rājakumāra ‚Prinz‘34 tituliert werden,
lässt sich ferner ein terminus post quem der Werkentstehung auf den Tag des Vertrags
von Amritsar ansetzen, den 16.03.1846, mit dem dieser Titel verliehen wurde. Einen
späteren terminus post quem erhalten wir durch einen Doppelsinn, der zuerst im Kom-
mentar sub 11.37 expliziert wird: Dort soll pratāpa ‚Machtglanz‘ zugleich einen Sohn
namens Pratāpa bezeichnen, was auf den erstgeborenen Sohn und Thronfolger Ranbir
Singhs verweisen dürfte: Pratāp Singh (r. 1885–1925), der am 28.07.1848 zur Welt kam.35

Da Sāhibrām auch in früheren Kapiteln pratāpa verwendet, ohne dies explizit als Sohn
zu deuten, bleibt jedoch ungewiss, ob dieser terminus post quem fürs Gesamtwerk gelten
kann.

Bis aufKrauses Edition von Sāhibrāms Fragmenten zur Geschichte Kaschmirs wurde
bisher nur der erste Teil seiner Nītikalpalatā von D. R. Śāstrī u. a. 2013 herausgegeben,
die ebenfalls eine Auftragsarbeit für Ranbir Singh war. Doch diese Edition ist im Print
kaum auffindbar und wird bedauerlicherweise von vielen Fehlern geplagt.36 Ein kurso-
rischer Vergleich ergibt, dass dieser Text etliche Strophen mit der Vīraratnaśekharaśikhā
teilt, wie sich dem Anhang A.2.2 (S. 1232) entnehmen lässt. Weil der hier herausgege-
bene Text ein sehr frühes Zeugnis der Patronage sein dürfte, das noch deutlich vor der
Inthronisierung Ranbir Singhs am 20.02.1856 entstand, ließe sich vorsichtig vermuten,
dass die Nītikalpalatā später entstanden ist und die gemeinsamen Strophen ursprüng-

28 B. S. Singh 1974, S. 177. Vgl. auch Charak 1985, S. 32: “After 1844, therefore, Ranbir Singh was the
only surviving fourteen year old son of Gulab Singh. He was born in the month of Sāwan, S[aṃvat]. 1887,
(corresponding to August, 1830) at Ramgarh, the original Jagir of Gulab Singh, where his family mostly
resided during those decades. In early life he was called by the pet name of Mian Feena Singh.” 29 Vgl.
Krause 2016, S. 46 und Hanneder 2017, S. 29f. 30 Vgl. Krause 2016, S. 16. 31 Sāhibrām gebraucht
dieses Wort selbst in der Vīraratnaśekharaśikhā 19.24, wo er im Kommentar erklärt: pāritā = samāptim ānītā
‚abgeschlossen [heißt] zur Vollendung gebracht‘. 32 Allerdings habe nach D. R. Śāstrī 1998 Sāhibrāms
Mutter von einem “Pandit Tika Lal Razdan” abgestammt, wobei rāzdān = rājānaka; vgl. Stein 1900b, S. 244,
Fn. zu VI.117, Grierson, S. 858 sub rāzdān und Sanderson 2007, S. 241. 33 Hinleitung zu 1.41 und 1.47d.
34 Kommentar sub 1.63. 35 Vgl. Charak 1985, S. 52. 36 Schon das Titelblatt liest: Sāhabarāma. Ein
Scan der zwei Textzeugen liegt derzeit nicht vor.



2.1 Zum Autor und Werk 23

termini post quos

16.03.1846

28.07.1848
(Kap. 11)

(Kap. 1)

terminus ante quem

28.09.1853

†Sāhibrām
1872

†Dāmodar
1892

Stein: MSS-Katalog
1894

Ranjit Singh
Gulab
Singh

Ranbir Singh Pratap Singh Hari Singh

1819 1839

1846
Vertrag von

Amritsar

1856 1885 1925

1947
Teilung und Unabhängigkeit

Indiens und Pakistans

Dogra-Mahārājas von Jammu & KaschmirSikh-Mahārājas

1850 1900 1950

Abbildung 2.1: Übersicht zur Datierung der Vīraratnaśekharaśikhā

lich der Vīraratnaśekharaśikhā angehörten. Doch wegen der thematischen Überschnei-
dung37 und der auffällig ähnlichen Abfolge dieses gemeinsamen Textbestands ist auch
eine parallele Abfassung im gleichen Zeitraum nicht auszuschließen.

Unter den Auftragsarbeiten gibt es noch ein weiteres Werk, das den Namen des Pa-
trons im Titel trägt: Vīravaidyaratnahāraṭīkā Vīrahāralatikā , nach Stein eine Überset-
zung eines arabischen Medizinwerks.38 In deren maṅgala-Strophen finden sich eben-
falls zwei Parallelen zur Vīraratnaśekharaśikhā,39 woraus sich aus den gleichen Grün-
den vermuten lässt, dass diese Übersetzung später als die Vīraratnaśekharaśikhā ent-
standen sein dürfte.

Dass Sāhibrām aus dem Persischen und scheinbar auch aus dem Arabischen oh-
ne Assistenten literarisch ins Sanskrit übersetzen konnte, ist keineswegs selbstver-
ständlich. Zwar können wir besonders im höfischen Milieu passive Kenntnisse in et-
lichen Umgangs- und Literatursprachen voraussetzen, doch bildeten unter den kasch-
mirischen Paṇḍits die persoglotten Verwaltungsbeamten (karkun) und die Sanskrit-
Gelehrten eigene Unterkasten, deren Mitglieder zwar untereinander heirateten, aber
je eigene Bildungswege und -institutionen hatten.40 Wie Sāhibrām zu seinen Sprach-
37 Zur Selbstbeschreibung der Vīraratnaśekharaśikhā als nīti-śāstra vgl. Abschnitt 3.2.1 (S. 42). 38 Vgl.
Stein 1894, S. 189, Nr. 3572, Signatur 3210: śrīmahārājaRaṇavīrasiṃhabhūpājñayā kasyacid Arabī-
granthasyānuvādo ’yaṃ kṛtaḥ. Diese Handschrift ist verfügbar auf archive.org (exakte URL hinterlegt,
letzter Zugriff: 24.05.2024). 39 Dort maṅgala 7 = 1.43 hier unter Vertauschung des zweiten und dritten
Strophenviertels und dort 10 = 1.69 hier. 40 Vgl. Madan 2007, S. 19ff. und Sanderson 2009, S. 99. Zur
Ausbildung und zum Tätigkeitsbereichs eines munšī ‚persoglotten Sekretärs‘ vgl. S. Weber 2007, S. 111–
123.

https://archive.org/details/VeerVaidyaRatnaharaTikaViraHaraLatika3210Alm14Shlf5DevanagariAyurveda
https://archive.org/details/VeerVaidyaRatnaharaTikaViraHaraLatika3210Alm14Shlf5DevanagariAyurveda


24 2 Einleitung

kenntnissen kam, lässt sich indes nur aus einer fragwürdigen Quelle erahnen, einem
Artikel desselben Dhanī Rām Śāstrī,41 der an der Ausgabe der Nītikalpalatā beteiligt
war. Darin gibt er an, Dillārām, der Vater Sāhibrāms, sei “a revenue official in Maharaja
Gulab Singh’s service” gewesen “and lived in the Anantnag town”. Es ist aber chro-
nologisch auszuschließen, dass Dillārām im Dienst des Mahārājas Gulab Singh – also
abermals nach 1846 – tätig war, wenn er nach Angaben derselben Quelle schon verstor-
ben sein soll, als Sāhibrām nur sieben Jahre alt war; danach habe dieser noch bis zum
18. Lebensjahr in der Persischschule zugebracht, habe erst dann Sanskrit gelernt und
sei schließlich noch ein Jahr nach Vārāṇasī gegangen. All dies muss jedoch schon abge-
schlossen gewesen sein, als er zwischen 1846 und 1853 den Auftrag für das vorliegende
Werk erhielt.42 Immerhin lässt sich aus diesen Angaben vermuten, dass Dillarām als
Verwaltungsbeamter mit Persischkenntnissen der karkun-Unterkaste angehörte. Die-
se standen hierarchisch höher als die Sanskrit-Gelehrten, von denen Sāhibrāms Mut-
ter nach derselben Quelle abstammen würde. Dies könnte erklären, warum Sāhibrām
zunächst die Persischschule besucht haben soll, also eine Ausbildung zum Verwalter
begann, und erst nach Abbruch dieser an einer Sanskritschule studiert habe.

Es müsste erst genauer untersucht werden, inwieweit Sāhibrām mit seinen Fähig-
keiten an den programmatischen Übersetzungsaktivitäten unter Ranbir Singh betei-
ligt war,43 wie sie in den posthum kodifizierten44 Regeln des Dharmārth-Trusts45 greif-
bar werden. Jedenfalls war die Vīraratnaśekharaśikhā längst abgeschlossen, bevor diese
Sprachtransfers belegbar sind,46 im Rahmen derer hauptsächlich technische Literatur
aus Sanskrit, Persisch, Arabisch und Englisch ins Hindī/Urdū und Dogrī übertragen
wurde.47

41 D. R. Śāstrī 1998. 42 Vielleicht meinte Śāstrī hier eher die vorige Administration unter Ranjit Singh,
doch hieß zu dieser Zeit Anantnāg noch Islāmābād; vgl. Sufi 1949, S. 570. Der Abschluss der Sanskrit-
studien in Vārāṇasī wäre indes nicht unüblich, vgl. Scharfe 2002, S. 301. 43 Zuweilen ist von einem
„Übersetzungsbüro“ im Stile Akbars die Rede, doch räumt selbst Sarvari 1985, S. 79f. ein: “What actually
remains now of the work done at the bureau, is only a fragment and consists of a few volumes on various
branches of medicine, one or two volumes on engeneering, a volume or two on useful arts like paper-
making, cookery, etc. These volumes are in manuscript form and are preserved in the Research Library at
Srinagar under ‘the Ranbir Collection’.” 44 Vgl. Charak 1985, S. 277. 45 ʿAin-i Dharmārth, vgl. Anhang
A.4 (S. 1241). 46 Die frühesten Werke, die Sarvari 1985 nennt, wurden 1868 abgeschlossen. 47 Vgl.
auch Stein und Grierson 1923, S. xix–xx: “As far as Sanskrit literary qualifications were concerned, he
[i. e. Govind Kaul, M. M.] was well equipped for the charge of the ‘Translation Department’, to which he
was appointed in 1874. By creating it together with a State Press it was the Mahārāja’s [i. e. Ranbir Singh’s,
M. M.] intention to diffuse knowledge of Sanskrit works in law, philosophy, etc., among wider classes of
his subjects through the medium of Hindī. […] In 1883 Paṇḍit Rāmjīv Dar was carried off by a premature
death. Soon after, the Translation Department ceased to exist …”



2.2 Patronage und Rezeption der Vīraratnaśekharaśikhā 25

2.2 Patronage und Rezeption der Vīraratnaśekharaśikhā

Die von Kāšifī in ‚Muḥsins Ethik‘ umrissenen Werte waren nicht etwa welche, für die
Abū l-Muḥsin bekannt gewesen wäre. Das Aḫlāq-i Muḥsinī dokumentierte seine Reue
und sein Gelöbnis zum Gehorsam gegenüber dem Vater, gegen den er als Regent von
Marv 1498 mehrmals rebelliert hatte48 – Titel und Text sollten weithin einen Sinnes-
wandel signalisieren:

Den Klang seiner Reue und Buße und seiner Gerechtigkeit und Rechtmäßigkeit haben die
entlegensten und niedrigsten Menschen gehört […] Seine Majestät[, der Prinz], der in Marv,
dem ständigen Aufenthaltsort des Gepriesenen und Erhabenen, residierte, begab sich […]
furchtlos und unerschrocken auf den Weg zu den Füßen des Thrones des Kalifats. Er hat
den Worten derjenigen, deren Absicht Weigerung und Absage war, kein zustimmendes
Gehör geschenkt. Er ordnete allen den Gehorsam gegenüber dem hochrangigen Vater an,
der gemäß dem Befehl des allmächtigen Gottes entsprechend der Anweisung: „Sei Mir und
deinen Eltern dankbar!“49 verpflichtend ist.50

Damit hatte bei Kāšifī der Auftrag seines Patrons Sulṭān-Ḥusayn eine konkrete politi-
sche Dimension: Das Aḫlāq-i Muḥsinī setzte der dynastischen Einheit ein literarisches
Monument und vermittelte so Stabilität. Auch in der Behandlung der Kapitelthemen
bleibt Kāšifīs Augenmerk auf der unbedingten Wahrung der gottgewollten Machtord-
nung:

With respect to its contents, the Akhlāq-i Muḥsinī is based in part on key philosophico-
ethical concepts expressed in Tusi’s Akhlāq-i Nāṣirī, the work which exerted the single
greatest philosophical influence on Persian advice literature of the post-Mongol period.
[…] The duty of the ruler […] is to ensure that each class in society remains in its proper
place and that no one transgresses the boundaries of his station (martaba) in life.51

Sollte es sich bei Sāhibrām ähnlich verhalten? Zunächst platziert er mit erkennbar ähn-
licher Metaphorik in 1.41–43 sein Lob von Gulab Singh genau korrespondierend zu
Kāšifīs Herrscherlob von Sulṭān-Ḥusayn. Die ehrfurchtsvollen Attribute sind dabei an
den hinduistischen Dografürsten angepasst, doch addiert er gleich zu Beginn in eigener
Sache: Unter Gulab Singh werde Kaśmīra-bhūḥ (1) nāka-bhūḥ / (2) na aka-bhūḥ ‚Kasch-
mir (1) zur himmlischen Stätte / (2) keine Stätte des Leids‘ (1.41d), nicht zuletzt – so
lässt sich vermuten –, weil dieser vāḍavaikāśrayaḥ ‚sich hauptsächlich auf Brahmanen

48 Vgl. Subtelny 2003a, S. 603f. 49 Qurʾān 31:14. 50 Aḫlāq-i Muḥsinī, Einleitung nach Vers 0.6. 51 Sub-

telny 2003a, S. 604.



26 2 Einleitung

stützt‘ (1.42d). Und die Brahmanen wiederum, wie wir in 1.62 erfahren, hätten sich kei-
nen besseren Herrscher wünschen können, Gulab Singh sei, was ihre Ranke „Verdienst“
als Frucht trage.52

Doch bevor Sāhibrām diesen Schluss zieht, entfernt er sich zunächst ganz von sei-
ner Vorlage. Nach einer Anerkennung der Förderung des vorliegenden Werks in 1.44,
formuliert er in 1.45 die Absicht, seinerseits dem neuen Herrscher ein Geschenk zu ent-
richten, denn mit einer angemessenen Gabe „werden wir zu seinen Subjekten gezählt
werden“.53 Es folgen in 1.46–56 mit verschiedenen Stilmitteln wie śleṣa und samāsokti
üppig beladene Lobeshymnen und Rätselstrophen, deren Lösung stets der Name des
gepriesenen Mahārāja ist. Den Abschluss bilden die Figurengedichte (bandha) 1.57–61,
fraglos ein vorzeigbares Geschenk, wenngleich es in keinem der Textzeugen figürlich
dargeboten wird.54

Darauf folgen – zunächst korrespondierend zur Titelankündigung des Aḫlāq-i Muḥ-
sinī ‚Muḥsins Ethik‘ – mit 1.64–67 weitere Zusätze, die neben dem Titel der Sanskrit-
komposition55 den Thronfolger Ranbir Singh als direkten Auftraggeber nennen und ihm
eine gute Zukunft wünschen. Hier führt Sāhibrām wiederum eine Art Gabentausch an,
der nicht mehr nur auf ihn persönlich bezogen ist: Einerseits „sollen Herrscher mit rei-
ner Gesinnung Kaschmir hüten“,56 andererseits „sollen recht gesonnene Brahmanen,
[indem] sie sich [ihren Opfer]handlungen widmen, zum Gedeih der guten Herrscher
auf Erwerb und Erhalt achten“.57

Wo im Aḫlāq-i Muḥsinī andernorts der namensgebende Herrschersohn Abū l-
Muḥsin angesprochen wird, münzt Sāhibrām dies ebenfalls unter Zusätzen auf Ranbir
Singh um.58 Doch auch unabhängig von der Vorlage lobt er Herrscher und Auftragge-
ber: So kulminiert ein längerer Exkurs über nīti ‚Führungskunst‘ mit 10.77–80 in einem
Zuschnitt auf Gulab Singh, der sogar den historischen Kontext andeutet.59 Und wo im
Aḫlāq-i Muḥsinī die Bücher der Altvorderen mit Bäumen verglichen werden, die vie-
le Jahre später Früchte tragen, lässt Sāhibrām seine Komposition als Ranke im Garten
„Herz dieses Prinzen [Ranbir Singh]“ empor kriechen.60

In all diesen Passagen steht erkennbar das Lob des damaligen und zukünftigen
Herrschers (rāja-praśasti) im Vordergrund, nicht etwa eine historiographische Darstel-
lung.61 Entsprechend wenig lässt sich ihnen zur Erhellung der konkreten Umstände des
52 agryajanmanāṃ dharmalatā phalati (1.62d). Weitere Verweise auf Brahmanen im Rahmen des Herr-
scherlobs finden sich in 1.67, 10.77 und 33.207. 53 asya prakṛtiṣu gaṇyatāṃ yasyāmaḥ (1.45bc). 54 Sie-
he Anhang A.3.2 (S. 1237). Zur Bedeutung von Figurengedichten in Kaschmir vgl. Hanneder 2021.
55 Vgl. Abschnitt 3.2.1 (S. 42) und 3.2.2 (S. 45). 56 śuddhātmāno dharaṇipatayaḥ Kāśyapīm pālayantu
/ (1.67b). 57 … saralamatayo brāhmaṇāḥ karmaniṣṭhā / yogakṣemāvahitamatayaḥ sannṛparddhyai bha-
vantu // (1.67d). 58 Nämlich in 9.77–88 und 33.203–224. 59 Genauer in der ersten Auslegung von 1.78.
60 38.138–140. 61 Zu Sāhibrāms historiographischen Auszügen und eigenen Werken vgl. Krause 2016,
S. 22ff.



2.2 Patronage und Rezeption der Vīraratnaśekharaśikhā 27

Werks entnehmen. Doch wird besonders an den Zusätzen deutlich, wie Sāhibrām das
politische Signal der Stabilität, welches das Aḫlāq-i Muḥsinī aussandte, auf die Situati-
on in Kaschmir zu Beginn der Dograherrsschaft angepasst hat: Der vom designierten
Thronfolger mit dem Auftrag zur Übertragung versehene kaschmirische Paṇḍit Sāhi-
brām huldigt den Dogras persönlich und als Repräsentant der Brahmanen des Tals, die
bis dato in keinem direkten Abhängigkeitsverhältnis zu den Lokalregenten aus Jammu
gestanden hatten. Die Vīraratnaśekharaśikhā initiiert so mit der Gegengabe des Herr-
scherlobs einen symbolischen Gabentausch, von dem im Sinne Marcel Mauss' erwartet
wird, dass er den ursprünglichen Geber – den Patron – in einen Kreislauf weiterer,
nominell freiwilliger, aber faktisch verpflichtender Gaben verstrickt und so die Interak-
tion vorhersehbar gestaltet;62 für Sāhibrām persönlich scheint diese Rechnung aufge-
gangen zu sein. Auf repräsentativer Ebene signalisierte der Auftrag zunächst, dass die
Dogras die lokalen Hindu-Eliten Kaschmirs anerkannten.63 Das repräsentative Signal
der Gegengabe wäre sodann weniger eines der Stabilität – obwohl auch dies durch das
gleichzeitige Lob des gegenwärtigen und zukünftigen Herrschers anklingt: die Thron-
folge ist geregelt – als eines der Legitimität des mit dem Vertrag von Amritsar besiegel-
ten Herrschaftsanspruchs der Dogras. Dieses Signal fügt sich durch das Medium eines
Sanskrittexts auch in die Legitimationserzählung der Briten, die vorgab, mit den Dogras
ein altes hinduistisches Herrscherhaus restituiert zu haben.64

Die Bedeutung solcher Signale fürs Gelingen der Herrschaft war seit jeher auch ein
inhaltlicher Schwerpunkt der arabischen und persischen Fürstenspiegel, zu denen das
Aḫlāq-i Muḥsinī zählt:

Das feine Regelwerk des Anstands, die Herstellung und Wahrung eines sozialen Geflechts,
das ganz wesentlich durch persönliche Beziehung, soziale Zugehörigkeit und materielle
Interessen geprägt ist, das ist die vielleicht wichtigste Kunst, die der Fürstenspiegel dem
Herrscher vermitteln will. Herrschaft muß sich durch die Beherrschung eines Regelwerks
beweisen, in dem neben der Gewalt die Kunst steht, Menschen durch Zuwendung materi-
eller und symbolischer Güter zu binden.65

Dies besagt freilich nicht, dass die Herrscher praktisch an die vermittelten Werte gebun-
den waren,66 sondern lediglich, dass es für die von ihrer Gunst abhängigen Literaten
62 Vgl. Mauss 1968. 63 Schon in der frühen Geschichte Kaschmirs versuchten Herrscher mit Immigrati-
on ein Gegengewicht zu ansässigen Eliten zu erzeugen; vgl. Witzel 2016, S. 623f. Ähnlich gab es unter den
Dogras die Tendenz, Schlüsselpositionen mit Beamten aus dem Panjab zu besetzten; Kilam 2003, S. 209f.
64 Vgl. Rai 2004, S. 68–79. 65 Leder 1999, S. 39. 66 Vgl. auch Leder 1999, S. 24: „Selten aber ist für
den Fürstenspiegel so wie in der Rechtsliteratur, die sich auch mit dem Staatsrecht befaßt, anzunehmen,
daß die Autoren die Verbindlichkeit von Regeln der Staatskunst vorausgesetzt oder auch nur erhofft ha-
ben. Daraus resultiert, daß der Fürstenspiegel in seiner Anlage eine ausgeprägt diskursive Komponente
aufweisen kann, weil er durch Überzeugung wirken muß.“



28 2 Einleitung

außerhalb solcher Huldigungen kaum Möglichkeiten gab, eine Art von Verbindlichkeit
zu erzeugen.

Doch wen konnte dieses Signal überhaupt erreichen? Das Aḫlāq-i Muḥsinī war nicht
nur zu seiner Zeit einer breiten persophonen Leserschaft zugänglich,67 sondern wurde
besonders rege im mogulzeitlichen Indien mit einer Reihe nachahmender Folgewerke
rezipiert.68 Auch die späteren Kolonialherren, die Briten, waren mit seinen Inhalten
vertraut, denn sie verwendeten Teile des Werks zum Persischunterricht ihrer Verwal-
tungsbeamten.69

Dem gegenüber muss man bei einem die lakonische Prosa seiner Vorlage stark aus-
schmückenden Sanskrittext70 wie der Vīraratnaśekharaśikhā von einem wesentlich be-
schränkteren Rezipientenkreis ausgehen. Konkrete Hinweise auf ihre Rezeption gibt es
nicht, ihre Handschriften wurden nie überregional verbreitet. Wenn Bühler über Ran-
bir Singh mitteilt: “The Mahârâja himself is well acquainted with Sanskrit and under-
stands it perfectly, though he does not speak it”,71 ist denkbar, dass er den Text selbst
hörte oder las und vielleicht im Rahmen seines literarischen Zirkels diskutierte, falls
dieser 1853 schon bestand.72 Sicher verdeutlicht das Lebenswerk von Sāhibrām, dass es
auch in der Mitte des 19. Jahrhunderts eine gewisse Hörer- oder Leserschaft für neue
Sanskrittexte gegeben hat. Ohne weitere Texte aus diesem Umfeld ist jedoch nicht zu be-
urteilen, wie „lebendig“ dieser Diskurs war73 und inwieweit die Vīraratnaśekharaśikhā
eine literarische Wirkung entfaltet hat, welche über ihre symbolische als Huldigungs-
schrift hinausging.

67 Vgl. Subtelny 2020. 68 Vgl. Wickens 1984, ʿĀlam 2004, S. 51 und Subtelny 2003a, S. 613. 69 Roe-

buck 1819, Appendix S. 38 listet eine 1809 gedruckte Anthologie unter der Überschrift “Miscellaneous
Works of Prose and Verse, printed for the use of students of the Persian Class, under the superintendence
of the Professor”, ebenso Das 1960, S. 161, sub Persian: 6, Vol. 1 “Sections of Ukhlaqi, Moohsinee and Zu-
leekha, 1809”. Die Verwendung als Stoff für den Persischunterricht wird auch 1846 noch im Report des
Hooghly Colleges erwähnt: Anonymus 1846, S. 98. Und die Ausgabe Kāshifī 1850 war “printed for the
use of the East India College” und stellt einige Anekdoten voran, bevor sie komplette Kapitel gibt, was den
Lehrbuchcharakter unterstreicht. 70 Genaueres dazu in den folgenden Kapiteln. 71 Bühler 1877, S. 3.
72 Wie Sufi 1949, S. 802 aus der Biographie des Leibarzts von Ranbir Singh, Ḥakīm Nūr-ud-Dīn, mitteilt,
gehörte Sāhibrām offenbar selbst dazu: “Ranbīr held gatherings on the model of Akbar when men of lear-
ning were gathered together for discussion of religious and social matters. Dīwān Kirpā Rām was his Abu’l
Fazl, but devoid of Abu’l Fazl’s religious detachment, who never wrote any refutation of Hinduism. The
names of important littérateurs were: Pandit Ganesh Kaul Shāstrī, Bābū Nilambar Mukerji, Dr. Bakhshī
Rām, Dr. Surajbal, Pandit Sāhib Rām, Pandit Himmat Rām Rāzdān, Mīrzā Akbar Beg, Hakīm Walīullāh
Shāh Lāhaurī, Sayyid Ghulām Jīlānī, Maulavī Nasīr-ud-Dīn, Maulavī Ghulām Husain Tabīb of Lucknow,
Maulavī Qalandar ’Alī Pānīpatī, Maulavī ’Abdullāh Mujtahid-ul-’Asr, Hāfiz Hājjī Hakīm Nūr-ud-Dīn Qā-
diānī, Babu Nasrullāh ’Īsāi. They were the ornaments of the literary darbār of Mahārājā Ranbīr Singh.”
(Hervorhebungen im Original). 73 Vgl. die Death-of-Sanskrit-Debatte: Pollock 2001 und Hanneder

2002.




