2 Einleitung

vijiyate punyabalair balair yat tu na $astrinam /

paralokat tato bhitir yasmin nivasatam param

“That country may be conquered by the force of spiritual merits, but not by forces of soldiers.
Hence its inhabitants are afraid only of the world beyond.”!

(Kalhana: Rajatarangini 1.39)

Der historiographische Dichter Kalhana (12. Jh.) fithrt diesen Vorzug nach der mytho-
logisch durchwobenen Beschreibung herausragender Pilgerstatten des Kaschmirtals an
und schafft, indem er die mit der heiligen Topographie verbundene Macht der Verdiens-
te mit der Gefahr militarischer Eroberung kontrastiert, einen Ubergang zur Schilderung
der natiirlichen und kulturellen Gegebenheiten seiner Heimat. Gegenwirtig, wo Kasch-
mir als zentraler Streitpunkt zwischen Indien und Pakistan eine der am stérksten milita-
risierten Regionen der Welt darstellt,? konnen diese Worte freilich nur wie ein frommer
Wunsch wirken. Der reale Hintergrund dieser Beschreibung diirfte darin liegen, dass
das Hochtal, welches nordéstlich vom Himalaya und siidwestlich von dessen Auslaufer,
dem Pir Panjal, begrenzt wird, bis zum Einfall der Mongolen 1320 nicht von auflen er-
obert werden konnte. Die besondere geographische Lage isolierte das Tal in zweifacher
Hinsicht: Einerseits bilden die umschlielenden Hochgebirge natiirliche Barrieren, die
in den Wintermonaten v6llig unpassierbar waren; andererseits konnte es iiber die Kon-
trolle der vier historischen Pisse jederzeit politisch abgeriegelt werden.®> Gleichzeitig
stellte das Tal eine Kontakt- und Handelszone zwischen dem indischen Subkontinent,
Zentralasien und Tibet dar, die immer wieder Begehrlichkeiten angrenzender Volker
geweckt hat.

Nach den Verheerungen, welche die mongolische Invasion mit sich brachte, began-
nen sich die Verhiltnisse jedoch erneut von innen zu stabilisieren, ab 1339 unter Herr-
schaft der muslimischen Sahmiriden. Durch teils gewaltsame Konversion zum Islam in
den folgenden Jahrhunderten wurde die Bevolkerung des Tals sukzessive mehrheitlich
sunnitisch;* als Hindu-Minderheit verblieben vornehmlich die in der Forschungslitera-

! Ubersetzung STEIN 1900b, S. 9. ? Fiir die historischen Entwicklungen seit der Teilung und Unabhin-
gigkeit Indiens und Pakistans siche ROTHERMUND 2004. > Vgl. SLAJE 2019a, S. 5f. und SLAJE 2012, S. 10f.
* Nach persischen Quellen war dies seit etwa der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts der Fall; OGURA 2015,
S. 181.



18 2 Einleitung

tur als ,kaschmirische Pandits“ bezeichneten Brahmanen. Ein Teil dieser eignete sich
schon frith das unter Zayn al-‘Abidin (r. 1420-1470) vollends zur Hofsprache avancierte
Neupersisch (im Folgenden immer: Persisch) an.” Zunehmend vereinigte die Persopho-
nie in ganz Nordwestindien die Doméanen des Hofzeremoniells, der schonen Literatur,
des Handels und der Verwaltung.® Durch ihre Sprachkenntnisse konnten sich die per-
soglotten Pandits Kaschmirs besonders in der Verwaltung eine hohe soziale Stellung
sichern, auch ohne herrschaftlich protegierte Kastenordnung.’

Die Eroberung des Kaschmirtals durch das expandierende Mogulreich unter Akbar
leitete 1589 die Epoche der Fremdherrschaft ein.® Auf die Moguln folgten die Afghanen
(1752-1819) unter Ahmad Sah Durrani (1722-1772), darauf die Sikhs (1819-1846) und
schliefflich die Dogras (1846-1947), unter deren Patronage der kaschmirische Pandit
Sahibram (11872) titig war.

Der erste dieser Dogra-Herrscher, Gulab Singh (1792-1857), hatte 1808 als noch ju-
gendlicher Kampfer gegen die Sikhs den Verlust der um Jammu gelegenen, angestamm-
ten Herrschaftsgebiete seines Familienclans hinnehmen miissen, konnte jedoch in den
folgenden Jahren seinen Einfluss im expandierenden Sikh-Reich unter Ranjit Singh
(1780-1839) rasant ausbauen.’” Zugute kam ihm dabei, dass seine Briider Suchet Singh
(1801-1844) und Dhian Singh (1796-1843) sowie der Sohn des Letztgenannten, Hira
Singh (1816-1844), zu festen Instanzen am Hofe des Maharaja in Lahore aufstiegen.
Gulab Singh selbst konnte sich vor allem mit militarischen Erfolgen profilieren; die
duflerste Brutalitit seines Vorgehens!® verfehlte ihre abschreckende Wirkung bei den
folgenden Expansionskampagnen ebenso wenig wie sie in Verbindung mit charman-
ten Loyalitdtsbekundungen in Richtung Lahore dem Maharaja immer weitreichende-
re Landschenkungen entlockte. SchliefSlich ernannte Ranjit Singh ihn 1822 persénlich
zum Raja von Jammu, womit Gulab Singh unter der Schirmherrschaft der einstmaligen
Eroberer das Erbe seiner Dynastie antrat.

> Dies geschah spiter auch im Mogulreich: “.. before the end of the 18th century the Hindas had almost
become the Persian teachers of the Muhammadans”; BLOCHMANN 1927, S.377f. ¢ Eine ausfiihrliche Dar-
legung der Sprachvielfalt und der Geschichte des Persischen in Kaschmir bietet S. WEBER 2007, S. 43-76.
7 Nach MADAN 1981, S. 47 und RAI 2004, S. 40 fungierte die muslimische Mehrheit in dieser Konstellation
als “caste analogue” fiir die Brahmanen, fiir deren Selbstverstindnis bei vollem Bewusstsein der religiosen
Differenzen wesentlich war, dass sie von kérperlicher und verunreinigender Arbeit frei blieben. ® In
der Poesie der Moguln wurde Kaschmir schliefSlich zu dem ,paradiesischen” Sujet der Literatur, als das
es auch in Europa vermittels zahlreicher Reiseberichte rezipiert wurde; vgl. SLAJE 2019a, S. 2f.  ° Diese
Zusammenfassung des Aufstiegs Gulab Singhs beruht auf B. S. SINGH 1974, S. 1-37. ' Vgl. B. S. SINGH
1974, S. 21: “It may be argued that he ought to be judged by the ethical standards of his time, but there are
few in the Sikh state who can be accused of committing the kind of cruelties perpetrated by Gulab Singh.
[...] The Sikh ruler did not necessarily condone the abominable methods employed by Gulab Singh, but he
was doubtless gratified by the degree to which he extended the borders of the Sikh realm.”



19

Die ,Dogra-Briider” genossen somit eine Sonderstellung im Sikh-Reich, die es ihnen
erlaubte, sowohl — vornehmlich in Person Dhian Singhs — unmittelbar die Geschicke
der Zentralmacht in Lahore zu beeinflussen als auch — in der Person Gulab Singhs —
autonome Interessen zu verfolgen, wie etwa die Eroberung Ladakhs (1834-1835) durch
General Zorawar Singh.!! In den unmittelbar nach dem Tod des Maharaja Ranjit Singh
1839 einsetzenden Nachfolgewirren, die schlieflich in den ersten Sikh-Krieg mit der
Ostindien-Kompanie (1845-1846) miindeten, hatte Gulab Singh das seltene Gliick, trotz
mehrerer Seitenwechsel letztlich als Giinstling der Briten dazustehen und seine Auto-
nomie sogar noch vergréfiern zu konnen. Der Vertrag von Amritsar billigte ihm am
16. Miarz 1846 neben den Gebieten um Jammu das nominell fiir die Sikhs eroberte Lad-
akh und gegen einen Preis von 7 500 000 Rupees auch Kaschmir zu. Der Vertrag ver-
lieh ihm den Titel ,Maharaja“ und sah im Unterschied zu den Vertragen mit anderen
Fiirstenstaaten keinen stindigen British resident in seinem Herrschaftsgebiet vor.1?

Gulab Singh zogerte jedoch, das Kaschmirtal faktisch seinem Herrschaftsgebiet an-
zugliedern. Nachdem sich wider Erwarten der Regent Imam-ud-Din den Forderungen
der Delegation des neuen Maharaja widersetzt hatte und diese sich verschanzen muss-
te, marschierte Gulab Singh im August persénlich in Srinagar ein; und musste nach
erbittertem Widerstand und einem nur knapp gescheiterten Mordanschlag auf ihn zu-
riick nach Jammu fliehen. Erst als er im Oktober mit einer unter britischer Vermittlung
auf fast 30 000 Mann aufgestockten Streitmacht aus Dogra- und Sikh-Kriegern ins Tal
zuriickkehrte, ergaben sich Imam-ud-Din und seine Verbiindeten.'?

Bald nach diesem turbulenten Machtwechsel erhielt der kaschmirische Pandit
Sahibram vom dritten Sohn und Thronfolger des neuen Maharaja — Ranbir Singh
(1830-1885) — den Auftrag, das Ahlag-i Muhsini (1494/95 oder 1501/02) aus dem
Persischen ins Sanskrit zu Ubertragen. Dieses hatte der Prediger Husayn Va‘iz
Kasifi (1436/37-1504/5)'* unter Patronage des Timuriden Sultan-Husayn Bayqara
(r. 1469-1506) fiir dessen Sohn Abu 1-Muhsin Mirza (11507) verfasst, daher der Titel:
,Muhsins Ethik".!® Darin stellt Kasifi 40 Eigenschaften eines idealen Herrschers in 40
Kapiteln zusammen, definiert diese jeweils, meist aus islamischen Quellen, und illus-
triert sie literarisch. Sahibram wiederum gab seiner ungleich ldngeren Komposition den
Titel Viraratnasekharasikha ,Juwelenbrosche und Aigrette des Ranbir [Singh]*.!¢

Im Folgenden sei begleitend zur Teiledition dieses Werks zusammengetragen, was
iiber Autor, Werk und die Umstande des Auftrags bekannt ist. Danach werde ich in Ka-

"' Vgl. B. S. SINGH 1974, S. 22-37. "2 RA12004,S.56f. ' Vgl. SETHI 1995 und B. S. SINGH 1974, S. 126~
130. ' Zum breiten, fast 40 Werke verschiedenster Gattungen umfassenden literarischen Wirken Kasgifis
und seiner Rezeption vgl. SUBTELNY 2012 und SUBTELNY 2003b. '* Zur Datierung und dem Umstinden
der Abfassung vgl. SUBTELNY 2003a, S. 602-604. '® Zur Auslegung dieses Titels vgl. die Abschnitte 3.2.2
(S. 45) und 3.2.3 (S. 48).



20 2 Einleitung

pitel 3 (S. 29) mit einer ausfithrlicheren Analyse der Methode Sahibrams und der von
ihm gebrauchten Verfahren darlegen, warum die Viraratnasekharasikha als ausschmii-
ckende Bearbeitung des Ahlag-i Muhsini zu werten ist, die in vielen Aspekten zwischen
Imitation und Aneignung ihrer Vorlage schwankt. Abschlieffend sei im Kapitel 4 (S. 79)
noch systematisch gelistet, welche Auffalligkeiten das Werk als Sanskrittext aufweist.

2.1 Zum Autor und Werk

Eine ausfiihrliche Quellenschau zur Biographie und zum Lebenswerk Sahibrams
(11872) hat bereits Anett KRAUSE in ihrer Edition der historischen Fragmente desselben
Autors vorgelegt.!” Aus dem hier herausgegebenem Teil der Viraratnasekharasikha ist
dem nichts Wesentliches hinzuzufiigen und ich beschranke mich an dieser Stelle auf
das zur Absicherung der Edition Notige.

Die S6hne Sahibrams, Dayaram und Damodar (11892), fungierten als Informanten
fiir die Handschrifteninventuren und -akquisen von Georg BUHLER (1875)!® und Eugen
HuLTzscH (1885)!? in Kaschmir. Marc Aurel STEIN war mit Damodar befreundet und
wurde ebenfalls von ihm bei der Suche nach Rajatarangini-Manuskripten unterstiitzt.°
Was deren Berichte und STEINS Schriften, vor allem sein Catalogue of the Sanskrit Ma-
nuscripts von 1894, iber Sahibram mitteilen, beruht also auf Informationen aus erster
Hand und ist daher als vertrauenswiirdig einzustufen. Daraus erfahren wir, dass Sahi-
bram der Sohn eines gewissen Dillaram war und als guter Kenner der sakralen Topo-
graphie Kaschmirs und der historiographischen Tradition galt.?! Er war Direktor einer
Sanskritschule, die mutmaflich von Ranbir Singh gegriindet oder ausgestattet wurde??

7 Vgl. KRAUSE 2016, S. 7-15 und 19-48.  '® BUHLER 1877. '° HuLTzscH 1886. 2 Vgl. STEIN 1988,
S.XIXf. # BUHLER 1877, S. 4 und STEIN 19004, S. 383f. Dass diese Kennerschaft fiir die historisch-kritische
Forschung ein ambivalentes Erbe darstellt, verdeutlicht vor allem seine ,Vervollstindigung® der Nilamata-
Handschriften, die als Kommentar, aber nicht als Rekonstruktion der Textgeschichte zu gebrauchen ist. Vgl.
BUHLER 1877, S. 33f.,, VREESE 1936, S. X und HANNEDER 2017, S. 86ff. % STEIN 1894, S. 93, sub Nr. 1787,
Signatur 4036: samskrtapathasalamukhyadhyapakapanditaSahibramena ... Aus der beildufigen Bemerkung
in STEIN 1988, S. XIX: “... my friend Pandit Damodar, Head Pandit of His Highness the Maharaja’s Pathasala
at Srinagar .. lasst sich vermuten, dass auch Sahibram dort titig war. Dass Damodar seinem Vater in diese
Position folgte, gibt auch die nicht abzusichernde Quelle ANONYMUS 1999 an: “Damodar ... succeeded his
father on his death in 1872, as the Head of the Sanskrit Mahavidyalaya, in Srinagar” Eine noch genauere
Angabe findet sich in der ebenfalls fragwiirdige Quellen (s. u.) D. R. SASTRI 1998: “... Maharaja Ranbir Singh
sought him out and appointed him as the President of his Vidya Vilas Sabha (the assembly of scholars) and
the Principal of the Sanskrit Mahavidyala, founded by him at Bagh-e-Dilawar Khan, not far from Vichar
Nag” Bei CHARAK 1985, S. 270 taucht Sahibram allerdings nicht einmal als prominenter Teilnehmer der
Vidya Vilas Sabha auf.



2.1 Zum Autor und Werk 21

t,23 von denen sich

und hat insgesamt sechs Sanskritwerke in dessen Auftrag verfass
bisher nur die Viraratnasekharasikha einigermaflen sicher datieren lasst.
Sahibram nennt sich im hier herausgegebenen Teil dieses Werks nicht als Autor, doch

versichert STEIN bereits in der introduction seines Handschriftenkatalogs:

Among the translations preserved in the Library may be mentioned the Viraratnasekha-
rasikh4, No. 1989-93, an extensive work on polity, translated from the Akhlaq-i-Mohsini
and furnished with a full commentary by Pandit Sahibrama;**

Aus seinen Beschreibungen der entsprechenden Handschriften erfahren wir zudem,
dass dieses Werk im Auftrag von Ranbir Singh ,iibersetzt“ wurde.?® Dieser Auftrag wird
auch vom Text selbst in 1.66 bestatigt, wo von einem Auftragsschreiben (niyoga-pattri)
die Rede ist. Was Sahibram als genaue Vorlage dieser Auftragsarbeit diente, ist nicht
bekannt,?® doch lisst sich aus dem Vergleich der in der Edition TABASI 2018 auf Grund-
lage iranischer Handschriften mitgeteilten Varianten mit einem Manuskript der Berli-
ner Staatsbibliothek (Diez A quart. 77) vermuten, dass auch seine konkrete Vorlage nur
geringfiigig von deren gemeinsamen Textbestand abwich. Einige fast wortwortliche
Korrespondenzen bestdrken diese Vermutung.

Der einzige erhaltene Schreiberkolophon der einst vollstandigen Handschrift Ch gibt
an:

om samvat 1910 asSvasuti-astamyam candre maya rajanakaDamodarena Ratna-
Sekharakhyam grantham rajadhirajaGolabhasimhatmajaMeyaphenasimhartham paritam
kalyanadanartham bhavatutaram lekhakapathakasrotinam.

om, am Montag, den 28. September 1853,27 habe ich, Rajanaka Damodara, dieses Buch na-
mens ,Juwelenbrosche® (Ratna-$ekhara-) fiir den Sohn des Oberherrschers [aller] Herr-
scher, Gulab Singh, [namens] Meya-Phena Singh abgeschlossen; [es] mége den Schreibern,
Lesern und Hoérern im héchsten Mafle Gliick bringen!

» Namentlich die Nilamata-Vervollstindigung (terminus ante quem durch Erwerb einer der Handschrif-
ten: 1867), die Nitikalpalata, die Viravaidyaratnaharatika Viraharalatika, das Paficasayakavivaranam
laksyavedhanam, das hier vorliegende Werk und den nicht abgeschlossenen “descriptive survey of all
ancient Tirthas of Kasmir” (STEIN 1900a, S. 384), deren Entwiirfe den Titel Kasmiratirthasamgraha tra-
gen; vgl. KRAUSE 2016, S. 19-48.  ** STEIN 1894, S. vii. % STEIN 1894, S. 103, sub Nr. 1989, Signa-
tur 456: [kartrnama:] Sahibramah Dillaramaputrah, ayam granthah SrirajadhirajamaharajaRanavirasimha-
nrpajfiaya Akhlag i Mohsini namabhisitayavanagranthad anuvaditah. Susilasailiti granthanamantaram.
Und S. 104, sub Nr. 1991, Signatur 455: miilavivaranayoh kartaikah. * Moglicherweise lag dem Auf-
tragsschreiben eine Handschrift oder Ausgabe des Ahlag-i Muhsini bei. Bedauerlicherweise konnte bei
einer Forschungsreise im Méarz 2018 wegen der angespannten Sicherheitslage nicht tiberpriift werden, ob
eine der Ahlag-i Muhsini-Handschriften der Oriental Research Library in Srinagar als konkrete Vorlage in
Frage kommt; vgl. AHMAD 2011, Nr. 63-66. 2" Zur Datierung wurde die application for Hindu Calender
Conversion HIC verwendet: https://hic.efeo. fr/ (letzter Zugriff: 15.05.2024).


https://hic.efeo.fr/

22 2 Einleitung

Neben der unerwartet informellen Benennung von Ranbir Singh mit seinem “inelegant
nickname of Pheenoo (pug-nosed)”?® irritiert hierbei, dass der Schreiber den gleichen
Namen wie Sahibrams Sohn tragt. Pandit Damodar verfasste nachweislich mit seinem
Vater zusammen Werke,?° aber schrieb auch Werke seines Vaters nieder;>° sollte er
also der Schreiber des Kolophons gewesen sein, wiirde dies paritam ,abgeschlossen 3!
moglicherweise in ein anderes Licht riicken. Doch spricht der hier angegebene Erbtitel
rajanaka dagegen, mit dem weder Vater noch Sohn sonst bezeichnet werden.*

In jedem Fall gewéhrt die Datumsangabe dieses Kolophons — 28.09.1853 u. Z. — einen
plausiblen terminus ante quem fiir das Gesamtwerk. Da Gulab respektive Ranbir Singh
schon im ersten Kapitel als maharaja® respektive rajakumara ,Prinz‘** tituliert werden,
lasst sich ferner ein terminus post quem der Werkentstehung auf den Tag des Vertrags
von Amritsar ansetzen, den 16.03.1846, mit dem dieser Titel verlichen wurde. Einen
spateren terminus post quem erhalten wir durch einen Doppelsinn, der zuerst im Kom-
mentar sub 11.37 expliziert wird: Dort soll pratapa ,Machtglanz’ zugleich einen Sohn
namens Pratapa bezeichnen, was auf den erstgeborenen Sohn und Thronfolger Ranbir
Singhs verweisen diirfte: Pratap Singh (r. 1885-1925), der am 28.07.1848 zur Welt kam.>”
Da Sahibram auch in fritheren Kapiteln pratapa verwendet, ohne dies explizit als Sohn
zu deuten, bleibt jedoch ungewiss, ob dieser terminus post quem fiirs Gesamtwerk gelten
kann.

Bis auf KRAUSES Edition von Sahibrams Fragmenten zur Geschichte Kaschmirs wurde
bisher nur der erste Teil seiner Nitikalpalata von D. R. SASTRI u. a. 2013 herausgegeben,
die ebenfalls eine Auftragsarbeit fiir Ranbir Singh war. Doch diese Edition ist im Print
kaum auffindbar und wird bedauerlicherweise von vielen Fehlern geplagt.*® Ein kurso-
rischer Vergleich ergibt, dass dieser Text etliche Strophen mit der Viraratnasekharasikha
teilt, wie sich dem Anhang A.2.2 (S. 1232) entnehmen lasst. Weil der hier herausgege-
bene Text ein sehr frithes Zeugnis der Patronage sein diirfte, das noch deutlich vor der
Inthronisierung Ranbir Singhs am 20.02.1856 entstand, liefe sich vorsichtig vermuten,
dass die Nitikalpalata spéter entstanden ist und die gemeinsamen Strophen urspriing-

% B. S. SINGH 1974, S. 177. Vgl. auch CHARAK 1985, S. 32: “After 1844, therefore, Ranbir Singh was the
only surviving fourteen year old son of Gulab Singh. He was born in the month of Sawan, S[amvat]. 1887,
(corresponding to August, 1830) at Ramgarh, the original Jagir of Gulab Singh, where his family mostly
resided during those decades. In early life he was called by the pet name of Mian Feena Singh” % Vgl.
KRAUSE 2016, S. 46 und HANNEDER 2017, S. 29f.  *° Vgl. KRAUSE 2016, S. 16. ' Sahibram gebraucht
dieses Wort selbst in der Viraratnasekharasikha 19.24, wo er im Kommentar erklért: parita = samaptim anita
,abgeschlossen [heif3t] zur Vollendung gebracht’. ** Allerdings habe nach D. R. SASTRI 1998 Sahibrams
Mutter von einem “Pandit Tika Lal Razdan” abgestammt, wobei razdan = rajanaka; vgl. STEIN 1900b, S. 244,
Fn. zu VI.117, GRIERSON, S. 858 sub razdan und SANDERSON 2007, S. 241.  ** Hinleitung zu 1.41 und 1.47d.
3 Kommentar sub 1.63. *° Vgl. CHARAK 1985, S. 52. 3% Schon das Titelblatt liest: Sahabarama. Ein
Scan der zwei Textzeugen liegt derzeit nicht vor.



2.1 Zum Autor und Werk 23

termini post quos terminus ante quem

28.07.1848 28.09.1853
(Kap.11),

16.03.1846
(Kap. 1)

TSahibram tDamodar  Stein: MSS-Katalog
1872 1892 1894

Hari Singh

i i
‘ ‘

1850 | | 1900 | 1950
I I I
| | |

I 1
1819 1839 1856 1885 1925 |
1846 1947
Vertrag von Teilung und Unabhangigkeit
Amritsar Indiens und Pakistans

Abbildung 2.1: Ubersicht zur Datierung der Viraratnasekharasikha

lich der Viraratnasekharasikha angehorten. Doch wegen der thematischen Uberschnei-
dung®” und der auffillig dhnlichen Abfolge dieses gemeinsamen Textbestands ist auch
eine parallele Abfassung im gleichen Zeitraum nicht auszuschlieflen.

Unter den Auftragsarbeiten gibt es noch ein weiteres Werk, das den Namen des Pa-
trons im Titel tragt: Viravaidyaratnaharatika Viraharalatika, nach STEIN eine Uberset-
zung eines arabischen Medizinwerks.*® In deren marigala-Strophen finden sich eben-
falls zwei Parallelen zur Viraratnasekharasikha,®® woraus sich aus den gleichen Griin-
den vermuten lasst, dass diese Ubersetzung spéter als die Viraratnasekharasikha ent-
standen sein dirfte.

Dass Sahibram aus dem Persischen und scheinbar auch aus dem Arabischen oh-
ne Assistenten literarisch ins Sanskrit ibersetzen konnte, ist keineswegs selbstver-
standlich. Zwar kénnen wir besonders im héfischen Milieu passive Kenntnisse in et-
lichen Umgangs- und Literatursprachen voraussetzen, doch bildeten unter den kasch-
mirischen Pandits die persoglotten Verwaltungsbeamten (karkun) und die Sanskrit-
Gelehrten eigene Unterkasten, deren Mitglieder zwar untereinander heirateten, aber
je eigene Bildungswege und -institutionen hatten.* Wie Sahibram zu seinen Sprach-

37 Zur Selbstbeschreibung der Viraratnasekharasikha als niti-Sastra vgl. Abschnitt 3.2.1 (S. 42). *® Vgl.
STEIN 1894, S. 189, Nr. 3572, Signatur 3210: SrimaharajaRanavirasimhabhupajiiaya kasyacid Arabi-
granthasyanuvado ’yam krtah. Diese Handschrift ist verfiigbar auf archive.org (exakte URL hinterlegt,
letzter Zugriff: 24.05.2024).  ** Dort marigala 7 = 1.43 hier unter Vertauschung des zweiten und dritten
Strophenviertels und dort 10 = 1.69 hier. 40 Vgl. MADAN 2007, S. 19f. und SANDERSON 2009, S. 99. Zur
Ausbildung und zum Tétigkeitsbereichs eines munsi ,persoglotten Sekretérs® vgl. S. WEBER 2007, S. 111-
123.


https://archive.org/details/VeerVaidyaRatnaharaTikaViraHaraLatika3210Alm14Shlf5DevanagariAyurveda
https://archive.org/details/VeerVaidyaRatnaharaTikaViraHaraLatika3210Alm14Shlf5DevanagariAyurveda

24 2 Einleitung

kenntnissen kam, ldsst sich indes nur aus einer fragwiirdigen Quelle erahnen, einem
Artikel desselben Dhani Ram SASTRI,*! der an der Ausgabe der Nitikalpalata beteiligt
war. Darin gibt er an, Dillaram, der Vater Sahibrams, sei “a revenue official in Maharaja
Gulab Singh’s service” gewesen “and lived in the Anantnag town”. Es ist aber chro-
nologisch auszuschlieflen, dass Dillaram im Dienst des Maharajas Gulab Singh - also
abermals nach 1846 — tatig war, wenn er nach Angaben derselben Quelle schon verstor-
ben sein soll, als Sahibram nur sieben Jahre alt war; danach habe dieser noch bis zum
18. Lebensjahr in der Persischschule zugebracht, habe erst dann Sanskrit gelernt und
sei schlief}lich noch ein Jahr nach Varanasi gegangen. All dies muss jedoch schon abge-
schlossen gewesen sein, als er zwischen 1846 und 1853 den Auftrag fiir das vorliegende
Werk erhielt.*? Immerhin lisst sich aus diesen Angaben vermuten, dass Dillaram als
Verwaltungsbeamter mit Persischkenntnissen der karkun-Unterkaste angehorte. Die-
se standen hierarchisch hoher als die Sanskrit-Gelehrten, von denen Sahibrams Mut-
ter nach derselben Quelle abstammen wiirde. Dies konnte erklaren, warum Sahibram
zunachst die Persischschule besucht haben soll, also eine Ausbildung zum Verwalter
begann, und erst nach Abbruch dieser an einer Sanskritschule studiert habe.

Es miisste erst genauer untersucht werden, inwieweit Sahibram mit seinen Fahig-
keiten an den programmatischen Ubersetzungsaktivititen unter Ranbir Singh betei-
ligt war,*> wie sie in den posthum kodifizierten** Regeln des Dharmarth-Trusts*® greif-
bar werden. Jedenfalls war die Viraratnasekharasikha langst abgeschlossen, bevor diese
Sprachtransfers belegbar sind,*® im Rahmen derer hauptsichlich technische Literatur
aus Sanskrit, Persisch, Arabisch und Englisch ins Hindi/Urda und Dogri iibertragen
wurde.*’

‘1 D, R.SASTRI 1998. ** Vielleicht meinte SASTRI hier eher die vorige Administration unter Ranjit Singh,
doch hief8 zu dieser Zeit Anantnag noch Islamabad; vgl. SUFI 1949, S. 570. Der Abschluss der Sanskrit-
studien in Varanasi wire indes nicht uniiblich, vgl. SCHARFE 2002, S. 301. 4 Zuweilen ist von einem
,Ubersetzungsbiiro” im Stile Akbars die Rede, doch raumt selbst SARVARI 1985, S. 79f. ein: “What actually
remains now of the work done at the bureau, is only a fragment and consists of a few volumes on various
branches of medicine, one or two volumes on engeneering, a volume or two on useful arts like paper-
making, cookery, etc. These volumes are in manuscript form and are preserved in the Research Library at
Srinagar under ‘the Ranbir Collection’” ** Vgl. CHARAK 1985,S.277. ** ‘Ain-i Dharmarth, vgl. Anhang
A4 (S.1241).  * Die frithesten Werke, die SARVARI 1985 nennt, wurden 1868 abgeschlossen. ¥ Vgl.
auch STEIN und GRIERSON 1923, S. xix—xx: “As far as Sanskrit literary qualifications were concerned, he
[i. e. Govind Kaul, M. M.] was well equipped for the charge of the “Translation Department’, to which he
was appointed in 1874. By creating it together with a State Press it was the Maharaja’s [i. e. Ranbir Singh’s,
M. M.] intention to diffuse knowledge of Sanskrit works in law, philosophy, etc., among wider classes of
his subjects through the medium of Hindi. [...] In 1883 Pandit Ramjiv Dar was carried off by a premature
death. Soon after, the Translation Department ceased to exist ..”



2.2 Patronage und Rezeption der Viraratnasekharasikha 25

2.2 Patronage und Rezeption der Viraratnasekharasikha

Die von Kasifi in ,Muhsins Ethik® umrissenen Werte waren nicht etwa welche, fir die
Abit 1-Muhsin bekannt gewesen ware. Das Ahlag-i Muhsini dokumentierte seine Reue
und sein Gelobnis zum Gehorsam gegeniiber dem Vater, gegen den er als Regent von
Marv 1498 mehrmals rebelliert hatte*® — Titel und Text sollten weithin einen Sinnes-
wandel signalisieren:

Den Klang seiner Reue und Buf3e und seiner Gerechtigkeit und Rechtmafligkeit haben die
entlegensten und niedrigsten Menschen gehort [...] Seine Majestét([, der Prinz], der in Marv,
dem standigen Aufenthaltsort des Gepriesenen und Erhabenen, residierte, begab sich [...]
furchtlos und unerschrocken auf den Weg zu den Fiilen des Thrones des Kalifats. Er hat
den Worten derjenigen, deren Absicht Weigerung und Absage war, kein zustimmendes
Gehor geschenkt. Er ordnete allen den Gehorsam gegeniiber dem hochrangigen Vater an,
der gemif3 dem Befehl des allméichtigen Gottes entsprechend der Anweisung: ,Sei Mir und
deinen Eltern dankbar!“* verpflichtend ist.>

Damit hatte bei Kasifi der Auftrag seines Patrons Sultan-Husayn eine konkrete politi-
sche Dimension: Das Ahlag-i Muhsini setzte der dynastischen Einheit ein literarisches
Monument und vermittelte so Stabilitat. Auch in der Behandlung der Kapitelthemen
bleibt Kasifis Augenmerk auf der unbedingten Wahrung der gottgewollten Machtord-
nung:

With respect to its contents, the Akhlag-i Muhsini is based in part on key philosophico-
ethical concepts expressed in Tusi’s Akhlag-i Nasiri, the work which exerted the single
greatest philosophical influence on Persian advice literature of the post-Mongol period.
[...] The duty of the ruler [...] is to ensure that each class in society remains in its proper
place and that no one transgresses the boundaries of his station (martaba) in life.>!

Sollte es sich bei Sahibram dhnlich verhalten? Zunachst platziert er mit erkennbar dhn-
licher Metaphorik in 1.41-43 sein Lob von Gulab Singh genau korrespondierend zu
Kasifis Herrscherlob von Sultan-Husayn. Die ehrfurchtsvollen Attribute sind dabei an
den hinduistischen Dografiirsten angepasst, doch addiert er gleich zu Beginn in eigener
Sache: Unter Gulab Singh werde Ka$mira-bhith (1) naka-bhiih / (2) na aka-bhith ,Kasch-
mir (1) zur himmlischen Stitte / (2) keine Statte des Leids® (1.41d), nicht zuletzt — so
lasst sich vermuten —, weil dieser vadavaikasrayah ,sich hauptsiachlich auf Brahmanen

* Vgl. SUBTELNY 20032, S. 603f. *° Qur’an31:14. *° Ahlaq-i Muhsini, Einleitung nach Vers 0.6. ' SuB-
TELNY 2003a, S. 604.



26 2 Einleitung

stiitzt® (1.42d). Und die Brahmanen wiederum, wie wir in 1.62 erfahren, hitten sich kei-
nen besseren Herrscher wiinschen kénnen, Gulab Singh sei, was ihre Ranke ,Verdienst®
als Frucht trage.”

Doch bevor Sahibram diesen Schluss zieht, entfernt er sich zunichst ganz von sei-
ner Vorlage. Nach einer Anerkennung der Férderung des vorliegenden Werks in 1.44,
formuliert er in 1.45 die Absicht, seinerseits dem neuen Herrscher ein Geschenk zu ent-
richten, denn mit einer angemessenen Gabe ,werden wir zu seinen Subjekten gez&hlt
werden“.>® Es folgen in 1.46-56 mit verschiedenen Stilmitteln wie $lesa und samasokti
tippig beladene Lobeshymnen und Ratselstrophen, deren Losung stets der Name des
gepriesenen Maharaja ist. Den Abschluss bilden die Figurengedichte (bandha) 1.57-61,
fraglos ein vorzeigbares Geschenk, wenngleich es in keinem der Textzeugen figiirlich
dargeboten wird.>*

Darauf folgen — zunichst korrespondierend zur Titelankiindigung des Ahlaq-i Muh-
sini ,Muhsins Ethik® — mit 1.64-67 weitere Zusitze, die neben dem Titel der Sanskrit-
komposition® den Thronfolger Ranbir Singh als direkten Auftraggeber nennen und ihm
eine gute Zukunft wiinschen. Hier fithrt Sahibram wiederum eine Art Gabentausch an,
der nicht mehr nur auf ihn persénlich bezogen ist: Einerseits ,sollen Herrscher mit rei-
ner Gesinnung Kaschmir hiiten®® andererseits ,sollen recht gesonnene Brahmanen,
[indem] sie sich [ihren Opfer]handlungen widmen, zum Gedeih der guten Herrscher
auf Erwerb und Erhalt achten®.*’

Wo im Ahlag-i Muhsini andernorts der namensgebende Herrschersohn Abu I-
Muhsin angesprochen wird, miinzt Sahibram dies ebenfalls unter Zusétzen auf Ranbir
Singh um.*® Doch auch unabhingig von der Vorlage lobt er Herrscher und Auftragge-
ber: So kulminiert ein langerer Exkurs tiber niti ,Fithrungskunst® mit 10.77-80 in einem
Zuschnitt auf Gulab Singh, der sogar den historischen Kontext andeutet.>’ Und wo im
Ahlaqg-i Muhsini die Biicher der Altvorderen mit Baumen verglichen werden, die vie-
le Jahre spater Friichte tragen, lasst Sahibram seine Komposition als Ranke im Garten
,Herz dieses Prinzen [Ranbir Singh]“ empor kriechen.®®

In all diesen Passagen steht erkennbar das Lob des damaligen und zukiinftigen
Herrschers (raja-prasasti) im Vordergrund, nicht etwa eine historiographische Darstel-
lung.®! Entsprechend wenig lisst sich ihnen zur Erhellung der konkreten Umstinde des

%2 agryajanmanam dharmalata phalati (1.62d). Weitere Verweise auf Brahmanen im Rahmen des Herr-

scherlobs finden sich in 1.67, 10.77 und 33.207. ** asya prakrtisu ganyatam yasyamah (1.45bc). ** Sie-
he Anhang A.3.2 (S. 1237). Zur Bedeutung von Figurengedichten in Kaschmir vgl. HANNEDER 2021.
% Vgl. Abschnitt 3.2.1 (S. 42) und 3.2.2 (S. 45).  *° $uddhatmano dharanipatayah Kasyapim palayantu
/(1.67b). 7 ... saralamatayo brahmanah karmanistha, yogaksemavahitamatayah sannrparddhyai bha-
vantu/ (1.67d). ** Namlich in 9.77-88 und 33.203-224. *° Genauer in der ersten Auslegung von 1.78.
60 38.138-140. ' Zu Sahibrams historiographischen Ausziigen und eigenen Werken vgl. KRAUSE 2016,
S. 22ff.



2.2 Patronage und Rezeption der Viraratnasekharasikha 27

Werks entnehmen. Doch wird besonders an den Zusatzen deutlich, wie Sahibram das
politische Signal der Stabilitat, welches das Ahlag-i Muhsini aussandte, auf die Situati-
on in Kaschmir zu Beginn der Dograherrsschaft angepasst hat: Der vom designierten
Thronfolger mit dem Auftrag zur Ubertragung versehene kaschmirische Pandit Sahi-
bram huldigt den Dogras personlich und als Repréasentant der Brahmanen des Tals, die
bis dato in keinem direkten Abhéngigkeitsverhiltnis zu den Lokalregenten aus Jammu
gestanden hatten. Die Viraratnasekharasikha initiiert so mit der Gegengabe des Herr-
scherlobs einen symbolischen Gabentausch, von dem im Sinne Marcel MAUSS' erwartet
wird, dass er den urspriinglichen Geber — den Patron - in einen Kreislauf weiterer,
nominell freiwilliger, aber faktisch verpflichtender Gaben verstrickt und so die Interak-
tion vorhersehbar gestaltet;®? fiir Sahibram persénlich scheint diese Rechnung aufge-
gangen zu sein. Auf reprasentativer Ebene signalisierte der Auftrag zunéchst, dass die
Dogras die lokalen Hindu-Eliten Kaschmirs anerkannten.®® Das reprisentative Signal
der Gegengabe wire sodann weniger eines der Stabilitat — obwohl auch dies durch das
gleichzeitige Lob des gegenwirtigen und zukiinftigen Herrschers anklingt: die Thron-
folge ist geregelt — als eines der Legitimitét des mit dem Vertrag von Amritsar besiegel-
ten Herrschaftsanspruchs der Dogras. Dieses Signal fiigt sich durch das Medium eines
Sanskrittexts auch in die Legitimationserzdhlung der Briten, die vorgab, mit den Dogras
ein altes hinduistisches Herrscherhaus restituiert zu haben.%*

Die Bedeutung solcher Signale fiirs Gelingen der Herrschaft war seit jeher auch ein
inhaltlicher Schwerpunkt der arabischen und persischen Fiirstenspiegel, zu denen das
Ahlag-i Muhsini zahlt:

Das feine Regelwerk des Anstands, die Herstellung und Wahrung eines sozialen Geflechts,
das ganz wesentlich durch personliche Beziehung, soziale Zugehorigkeit und materielle
Interessen geprigt ist, das ist die vielleicht wichtigste Kunst, die der Fiirstenspiegel dem
Herrscher vermitteln will. Herrschaft muf} sich durch die Beherrschung eines Regelwerks
beweisen, in dem neben der Gewalt die Kunst steht, Menschen durch Zuwendung materi-
eller und symbolischer Giiter zu binden.®®

Dies besagt freilich nicht, dass die Herrscher praktisch an die vermittelten Werte gebun-
den waren,®® sondern lediglich, dass es fiir die von ihrer Gunst abhingigen Literaten

62 Vgl. MAUSS 1968.  * Schon in der frithen Geschichte Kaschmirs versuchten Herrscher mit Immigrati-
on ein Gegengewicht zu ansissigen Eliten zu erzeugen; vgl. WITZEL 2016, S. 623f. Ahnlich gab es unter den
Dogras die Tendenz, Schlisselpositionen mit Beamten aus dem Panjab zu besetzten; KILAM 2003, S. 209f.
0 Vgl. RAI 2004, S. 68-79.  ® LEDER 1999, S. 39. % Vgl. auch LEDER 1999, S. 24: ,Selten aber ist fiir
den Fiirstenspiegel so wie in der Rechtsliteratur, die sich auch mit dem Staatsrecht befafit, anzunehmen,
daf die Autoren die Verbindlichkeit von Regeln der Staatskunst vorausgesetzt oder auch nur erhofft ha-
ben. Daraus resultiert, daf3 der Fiirstenspiegel in seiner Anlage eine ausgeprégt diskursive Komponente
aufweisen kann, weil er durch Uberzeugung wirken muf3*



28 2 Einleitung

auflerhalb solcher Huldigungen kaum Moglichkeiten gab, eine Art von Verbindlichkeit
zu erzeugen.

Doch wen konnte dieses Signal tiberhaupt erreichen? Das Ahlaq-i Muhsini war nicht
nur zu seiner Zeit einer breiten persophonen Leserschaft zuginglich,®” sondern wurde
besonders rege im mogulzeitlichen Indien mit einer Reihe nachahmender Folgewerke
rezipiert.?® Auch die spiteren Kolonialherren, die Briten, waren mit seinen Inhalten
vertraut, denn sie verwendeten Teile des Werks zum Persischunterricht ihrer Verwal-
tungsbeamten.®’

Dem gegeniiber muss man bei einem die lakonische Prosa seiner Vorlage stark aus-
schmiickenden Sanskrittext’? wie der Viraratnasekharasikha von einem wesentlich be-
schrankteren Rezipientenkreis ausgehen. Konkrete Hinweise auf ihre Rezeption gibt es
nicht, ihre Handschriften wurden nie tiberregional verbreitet. Wenn BUHLER iiber Ran-
bir Singh mitteilt: “The Mahéaraja himself is well acquainted with Sanskrit and under-
stands it perfectly, though he does not speak it”,”! ist denkbar, dass er den Text selbst
horte oder las und vielleicht im Rahmen seines literarischen Zirkels diskutierte, falls
dieser 1853 schon bestand.”? Sicher verdeutlicht das Lebenswerk von Sahibram, dass es
auch in der Mitte des 19. Jahrhunderts eine gewisse Horer- oder Leserschaft fiir neue
Sanskrittexte gegeben hat. Ohne weitere Texte aus diesem Umfeld ist jedoch nicht zu be-
urteilen, wie ,lebendig” dieser Diskurs war’? und inwieweit die Viraratnasekharasikha
eine literarische Wirkung entfaltet hat, welche iiber ihre symbolische als Huldigungs-
schrift hinausging.

7 Vgl. SUBTELNY 2020. % Vgl. WICKENS 1984, ‘ALAM 2004, S. 51 und SUBTELNY 2003a, S. 613.  *° ROE-
BUCK 1819, Appendix S. 38 listet eine 1809 gedruckte Anthologie unter der Uberschrift “Miscellaneous
Works of Prose and Verse, printed for the use of students of the Persian Class, under the superintendence
of the Professor”, ebenso DAs 1960, S. 161, sub Persian: 6, Vol. 1 “Sections of Ukhlaqi, Moohsinee and Zu-
leekha, 1809”. Die Verwendung als Stoff fir den Persischunterricht wird auch 1846 noch im Report des
Hooghly Colleges erwihnt: ANONYMUS 1846, S. 98. Und die Ausgabe KASHIFI 1850 war “printed for the
use of the East India College” und stellt einige Anekdoten voran, bevor sie komplette Kapitel gibt, was den
Lehrbuchcharakter unterstreicht. 7 Genaueres dazu in den folgenden Kapiteln. 1 BUHLER 1877, S. 3.
2 Wie SUFI 1949, S. 802 aus der Biographie des Leibarzts von Ranbir Singh, Hakim Nir-ud-Din, mitteilt,
gehorte Sahibram offenbar selbst dazu: “Ranbir held gatherings on the model of Akbar when men of lear-
ning were gathered together for discussion of religious and social matters. Diwan Kirpa Ram was his Abu’l
Fazl, but devoid of Abu’l Fazl’s religious detachment, who never wrote any refutation of Hinduism. The
names of important littérateurs were: Pandit Ganesh Kaul Shastri, Baba Nilambar Mukerji, Dr. Bakhshi
Ram, Dr. Surajbal, Pandit Sahib Ram, Pandit Himmat Ram Razdan, Mirza Akbar Beg, Hakim Waliulldh
Shah Lahauri, Sayyid Ghulam Jilani, Maulavi Nasir-ud-Din, Maulavi Ghulam Husain Tabib of Lucknow,
Maulavi Qalandar ’Ali Panipati, Maulavi ’Abdullah Mujtahid-ul-’Asr, Hafiz Hajji Hakim Nar-ud-Din Qa-
diani, Babu Nasrullah ’Isai. They were the ornaments of the literary darbar of Maharaja Ranbir Singh”
(Hervorhebungen im Original). ® Vgl. die Death-of-Sanskrit-Debatte: POLLOCK 2001 und HANNEDER
2002.





