
Übersetzungen





Maṅgala

Im Namen Gottes, des Barmherzigen und Gnädigen, von dem wir die Fertigstellung
erbitten. (Arabisch)

M.1 Der (1) [als Fisch] mit einer Hornspitze während des Untergangs das kleine
Schiff [Manus] hielt – jawohl! – und (2) [als Schildkröte] die Grundlage von allem ist,
(3) [als Eber] die Erde [aus dem Weltenmeer] hob, (4) [als Mann-Löwe] dem [von Hi-
raṇyakaśipu] gequälten [Prahlāda] Freude bereitete und (5) [als Zwerg] zum Schein
einen Brahmanen-Knaben [mimte], (6) [als Rāma Jāmadagnya] diese Welt hier erober-
te, (7) [als Rāma Dāśarathi] seinem Vater ergeben war, (8) [als Kṛṣṇa] die Last der Erde
nahm, (9) [als Buddha] zur [inneren] Ruhe gelangte, (10) [als Kalki] die Niedriggebo-
renen vernichten wird – o [Wunder]! –, dieser [Viṣṇu] mit zehn Inkarnationen möge
euch Freude bereiten!

M.2 Der (1) [als Erde] die Geburtsstätte von allem ist, (2) an dem [als Wasser] sich
die ganze [Welt] labt, (3) der [als Feuer] jene [Welt] verbrennt, (4) mit dem [als Luft]
man atmet, (5) in dessen Innerem [als leerer Raum] dies alles unbeschränkt ist, (6) der
[als Sonne] das gesamte [Welten-]Ei beleuchtet, (7) wegen dessen Prasselnlassen von
Unsterblichkeitstrank [als Mond] diese [Welt] fruchtbar ist und (8) wegen dessen Gunst
[als Opferherr]1 diese [Welt] vorteilhaft ist, dieser [Śiva] mit acht Erscheinungsformen
möge euch Freude bereiten!

M.3 „Diese gesamte [Welt] ist abhängig von Deiner Observanz. Du bist der ursprüng-
liche Lehrer. Du hast mich geheiratet, bevor du die drei Welten verbrennen [wirst, aber]
wie [soll] ich, [die ich] Leichen[teile als Schmuck] trage, [es] leicht nehmen, [dass] die
Dreiwelt durchströmende [Gaṅgā] auf [Deinem] Kopf [ist]? Ich gebe mich dem so mit
seiner Gattin (Śivayā) [im Zwiegespräch] sitzenden [Śiva] hin, [der] auf dem Leichen-
platz verweilt.
1 Tentativ, vgl. Meinhard 1928, S. 9–14 zu den verschiedenen Identifikationen der acht Erscheinungsfor-
men Śivas (aṣṭamūrti). Hier wurde der Deutung des Harivaṃśa, Ed. Sukthankar App. I,31.982 der Vorzug
gegeben, wo die Reihenfolge der Erscheinungsformen identisch wäre. Doch haben andere Listen anstelle
von yajamānaḥ ‚Opferherr‘ eine andere Form, etwa Abhinavagupta: Tantrasāra, Ed.M. R. Shāstrī, 12.  Ka-
pitel: -ātma- ‚Wesenskern‘.



768 Anrufung : Maṅgala

M.4 [An die Kritiker:] Obwohl diejenigen, [deren] Augen von der Dunkelheit „Un-
kenntnis und Missgunst“ bedeckt sind, den unschätzbar [wertvollen], guten Juwelsplit-
ter irrigerweise verwarfen, pflegt die Erde selbst manchmal die ihr eigenen Vorzüge zu
enthüllen, [denn sie] sie bringt unendlich [viel] hervor (ananta-rā).2

M.5 Gewiss steht [es] in der Macht der Guten auf Erden, eine bestimmte Absicht
(-āśaya-antara-) anderer [zu] erkennen.3 Unter [ihnen] sind in dieser unreinen Zeit
(antare) gnädige Ansichten selten.

M.6 Und daher gebe ich selbst hierauf bloß einen Hinweis. Kluge mögen erkennen,
[dass ich damit] gemäß der Maxime von „Nadel und Pfanne“ [verfahre].4

2 Tentativ. 3 Vgl. das Zitat im Kommentar sub 8.108. 4 Diese Maxime besagt: von zwei Gegenständen
gleicher Machart, im Bild also Eisenwaren, soll der einfachere zuerst gefertigt werden; vgl. Jacob 1907,
S. 53. Übertragen auf die Intention, in diesem Abschnitt der glückbringenden Vorrede (maṅgala) die Kri-
tiker zu besänftigen, könnte das heißen: Mögliche Schwächen anzudeuten – die Nadel – ist einfacher als
eine umfassende Kritik – die Pfanne –, welche Sāhibrām seinen Kritikern überlässt.



1

dībāča

Vorwort

&

1 – dar ʿibādat

Über Anbetung [Gottes]
parastiš Verehrung [Gottes]
ṭāʿat Observanz

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.70a)
tapas Kasteiung

Synonyme im Text
tapas-kriyā Kasteiungsübung

Inhalt
1–69 Vorwort

70–79 Inhaltsverzeichnis
80–87 Titelerklärung

88–106 Definition des ersten Kapitelthemas
106–119 Mortażā ʿAlī herrschte am Tag und betete in der Nacht
120–133 Schah Sanjān untwies den Regenten Herats

134 Abschluss



770 Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung

1.1 In der Welt triumphiert der Eine, alles zu-
stande bringende, souveräne [Śiva], dessen Erken-
nen höchst rein ist, dessen Eigengestalt durch sich
selbst offenbar ist, der [aufgrund] seiner unbe-
stimmbaren Größe alles in Form von Herr, Lebe-
wesen und Unbelebtem, das nur sein eigener We-
senskern ist, als Spiel des Wollens schöpft.

1.2 Der hier (ya eṣaḥ) als höchst wundersa-
mer [All-]Durchdringer das Herz aller erleuch-
tet und alleinig in der Welt strahlt mit seinen
Verkörperungen, [die] Rāma und dergleichen [In-
karnationen umfassen],1 von dessen Gunst selbst
wir hier ein Wenig [alsbald] empfangen werden,
[wenn] wir [Seiner gedenkend] frei von Befle-
ckungen sind, diesen unendlichen Gebieter Hari
[Viṣṇu] preise ich!

Seine Majestät der absolute
Herrscher, …

1.3 (1) Und triumphieren möge Seine [Offenba-
rungs]rede (vāc), [welche] für diejenigen, [deren]
Herzen rein sind, [leicht] verständlich ist, darauf
hinwirkt, alle Dinge zu offenbaren, allein auf das
seiende, unvergängliche [Brahman] gerichtet ist,
die [vier Lebens]ziele gewährt, läuternd ist und
zum guten Wesen [führt].
(2) Und triumphieren möge seine Tat (kriyā), die
den makellosen [Götter]zustand erlangen lässt,
imstande, alle Dinge zu erreichen, allein auf das
seiende, unvergängliche [Brahman] gerichtet, die
das [höchste] Ziel gewährt, läuternd und von gu-
tem Wesen ist.

… dessen Wort in Ehren gehalten
werden soll und …

1 Vgl. M.1.



Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung 771

1.4 Dessen (yat-) makelloses Licht[, zugleich:
Erkenntnis] scheint allumfassend und erhellt alle
Dinge richtig, wovon ein Gran die beim Entstehen
der Dreiwelt zum Schmuck gewordene Sonne ist;
und jedes [auf seine Objekte] begrenztes Leuch-
ten[, zugleich: Wahrnehmung] auf der Erdoberflä-
che sind [nur] Partikel Seines Lichts; wie könnte
Seine Größe, [die] von Natur aus makellos ist, Ge-
genstand der Rede sein?

… dessen Macht erhaben ist, …

1.5 Dieser [Herr in Form des Schöpfergottes
Brahmā] hatte – [nur] mit Seinem Willen ausge-
stattet – im Inneren Seines Herzens die unbewegli-
chen und beweglichen Zustände der Welt geformt
und formte Seinen vorzüglichen Körper zu Manu,
der allein [als Autorität] über Dessen Anweisun-
gen gekennzeichnet hier in einer Gestalt, [die ge-
eignet ist,] die Erde zu läutern, mühelos das Amt
der Oberherrschaft antrat, [weil] er einen guten
Charakter [und] einen klarem Geist hatte.

… hat das Mandat für den
Herrscher der Gesandten, der
die Charakterzüge der Wohltä-
ter (aḫlāq-i muḥsinīn) zur Voll-
endung gebracht hat, Moḥam-
mad, der Prophet, …

1.6 Dieser erstgeborene [Manu] war ganz allein der beste dieser großen Weisen, die
diese Welt unter harter Askese [und] mit reinen Absichten fortlaufend besiedelt haben.
Auch über all diejenigen Himmelsbewohner, die sich innerlich vom [Welt]treiben zu-
rückgezogen und ihre Schöpfungskraft nach Oben [gerichtet] haben,2 war dieser obers-
te Herrscher im Weltall das große Oberhaupt.

1.7 Ganz ohne unterwiesen worden zu sein, eta-
blierte er die Bestimmung für alle auf der Erde,
[indem] er mit dem Licht seines Geistes die Be-
stimmung der Autoritäten erschaut hatte, [weil]
er innerlich mit gutem Charakter versehen war.
Und genau als er [damit] zufrieden war, näherte
sich die Weltseele [Viṣṇu in Form vom Schöpfer-
gott Brahmā] und machte [ihn] zum höchsten, äl-
testen und besten Lehrer aller Oberhäupter.

… der bevor [ihm der Koran
offenbart wurde] noch kei-
ne Schrift gelesen hat, der
Vertrauenswürdige …

2 Gemeint sind die dem Zölibat folgenden Söhne Brahmās.



772 Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung

1.8 Mit erfreutem Geist bemerkte die [Weltseele, dass] sein guter Charakter und [seine]
Lauterkeit von selbst [entstanden waren] und setzte seine Lehre daraufhin an die Spitze
[aller] vergangenen und zukünftigen Oberhäupter.

1.9 Dem Manu, der so absolut vollkommen [und
dadurch] furchtlos [geworden ist, der für andere]
festgelegt hat, [was vergeltungskausal] wirksame
Taten sind [und] die Gunst des Herrn empfing,
[sei] Verbeugung!

– der Segen und Frieden Gottes
sei ihm …

1.10 Auch den Gefährten, Altersgenossen und
dergleichen, den Söhnen, Freunden und derglei-
chen, die seiner Autorität [als Lehrer und Herr-
scher] unterstanden, [sei] nach einander tiefe Ver-
beugung!

… und all seinen Nachfahren! –

1.11 Und [weil] ihm (yasmai) der Herr erfreuten
Herzens den Auftrag [als Stirnbinde] überreichte,
ist die Rede Manus das anfangslos-vollkommene
Wort [der Veda-Offenbarung und] das Heilmittel
[für die langwierige Krankheit „Daseinskreislauf“.

… mit der herrlichen Signatur
verziert:

1.12 „O Sohn! Mit deiner Charaktergüte3 hast
du Alles[, nämlich Dies- und Jenseits] gewonnen,
denn in dieser Welt hier gibt es nichts Werthalti-
ges, [das] dieser gleich[käme].

„Und du vertrittst ein hohes
Ethos.“4

1.13 Ein Partikel des Lichts von dem,
was der höchste Festgesang dieses selbst-
leuchtenden Herrn ist – das ॐ (oṃ) –, ist
die [innere] Lauterkeit, wovon (yat-) [äu-
ßere] Charaktergüte der einzelne Punkt
ist.

Denn der gute Charakter ist wie ein Licht
von den Lichtern der göttlichen Weisheit.
Und [er ist wie] ein Geheimnis aus den
Geheimnissen herrschaftlicher Erhaben-
heit.

3  sauśīlyam ist das 2. Kapitelthema, ebenso überall bis 1.38, wo von ‚Charaktergüte‘ die Rede ist.
4 Qurʾān 68:4.



Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung 773

1.14 Und [bloße] Teile von dem, was die höchs-
te Größe ist, sind in der Welt all die Licht[-, re-
spektive Erkenntnis]quellen, welche Sonne, Mond
und dergleichen [Lichtquellen, respektive] auch
Augen, Ohren und dergleichen [Erkenntnisquellen
umfassen].5

Mit diesem hohen Licht wird das
innere Auge erleuchtet. Und mit
diesem ehrwürdigen Geheimnis
die die Schönheit der [göttliche]
Attribute verstanden.

1.15 Und [obwohl] diese [charakterliche] Sittsamkeit umfassend strahlt, ist sie [nur]
eine kleine Lokalisierung eines Partikels dieser [höchsten Größe] (yat-); auf diese [Sitt-
samkeit] gestützt wird die Reihe der Ursachen [von Schöpfung, Erhalt, Vernichtung,
Verbergen und Erleuchten] in der Dreiwelt ehrwürdig.

1.16 Und du hast vollständig erledigt, wofür [ich
dich in die Welt] hinabsteigen ließ. Mein Zweck
ist erreicht [und] ich bin im Herzen erfreut. Dein
Ruhm möge das [ganze] Äon lang bestehen!“

1.17 Mit zuversichtlichem Geist schätzte [Manu]
diesen [göttliche] Auftrag6 gewiss als höchstes Ge-
heimnis, [das man] erhalten kann, und hielt sich
jeden Tag [zur Umsetzung] bereit.

Aus dem Verständnis des bedeu-
tenden Hadīs:̱ „Ich wurde ausge-
sandt, um die edlen Charakter-
züge zu vollenden“ folgt, dass der
Sinn der Aussendung des Ober-
haupts der Welt …

1.18 Ruhigen Herzens stellte er die [darin enthaltene Charaktergüte] voran, schuf
[in Übereinstimmung damit] die [in Dies- und Jenseits] zu Glück führenden Wege der
[vier] Kasten und [vier] Lebensstadien und belehrte [seine] weisen [Schüler] ausgiebig
[und] aufmerksam.

1.19 Deshalb soll man, um dem Weg des [Herrn]
zu folgen, sich verneigen [und] die Lehre des [Ma-
nu] aufmerksam befolgen, sodass der Herr zufrie-
den das höchste Erreichbare[, die Befreiung,] ge-
währt.

… – Gott segne ihn und seine Fa-
milie – die Vollendung der edlen
Charakterzüge und die Vervoll-
kommnung der schönen Eigen-
schaften ist.

1.20 Diese [Lehre] ist nichts als das äußerst pro-
funde [Offenbarungs-]Wort des [Herrn]; [sie ist]
glückbringend, verkündet Seinen Weg und lässt
Ihn erreichen. Welche verstandesreichen [Men-
schen] würden sie nicht achten?

Notwendigerweise wurde das
wunderbare Wort der Rede
jener Majestät in den Worten
ausgedrückt:

5 Vgl. 3.32. 6 Vgl. 1.11.



774 Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung

1.21 Es strahlt als grundlose, göttliche Gnade, dass der Herr diesen aus sich selbst voll-
kommenen [und] mit der rechten Lehre versehenen [Manu] auf die Erde hinabsteigen
ließ.

1.22 Obwohl dessen (yasya) Rede sich zu Beginn, in der Mitte und am Ende dem [rich-
tigen] Handeln von dieser oder jener [Gesellschaftsgruppe] widmet, zielt sie letztlich
allein auf das höchste Ziel: Charaktergüte aus Lauterkeit.

1.23 Den Menschen, [die guten]
Charakter erwerben, indem sie
[ihr] Herz lauter machen, bringt
[ihr] ganzes Tun [innerhalb des
Kastensystems] den hohen Zu-
stand [„Befreiung“].

„Erschafft in euch die Charakterzüge Gottes“, da-
mit die hoch strebende muslimische Gemeinde
wisse, dass die Aneignung dieser Charakterzü-
ge eine notwendige Angelegenheit und der Auf-
stieg hin zu dieser höchsten Stufe eine dringende
Pflicht ist.

1.24 Gute Taten, [die] vom segensreichen Haus und vom Schatz [aller] guten Ziele,
[nämlich] von dieser [Charaktergüte aus Lauterkeit] abweichen, sind nicht die sechs-
zehnte[, höchste Mond]sichel wert.7

1.25 Und es gibt zwar in der Welt andere, Dunkelheit vertreibende Lichtpartikel, aber
der Herr gilt gewiss als die eine, einzige Sonne.

1.26–27 Und so wird der höchste Vorrang dessen
in den Offenbarungen in gebundener Form ver-
kündet: „Denn zu jener letzten Zeit [am Ende der
Welt oder des Lebens] wird dieser [edle Gegen-
stand ‚Charaktergüte aus Lauterkeit‘] zuerst ge-
wogen, danach die zwei [Schicksals]wege, [beru-
hend auf] guten und schlechten Taten.“ Welcher
Mensch von scharfem Verstand würde sich des-
halb nicht an diesen vorzüglichen [Weg] halten,
der den Zustand des höchsten Erreichbaren[, der
Befreiung,] gewährt?

Das erste, was auf der Waage
des Jüngsten Gerichts gemessen
wird, werden die edlen Charak-
terzüge sein, gefolgt von den ed-
len Taten.

1.28 Denn derart entspringt der Lebensweg aus [noch oben führenden] guten
und [nach unten führenden] schlechten Taten. Der [einzige] mittlere Lebensweg [als
Mensch] wird von Beidem verursacht: [sowohl nach] oben [als auch nach] unten [füh-
rende Taten]. Insgesamt gibt es vierzehn [verschiedene] Lebenswege.

7 Tentativ als Metapher für das höchste Erreichbare aufgefasst, vgl. auch 13.6 und Fußnote dazu.



Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung 775

1.29 Diese wichtigste [Sittsamkeit, die Charaktergüte aus Lauterkeit] aber führt zum
Weg der höchsten Wonne. Immerzu sollen geschickte [Menschen] deshalb ganz und
gar auf sie bedacht sein.

1.30–31 Und die Offenbarung sagt: „Jemand
von hoher Geburt, der einen guten Charakter hat,
[weil] er einen lauteren Geist hat, gelangt zu dem
Ort, der für die [innerlich] ruhigen, hochgesinnten
[Yogins], der für die Weisen, die über viele Gebur-
ten vollkommen wurden [und] enthaltsam waren,
und auch für [diejenigen], die erkannt haben, was
es zu erkennen gibt, [bestimmt ist]; dieser Ort ist
ihm gewiss.“

Im Hadīs̱ wird überliefert, dass
der Gläubige wegen seines edlen
Charakters den Rang von denje-
nigen erreichen, die in der Nacht
wachen [um zu beten] und am
Tage fasten.

1.32 Und dies haben die Hochgesinnten auch
mehrfach in den mystischen [Werken] gesagt: Die-
se hier [zur Rede stehende] Sittsamkeit, die von
anderen [Wegen] unabhängig ist, ist der Weg des
Lichts [der Erkenntnis].

Die Philosophen haben gesagt,
dass der gute Charakter ein er-
leuchteter Weg ist, …

1.33 Außer diesen gibt es gar keinen anderen
[Weg, der] diesen Ort erreichen lässt, denn nur
über ihn erreicht man das, was fernab von Nieder-
trächtigen liegt.

… ohne den man nicht zu Ruhm
und Macht gelangen kann, …

1.34 Wenn es an der [inneren] Ruhe dieser
[Sittsamkeit] mangelt, gibt es für Männer, ob-
wohl [es noch] andere [Methoden] gibt, gar kei-
nen [zukünftigen] Lebensweg außerhalb des Tier-
zustands, [der] bedeutsam [wäre].

… ohne den man nicht aus der
Hölle der Tiere zur Stätte der
Menschen übersiedeln kann.



776 Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung

1.35 Wessen Naturell lauter
ist, der [gilt] unter den Nachfah-
ren Manus [als wahrer] Nachfah-
re Manus.8 Nur die innere Cha-
raktergüte, nicht die [äußere] Er-
scheinung ist die Bedingung da-
für.

Vers: Jeder, dessen Charakter gut ist, / der ist un-
ter den Menschen als [wahrhafter] Mensch zu
betrachten. / Das Gute von Menschen ist nicht
Schönheit, / der gute Charakter ist die Substanz
des Guten. //9 (0.1)

1.36 Dieses [lautere Naturell ist es], was Quelle
tausend guter Verdienste (-dharma-) genannt wird;
und wenn sie vorhanden ist, kommen die guten
Verdienste (-dharmāḥ) zu Hunderten von selbst.

Der gepriesene Charakter und
die gut geheißenen Eigenschaf-
ten …

1.37 Diejenigen, die innerlich lautere und mil-
de Absichten [hegen], sind in den [sichtbaren und
unsichtbaren] Welten ehrenwert. Daher sollen die-
jenigen, [die] Gutes [in Dies- und Jenseits] wün-
schen, bereit sein, Charaktergüte zu erwerben.

… stehen allen Menschen gut
und sind bei jedem lobenswert.

1.38 Die Großen nannten gute Eigenschaften „Charaktergüte“, [weil das] reine Naturell
[die Wurzel davon ist]; es (yā) ist Anmut – diesseitig heilvoll und makellos – und im
Jenseits ein verdienstreiches [gutes] Schicksal, – o [Wunder]! Die [Charaktergüte] hat
(yasya) als Zuständigkeitsbereich die gesamte Schöpfung, dreifaltig [hinsichtlich ihrer
Konstituenten10 oder ihrer innerweltlichen Lebensziele11] [und] selbst diejenigen mit
maßgeblichen Denkinhalten richten ihren Geist [auf sie, um auch das überweltliche
Ziel, Befreiung zu erreichen].

8 Oder weniger spezifisch: Mānavānāṃ sa Mānavaḥ ‚[gilt] unter Menschen [als wahrer] Mensch‘.
9 Amīr Ḫusrau: Maṭlaʿ al-anvār. 10 Vgl. Fußnote zu 9.10. 11 Vgl. 1.92–93.



Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung 777

1.39 Durch [ihre] Überlegenheit strahlt
die [Sittsamkeit] stets im höchsten Ma-
ße anmutig bei den hochgesinnten Herr-
schern, welchen durch ein Übermaß an
Gnade des Herrn die [unvorstellbar] gro-
ße Festung „gutes Schicksal“ aufgeschlos-
sen wurde, [indem ihnen] selbst die in
[beiden] Welten Lohn und Strafe bewir-
kende Bestimmung über das Leben sämt-
licher Lebewesen – abhängig allein von
ihrem Wort – in die Hände gelegt [wur-
de].

Insbesondere bei derjenigen Gruppe von
Menschen, denen gemäß der Anordnung
„Und dein Herr schafft was Er will, und
wählt [was Er zu tun gut findet]“12 die
Zügel der Macht in die Hand ihres Wil-
lens zurückgegeben wurden und denen
mit dem Schlüssel: „Du gibst die Herr-
schaft, wem Du willst“13 die Tore der
Herrschaft geöffnet wurden.

1.40 Und man sagt: Die gute Tat ist
die Anmut aller [gewöhnlichen Menschen
und auch] vorzüglich für die [außerge-
wöhnlichen] Yogins. Daher [ist sie] auch
[vorzüglich] für die hochgesinnten Ober-
herrscher über Hunderte, [die] für tausen-
de [Aufgaben] zuständig sind.

Vers: Der gute Charakter, der eine Zier-
de für weltliche und religiöse Belange ist, /
schmückt einen Menschen in Armut, aber
noch mehr einen Herrscher. // (0.2)

1.41 Aus der Dynastie der Sonne, wel-
che [als] Schmuckstück des Himmelszelts
vertrauenswürdiger [Gatte] der Erde14 ist
und aus deren Dynastie Dilīpa und der-
gleichen [Herrscher] stammten, [die, weil
sie ihre Widersacher restlos vernichte-
ten,] die Größe des [Himmelskönigs] In-
dra [weiter]gaben, herrscht nun dieser
Mahārāja [Gulab Singh, der] die ganze Er-
de mit [seinem] guten Ruf gefüllt hat. Das
in die Macht seiner Hand gelangte Kasch-
mir [wird nun] (1) eine himmlische Stätte
(nāka-bhūḥ) / (2) keine Stätte des Leids (na
aka-bhūḥ) sein.

Lob sei Gott, dass seine Majestät, Schutz-
herr der Religion, Verkörperung des
Lichts Gottes, der Sultan, der Schatten
Gottes [auf Erden], der Darius, der mit
dem Glanz von Ǧamšīd strahlt, des Farī-
dūns sonnengleiche Erscheinung hat, der
Herrscher, der dem Alexander an Rang
gleicht, der das Zentrum des Kreises
von Sicherheit und Frieden ist, der die
Grundlagen der strahlenden Herrschaft
begründet, die Residenz der leuchtenden
Regierung gefestigt hat.

12 Qurʾān 28:68. 13 Qurʾān 3:26. 14 Zur indischen Vorstellung vom Herrscher als Gatten der Erde vgl.
Hara 1973.



778 Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung

1.42 [Dieser Herrscher, der] führungs-
kundig und geschickt ist,15 sein Ziel er-
reicht hat, die Sonne für den Lotus-
teich „Gelehrtenschaar“, eine Stätte gro-
ßen Muts [und] ganz auf den Schutz der
[seiner] Subjekte bedacht ist, tiefe und
weitreichende Absichten hat, das Erdrund
in [alle] Richtungen mit Ruhm erfüllt hat,
dieser [Herrscher] mit klarem Verstand
möge triumphieren, [denn er] stützt sich
hauptsächlich auf Brahmanen!

Vers: großartiger Krieger, Herrscher, der
unter einer günstigen Konstellation ge-
boren ist, / dem das Schicksal die Zügel
in die Hand gegeben hat, / Weltherrscher,
Ǧamšīd gleich an Rang, Zufluchtsort für
die Welt, / der die Sonne des Reichs ist
und der Schatten Gottes [auf Erden], / Eh-
re der ganzen Welt, Eigentümer von West
und Ost, / Großkönig der gesamten Welt,
Sulṭān-Husayn. // (0.3)

1.43 Er (yaḥ) ist in der Führungskunst der Herr
der Rede [Bṛhaspati], in der Milde der Mond, in
der Duldsamkeit die Erde, die Sonne im Vertrei-
ben (1) von Makeln (doṣa-) / (2) der Nacht (doṣā-),
der Nachfahre Bhṛgus[, Śukra,] im Gedankenspiel
[und] Feuer mit (1) gleißender Hitze / (2) der Hit-
ze der Sonne (bhāsvat-pratāpaḥ) im Verschlingen
des Brennstoffs „üble Menschen“; sein Unheil ver-
treibender Ruf möge bis ans [Ende des] Äons be-
stehen!

Möge der erhabene Herr den
Schatten seiner Herrschaft ewig
währen lassen und möge er die
Gabe seiner Gunst und seine ho-
he Stellung unter den Menschen
bis zum Jüngsten Tag und der
Stunde der Auferstehung halten.

Und die erfolgreichen, ruhmreichen und mächtigen Nachkommen seiner Majestät,
von denen jeder einzelne im Wohlstand und in der Weltherrschaft wie eine Sonne
am Himmel ist und in Regierung und Eroberung wie ein Planet am höchsten Punkt,
haben aus den edlen Charakterzügen und den angenehmen, zufriedenstellenden At-
tributen reichlich und umfassend Nutzen gezogen und die Zügel des hohen Strebens
auf den Erwerb guter und erhabener Taten gerichtet.

Vers:
Jeder von den Genannten ist in der Verfeinerung der edlen Charakterzüge /

wie die weltumspannende Sonne. // (0.4)

Insbesondere seine Majestät, der Kronprinz beider Welten, ausgewählt unter den
Menschen, die einzigartige Perle aus dem Meer der Majestät und der Glückseligkeit,
leuchtender Stern am Himmel der Herrlichkeit und der Herrschaft, der das Banner
von Religion und Staat hoch hält und das Antlitz von Reich und Glauben erleuchtet.

15 Oder: nītijña-caturaḥ ‚geschickt unter Führungskundigen‘.



Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung 779

Ein starker König, dessen Horoskop anzeigt, dass er siegreich im Krieg ist, / 16

ein Rosenstrauch im blauen Garten [des Himmels], /
der die fremden Befehlshaber am Scheitel spaltet, /
der die Stirn der Aufrührer brandmarkt. // (0.5)

Der Beste der Größten der Sultane, der Vorzügliche der berühmten Könige und Kai-
ser:

Vers:
Šāh Abū-l Muḥsin, der Helfer von Reich und Glauben, dass die Sonne /

aus Respekt einer seiner Diener ist, /
der ein geschickter Reiter in der Arena der hohen Stellung ist, in deren Bahnen der
Würdigung /

das scheckige Pferd der Zeit sich seinem Befehl gern unterwirft, /
weil er die Signatur der Reue in sein Herz graviert hat; /
zweifellos ist heute das Zeugnis der Ehre auf seinen Namen ausgestellt. // (0.6)

Möge der erhabene Herr dessen Herrschaftsgebiet ewig währen und sein Schiff im
Meer der Herrschaft fahren lassen! Den Klang seiner Reue und Buße und seiner Ge-
rechtigkeit und Rechtmäßigkeit haben die entlegensten und niedrigsten Menschen
gehört und das Vermächtnis seiner edlen Charakterzüge und ausgezeichneten Ei-
genschaften ist in der gesamten Welt verbreitet.

Verszeile:
Wohin du dein Ohr auch richtest, du vernimmst sein Lob. // (0.7)

Zu den Formen, die zu einer hohen Stellung und einem guten Ruf in der Welt führen
und die Vermehrung von Großmut und Seligkeit im Jenseits begründen, gehört die
Zufriedenstellung der Herrscher. Wenn es Grund und Ursache für Angst und Schre-
cken gab, weil manche Begebenheiten und Vorfälle eintraten, deren Eintreten unter
der Achtung der Herrscher für äußerst unwahrscheinlich gehalten wird, und wenn
seine Majestät, Ǧamšīd an Rang gleich und Schatten Gottes auf Erden, einen Hinweis
gab, war der [Prinz] am Hof gegenwärtig.

Seine Majestät[, der Prinz], der in Marv, dem ständige Aufenthaltsort des Geprie-
senen und Erhabenen, residierte, begab sich zusammen mit einer kleinen Zahl von
Dienern furchtlos und unerschrocken auf den Weg zu den Füßen des Thrones des
Kalifats. Er hat den Worten derjenigen, deren Absicht Weigerung und Absage war,
kein zustimmendes Gehör geschenkt. Er ordnete allen den Gehorsam gegenüber dem

16 Niẓāmī Ganǧavī: Maḫzan al-asrār, Ed.Dastgirdī, S. 31, Z. 10.



780 Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung

hochrangigen Vater an, der gemäß dem Befehl des allmächtigen Gottes entsprechend
der Anweisung: „Sei mir und deinen Eltern dankbar!“17 verpflichtend ist. Als nach ei-
ner langen Zeit der Trennung der Blick dieses [Vaters] wie einst der Blick Jakobs aus
Kanaan durch den Anblick des Lichts der Schönheit jenes Josephs von Ägypten er-
leuchtet wurde, verbreitete sich in allen Ecken der Welt der Klang von Glückwunsch
und Gratulation.

Vers:
Der Eroberer der Ewigkeit von übermäßiger Gunst /

verbreitet in der Stadt die Kunde, dass er kommt. /
Der Garten der Wünsche strahlte bei dieser Nachricht, /
das [Feld] der Hoffnung wurde bei seiner Ankunft neu bestellt. // (0.9)

1.44 Und was bleibt über seine Vorzüglichkeit hinsichtlich Führungskunst, Verstand
und Entschlossenheit zu sagen? Auch in dieser Hinsicht können wir nur seine Geis-
teskraft rühmen, die sich [in Form der Förderung des vorliegenden Werks] auf uns er-
streckt!

1.45 Wir werden mit der uns angemessenen Darbringung [des folgenden Herrscher-
lobs] zu seinen Subjekten gezählt werden und [unsererseits] zu Angemessenem kom-
men, denn der Herrscher ist der Herr aller.

1.46 (1) Wodurch [entsteht] im Dies- und Jenseits Anmut? (Lösung: rā ‚durch ei-
ne Spende‘) Welche Stammform bezeichnet den [Schöpfergott] von unvergleichlicher
Macht? (Lösung: aja ‚Ungeborener‘) Oder [welche Stammform] hat viele Bedeutungen
[und] zeigt keine [Flexions]unterschiede im grammatischen Geschlecht? (Lösung: go
‚Rind, Kuh, Himmel, …‘) Und welche Verbalwurzel hat die Bedeutung „ergreifen“? (Lö-
sung: lā ) Oder welcher unter den funkelnden [Sternen] wird für den Erfolg aller Ziele in
der Welt hochgeschätzt? (Lösung: bha-siṃhaḥ ‚der glänzende Löwe‘) [Gesamtlösung:]
Der Herrscher Gulab Singh (rāja-Golābha-siṃhaḥ).

(2) [Als śleṣa sowohl auf Gulab Singh als auch auf die Sonne bezogen:] Durch wen
[entsteht] in der sichtbaren [und] unsichtbaren [Welt] Anmut? Was bezeichnet denn
denjenigen mit unvergleichlicher Macht? Oder was ist sehr reich18 und unterscheidet
hier im [schlechtesten] Zeitalter19 nicht [zwischen Eigenem und Fremden]? [Wer] hat
das Ziel, den Herrn zu begreifen? Oder wer unter den funkelnden [Herrschern] wird
für den Erfolg aller Ziele auf der Erde hoch geschätzt? Wer mit strahlendem Namen /
mit dem Namen „der Strahlende“ (bhāsvad-ākhyaḥ) fügt restlos [alles seinem Macht-
bereich] hinzu und verändert [es bis er zufrieden ist nach Belieben] / bezieht es unter
17 Qurʾān 31:14. 18 Tentativ, vgl. Anmerkung zur Edition. 19 Vgl. Fußnote zu 8.68.



Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung 781

Veränderung der Flexion [auf sich selbst] (vipariṇamayate)? [Antwort auf alle Fragen,
teils unter Veränderung der Flexion:] Der Herrscher Gulab Singh, [zugleich:] der Herr-
scher [Sonne], der Beste unter den Kugelförmigen (-gola-ābha-).

(3) [Als samāsokti explizit auf die Sonne, implizit auf Gulab Singh bezogen:] Wodurch
[gibt es] hier [auf Erden und] dort [im Himmel] Anmut? Was bezeichnet denn denje-
nigen mit unvergleichlichem Licht? Oder [was bleibt, obwohl] viele [darauf] abzielen,
gleichgültig? Und wer dient [den Yogins dazu,] zum Schöpfergott [Brahmā] zu gelan-
gen? Oder welcher unter den funkelnden [Himmelskörpern] wird für den Erfolg aller
Ziele in der Welt hochgeschätzt? Wer namens „der Strahlende“ vereinigt restlos [alles
unter seinen Strahlen] und verändert es [im Laufe der Zeit]? [Antwort auf alle Fragen:]
Der Herrscher [Sonne], der Beste unter den Kugelförmigen (-gola-ābha-).

1.47 [Das Sūtra,] (1) wo der Vokativ (dhiḥ) [gebildet wird] von „Liebesgott“ (Lösung:
e von i ), „Erde“ (Lösung: ko von ku ), „Rahu“ (Lösung: ago von agu ) und von einem Se-
her (Lösung: Atre von Atri ), (2) [wo] Viṣṇu die Grundlage [von Allem] ist / Viṣṇu im
[Lokativ Singular, dem Fall des] Orts steht (Lösung: e von a ), [wo] Brahmā den Nutzen
von [Śivas] Phallusform preist / Brahmā [im Nominativ Singular] die Bedeutung der
Stammform angibt (Lösung: kaḥ von ka ), [wo das sekundäre Suffix] tra [im Nominativ
Dual] die Bedeutung „Herde“ bezeichnet (Lösung: gotre von gotrā ‚Kuhherde‘), (3) [wo]
die Einsicht [der Upaniṣad-Worte herrscht]: „Ich habe allein [und] unbeweglich diese
Dreiwelt beschützt.“ (Lösung: Ersetzung von arakṣam ‚ich habe beschützt‘ mit Imper-
fekt Ātmanepada atre von trā/trai ), (4) und [wo] es in der Reihe der Nachfahren [nur]
nach dem ersten eine Grenze [für den Gebrauch der Patronymika gibt], (5) dieses [Sū-
tra] von Pāṇinī [4,1.93 eko gotre „Zur Bezeichnung der entfernteren Nachkommen dient
ein und dasselbe Suffix.“]20 ist sicher nur auf [unseren] Herrscher, den Mahārāja [Gulab
Singh] anwendbar: [er ist ohne Seinesgleichen in der Raghu-Dynastie].

1.48 (1) [Explizit auf Gulab Singh bezogen:] Siegreicher, in [allen] Himmelsgegen-
den erwirbst du Reichtum / bist du wie Arjuna (dhanaṃjayaḥ), mit [deinem] Körper
läuternd [und] hinsichtlich der [Veda-]Offenbarung überzeugt / hinsichtlich [bloß] Ge-
hörten überzeugst du dich (śrutau kṛtāntaḥ). Die [von dir] auf rechte Weise behüteten
Subjekte nennen dich im hohen Maße einen verdienstvollen Mann [und] besonnen. Du
bist ein Eroberer, wortgewandt und von segensreicher Gestalt; lasse deinen, so die Him-
melsgegenden behütenden Körper erreichen, [was] es zu erreichen gibt, [indem] du im
höchsten Maßen [alle Himmelsgegenden] mit dem „Geber von Herrlichkeit“ genannten
[Ruhm] erfüllst!
20 Übersetzung nach Böhtlingk 1887, S. 160; zugleich ist eko gotre die jeweilige Gesamtlösung der Aus-
führungen 1–4 und soll auf Gulab Singh bezogen heißen: ‚[er ist] ohne Seinesgleichen in der [Raghu-]Dy-
nastie‘.



782 Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung

(2) [Als samāsokti explizit auf die Hüter der 10 Himmelsgegenden21 bezogen, implizit
auf Gulab Singh:] In den [zehn] Himmelsgegenden bist du, Siegreicher [Indra], Agni,
mit dem Körper Vāyu [und] der beim Hören [allen Lebewesen] ein Ende setzende Ya-
ma. Die [von dir] auf rechte Weise behüteten Subjekte nennen dich den guten Mann
[unter den Rākṣasas, den Herrscher Virūpākṣa und] Varuṇa. Du bist die Schlange [An-
anta], der viergesichtige [Brahmā] und [Īśāna] mit der Gestalt Śivas; lasse deinen, so
[in Gestalt dieser neun Hüter] die Himmelsgegenden behütenden Körper erreiche, [was
noch] erreicht werden muss, indem du die letzte [Himmelsgegend] mit dem „Geber von
Reichtum“ genannten [Kubera] füllst.

1.49 Fülle [wie der Wesenskern] hast du durch Wohltat, durch [deinen] makellosen
Verstand bist du erwacht [wie der Wesenskern] [und] rein [wie der Wesenskern] durch
Körper, Geist und Stimme. Was sonst [außer] Wahrhaftigkeit [wie im Wesenskern] ist
deine Gestalt? Und [du] strahlst [wie der Wesenskern] in [allen] bekannten Himmels-
gegenden – [damit] hast du vom Herrn nicht-verschiedene Unendlichkeit [wie der We-
senskern]. Durch [göttliche] Gabe22 und [gute] Eigenschaften halte ich bei dir die Ein-
heit der Worte [„dieser Wesenskern“ (tat) und „du“ (tvam)] aus der Offenbarung für
ganz wahr.23

1.50 (1) Dieser dein makelloser, gleichsam nach [den Regeln] Pāṇinis abgeleiteter Kör-
per möge triumphieren, der erhaben ist / eine hohe [Stimme] hat (udāttā), mit dem
Eintritt des Gedeihens [guter] Charaktereigenschaften / der [sechs] Maßnahmen [der
Außenpolitik] (guṇa-) in Verbindung steht, aus dem auf gute Weise die [jeweilige] Ei-
gentümlichkeit der [vier] Kasten folgt / der dem Inbegriff der guten Kaste [des Kriege-
radels] entspricht (sad-varṇa-rūpa-anvitā), der als [erster] Bestandteil [der Herrschaft]
unter sieben24 geschmückt ist, der durch die Aktivität guter [physiologischer oder phy-
sikalischer] Grundsubstanzen prächtig ist, dessen Vorgehen die Feinde stört und der
[stets] den guten Menschen verbunden ist!

(2) Dieser dein makelloser Körper möge triumphieren, der gleichsam nach [den Regeln]
Pāṇinis abgeleitet ist, [weil er] den Hochton [und Tiefton] umfasst, mit der richtigen
Art der Voll- und Dehnstufe [der Vokale] verbunden ist, mit den [flektierten] Formen
der nach den grammatischen Regeln gebildeten Laute übereinstimmt, hinsichtlich der
21 Vgl. Kirfel 1967, S. 95. 22 Tentativ. 23 Vgl. Chāndogya-Upaniṣad, Ed.Olivelle 6,8.7: tat tvam asi,
dort nach Slaje 2009, S. 312 „So geartet bist du …“ 24 Vgl. Mānavadharmaśāstra, Ed.Olivelle 9.294–296:
“Lord, official, capital, realm, treasury, army, and ally—these seven basic constituents are said to form a
complete kingdom. Among these seven basic constituents of a kingdom in the order enumerated, a grave
evil affecting each preceding one must be considered the more serious. In this world, a kingdom is propped
up by the seven limbs like a tripod and no single one of them is superfluous, because of their mutual
dependence on the special quality of each.”; Übersetzung Olivelle 2005, S. 205. Vgl. auch Anmerkung zu
33.15.



Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung 783

sieben [Kasusendungen] als Stamm geschmückt ist, durch die Handlungen von [verbal
und nominal abgeleiteten] Verbalwurzeln prächtig ist, auch bei [der Pluralform] prad-
viṭsu seine Bildeweise mit [bedeutungstragenden] Präfixen erfüllt ist [und] bei saj-jane
[die zwei Konsonanten -jj- ] ein Cluster bilden.25

1.51 Kluger, es ist gar nicht wunderlich, dass eine zuvor unbedeutende Person (lag-
huḥ), [die] mit dir verbunden (saṃyogam) ist, schnell hinsichtlich [ihrer] Taten bedeu-
tend (gurutāṃ) wird [wie eine metrisch kurze Silbe (laghuḥ) in Verbindung mit einem
Konsonantencluster (saṃyogam) metrisch lang (gurutām) wird]. Denn das ist allen be-
kannt. Dass aber eine bedeutende Person, [die] auf eine Menge Unheil aus ist [und] sich
unangemessen am Scheitern eines Ziels freut infolge der Verbindung mit dir unbedeu-
tend wird, das ist [dein exklusives, durch Erstaunen] erquickendes Verhalten.

1.52 (1) Die Verkörperung des glorreichen Mahārāja [Gulab Singh, welche] Grundlage
[aller] guten Eigenschaften ist, [welche] die Flut aller Worte und Wortbedeutungen un-
terscheiden [kann, welche] geschickt ist in der einheitlichen Verknüpfung, [die] man
wegen der [in ihr] enthaltenen Würdigung verschiedener Wesensarten der Wohltäter
schätzt, [welche] stets Śiva ergeben ist, [welche] alle Fehler schmuck in Luft auflöst,26

[und welche] mit den sieben [Herrschafts]bestandteilen27 versehen ist, möge trium-
phieren wie die [Vaiśeṣika-]Lehre des Weisen Kaṇāda!

(2) [Zugleich implizit auf Kaṇādas Vaiśeṣika bezogen:] Die Verkörperung des glorrei-
chen Mahārāja [Gulab Singh] möge triumphieren wie die [Vaiśeṣika-]Lehre des Weisen
Kaṇāda, [welche mit (1) dravya ‚Substanz‘] der Bezugspunkt realer Eigenschaften ist,
[welche anhand von (2) guṇa ‚Eigenschaft‘] die Flut aller Worte und Kategorien un-
terscheiden lässt, [welche] reale (3) Bewegung (-karmā) beinhaltet, [welche] die Lehre
[von (4) sāmānya ‚Verallgemeinerung‘] für aus verschiedenen Zuständen folgend hält,
[welche] geschickt darin ist, Unterschiede [als (5) viśeṣa ‚Besonderheit‘] darzulegen,
[welche als (6) samavāya ‚Inhärenz‘] unabänderlich mit Śiva verbunden ist, [welche als
(7) a-bhāva ‚Nichtvorhandensein‘] Bezugspunkt der [nur scheinbar existierenden] Luft-
blüte ist [und welche] durch [diese] sieben [angedeuteten] Bestandteile charakterisiert
ist.28

1.53 (1) Dieser dein Verstand, welcher, weil er Partei für die Guten / Gelehrten (sat-)
ergreift, niemals zu einer fehlerhaften Position gelangt [und] mit [der Meinung] der

25 Tentativ, der inhaltliche Bezug zum „Körper“ scheint mir in dieser Auslegung vollkommen zu fehlen.
26 Wörtlich: doṣa-rāśeḥ bhūṣitā gagana-kusuma-bhūḥ ‚[welche] für die Menge der Fehler das schmucke
Werden zu [nur scheinbar existierenden] Luftblüten ist‘. 27 Vgl. Fußnote zu 1.50. 28  a-bhāva ‚Nichtvor-
handensein‘ ist noch keine Grundkategorie des Vaiśeṣika Kaṇādas, sondern wird erst von dessen Epigonen
hinzugefügt; vgl. Preisendanz 2018 und Oberhammer sub a-bhāvaḥ.



784 Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung

Gleichgesinnten / Freunde (sāpakṣyeṇa) übereinstimmt, welcher die Grundlage für die
Niederschlagung der Feinde [und] im Denken unbeeinträchtigt ist, welcher [jeder]
Grundlage entbehrt, auf einen [ebenbürtigen] Konkurrenten zu treffen, [und] jede Ab-
sicht / den Zustand eines jeden (sarva-bhāva-) kennt [und welcher damit] ganz auf das
Erreichen der Lebensziele aus ist, möge triumphieren wie die [Nyāya-]Rede des Weisen
Gautama.

(2) [Zugleich implizit auf Gautamas Nyāya bezogen:] Dieser dein Verstand möge tri-
umphieren wie die [Nyāya-]Rede des Weisen Gautama [in Form eines Syllogismus],
welche, weil sie sich auf [aussagenlogisch] wahre Thesen (-pakṣa-) stützt, niemals zu
einem unzulässigen Schluss gelangt, welche mit dem übereinstimmt, [was] gleichar-
tig zum Beweisgegenstand ist (sāpakṣyeṇa), [und] Grund zur Zurückweisung von mit
dem Beweisgegenstand Ungleichartigem (vipakṣa-) hat, welche frei von inneren Wider-
sprüchen ist, [und] welche [auch] das Nichtvorhandensein eines Grunds zum Zutreffen
einer Gegenthese umfasst;29 [damit] ist sie ganz dem Beweis der [sechzehn] Kategorien
[des Nyāya und dem Erreichen des höchsten Lebensziels] ergeben.

1.54 (1) Dieser dein Körper mit reinen Gliedern, [welcher] wegen der Unmenge von
Kampfverbänden erhaben ist, das Verdienst [des Verhaltens nach dem Kastensystem]
unterhält, [welcher] voller [Gottes]liebe zu dem aus [reinem] Sein bestehendem Phal-
lus [Śivas] ist, [welcher] von süßen Ausführungen [des Lobpreis’ Gottes] charakteri-
siert ist (miṣṭa-udāhṛti-śālinī ) / [welchem] zu eigen ist, dass er vollkommenes Wasser
[zum Baden des Götterbilds] herbei holt (miṣṭa-uda-āhṛti-śālinī ) [und daher auch] zur
Freude [aller anderen] Götter eine kluge Gesinnung hegt, [welcher, weil] er durch das
richtig ausgeführte [Übergangsritual] der Zulassung [zum Vedastudium] glänzt, mit
der Vedalehre verbunden ist [und welcher] strahlt, [weil] er den Sinn versteht, möge
triumphieren wie die [Nyāya-]Rede des Weisen Gautama.

(2) [Zugleich implizit auf Gautamas Nyāya bezogen:] Dieser dein Körper möge trium-
phieren wie die [Nyāya-]Rede des Weisen Gautama, [welche] erhaben ist, [weil] sie
die Behauptung hinreichend absichert, [welche] exzellent konstruiert ist, [welche] den
Grund eines zutreffenden Anzeichens [im Ablativ oder Instrumental] angibt, [welche]
von guten Beispielen charakterisiert ist, [welche] zur Freude der Gelehrten klugen In-
halt hat, [welche] glänzt, [weil] ihr die Anwendung gelingt, [welche] die Folgerung
zieht [und daher als] vom [wahren] Verhältnis durchdrungen strahlt [und welche so-
mit] die [fünf] richtigen Teile [des Syllogismus: Behauptung, Grund, Beispiel, Anwen-
dung und Folgerung] umfasst.30

29 Übersetzung von pakṣa, sapakṣa, vipakṣa und pratiprakṣa angelehnt an Oberhammer. 30 Vgl. An-
naṃbhaṭṭa: Tarkasaṃgraha, Ed.Athalye 46ff.



Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung 785

1.55 Wer ist sie, [die sich] im Luftraum [befindet, aber] keine Wolkenreihe ist (Lösung:
vyoma-ante ‚[die Silbe] am Ende von vyoma- ‘), [die] den Herrschern voran geht, aber
(vā) nicht die Pracht des Banners ist (Lösung: rājñāṃ prathama-gā ‚die erste [Silbe]
von rājñām ‘), [die] im Gebirge [weilt] und kein Fluss ist (Lösung: śaila-ante ‚[die Silbe]
am Ende von śaila- ‘), [die] aus dem Mund der Lehrer kommt und keine Juwelenkette
der Maximen ist (Lösung: vādi-mukha-gā ‚die erste [Silbe] von vādi ‘), [die] vorn am
Palast verweilen darf und kein Kalk[putz] ist (Lösung: harmya-agra-sthiti-bhāginī ‚die
zu Beginn von harmya stehende [Silbe]‘), [die] dem Haupt des Himmelskönigs nahe
kommt, aber keine übriggebliebene [Blumengirlande] ist (Lösung: nākendra-mūrdha-
upagā ‚die als Erstes stehende [Silbe] von nākendra ‘)? Diese sowohl ganz weiße / ganz
klare (su-vimalā), als auch [in dieser Strophe] versteckte / innerlich Gutes [bewirkende]
(antar-hitā) Göttin der Rede möge [den Mahārāja Gulab Singh] beschützen! (Gesamt-
lösung: marāla-vāhanā ‚die auf der Gans fahrende [Sarasvatī]‘.)

1.56 [Bei welcher] Feldfrüchte und dergleichen [Flora] verweilen und nicht der Herbst,
(Lösung: sasya-ādi-sthiti-śālinī ‚die am Anfang von sasya- stehende [Silbe]‘), die im In-
neren des [Herz]lotus der Guten verweilt und doch keine im Lotus eingeschlossene
[Biene] ist (Lösung: sat-puṣkara-anta-sthitā ‚die am Ende von sat-puṣkara- befindliche
[Silbe]‘), [welche] zuerst in den Himmel geht und nicht Teil des [Himmelskönigs] Indra
ist31 (Lösung: svarge prathama-gā ‚die erste [Silbe] in svarge ‘), welche auf dem Schoß
des Geisterherrn [Śiva] sitzt, aber nicht die Bergtochter [Pārvatī] ist (Lösung: bhūtīśa-
aṅka-gatā ‚die in der Mitte befindliche [Silbe] von bhūtīśa- ‘), diese die vier Kasten schüt-
zende / über vier Silben wachende (catur-varṇa-pā) Göttin voller Silben, hell wie der
Mond, möge den Mahārāja [Gulab Singh] beschützen! (Gesamtlösung: Sarasvatī.)

1.57 (1) Die Glücksgöttin, [die] Viṣṇu zu verehren pflegt, sich an [ihrem Sohn] Kāma
erfreut, dem grenzenlosen [Raum an Reinheit] gleicht, die duldsame [Erde] trägt [und]
die duldsame [Erde] schützt, sich im Luftraum entfaltet, sich ziert [und] unermesslich
ist, möge dir nicht abtrünnig werden!

(2) Die Glücksgöttin möge dir wie eine Frau nicht abtrünnig werden, [die] der Ver-
ehrung [ihres] Manns ergeben ist, sich [nur mit ihrem Mann] zur Lust vergnügt, von
unermesslicher Schönheit ist, [Gaben] mit Sinnen erwidert / den Haushalt durchdringt
(akṣa-mā), duldsam ist, die Herrlichkeit durchdringt [und] die Herrlichkeit hütet, un-
ermesslich ist32 [und] nicht irrt!

Soweit das Figurengedicht „Lotus“.33

31 Tentativ. 32 Tentativ amā ähnlich wie in der ersten Deutung übersetzt, eine Erklärung von (a?)mā
fehlt jedoch hier. 33 Vgl. Schaubild A.8.



786 Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung

1.58 [O] Huldiger der [Yogins/Gelehrten] mit guten Eigenschaften, Vernichter der
Gebrechen [deiner] Lobpreiser, [der] du makellose [und] schillernde Worte [sprichst]!
Welche Männer mit bedeutenden Wünschen wurden denn nicht bedeutend, indem sie
dich verehrten?

Soweit das Figurengedicht „Schwert“.34

1.59–60 (1) Śiva (u), [der du] vor der Krankheit [namens „Dasein“] schützt, [der du]
Hochmut kappst [und] Leid vertreibst! Der Mann, der den klaren Verstand unbeirrt
[und geistig] makellos auf [dich, dessen] Merkmal der Vollmond ist, gerichtet hat und
erhobenen Hauptes gekommen ist, [um] sich vor dir zu verneigen, [und] für den Furcht,
Kummer und Krankheit nicht auf dem Weg liegen, der sich am Licht [der Erkenntnis]
erfreut, der sich [durch Altern] nicht verändert und nicht vergeht, der unter [aske-
tischer] Auszehrung springt [wie ein Verrückter und den yogischen Weg der] Sonne
finden kann, [dieser Mann] scheint wirklich35 wissend.

(2) [Viṣṇu, der du] die Glücklosen schützt (a-ma-tra), Hochmut vertilgst (mad-ada) / das
Fieber der krankheitsverlängernden [schlechten Taten] beendest (ama-tra-mada-da),
[der du klar wie] der leere Raum bist [und] die brennenden [Begierden] löschst (sa-
uṣa-sa) / das zehrende [Elend] beseitigst (śoṣa-sa)! Der Mann, der [einst dir feindselig]
am falschen Streben hing, auf dessen Stirn ein Krankheit[smal erschien und] sich sein
Niedergang vollkommen umkehrte, [der] ausgedünnt wurde von denjenigen, [die] auf
dem Weg Schrecken verbreiten, durch Leid den [rechten] Weg fand, nicht gestorben ist
[und sich schließlich] mit ganz unwürdigem Kopf im Einverständnis [dir] gegenüber
verneigt, [der du kühl] wie der Mond bist, mitsamt [deiner Gemahlin] der Glücksgöttin,
[dieser Mann] scheint wirklich36 [deine Größe] zu kennen.

Soweit das Figurengedicht „Springer im indischen Schach“.37

1.61 Führer des [Kriegs]elefantentrupps, richte [deinen] Geist auf den Herrn! Wie soll
dir ohne die Gunst des Herrn sonst der zweifache [dies- und jenseitige] Erfolg [zuteil
werden]?

Soweit das Figurengedicht „Bogen“.38

1.62 Dass dieser mit [guter] Abstammung, [gutem] Charakter, [wahrhaft] vermögen-
der Majestät, richtiger religiöser Hingabe [an Gott, die Weisen, Lehrer und Dergleichen
und] den guten Eigenschaften [der Staatsführung] vollendet verzierte [Gulab Singh]
jetzt [im schlechtesten Zeitalter], hier höchster Herrscher ist, trägt die Ranke „Ver-
dienst“ (dharma-) der Brahmanen als Frucht.
34 Vgl. Schaubild A.9. 35 Wörtlich doppelte Verneinung: na na. 36 Wörtlich doppelte Verneinung: na
na. 37 Vgl. Schaubild A.10. 38 Vgl. Schaubild A.11.



Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung 787

1.63 Unter den Söhnen von [Gulab
Singh] im weiteren Sinne (apareṣu), [die]
durchweg gut [und] Minen [guter] Ei-
genschaften [sind], ist einer für [seinen]
Heldenmut im Kampf (raṇa-vīratayā) be-
rühmt – [nämlich Ranbir Singh] – [und]
Vertrauensperson [seines] Vaters; auf sei-
nen gebührenden Auftrag hin, (1) fertige
ich folgende äußerst liebliche Aigrette (-
śikhām) mit einer Brosche (-śekhara-) aus
kostbaren Juwelen (sad-ratna-) / (2) ver-
fasse ich die folgende Sad-ratna-śekhara-
śikhā.

Als der Fürstensohn auf diese Weise
vor den anderen Nahestehenden bevor-
zugt und von der Zuneigung des Herr-
schers berücksichtigt und der grenzenlo-
sen fürstlichen Barmherzigkeit beglückt
und begünstigt wurde und die freudi-
ge Nachricht von Sicherheit und Frie-
de die Bevölkerung erreichte, umwehte
die Menschen vor Freude und Jubel eine
leichte Brise aus den Gärten der Heiter-
keit und Erholung.

Dank sei Gott, dass nach dem Abend der Hoffnung /

der Morgen der Freude aus dem Aufstieg des Stolzen und Begnadeten anbricht. /
Jeder Bittgebetspfeil, den ein Geheimniskenner los schickte /

mit dem Arm des Bedürfnisses, hat ins Ziel getroffen. // (0.9)

Die Bedeutenden und Unbedeutenden fingen an, für ein langes Leben dieser stol-
zen Zypresse des Gartens zu beten. Und die privilegierten und gewöhnlichen Leute
begannen, diese Sonne am Himmel der Würde und Macht zu loben und Beifall zu
bekunden. Der ärmliche, demütige Ḥusayn Kāšifī hat ebenfalls die Pilgerkleidung für
die Prozession des heiligen Hofes angelegt. Glücklicherweise hatte er Gelegenheit,
die Fingerspitzen jenes Ozeans der Tugenden zu küssen.

Nach dem Segenswunsch bemerkt er durch genaue Betrachtung, dass die Licht-
schimmer der göttlichen Tugenden aus der Ansicht der Qualitäten dieses erwählten
Menschen hervor scheinen und sich zeigen [und] er wollte mit Gewogenheit und
Wohlwollen einige Worte über die gepriesene Moral und den löblichen Eigenschaf-
ten der Begleiter seiner Hoheit zu Papier bringen, damit sie den Söhnen der Sultane
und [anderer] Herrscher und den Nachkommen der Edelleute als praktische Lehre
dienen möge.



788 Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung

1.64 Obgleich [ich] dieses kluge [Werk] hier
„Wesen der Essenz der guten Erzählungen“ (Sat-
kathā-sāra-śailī ), [das] in der Schrift der Westler
geschrieben wurde, auf Geheiß von [Ranbir Singh]
abgewandelt habe, so möge es ferner nach [Maß-
gabe] der Erfahrung dessen, was hierbei die Ge-
lehrten zugängliche, liebliche Art ist, dem Sanskrit
angepasst werden.39

Folglich unternahm er die Ab-
fassung dieser Abhandlung, die
Aḫlāq-i Muḥsenī betitelt ist.

[Auszug des Kommentars, Zitate aus dem Haupttext sind gefettet:] Westler 40 sind die unter
dieser Herkunft bekannten, außerhalb des Kastensystems [stehenden und] – weil [sie] äußerst
feinen Verstand besitzen – bei den Leuten unter der Bezeichnung vaidya ‚Gelehrter‘41 bekann-
ten [Leute]; deren Schrift ist die Niederschrift der Buchstaben der persischen Sprache [und]
damit wurde dieses [Werk] hier geschrieben. Obgleich [ich das Werk] auf Geheiß von
[Ranbir Singh] abgewandelt habe, [genauer:] es mit der Abfassung in Sanskrit zur Läuterung
der guten Rezipienten in anderer Form zur Reife gebracht habe; das heißt, [ich] habe das darin
wurzelnde [Werk](?)42 in die Schrift der Sanskritsprache überführt.43 Und ferner ist hierbei,
in der Sanskritschrift, die Art [i. S. v. Duktus = Śāradā? Oder literarischer Stil?] derart, [dass] sie
nur [im Falle der Śāradā kaschmirischen?] Gelehrten zugänglich ist. Nach [Maßgabe] der
Erfahrung dieser lieblichen Art, [also] gemäß der unmittelbaren Wahrnehmung, möge die-
ses in der Schrift der Westler geschriebene [Werk] „Wesen der guten Erzählungen“ [formal?
inhaltlich?] dem Sanskrit angepasst werden. Es mag [sogar] scheinen, [als sei] ebendieses
[Werk] vom Sanskrit abgewandelt(?).44 Und [diese?] Erkenntnis ist durchaus berechtigt, weil al-
les im Sanskrit wurzelt45 – [damit] wird die Güte dieses [persischen Werks? dieses vorliegenden
Werks? dieser zuvor geäußerten Erkenntnis?] zum Ausdruck gebracht.

1.65 Wenn ferner dieses [Werk] dort [im Persischen] unter dem weiteren Titel Su-
39 Tentativ, vgl. die folgenden Fußnoten zur Kommentarübersetzung und den Abschnitt 3.2.1 (S. 42).
40 Vgl. Wortschatz → yavana, was eine spezifischere Bedeutung auch hier unwahrscheinlich macht; vgl.
Ogura 2015 und Slaje 2005, S. 6f. 41 Tentativ, vielleicht ist wie im Kommentar sub 38.19 Sanskrit vaidyā
iti ‚Gelehrte‘ zu lesen. 42 Greift dies bereits auf die in den letzten Sätzen geäußerte Ansicht vor, dass
alles im Sanskrit wurzele? 43 Die Betonung der Schriftform erweckt den Eindruck, die Hauptaufgabe
habe in einer Transliteration des Prätexts bestanden. Vielleicht verbirgt sich dahinter eine Art höfliches
understatement? Oder weist Sāhibrām seinen Auftraggeber darauf hin, dass ihm mit Expertise in zwei
Schriftsystemen ein höherer Lohn zusteht? Vgl. etwa Article 1 sub “Regulations regarding translation of
books c” in Anonymus o. D., S. 63, zitiert unter A.4 (S. 1241). 44 Heißt dies, Sāhibrām zielt ähnlich wie
bei seiner Vervollständigung des Nīlamata auf eine Art Rekonstruktion ab? Vgl. Bühler 1877, S. 37f. und
Hanneder 2017, S. 86ff. 45 Ist dies eine allgemeine sprachphilosophische Aussage? Spiegelt dies eine
linguistische Auffassung wider, die Persisch unter Sanskrit subsumiert? Vgl. Azim 1969. Oder bezieht sich
dies eingeschränkter auf „all [solche Literatur]“ i. S. v. nīti als Entsprechung von aḫlāq? Vgl. Abschnitt 3.2.1
(S. 42).



Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung 789

śīla-śailī ‚das Wesen von [Menschen] mit gutem Charakter‘ den Leuten bekannt ist, so
ist auch hier (1) ein weiterer Titel (nāma-antaram) / (2) nämlich eine Differenzierung
(nāma antaram) [als Sad-ratna-śekhara-śikhā in 1.63] eine Pracht. Wem bereitet ein
indirekter Hinweis auf Vorzüglichkeit nicht Freude?

1.66 Sein, [also Ranbir Singhs] Verstand möge sich der Wirklichkeit widmen [und
so] den Herrn zufrieden stellen, [seine] Stimme [möge] Wahres sprechen (satya-rā)
[und so] die guten Menschen beglücken, [sein] Körper lange Zeit bestehen [und so]
zum Gefäß des Wohlbefindens aller [werden]; [denn] er [gab] den schriftlichen Auftrag
(niyoga-pattrī ) hierfür.

1.67 Stets zur [rechten] Zeit soll Indra den begehrten Regen schicken! Herrscher mit
reiner Gesinnung sollen Kaschmir hüten! Und was noch? Recht gesonnene Brahma-
nen sollen, [indem] sie sich [ihren Opfer]handlungen widmen, zum Gedeih der guten
Herrscher auf Erwerb und Erhalt (yoga-kṣema-) achten!

[Dafür wünsche ich] Erfolg vom angebeteten König[, Gott]. Bevor [wir] beginnen,
sollte ich sagen: Da die Menschen von Natur aus Gemeinschaftswesen sind – das
heißt, Gemeinschaft und Absprache untereinander sind für sie unvermeidlich – und
die Temperamente und Naturelle unterschiedlich sind und jedes Temperament und
jedes Naturell eigene Bedürfnisse hat, braucht man ein Gesetz, unter dem sie mitein-
ander leben können, sodass niemandem Leid geschieht. Jenes Gesetz ist das göttli-
che Gesetz (šarīʿat ), dessen Bestimmungen auf Gott beruhen; ihren Begründer nennt
man Prophet. Wenn ein Prophet ein Gesetz und eine Grundlage festlegt hat, muss
jemand jenes Gesetz mit seiner Macht und Befugnis schützen und darf nicht zulas-
sen, dass jemand dessen Grenzen überschreitet. Diesen nennt man König. Deshalb
folgt der Rang des Königs direkt nach dem Rang des Propheten. Denn der Prophet ist
der Begründer des göttlichen Gesetzes (šarīʿat ) und der König ist der Beschützer und
Unterstützer dessen. Daher sagt man: „Staat und Religion sind [immer] verbunden.“
(arab.)



790 Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung

Man sagt folgendermaßen, Vers:

Nach Maßgabe der Vernunft sind Königtum und Prophetentum /

wie zwei Edelsteine an einem Fingerring. /
Die freien Menschen haben gesagt, /
dass diese beiden dieselbe Abstammung und dieselben Vorfahren haben. //46 (0.10)

Deshalb hat der gepriesene und erhabene Herr nach der Anweisung des Gehorsams
ihm gegenüber und des Gehorsams vor dem Propheten angeordnet, auch den Kö-
nigen und Sultanen zu gehorchen: „Gehorcht Gott und dem Gesandten und denen
unter euch, die zu befehlen haben!“47

Folglich muss der König von derselben Eigenschaft wie die Gesetzgeber (Propheten)
sein, damit er dafür sorgt, dass die Einschränkungen und Anforderungen des göttli-
chen Gesetzes eingehalten werden. Außerdem muss er mit Bedacht handeln, denn
der erhabene und gepriesene Herr hat ihm eine solche Gunst verliehen, dass Er ihn
über eine Menge seiner Untertanen zum Regenten gemacht und die Flagge seiner
Größe in der Arena gehisst hat, wie es heißt: „Du erhöhst, wen Du willst.“48 Der
ewige [göttliche] Wille hat die Krone der Herrschaft auf den Kopf seiner Macht ge-
setzt. Und die unendliche Bestimmung hat die Macht, der Bevölkerung Befehle und
Verbote zu erteilen, in seine kontrollierende Hand gelegt. Deshalb sollte der König
seine heilige Essenz mit den gepriesenen Eigenschaften und den bewundernswerten
Wesenszügen verzieren.

1.68 Dabei wird [hier] zu
Beginn ebendieses [Werk] mit
Erzählungen von Guten anhand
[seiner Kapitel namens] „Tore“
(dvāraiḥ) klar angekündigt.
Denn [an dieser Stelle bereits]
Eintretende befällt [später in den
Kapiteln] sicher keine geistige
Verwirrung.

Der König muss auf vierzig Eigenschaften achten;
manche sind hinsichtlich seiner Beziehung zum
gepriesenen Herrn einzuhalten49 und einige hin-
sichtlich seiner Beziehung zur Bevölkerung.50 Die-
se vierzig Eigenschaft werden in vierzig Kapiteln
dargelegt, in einem Persisch abgefasst, das frei ist
vom komplizierten [Stil] der Sekretäre und vom
übertriebenen [Stil] der Korrespondenten. In je-
dem Kapitel wurde von den Überlieferungen, An-
ekdoten und Aphorismen aufgenommen, was die
Umstände erfordern und die Sprache bietet.

46 Firdausī: Šāhnāma, Ed.Muṭlaq, Band 8, Yazdgird, Z. 552 (mit einigen Varianten im ersten Miṣrāʿ).
47 Qurʾān 4:59. 48 Qurʾān 3:26. 49 Nämlich die in den Kapiteln 1–7 besprochenen Eigenschaften.
50 Nämlich die Themen der Kapitel 8–40.



Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung 791

1.69 (1) Diese zur Hälfte des Bergfürsten [Śiva]
gewordene [Gaurī]51 möge [uns] das Wort einge-
ben! Zu ihren Füßen ist [Śiva, eigentlich] Zuflucht
[seiner] Geliebten,52 tief verneigt [und] als würde
er etliche kluge Worte sprechen,53 brüllt er gewiss
[nur] wie ein breitköpfiger [Löwe].54

(2) Diese zur Hälfte des Bergfürsten [Śiva] gewor-
dene [Gaurī] möge [uns] das Wort eingeben! Zu
ihren Füßen verbeugt verhält sich die Zuflucht
Ramās wie Viṣṇu (ati), der Vierköpfige verhält sich
wie Brahmā (kati) [und] der aus fünf Mündern
Sprechende verhält sich gewiss wie Śiva (bhavati).

Hilfe und Erfolg kommt von
Gott. (arab.)

1.70 (1) Kasteiung, dann
(2) Güte der Eigennatur, sowie
(3) Wehklagen im Elend,
(4) nachträgliche Freude über das vom
[Herrn] Gewährte,
(5) Duldsamkeit und
(6) Geneigtheit dem Willen des Herrn ge-
genüber.

Kapitel eins: Über Anbetung [Gottes].
Kapitel zwei: Über Lauterkeit [Gott ge-
genüber].
Kapitel drei: Über das Bittgebet.
Kapitel vier: Über Dankbezeugung.
Kapitel fünf: Über Geduld.
Kapitel sechs: Über Zufriedenheit.

1.71 Und auch
(7) Genügsamkeit mit dem Erhaltenem,
(8) Alten und Vorzüglichen Folgen,
(9) äußerlich und innerlich Reinsein und
(10) Anstand und auch
(11) Erhabenheit.

Kapitel sieben: Über Gottvertrauen.
Kapitel acht: Über Bescheidenheit.
Kapitel neun: Über Keuschheit.
Kapitel zehn: Über Anstand.
Kapitel elf: Über hohes Streben.

51 Eine Anspielung auf Śiva als Ardhanarīśvara, vgl. Slaje 2015. 52 Tentativ. 53 Wörtlich doppelte
Verneinung: na no. 54 Tentativ.



792 Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung

1.72 (12) feste Überzeugung,
(13) Fleißigsein,
(14) Standhaftbleiben,
(15) Aufsicht von Rechtsprozes-
sen der Bevölkerung, sowie
(16) Zorn und Dergleichen Ertra-
gen.55

1.73 (17) Absehen von Übeltä-
tern und Dergleichen,56

(18) nach Aufmunterung mit der
Hand Beschützen,
(19) Mitgefühl,
(20) Spenden und Helfen, sowie
(21) Fördern von Schauspielern
und Dergleichen.

Kapitel zwölf: Über Entschlossenheit.
Kapitel dreizehn: Über Bemühung und Anstren-
gung.
Kapitel vierzehn: Über Festigkeit und Standhaftig-
keit.
Kapitel fünfzehn: Über Gerechtigkeit.
Kapitel sechszehn: Über Begnadigung.
Kapitel siebzehn: Über Milde.
Kapitel achtzehn: Über Manieren und Wohlwol-
len.
Kapitel neunzehn: Über Mitgefühl und Erbarmen.
Kapitel zwanzig: Über die Förderung [von Men-
schen] und Wohltätigkeit.
Kapitel einundzwanzig: Über Generosität und
Wohlwollen.

1.74 (22) eigene Milde nach an-
gemessener Gastfreundschaft,
(23) Sich-erkenntlich-zeigen,
(24) Durchführung übernomme-
ner Aufgaben und
(25) Wahrhaftigkeit.

Kapitel zweiundzwanzig: Über Demut und Re-
spekt.
Kapitel dreiundzwanzig: Über Vertrauenswürdig-
keit und Redlichkeit.
Kapitel vierundzwanzig: Über Vertragstreue.
Kapitel fünfundzwanzig: Über Wahrhaftigkeit.

1.75 (26) Geschick im Handeln
zugunsten anderer und
(27) Handeln, nachdem man
überlegt hat,
(28) Handeln gemäß Beratung
und Führungskunst und
(29) Weit- und Umsicht.

Kapitel sechsundzwanzig: Über das Erfüllen der
Bedürfnisse [anderer].
Kapitel siebenundzwanzig: Über Abwägung und
Reflexion.
Kapitel achtundzwanzig: Über Beratung und klu-
ges Entscheiden.
Kapitel neunundzwanzig: Über Skepsis und Vor-
aussicht.

55 De facto ist dies das 17. Kapitelthema. 56 De facto ist dies das 16. Kapitelthema.



Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung 793

1.76 (30) Tapferkeit,
(31) angemessener Stolz und
(32) Verhängen angemessener
Strafen, danach
(33) angemessenes Schlafen und
Wachen,
(34) Geschick der Urteilskraft
und
(35) Unergründlichkeit.

Kapitel dreißig: Über Mut.
Kapitel einunddreißig: Über Eifer.
Kapitel zweiunddreißig: Über Strafgewalt.
Kapitel dreiunddreißig: Über Wachsamkeit und
Kunde.
Kapitel vierunddreißig: Über intuitive Einsicht.
Kapitel fünfunddreißig: Über das Hüten von
Geheimnissen.

1.77 (36) Nach der Betrachtung
von Vergangenem und [Zukünf-
tigen] die Handlung ausführen,
[die] guten Ruhm bringt,
(37) Erkenntlichkeit,
(38) Umgang mit Guten,
(39) Verstoßen von Lasterhaften.

Kapitel sechsunddreißig: Über das Ergreifen der
Gelegenheit und das Streben nach einem guten
Ruf.
Kapitel siebenunddreißig: Über das Beachten der
Rechte.
Kapitel achtunddreißig: Über Verbundenheit mit
den Guten.
Kapitel neununddreißig: Über die Beseitigung der
Bösen.

1.78 (40) Abwenden unerwarteter Ereignisse in
Himmel, Zwischenraum und auf der Erde, [was]
das Achten auf Erwerb und Erhalt der eigenen Ad-
ministratoren, Heere, [Kriegs]elefanten und Pfer-
de [ist].

Kapitel vierzig: Über die Behand-
lung von Dienern und Soldaten
und den Anstand, [den] sie [be-
achten sollen].

1.79 (1) Dieses [Werk, welches] aus vierzig [Kapiteln namens] „Toren“ besteht, ist mit
guter Führungskunst geschmückt (sat-nīti-bhūṣitā) [und poetisch] mannigfach, wie ein
gutes Haus. O [Wunder], wem bereitet dies hier [auf Erden] nicht Freude?

(2) Dieses [Werk] ist wie ein opulenter [Götter]palast, [welcher] vierzig Tore hat, auf
gut geplantem Grund steht (sat-nīti-bhū-uṣitā) [und] bunt [vor Gemälden] ist. O, dies
wird doch nicht gleichsam [dem Schöpfergott] Brahmā (kasya) hier Freude bereiten!

1.80 Wegen der Geschliffenheit, dem unschätzbaren Wert und weil [sie] den guten
Menschen Freude bereiten, sind [die Kapitel namens] „Tore“ hier „Edelsteine“. Mit die-
sen ist die [als Turbanschmuck getragene] Brosche (kirīṭikā) verziert.



794 Kapitel 1 – Vorwort : Einleitung

1.81 Deshalb ist die Verwendung dieser [Brosche] (atra) besonders für Herrscher [ge-
eignet]; doch gewiss werden auch andere, [die sie] zur Gelegenheit [einer (1) Feierlich-
keit / (2) Hochzeit] tragen, (1) vorzüglich / (2) zu Bräutigamen (varatvam).57

1.82 Genau diese Juwelenbrosche (ratna-śekharaḥ), [die] mit richtig [verfeinerten]
Juwelen geschmückt ist [und daher] makellos ist, strahlt sodann auf dem Kopf, [wenn
sie] im Inneren des Herzens sorgfältig gehütet wird.

1.83 (1) [Bezogen auf das Werk:] Und was als Schatten über den Juwelen dieser [Bro-
sche] ganz kurz, leicht [verständlich], ohne [poetische] Fehler, geschmeidig, bedeu-
tungsschwer, nüchtern, [poetische] Vorzüge beinhaltend, erhebend, eine Verbindung
[zum behandelten Gegenstand] herstellend, ausladend lieblich, in gutem Stil verfasst,
makellos, ganz explizit [und] mit [Intentions]kraft brilliert, ist die [Unterabteilung] „Ai-
grette“ (śikhā), [die] in der Versammlung von Weisen Wonne spendet.

(2) [Bezogen auf die Ornamentgruppe:] Und was [wie] ein Schatten über den Juwelen
dieser [Brosche] ganz fein, leicht, dicht, geschmeidig, mit edlem Material, weich, mit
Schnur gebunden, nach oben stehend, [gebührend] eingefasst, ausladend lieblich, stil-
voll hergestellt, makellos, ganz deutlich [wahrnehmbar und] mächtig brilliert, ist die
Aigrette (śikhā), [die] in der Versammlung von Weisen Wonne spendet.

1.84 (1) Das ist die [Unterabteilung] „Aigrette“ (śikhā), auf die gestützt derjenige, der
sich eine Gruppe Gelehrter unterstellt hat (dhṛta-sat-kalāpaḥ), inmitten von auf der
Erde weilenden (bhū-uṣitānām) Lebewesen mit gutem Schicksal und mit Freude ver-
bunden [und] innerlich von Wonne erfüllt strahlt; sie macht Wissende vorzüglich.

(2) Das ist die Aigrette (śikhā), auf die gestützt derjenige, der das schöne Büschel
[aus Schopffedern des Reihers] trägt / das gute Ständchen [Hochzeitslieder] empfängt
(dhṛta-sat-kalāpaḥ), inmitten von geschmückten Hochzeitsgästen [aus der Sippe des
Bräutigams] mit gutem Schicksal und Freude verbunden [und] innerlich von Wonne
erfüllt strahlt; sie macht Gelehrte zu Bräutigamen.

1.85 Diese makellosen „Juwelen“ [genannten 40 Kapitel], für die es in der Welt nichts
Ebenbürtiges gibt – woher mag der [hohe] Wert [sonst] kommen? –, sind hier im vor-
züglichen Schmuck wohl behütet, der von (1) Vorzüglichen / (2) Bräutigamen geschätzt
wird. Wer ganz reine Sicht besitzt, der kann diese [Juwelenbrosche]58 erkennen.

1.86 Die Klugen sollen ebendiese [ Juwelenbrosche] nicht bloß des Glanzes wegen,
sondern mit präziser Einsicht betrachten. Denn es liegt darin eine wunderbare (kāpi)
Kraft, mit deren Hilfe die Einsicht selbst im Trüben vorankommen dürfte.59

57 Vgl. Abschnitt 3.2.2 (S. 45) und 3.2.3 (S. 48). 58 Tentativ, vgl. Anmerkung zur Edition. 59 Dies spielt
auf die poetische Konvention an, dass Juwelen selbstleuchtend seien.



Kapitel 1 – Anbetung [Gottes] : Kasteiung 795

1.87 Diese vierzig Maßnahmen sollen die Gelehrten befolgen, [denn] sie läutern äu-
ßerlich und innerlich [und] bringen Glück im Dies- [und] Jenseits.

1.88 Seid nun innerlich aufmerksam und hört mühelos davon die erste, welche Kenner
[unter der Bezeichnung] „Kasteiungsübung“ praktizieren, [ihr] Klugen.

1.89 Obgleich sie unzählige körperliche Plagen
und Dergleichen umfasst, ehrt sie dennoch aus-
schließlich den Herrn, denn jene [körperlichen
Plagen] bezwecken dies.

Das bedeutet die Verehrung des
Herrn, der gepriesen und erha-
ben ist, …

1.90 Und diese [Verehrung des Herrn] wird la-
konisch in Offenbarung und Überlieferung ausge-
drückt [als] Existenz des [Herrn]. Die Erwägung,
[was] zu tun und [was] zu unterlassen ist, von
der alle [Läuterung im Dies- und Jenseits kommt],
hängt von der [Existenz des Herrn] ab.

… durch die Ausführung von re-
ligiösen Vorschriften und Pflich-
ten und das Unterlassen von
Lastern und Verbotenem, weiter-
hin Beschränkung durch Gebote
und Verbote, …

1.91 Aus der [Existenz des Herrn] leitet sich die
Einsicht des [richtigen] Verhaltens gemäß der ei-
genen Kaste und des eigenen Lebensstadiums si-
cher ab. Denn, wenn ohne diese [Existenz] Ver-
finsterung eintritt, [weil Offenbarung und Über-
lieferung die Augen Gottes sind,] wie soll nicht
[schließlich völlige] Blindheit entstehen?

… sowie Befolgen der Tradition
des Propheten.

1.92 Die aus dem Samen dieser [Existenz des Herrn] hervorgehende wunscherfüllende
Ranke „Stier [ dharma ]“60 [welche] die (1) Himmelsgegenden / (2) Wünsche ausladend
mit den Blättern und Blüten „Sinnesgenuss“ (kāma-) und „wirtschaftlicher Erfolg“ (-
artha-) ziert, trägt im dritten Himmel üppig Früchte; sie (yā) bereitet auf Erden den
guten [nach Befreiung suchenden] Menschen mit Nektarsäften sogar das Allerbeste,
[die Befreiung].

60 Zum Symbolismus des Stiers für dharma vgl. etwa Mahābhārata, Ed. Sukthankar 3,188.10–12.



796 Kapitel 1 – Anbetung [Gottes] : Kasteiung

1.93 O [Wunder, ihr] Klugen! Der Zustand dieser [Ranke] (1) strahlt wundersam /
(2) scheint ohne Vielfalt[, da sie nichts als die Existenz Gottes ist,] mannigfach (vicitrā
virājate): Obwohl sie die Quelle der drei [innerweltlichen] Lebensziele [ dharma, artha
und kāma ] ist, bringt sie gewiss auch das außerhalb dieser Reihe stehende [überweltli-
che Lebensziel „Befreiung“] hervor.

1.94 Durch die Gunst dieser [Askeseübung]
wird [der Weltliche] sorgenlos, mit Sohn und
Frau versehen, von berühmten Ruf [und von die-
sem] verkörpert [bereits] im Himmel lebend sein;
[der Weltabgewandte] wird Geschicklichkeit [in
Wunschlosigkeit beim Handeln], Genügsamkeit
und Leidenschaftslosigkeit erlangen.

1.95 Dementsprechend [treten für ihn] im Jen-
seits wiederum entweder Himmel oder Befreiung
[ein]; im Diesseits wird er behaglich, [weil] er sei-
nen guten Ruf verankert [und damit] einen bestän-
digen Körper hat.

Es ist festgelegt, dass die Anbe-
tung des Herrn, der gepriesen ist,
im Diesseits ein Mittel für Wohl-
befinden und im Jenseits eine
Verbindung zum Seelenheil und
Segen ist.

1.96 Und die Erfahrenen haben gesagt: Diese [As-
keseübung] ist das Ausgangskapital für [den Er-
werb der] Löblichkeit dieser Existenz, der Glanz
der jenseitigen Größe und – o [Wunder]! – bestän-
dig.

Das Kapital für Glück im Dies-
seits ist Anbetung [des Herrn]; /
Die Kapital für den Segen im Jen-
seits ist Anbetung [des Herrn]. //
(1.1)

1.97 Für einen verständigen Herrscher, [welcher]
gute Verdienste dieser Art (iti) in Fülle hat [und] ei-
ne Existenz auf der Erde erlangt hat, ist [nur] diese
Obliegenheit [der Askeseübung] angemessen, weil
sie eine erfreuliche Zukunft [sichert].

Folglich muss der König …

1.98 Denn [nur] der Mann kann als [wahrer] Mann gelten, der das Mannsein vorzüg-
lich macht. Es gibt viele andere in der Welt, welche das höllische Dasein [der Tiere und
Pflanzen] füllen.



Kapitel 1 – Anbetung [Gottes] : Kasteiung 797

1.99–101 Die gebührende Buchstabenreihe, wel-
che [der Schöpfergott Brahmā den Menschen] auf
die Stirnplatte schrieb, die Einverständnis damit
ausdrückt, [immer] vorhanden ist, [allen] gemein-
sam [als Pflicht auferlegt wurde] und (1) differen-
zierend / (2) das [religiöse] Stirnzeichen (viśeṣa-
kam) ist; wer diese dem Herrn [als] Geschenk ge-
schickt hat, dem gibt der Gebieter, mit dem guten
[das Einverständnis ausdrückenden Schrift]zug
zufrieden, darauf einen göttlichen Schrift[zug] zu-
rück und verziert [diesen Schriftzug], wodurch
sich für ihn die Oberherrschaft über alles entfalten
wird. Daher sollen Kluge [dies] geschwind mit Ver-
stand bedenken und stets [darauf] bedacht sein.

1.102 Der Herr entfernt den üblen Schrift[zug]
und überschreibt ihn wiederum mit einem präch-
tigen, durch den man im Diesseits Gutes empfängt
und im Jenseits der Unendlichkeit [der Welten]
teilhaftig wird.

… sein Heft der Tätigkeiten und
Verhältnisse (püfen!) mit Anbe-
tung [des Herrn] schmücken, da-
mit Gott, der Erhabene, ihm das
gibt, was ihm diesseits und jen-
seits würdig ist und sich für ihn
eignet.

1.103 O Kluger, stütze dich auf deinen Verstand
und erwäge immer wieder: So, wie dir Befehlsbe-
fugnis gegenüber der Bevölkerung als Herrscher
zugemessen wird, ist diese [Befehlsbefugnis] des
Herrn auch dir gegenüber riesig. Daher sollst [du]
das [von ihm Angewiesene] befolgen!

Die Notwendigkeit des Gehor-
sams gegenüber Gott kann man
durch die eigene Befehlsgebung
verstehen.

1.104 Und so [lautet] Seine Anweisung [an dich]
– aufgeteilt nach Tag und Nacht –, dass am Tag
das Achten auf Erwerb und Erhalt der von Ihm ge-
schaffenen [Subjekte], in der Nacht das Nachsin-
nen über den höchsten [Herrn] geboten ist.

Tagsüber soll [der Herrscher]
sich der Belange der Bevölke-
rung annehmen und nachts sei-
nen eigenen Angelegenheiten.

1.105 [Wenn] du innerlich so [darauf] bedacht [bist], hast du die zwei Welten, [Dies-
und Jenseits] erobert. Nichts anderes bleibt in dieser Welt [für dich] zu tun; [so] hat
man [sein eigenes] Mannsein zum [wahren] Mannsein erhoben.



798 Kapitel 1 – Anbetung [Gottes] : Kasteiung

[Auszug des Kommentars:] Nachdem [der Autor] so die einer Vorschrift [der Veda-Exegese]
ähnelnde Aussage „Aigrette“ oben platziert hat, führt er von „[Zu diesem Thema] hört man
…“ bis zum Ende des Kapitels eine Anekdote als Beispiel ein, um die einer Erklärung [der Veda-
Exegese] ähnelnde „Broschenjuwel“-Aussage zu verfassen. Und genau so ist in allen Kapiteln
die Bestimmung von „Aigrette“ und „Brosche“ elliptisch zu ergänzen.

1.106 Zu diesem Thema (atra) hört man
eine Anekdote: Es gab einen (1) Machtha-
ber / (2) Entschlossenen (sa-anubhāvaḥ)
namens Alin, der wegen der Unmenge
[seiner] frommen Taten die Beiden, Tag
und Nacht [wie oben beschrieben] aufteil-
te.

Es wird überliefert, dass der Heilige ʿAlī
– Segen und Grüße an ihn! – während
der Zeit seines Kalifats sich am Tag mit
den Angelegenheiten der Leute beschäf-
tigt hat und nachts der Anbetung und
Verehrung des Schöpfers widmete.

1.107 Zu [ihm, der] in dieser Weise gut [und] eif-
rig tätig, verneigte sich eines Tages ein Befehlsha-
ber gleichen Alters und fragte höflich:

[Die Leute] fragten:

1.108 „Wohl [sei] dir, kluger Herrscher! Warum
hast du diese Mühseligkeit auf dich genommen?
Ich sehe bei dir tagsüber keinerlei Freude.

„O Emir! Warum erlegst du dir all
diese Strapazen auf? Weder hast
du tagsüber Ruhe, …

1.109 Ich vermute, dass du nachts nicht einmal
ein Bisschen Ruhe hast. Herrscher, worüber sinnst
du nach, als stündest du unter Kontrolle eines an-
deren?“

… noch findest du nachts Frie-
den!“

1.110 [Als] er so angesprochen wurde, lächelte
der große Weise mit profundem und weitem Her-
zen und erklärte dem [ihm] zugeneigten Freund,
[der dadurch seine] Zuneigung empfing:

Er erwiderte:

1.111 „Du hast Wahres gesprochen, aber du kennst das wahre Wesen nicht. Denn auf
den Weg zum vollkommenen (sarvathā) Ziel bedacht zu sein, nennt man die höchste
Freude.



Kapitel 1 – Anbetung [Gottes] : Kasteiung 799

1.112–113 Also höre bitte das richtige, wahre We-
sen der [Freude], Einsichtsvoller: Wenn ich die Ta-
ge mit [scheinbarer] Freude verbringe[n würde],
dann wären die von mir abhängigen Subjekte alle
gleichgestellt und würden aus Zwist untereinan-
der von selbst in jeder [dies- und jenseitiger] Hin-
sicht dem Unglück anheim fallen.

„Wenn ich mich tagsüber ausru-
he, dann gehen die Untertanen
zugrunde.

1.114–115 [Der Herr] hat diese [Geschöpfe] hier [je] verschieden mit Lust, Hass und
dergleichen [Eigenschaften] ausgestattet geschaffen; da [sie] einander uneins waren,
neigten sie dazu, mit einander zu streiten; [weil sie] für sich Vorrang in Anspruch nah-
men, hegten sie den Wunsch, sich gegenseitig zu besiegen. [Der Herr] erwog die Ursa-
che [dieses] Unglücks und legte die Ordnung höchstpersönlich fest.

1.116 Diese [Ordnung], welche ‚Strafgewalt‘ (daṇḍaḥ) genannt wird, wacht immer
[und] ist schnell. [Weil] er die [diesseitige] Manifestation derer ist, nennt man den Herr-
scher ‚Strafgewalt ausübend‘ (daṇḍa-dhārī ).

1.117 Wer diese Strafgewalt ausübt, [indem] er der Anweisung des [Herrn] gehorcht,
wird Ihm schnell lieb werden [und] wird ferner zu Ihm kommen.

1.118 Daher tue ich tagsüber nichts außer der
Tat für den [Herrn]. Wenn ich mich ferner nachts
erholen würde, dann wäre infolge meiner Abwen-
dung [vom Herrn] der [richtige] Zeitraum61 größ-
tenteils vorüber.

Wenn ich mich nachts zur Ruhe
lege, dann gehe ich morgen, am
Tag der Auferstehung selbst zu-
grunde.

1.119 Daher habe ich, nachdem ich die für mich
und andere [vorgeschriebene] Tat erwogen habe,
Tag und Nacht [wie beschrieben] eingeteilt. [Da-
mit] habe ich erreicht, [was] es zu erreichen gibt.
[Diese] von mir akzeptierte Auffassung steht fest. “

Also widme ich den Tag den
wichtigen Angelegenheiten der
Leute und die Nacht widme ich
dem Werk Gottes.

1.120 Und zu diesem Thema (atra) vernimmt man:
Der Herrscher von Hīrātta kam zum Herrscher Su-
jya, als [dieser] im Sterben lag, und sprach mit
höchster Freude:

Einer der Sultane aus Herat fleh-
te Schah Sanjān – geheiligt sei
seine Seele! – an:

61 Der Autor erklärt, dieser Zeitpunkt sei der Brāhma-muhūrta, welcher 48 Minuten vor Sonnenaufgang
beginnt und als glückbringend für religiöse Praktiken gilt.



800 Kapitel 1 – Anbetung [Gottes] : Kasteiung

1.121 „Herrscher, [da] du getan hast, [was] zu tun
ist [und] den klaren Verstand eines [Menschen] be-
sitzt, [der] erkannt hat, [was] zu erkennen ist, hast
du den Weg der Guten eingeschlagen. Unterweise
mich: Was [soll] ich tun?

„Unterweise mich!“

1.122 Ich bin [dein] Diener. Was [ist es], wodurch ich bei meinem Tun [als Herrscher
in Form des Eintreibens von Steuern und Verhängens von Strafen] leicht Freude habe?
Denn, [wer] kaum geschickt ist, [führt] ein schweres Leben in der gefährlichen Men-
schenwelt.“

1.123 So von der höflichen Ansprache erfreut,
antwortete er ihm: „Wenn du nach der Befreiung
aus diesem Ozean des Daseins zum höchsten Zu-
stand zurück willst, dann, Herrscher, [sei] am Tag
ganz auf [die Belange] der Bevölkerung bedacht.

1.124 Und während der von Natur aus laute-
ren Zeit [des Brāhmamuhūhrta ]62 mache ferner
den Herrn mit der [Klage]rede eines Elenden63 und
auch frommer Praxis [wie Rezitation auf dich] auf-
merksam.

Der Schah sagte: „Wenn du Be-
freiung aus dieser niederen Welt
und einen hohen Rang in je-
ner Welt wünschst, dann flehe
nachts an der göttlichen Schwel-
le flehend wie ein Bettler und
werde tagsüber den Bettlern an
deinem Hof gerecht.“

1.125 Wirst nicht auch du [so] wie diese [Be-
völkerung, wenn sie] deinem Willen gehorcht,
wohlauf ist, innerlich und äußerlich wohlauf sein,
[wenn du] Seinem Befehl gehorchst? Denn Er
wacht über alle Dinge.“

Vers: Da alle Diener Gottes dei-
nem Befehl gehorchen, / begib du
dich auch in die Dienerschaft
und gehorche dem Herrn. /

1.126 Und so gibt es an dieser Stelle ein vorzüg-
liches Sprichwort für geschickte [Menschen]: „Die
[Subjekte] von dem [Herrscher], der sich der Ver-
ehrung des Herrn hingibt, sind ganz auf ihn be-
dacht.“

Für jeden Herrscher, der sich
gürtet, Gott zu dienen, / gürten
sich die Untertanen, um ihm zu
dienen. // (1.2)

1.127 Welcher Verständige verehrt den Herrn nicht, [wenn] er bedacht hat, [dass] er
ein zweifaches Resultat [davon] hat, in Form des hauptsächlichen [Resultats der unmit-
telbaren Verehrung] und des [daraus] folgenden [Resultats der Hörigkeit seiner Sub-
jekte]?
62 Vgl. Anmerkung zu 1.118. 63  dīnoktiḥ ‚[Klage]rede eines Elenden‘ ist ein Synonom des 3. Kapitelthe-
mas.



Kapitel 1 – Anbetung [Gottes] : Kasteiung 801

1.128 O, der wunderbare Lebensweg der Weisen bringt einem selbst und anderen
Glück, [denn] mit ihm (yayā) bereiten sie auch dem anderen ein gutes Resultat als wäre
es ihr eigenes.

1.129 Und genau deswegen wird auch bei den
Alten eine hübsche Strophe vorgetragen: „Wenn
der Herrscher rechtschaffen ist, [sind sie] recht-
schaffen, wenn [er] schlecht [ist, sind sie] schlecht,
wenn [er] gleichgültig [ist, sind sie] gleichgültig –
sie folgen dem Herrscher. Wie der Herrscher, so
die Subjekte.“64

Das Wesen der Untertanen
hängt vom Wesen ihres Herr-
schers ab.

1.130 Auch wenn er selbst seine Pflicht erfüllt hat, soll er zum Nutzen anderer [dieser
Handlungs]weise folgen. Anderen zu helfen ist der höchste Gipfel der religio-sozialen
Ordnung (dharmasya).

1.131 Daher nannte der Herr [Kṛṣṇa], der [al-
les] erreicht hat, was es zu erreichen gibt, Arju-
na gegenüber das Handeln [gemäß eigener Kaste]
verpflichtend, nachdem [er verschiedene] Beispie-
le [genannt hatte]:

Denn:

1.132 „Was auch immer [ein
hervorragender Mann] tut …“65,
um letztlich auszudrücken, dass
diese [Abhängigen] im hohen
Maße infolge derartigen Verhal-
tens [des Herrschers] selbst das
Wesen des [Herrschers] anneh-
men.

„Die Menschen folgen der Lebensweise ihrer Kö-
nige.“ Folglich [werden auch die Untertanen] da-
nach verlangen und dazu geneigt sein, wenn der
Herrscher zu Anbetung und Verehrung neigt. Der
Segen, den die Anbetung [Gottes] durch die Bevöl-
kerung einbringt, wird wiederum seiner Regierung
zufließen.

1.133 So soll der Einsichtige es – konzis [ausgedrückt] – bedenken: Diejenigen, die sich
hier auf Erden [richtig] benehmen, [weil] sie das für Körper, Stimme und Geist [vorge-
schriebene] Tun wieder und wieder bedacht haben, erreichen geradewegs hier den von
Göttern zu lobenden Weltzustand [und] gehen [danach], frei von [Wieder]geburten in
der unbeschreiblichen (kimapi) Seinsform auf – o [Wunder]!

64 Vielzitiert, vgl. etwa Ballāla: Bhojaprabandha, Ed. Śastri 44. 65 Bhagavadgītā, Ed. Belvalkar 3.21a;
das restliche Zitat, ebenfalls nach Garbe 1905 wiedergegeben: „… das [tun] auch die anderen Menschen;
was er sich zur Richtschnur nimmt, dem folgt die Welt nach.“



802 Kapitel 1 – Anbetung [Gottes] : Kasteiung

1.134 So wurde, [ihr] Weisen, die überaus zweckdienliche Kasteiungsübung (tapas-
kriyā) besprochen, welche den höchsten Gewinn erlangen lässt [und] mithilfe derer
man geläutert, [da] von [inneren] Befleckungen bereinigt, Ansehen in der Versamm-
lung des altehrwürdigen [Brahmā] genießt.



2

dar iḫlās

Über Lauterkeit

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.70a)
su-svabhāvatvam Güte der Eigennatur

Sanskrittitel im Kolophon
sauśīlya- Charaktergüte

Synonyme im Text
(su-)prakṛtiḥ (gutes) Naturell
niṣkāmaṃ karma wunschloses Handeln
niṣkāmatā Wunschlosigkeit

Inhalt
1–24 Definition

25–53 Ein Kalif sprach den Delinquenten frei, der ihn beleidigt hatte
54 Abschluss



804 Kapitel 2 – Lauterkeit : Güte der Eigennatur

2.1 Nun vernehmt aufmerksam,1 was als zweites Tor angekündigt wurde; indem [sie]
dort eintreten, verfeinern Anständige2 [ihr] Denken gänzlich.

2.2 Und dies ist das gute Naturell (su-prakṛtiḥ), welches von Autoritäten [wie Ma-
nu] als „Charaktergüte“ (sauśīlya) und von Kennern der Wirklichkeit [wie Vyāsa] als
„wunschloses Handeln“ (niṣkāmaṃ karma) bezeichnet wird.

2.3 Stets tätig zu sein, ohne auf etwas abzuzielen
– dieses freudvolle Verhalten brilliert, obgleich es
ohne Zwecke ist.

2.4 Weil restlos alle [innerlichen Hindernisse wie]
Lust, Hass und dergleichen, und ebenso alle äuße-
ren Hindernisse mit Verlangen in Verbindung ste-
hen, kennt man dies als frei von Unheil.3

2.5 Wenn dieser [Zustand] völlig frei von Eigen-
nutz ist, [aber] dem Nutzen anderer verpflichtet
[bleibt], so ist er im gleichen Maße ein Schmuck
wie das Dasein dieser Himmelsperle[, der Sonne,
die unablässig zum Wohle anderer wandert].

Das ist das Reinigen der Tat von
Heuchelei, Intention und ande-
ren Motiven …

2.6 Die richtige Vorstellung vom Herrn und das
Handeln, [das] auf Ihn abzielt, oder [schlicht:] der
Dienst an Ihm, ist für alle [gemäß ihrer Stellung]
dieser Unsterblichkeitstrank.4

… und das Ausrichten der Ab-
sicht auf Gott, verherrlicht und
erhaben.

2.7 Die Abwesenheit von Zweck (artha-) und die Freiheit von Unheil (an-arthaiḥ), die
dieses [Verhalten auszeichnen] – sogar diese beiden [Attribute] (1) scheinen erfreuli-
cherweise gar nicht widersprüchlich / (2) scheinen zu unserer Freude [nur scheinbar]
widersprüchlich (viruddham no vibhāti-tarām mude).

2.8 Er, welcher der höchste Unsterblichkeitstrank, Gebieter, der gute Wegweiser aller
[und] der große Erhalter aller Ursachen ist; der als in allem Gegenwärtiger, als Amt des
Schicksalslenkers, als unerschütterlicher [Viṣṇu] stets [zur Tat] bereit strahlt; zu Seinem
Zweck ist sämtliche Tätigkeit ohne Zwecke (artha-) – das ist ein großes Wunder!

1 Wörtlich Vokativ: ādṛtāḥ ‚[ihr] Aufmerksamen!‘ 2  vinaya ‚Anstand‘, den der Kommentar hier als äu-
ßerliches Glied des Denkens beschreibt, bildet das Thema des 10. Kapitels. 3 Mit den Strophen 3 und
4 erzeugt der Autor einen Scheinwiderspruch (virodha-ābhāsa), indem er zwei entgegengesetzten Eigen-
schaften auf denselben Gegenstand bezieht: arthaiḥ śūnyā, dort als ‚ohne Zwecke‘ und an-artha-śūnyam,
hier als ‚frei von Unheil‘ wiedergegeben. Erklärungen folgen in den nächsten Strophen. 4 Wörtlich mit
doppelter Verneinung: na na amṛtam.



Kapitel 2 – Lauterkeit : Güte der Eigennatur 805

2.9 Er, der äußerst schwer zu erreichen ist, täuscht als höchster Illusionist die Götter,
[denen] der Schöpfergott [Brahmā] vorsteht, und betrügt die Söhne Ditis, [die Wider-
götter,] listig als vermeintlicher Zwerg [und] ehrbarer Brahmanenknabe mit krausen
Nackenhaaren.5 Wie [könnte] es kein großes Wunder sein, dass [für Ihn] Tätigsein oh-
ne Unheil (an-artha-) ist?

2.10 Und Er (yaḥ) ist der Alleinige, Allumfassende mit unermesslichem Mitleid,
Schmuckstück der Allwissenheit; und Er kann alles sehen, alles kann Ihm zu Ohren
kommen und Er liebt alle; [Er ist] die vollständige Ursache, der Herr, der makellose
Lauf, [der] den Elenden und Leidenden Wonne spendet. Ach! Die Menschen versäu-
men, Ihn (tasya) zu suchen. Wehe, wehe der Entfaltung [ihres] Schicksals!

2.11 Obwohl Er (yaḥ) der Alleinige ist, ohne [Sinne und Glieder, wie] Ohren, Füße,
Hände, Augen, Nase, der Höchste mit einer Gestalt, [die] alles übersteigt, unergründ-
lich mächtig [und] verborgen, [da] im Geheimen befindlich, gedenken [die Menschen
Seiner] mit von Glaube und Gottesliebe verzierten Herzen und erschauen Ihn alsbald
im [so] ausgerichteten Tempel „Herzlotus“, wenn sie [ausgeführt wird]: die [hier be-
handelte] höchste Tat.

2.12 Er (yaḥ) bleibt [unverrückbar] der allergrößte Herrscher, Gebieter aller, alles
erhaltend und Lenker des Schicksals aller; wie könnte das für Ihn Tätigsein nicht bril-
lieren?

2.13 Deshalb wird jeder, der mit solcher Tat, die
an diesen höchsten Gebieter [gerichtet ist], vor-
geht,6 der Zeit angemessen ein [hohes] Amt be-
kleiden.

Jemand, der sich lauter verhält, /

2.14 Denn so vollbrachte auch Viśvāmitra, [weil er] ganz der Huldigung der Füße
des [Herrn] hingegeben war, äußerst wunderbare Taten [und] ließ [seinen] Urvater
[Brahmā] in Vergessenheit geraten.7

5 Dies spielt auf Vāmana an, die fünfte der zehn klassischen Inkarnationen Viṣṇus. 6 Wörtlich: padaṃ
nidadhāti ‚[seinen] Fuß niedersetzt‘. 7 Als Begründung, warum Viśvāmitra seinen Urahn und Schöpfer-
gott Brahmā in den Schatten stelle, führt Sāhibrām an: Er sei der Seher (ṛṣi) des Gāyatrī-Mantras, welches
die Mutter aller Veden und das Fundaments des Kastensystems sei. Ferner habe er in der Geschichte von
Triśaṅku (Rāmāyaṇa, Ed.G. H. Bhaṭṭa 1.58–59) für seinen Opferherrn dieses Namens eine eigene Schöp-
fung hervorgebracht, nachdem diesem der Zugang zum Himmel verwehrt wurde; vgl. Sathaye 2015 und
Haas 2022. Als Grund, warum Viśvāmitras Aufgeben seiner Kastenpflichten des Kriegeradels hier keine
Rolle spielt, wäre besondere Status der Brahmanen in Kaschmir denkbar, die sich auch kriegerisch betä-
tigten; vgl. Slaje 2019a, S. 20–22.



806 Kapitel 2 – Lauterkeit : Güte der Eigennatur

2.15 [Weil] er ganz der Verehrung des [Herrn] hingegeben war, verlieh wiederum
Bṛhaspati mit erhabenem Verstand dem Indra den Machtglanz des Himmelsreichs [und]
genießt [als Lehrer der Götter] selbst die Freuden [des Himmels].

2.16 Wie ist das Verhalten des [Lehrers der Wi-
dergötter] Kavi zu ermessen, der sogar – wie wir
[aus autoritativer Quelle] gehört haben – nach Be-
lieben die toten Widergötter durch Hauchen wie-
derbelebte?

ist der Jesus seiner Zeit, der
atmet [und so Wunder voll-
bringt]. // (2.1)

2.17 Was soll man denn ferner über den in höchster Glückseligkeit versunkenen
Vasiṣṭha sagen, wenn noch heute [im schlechtesten Zeitalter] die Nachkommen des
Raghu-Geschlechts[, dessen Lehrer er war,] so umfassend (alam) seine Gunst erhalten?

2.18 Der Weise Bharadvāja wiederum gab sich ständig der Andacht hin, weswegen er
– für Weise ehrenwert – im Kreis [der Großen Seher] hell erstrahlt.8

2.19 Wer eine Handlung ausführt, [ob]
groß oder klein, soll deshalb das betref-
fende Unterfangen umsetzen, [indem] er
zu Beginn den Herrn nennt.

Folglich sollte die Absicht jeder Tat, wel-
che man unternimmt, die Zufriedenstel-
lung Gottes – möge Er gepriesen und er-
hört werden! – sein.

2.20 Keinesfalls soll man den Wünschen
außerhalb [der Gott gewidmeten Tat] Ge-
legenheit geben, weil [so] gewiss die äu-
ßeren und der innere Sinn9 [übermächtig]
werden.10

Eigene Interessen sollte man nicht damit
vermischen, denn Intentionen, die von ei-
genen Interessen motiviert sind, korrum-
pieren auf Gott ausgerichtete Taten.

8 Während nicht ganz klar ist, worauf die Eigenschaft Bharadvājas, sadā mānanā-paraḥ ‚ständig der An-
dacht hingegeben‘ rekurriert, bezieht sich die Anspielung, er strahle [maharṣi-]maṇḍale ‚im Kreis [der
Großen Seher]‘ auf die Sieben Seher (saptarṣi), die gemeinsam das Sternbild Großer Wagen (ursa major )
bilden. Teils von einander abweichende Listen dieser Seher finden sich in verschiedenen upaniṣadischen
und purāṇischen Quellen; vgl. Sarmah 1991. 9 Unter den äußeren sind fünf wahrnehmende Sinne (Seh-,
Hör-, Geruchs-, Geschmacks- und Tastsinn) und fünf Tätigkeitsglieder (Arme, Beine, Mund, After und Ge-
schlechtsteil) zu verstehen, als innerer Sinn gilt der Geist; vgl. 3.32. 10 Das Thema dieses Kapitels scheint
hier implizit weiterhin an die Idee des niṣkāma-karma (vgl. 2.2) angelehnt zu sein, einer soteriologischen
Strategie der Bhagavadgītā, Ed. Belvalkar. So ließe sich jedenfalls das schwache hṛṣīkāṇāṃ samudbhavaḥ
‚Entstehen der Sinne‘ mit der Aussage des Kommentars, durch ihre Zunahme und durch das Unterliegen
ihrer Kontrolle entstehe Unheil, in Überseinstimmung bringen; vgl. Bhagavadgītā, Ed. Belvalkar 2.60–61:
„Das Herz selbst des [nach Erlösung] strebenden, einsichtsvollen Menschen, o Sohn der Kuntī, reißen ja
die aufregenden Sinne gewaltsam fort; Diese alle zügele man [deshalb] und verharre in Ergebung, ganz mit
mir beschäftigt; denn wer die Sinne in seiner Gewalt hält, dessen Weisheit ist von Bestand.“; Übersetzung:
Garbe 1905.



Kapitel 2 – Lauterkeit : Güte der Eigennatur 807

2.21 Kluge sollen ihre Aufmerksamkeit in einer Weise sammeln, dass [ihre] Wünsche
spärlich werden. Und so spärlich die [Wünsche] sind, so viel Größe [haben die Klugen]
am Ort des [Herrn].

2.22 Weise sollen wieder und wieder wägen und gründlich überlegen, wie die Wünsche
samt Wurzel sicher vernichtet werden können.

2.23 Die innere Prägung ist die Wurzel dieser [Wünsche]. Ist deren Wurzel gekappt,
dürfte ein Mensch, [weil] er wunschlos (a-kāmaḥ) ist, – [o] Wunder! – in seinem
Wunsch (sa-kāmaḥ) nach dem höchsten Zustand befriedigt werden.

2.24 Nicht an diese [Wünsche] zu denken wird als Mittel beschrieben, um deren Wur-
zel zu kappen. Dieses [Nichtdenken] hängt doch [nur] von einem selbst ab; o [je], ver-
geblich und grundlos gehen die Menschen zugrunde.

[Auszug des Kommentars:] Nachdem [der Autor] so die den Vorschriftsaussagen [der Veda-
Exegese] ähnelnde Komposition von Aussagen in der „Aigrette“ (śikhā-) zusammengefügt, [al-
so] abgeschlossen hat, gibt er [nun] die den Erklärungsaussagen [der Veda-Exegese] ähnelnde
Komposition von Aussagen in der „Brosche“ (śekhara-) als Beispiel, indem [er sagt]: Auch an
dieser Stelle …

2.25 Auch an dieser Stelle führt man eine Ge-
schichte aus alten Zeiten an, in der vom Herrscher
Khalapū aus dem mittleren Land11 erzählt wird.

Man erzählt: Einer der Kalifen …

2.26 Es gab im mittleren Land einen Herrscher mit Namen Khalapū [‚der die Böse-
wichte durch Strafe läutert‘], der als einziger [schon während] er auf Erden weilte, in
Gestalt [seines guten] Rufs im Himmel lebte.

2.27 Eines Tages ordnete er hinsichtlich eines
bestimmten Übeltäters den [Gerichts]dienern an,
sie sollen ihn zur Richtstätte bringen und [ihn zur
rechten Zeit in Anwesenheit des Herrschers] mit
Peitschen[hieben] bestrafen.

… hatte befohlen, einen Mann,
der Grobheiten begangen hatte,
bestrafen und auspeitschen zu
lassen.

11 Nach Kommentar zu 2.26 sei damit āryāvarta ‚Land der Arier‘ gemeint, welches der Sāhibrām sub 7.27
konventionell definiert als Gebiet zwischen Himālaya und Vindhya-Gebirge, wo das Kastensystem gelte
und vergeltungskausales Verdienst angesammelt werden könne.



808 Kapitel 2 – Lauterkeit : Güte der Eigennatur

2.28 Und [als] er vorgeführt war, schrie er den
Herrscher heftig an und ehrte ferner die [Ge-
richts]diener deftig mit Lohn, [der] durch Gabe un-
anständiger Worte und dergleichen [Unschicklich-
keiten gezahlt wurde].

Jener Mann erhob in dieser Si-
tuation unverfroren die Stimme
und beschimpfte den Kalifen.

2.29 Die [Gerichts]diener blickten reichlich zer-
mürbt und bleich12 zum Herrscher. „Lasst [ihn]
frei, er kann nach Belieben fortgehen!“ befahl der
Herrscher.

Der Kalif befahl, von ihm abzu-
lassen und ließ ihn frei.

2.30 Und unter diesen Umständen handelten alle [Gerichtsdiener] entsprechend, [weil]
sie dem Befehl des Herrschers hörig waren. Und der verrückte [Delinquent] ging nach
Belieben fort.

2.31 Und als die Amtshandlung beinahe beendet
war, kniete sich ein bestimmter Befehlshaber auf
den Boden, [weil er die rechte Gelegenheit für] ein
vertrauliches Gespräch erkannt hatte, und sprach
den [Herrscher] an:

Einer der Sekretäre des Kalifats
fragte:

2.32 „Wohl dir, Großherrscher! Mich plagt ein Zweifel. Wenn du mir vertraust, gewähre
wohltätigerweise, [dass] ich etwas frage.“

2.33 Und da der Herrscher [seine] verborgene Absicht kannte, lächelte er und sprach
zu ihm: „[Dir sei] Sicherheit [gewährt]. Bitte sprich geradewegs, was [deinen] Geist
schwanken lässt!“

2.34 „Ich frage dich, Großherrscher: Wurde we-
nigstens das frühere Vergehen dieses mit böser
Zunge [und vor Wut] roten Augen Schreienden ge-
tilgt?

2.35 Obwohl er [durch das wütende Geschrei]
der Verdopplung [seiner] Strafe nahe kam, wurde
er auch von seinem vorigen Vergehen freigespro-
chen. Was ist hierfür der Grund oder[, wenn es kei-
nen gibt,] das politische Kalkül? Wie [können so
Herrschaft und Bevölkerung] fortbestehen?“

„Warum die Verzeihung und
Freilassung unter Umständen,
in denen dieser schamlose Kerl
bestraft werden sollte?“

12 Wörtlich: gata-cchāyaiḥ ‚farblos‘.



Kapitel 2 – Lauterkeit : Güte der Eigennatur 809

2.36 Der Herrscher bedachte [dies] und antwor-
tete trefflich (pra-): „[Du hast] die Wahrheit ge-
sprochen. Aber höre meine Abwägung, die [ich]
im Geist anstellte, und erlange [so] Gewissheit:

Der Kalif antwortete:

2.37 Den Fortbestand der Herrschaft, den [mir]
die Erbfolge übertragen hat, muss ich [notwendi-
gerweise und nicht willkürlich] behüten. Deswe-
gen behüte ich diesen in der Absicht, keine [eige-
nen] Wünsche [dabei zu hegen]; [so lautet] meine
Meinung.

2.38 Unter diesen Umständen [droht] mir keiner-
lei Gefahr im Dies- und Jenseits. Ich bin beglückt
[und] habe mein Ziel erreicht durch Verehrung des
Staubs am lotus[gleichen] Fuß des Herrn.

„Ich bestrafe ihn für Gott.

2.39 Und wenngleich ich der Strafvollzieher bin, wurde der [Vollzug] durch diesen
[Delinquenten] verhindert, [sowie] er gekommen war. Höre, [dass mein] Urteil richtig
[war]; ich erkläre [es] dir:

2.40 Als ich bereit war, gemäß Vergehen zu stra-
fen, da brachte jener, [indem] er schimpfte, meinen
Geist [davon] ab.

Da er mich beschimpfte, …

2.41 Obwohl er eine Verdoppelung [seiner] Stra-
fe verdient hat, sprach ich ihn dennoch frei. Als
ich diese [Verdoppelung] als eigennützig erkann-
te, vergab ich [ihm]13 und sprach ihn frei.

… wurde mein eigenes Interesse
geweckt und Rachlust entstand.

13 Vgl. kṣamā i. S. v. ‚Vergebung‘ als Synonym des 16. Kapitelthemas.



810 Kapitel 2 – Lauterkeit : Güte der Eigennatur

2.42 Zu Beginn war ich bereit, ihn zu strafen;
jedoch, als ich selbst mit Verstand überlegt hatte,
dass [damit] – weh! – die Wunschlosigkeit (niṣkā-
matā) in weite Ferne [rückt und] ich nur übermä-
ßig befangen wäre, war mein Handeln[, nämlich
der Freispruch,] geboten.

2.43 Denn so war ich Tag und Nacht um die
Zufriedenstellung des Herrn bemüht. Aber in je-
ner Form [des eigennützigen Strafvollzugs] ist die-
se [Bemühung] in weite Ferne [gerückt und stellt]
hier sogar ein größeres Übel [dar].

Ich wollte nicht eine Tat für
Gott mit eigener Intention ver-
mischen, weil solches Vorgehen
fern der Art der Lauterkeit steht.

2.44 Jeder, der Wünsche hegt, entfernt sich weit
von diesem verdienstvollen Pfad. (1) Nach außen
blickend / (2) mit abgewandtem Gesicht (parāg-
āsyaḥ) vom Herrn / (3) mit beflecktem Gesicht
(parāga-āsyaḥ) empfängt er fortlaufend Leid.

Jemand, dessen Tat mit eigener
Intention vermischt ist, ist vom
Vorzug der [jenseitigen] Beloh-
nung abgewandt und entfernt.

2.45 [Nachdem] es durch das trockenen Brenn-
holz ‚Rede des [Delinquenten] aus heftiger Wut‘
entzündet wurde, würde nicht das tobende Feu-
er ‚Zorn‘, [das sogar] Kastenlose verachten, mich
[selbst] verbrennen?

Vers: Das Feuer [meines Zorns]
flammte auf durch seine Worte, /

2.46 Ich habe mir das Handeln zum Zwecke des
Herrn zu eigen gemacht; wenn ich als der [Herr-
scher] davon abkomme, wie [könnte ich dann]
nicht in die Hölle stürzen? Mit dieser [Überlegung]
schützt mich [mein Minister] ‚Verstand‘ / stellt
mich [mein] Verstand zufrieden (avitaḥ).

die Tat für Gott wurde mit eige-
ner Intention vermischt; /

2.47 Und so geht, sobald der Buhle ‚Lust‘ zöger-
lich [sein] Gesicht zeigt, das [gute] Naturell (prakṛ-
tiḥ) weit weg, [weil es] kühl [ist], wie eine treue
Frau.

als eine eigene Motivation ent-
stand, / verlor die Tat den Sinn
der Lauterkeit. /

2.48 So sollst du meine nektargleiche Rede im
Geist verstehen: Das Aufgeben ist angemessener
als das Ausführen einer solchen Tat.

Die Tat, die nicht aus Lauter-
keit geschieht, / unterlässt man
lieber. // (2.2)



Kapitel 2 – Lauterkeit : Güte der Eigennatur 811

2.49 Dieser [Delinquent] aber wird das Reifen dieses so gearteten [Vergehens zum ver-
geltungskausalen Resultat] noch in anderen Äonen erleiden müssen. Niemals schwin-
den [unvergolten] diese Beiden: die guten und die schlechten Taten.

2.50 Deshalb soll ein Kundiger, [der charakterliches] Wohl begehrt, stets aufmerksam
sein. Die reich an Aufmerksamkeit sind, gelten als Menschen, die dieser entbehren,
[nur] als Tiere.14

2.51 Sie sind sogar niedriger als Tiere, weil das [Tier seine] vergeltungskausalen Re-
sultate [durch Erleiden nur] vermindert. Sie [aber] sind dem Anhäufen dieser verhaftet.
Wie könnten sie Tiere sein / das Horn [als Zeichen echter Tiere] tragen (viṣāṇinaḥ)?

2.52 Daher soll ein Delinquent dem Herrscher niemals einen bösen Blick zuwerfen,
denn ist die Sühne der [notwendig zu erleidenden] Resultate [durch Strafe im Diesseits]
erleichtert, [bringt dies] im Jenseits Wohlergehen.“

2.53 Nachdem er den vom Herrschermund vorgetragenen Wortnektar getrunken hat-
te, verneigte sich der [Befehlshaber] mit vornehmer Gesinnung und seine Gedanken
wurden gänzlich frei [von Zweifeln].

2.54 Ein Kluger, [der] so das unverrückbare Mittel, um den Höchsten zu erreichen,
bedenkt, ist ein Mensch, [der] das beste Naturell als guten Charakter hat;15 er gründet
[darauf seinen] unvergleichlich [guten] Ruf, [wird so] unvergänglich und wird am Ende
[seiner vergeltungskausalen Resultate] die Stätte des [Herrn] erlangen; ihm wird nicht
erneut Unheil widerfahren.16

14  avadhāna ‚Aufmerksamkeit‘ ist ein Synonym des 33. Kapitelthemas. 15 Wörtlich: su-śīlita-janaḥ pa-
rayā prakṛtyā ‚[ist] ein vom besten Naturell gut charakterisierter Mensch‘, wobei su-śīlita- und parayā
prakṛtyā auf das Kapitelthema zu beziehen sind und daher nominal wiedergegeben werden. 16 Vgl.
2.4–9.





3

dar duʿā

Über das Bittgebet
dar-ḫwāstan Bitten

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.70b) und Kolophon
dainya-ākrandanam Wehklagen im Elend

Synonyme im Text
(dainya-)vijñaptiḥ Gesuch (im Elend)
(tad-)vijñaptiḥ Gesuch (an Ihn)
dainya-uktiḥ [Klage]rede im Elend
ārta-uktiḥ [Klage]rede eines Leidenden
a-nātha-uktiḥ [Klage]rede eines Hilflosen
mṛdu-uktiḥ [Klage]rede eines Schwachen
dīna-uktiḥ [Klage]rede eines Elenden

Inhalt
1–36 Definition

37–69 Die große Überschwemmung
70 Abschluss

Vorbemerkung: Die Ankündigung des Kapitels als dainya-ākrandana verweist auf die in
Kaschmir bekannte Gattung Dīna-ākrandana-stotra wörtlich: ‚Lobgesang [in Form von]
Wehklagen eines Elenden‘; vgl. Stainton 2019, besonders S. 181–184. Im Haupttext dieses
Kapitels verwendet Sāhibrām jedoch nur noch das abstrahierte Vorderglied dainya- ‚Elend‘,
das mit verschiedenen Worten für Ausspruch und Petition kombiniert wird, sodass für
die Benennung des Kapitels nicht die Bezeichnung dieser Gattung, sondern durchaus die
Semantik der Glieder dieses Namens vordergründig gewesen sein dürfte.



814 Kapitel 3 – Bittgebet : Wehklagen im Elend

3.1 Nun [folgt] das dritte Tor, welches
von Gott durch Gebet Erbitten ist; wegen
dieses (yataḥ) Gesuchs im Elend (dainya-
vijñaptitaḥ) wird von Ihm geschwind die
Erfüllung der Wünsche ausgehen.

Dies1 ist die Petition des Bedürfnisses an
Gottes Schwelle und die Bitte um [die Er-
füllung der] Wünsche bei der überflie-
ßenden, unendlichen Gunst.

3.2 „Der Glaube an mich erfüllt denen, [die
mich] verehren, die feststehenden Wünsche ge-
wiss vollständig.“ Wer [es] so [aus der Offenba-
rung] vernommen hat, fest [davon] überzeugt ist,
den Schlüssel „Gesuch“ in die Hand genommen
hat [und] den in der [damit] aufgeschlossenen Fes-
tung des Glücks leicht zu findenden wahren Reich-
tum erlangt hat, [wodurch] er – [hinsichtlich sei-
ner selbst] sorgenlos – ganz auf die Unterstützung
anderer bedacht ist, der ist vorzüglich.

Jedem Regierenden, der den
Schlüssel des Bittgebets in der
Hand hält, wird gemäß dem
Versprechen: „Betet zu mir, dann
werde ich euch erhören.“2 sicher
die Tür der Antwort geöffnet.

3.3 Und dieses Gesuch im Elend (dainya-
vijñaptiḥ) ist [wie folgt]: Durch die [richtige] An-
wendung [dessen] wird die [ganze] Reihe von Ge-
winn im Dies- und Jenseits reichlich angehäuft. Ein
Kluger sollte auf deren Erwerb bedacht sein.

Das Bittgebet dient entweder da-
zu, Vorteile zu gewinnen …

3.4 Oder um [äußeres und inneres] Unglück ab-
zuwenden, soll sich der Verständige gewiss an das
[Gesuch] halten. Wenn es [ergeht], wird der Herr
aller die [ganze] Reihe des Unglücks vergehen las-
sen.

… oder dazu, Schaden abzuweh-
ren.

3.5 Beschämt die an den Herrn [adressierte Klage]rede des Leidenden (ārta-uktiḥ),
[welche] so alles3 sichtbare und unsichtbare Unglück in [allen] drei Zeiten beseitigt,
nicht die [nur den Himmelsbewohnern alle Wünsche gewährende] Wunderkuh?

3.6 Diese [an den Herrn gerichtete Klagerede] ist der Verstand für Verständige, sie ist
[auch] die Führungskunst für hochgesinnte [Herrscher]. Darüber hinaus ist sie für die
Kenner der Wirklichkeit das selbstleuchtende Bewusstsein.

1 Nach Ṭabasī 2018, S. 15, Fn. 1. 2 Qurʾān 40:60. 3 Wörtlich: -bhara- ‚die Menge von …‘



Kapitel 3 – Bittgebet : Wehklagen im Elend 815

3.7 Deshalb wird ein Kluger diese [Klagerede] niemals [und] nirgendwo in Verges-
sen geraten lassen. Oh [weh], wer fiel nicht durch Vergessen dieser aus [seiner] guten
Stellung?

3.8 Denn so fiel der Vorderste aller besonders Klugen, [der] den [Himmels]thron ge-
nießt, mehrfach aus [seiner] Stellung, [weil] er sein [wahres] Wesen vergaß und [glaub-
te] von selbst Indra [zu sein].

3.9 Und auch der Beste unter den Herrschern, der tapfere Nahuṣa fiel bekanntlich,
obwohl [er schon als Mensch] die Himmelsstätte erklommen hatte, augenblicklich [als
er Ihn vergaß] und klagte.4

3.10 Was soll man über die allerbesten [Götter] sagen? Wenn sie den [Herrn] vergaßen
– was [selbst] für Menschen Gegenstand von Verachtung ist –, erlitten sie sofort die
[ihren Taten] angemessenen Resultate.

3.11 Von allen anderen wiederum, wie Rāvaṇa und dergleichen,5 [die] durch Denken
an Ihn sogar die Dreiwelt erobert haben, sind [nur] Erzählungen übrig, weil – wie man
sagt – [sie Ihn] vergessen haben.

3.12 Der Kluge soll so die vielen [bei Erinnerung an Ihn] nach oben und [bei Ver-
gessen von Ihm] nach unten führenden Wege [des Schicksals] bedenken und mit der
[Klage]rede der Hilflosen (a-nātha-uktyā) Tag und Nacht nur bei Ihm Zuflucht suchen.

3.13 Somit ist diese [Klage]rede der Schwachen (mṛdu-uktiḥ) wegen sicherer Beweise
ausnahmslos vorhanden und allen zugänglich. Doch auch dabei, [nämlich] hinsichtlich
dieser [Klagerede] muss der Herrscher den Großteil tragen.

3.14 Denn wie der Fortbestand der äußeren und inneren Sinne [nur] vom Lebenshauch
abhängt, so ist jedweder Fortbestand der Subjekte einzig vom Herrscher abhängig.

3.15 Wie beim Wagen die Speichen von allen Seiten kommend in ein und derselben
Nabe münden, so kommen auch diese [seine] Subjekte auf den Herrscher gestützt vor-
an.
4 Nahuṣa sollte den Himmelskönig Indra vertreten, wurde aber schon nach kurzer Zeit von Agasti zu einer
irdischen Existenz als Schlange verflucht, weil er die Frau Indras begehrt hatte; vgl. Mani, sub Nahuṣa I.
5 Rāvaṇa ist der Widersacher Rāmas im großen indischen Epos Rāmāyaṇa, der sich durch harte Kasteiun-
gen vom Schöpfergott Brahmā die Segnung erwarb, dass er nur von einem Menschen getötet werden kön-
ne. Diese Episode könnte denkbar zu dem Attribut der Eroberung der Dreiwelt (Erde, Zwischenraum und
Himmel) passen, welcher dieser Gruppe von Wesen zugeordnet wird. Es gibt jedoch sowohl im Sanskrit-
Epos also auch im literarischen Umfeld der Purāṇas und in den umgangssprachlichen Bearbeitungen an-
dere, teils abweichende Motive, die ebenfalls denkbar wären; vgl. Mani, sub Rāvaṇa und Richman 1991.
In jedem Fall dürfte die Gruppe, als deren Repräsentant Rāvaṇa hier herausgehoben wird, kontrastierend
zur vorigen Strophe die Widergötter umfassen.



816 Kapitel 3 – Bittgebet : Wehklagen im Elend

3.16 Wie [es besser ist, wenn] bunte Perlen auf eine Schnur gezogen zusammen blei-
ben, so ist [es] besser, [wenn] die Subjekte auf den Herrscher gestützt zusammen blei-
ben.

3.17 Wie im Dunklen aufgrund einer Lampe der wahre Zustand der Dinge erscheint,
so [erscheint] der differenzierte, hierarchische Zustand der Bevölkerung aufgrund des
Herrschers.

3.18 [Wenn] ein Herrscher ganz aufs Durchden-
ken aus ist, möge er es gewiss so mit Verstand
durchdenken und soll sich danach notwendiger-
weise an diese [Klagerede] halten, damit die Re-
sultate zweifacher Art6 eintreten.

Diese beiden Arten sind für Sul-
tane unausweichlich.

3.19 Aufgrund der Fülle dieser [Resultate]
wird der [Herrscher] wiederum unbesorgt, mit er-
freut bleibender Bevölkerung [und] glücklich sein,
[während] er mit Machtglanz auf dem Thron sitzt.

3.20 Dieser eine [Herr], der [nur] vom eigenen
Willen [abhängt], von unsterblicher Gestalt [und]
geschickt im Bewirken aller [vier] Lebensziele ist,
[der] endlos [viel] Herrlichkeit [und] grenzenlo-
ses Mitgefühl hat, [dessen] Herz[enswünsche] er-
füllt sind, [der] selbstleuchtend, [aus sich selbst]
vollkommen, der Höchste der [Götter] ist, [wel-
che die Glücksgöttin] Lakṣmī zur Höchsten haben,
und [Über]reiches hervorbringt, gewährt Wün-
sche, [weil] Sein einziger Zweck der Nutzen an-
derer ist. Wozu [dient sonst] dieses Wirken [von
Ihm]?

Die erste Art besteht darin, Vor-
teile für die Ordnung des Lan-
des und die Festigung der Herr-
schaft zu gewinnen. Zweifellos
muss man dies durch Bitten und
Flehen vom freigiebigen und er-
lösenden Herrn erbeten, um oh-
ne Sorge fest auf dem grandiosen
Thron zu sitzen.

6 Vgl. 3.3–4.



Kapitel 3 – Bittgebet : Wehklagen im Elend 817

3.21 Und man sagt: Wer den Weg „Ge-
such“ (vijñapti-) vom Herzen aus geöffnet
hat, hat [seine] Wünsche erlangt und sitzt
glücklich auf dem genussreichen Thron.

Vers: Auf dem verfeinerten Thron sitzt mit
erfüllten Wünschen, / wer den Weg des
Gesuchs vom Herzen geöffnet hat. // (3.1)

3.22 Wenn daher der Herrscher wegen eines Elends (dainyam) den Herrn zufrieden-
stellt, so erlangt [er] das zweifache Resultat, bestehend aus Gewinn und Abwehr von
Unglück.

3.23 Dabei sichert das erste [Resultat] den Zusam-
menhalt von Herrschaftsgebiet, Söhnen, Provinzen
und dergleichen [und] das zweite [Resultat] macht
die Bannung der Gefahren, [die] man als sichtbar
und unsichtbar bezeichnet, überaus sicher.

Die zweite Art ist die Abwehr von
Täuschungen und Schaden:

3.24 Somit löst sich selbst das dreifa-
che Leiden – das vom eigenen [Körper
und Geist] stammende, von den Elemen-
ten [der Außenwelt] stammende und das
übernatürliche – für ihn geschwind in
Luft auf.7

Der Angriff des Feindes und Dominanz
des Gegners oder Unheil anderer Art wie
Schmerz und Krankheit. Diese werden
durch Demut, Weinen, Flehen und das
Bittgebet abgewehrt.

3.25 Auf dem Weg des Gesuchs an Ihn lässt man diese Beiden namens „Not und Ge-
winn“ – [o] Wunder! – geschwind, gleichzeitig [und] fröhlich [jeweils] gehen und kom-
men.8

3.26 Genau wann die treue Ehefrau namens „Wohlstand“ fröhlich [und] flink eintritt,
genau dann verzieht sich geschwind die „Unglück“ genannte Dirne.

3.27 So [spricht man] zum besseren Verständnis von den Beiden, obwohl die Beiden
letztlich eins sind. Denn ohne das Gesuch an Ihn werden diese beiden [Ergebnisse] nie
[gleichzeitig] erzielt.

7 Wörtlich: abhra-kusumāyate ‚wird zu einer [nur scheinbar existierenden] Wolkenblüte‘. 8 Gemeint
ist: Es verschwindet die Not und der Gewinn kommt.



818 Kapitel 3 – Bittgebet : Wehklagen im Elend

3.28 Deshalb wird dieses [Gesuch] in
den mystischen Werken äußerst bedeu-
tend genannt: Wenn [du] den Wunsch
nach dem Aufhören der inneren und äu-
ßeren Nöte hegst, dann soll[st du dich]
auf [dein] Elend (dainyam) berufen. Beim
höchsten Herrn ist dies sehr wertvoll,
denn Er kennt die inneren Geheimnisse.

Wie Meister Rumi im Maṯnavī-yi Maʿnavī
sagte:

O du, der du deine Seele vom Unheil be-
freien willst / und dafür deine Seele er-
niedrigst: / 9 Diese Erniedrigung schätzt
Gott hoch. /

3.29 Aus dem tränenbenetzten Samen „Elend“
(dainya-) wächst, [wenn] er mit der Decke „Nach-
lassen [der Nöte] und dergleichen“ bedeckt wird,
die Ranke „Unsterblichkeit“, welche „Lachen“ als
Blüte [und] „Wonne“ als Frucht [trägt].

Der Wert des Weinens ist un-
schätzbar. / 10 Bleib bei dieser Er-
niedrigung bis du froh bist; / wei-
ne, bis du ohne Mund lachst. / 11

3.30 Der besonders Kluge soll bedenken, wie winzig dieser Same „Elend“ (dainya-) ist
[und wie groß] dagegen die Frucht, die der vorzügliche [Herr] mit tiefem und weitem
Herzen gewährt.

3.31 Man muss sich nur solange auf das Gesuch (vijñaptim) stützen, bis man das [Re-
sultat] erlangt. Ist der Fluss der Götter erreicht, kommt der Durst nicht wieder.

3.32 Und diese [Klagerede im Elend] wird der Wesenskern in allem[, der Herr] veran-
lassen, [weil] er das Gedeihen seines Wesenskerns wünscht. Denn sie führt die Gehör-,
Tast-, Seh-, Geschmacks- und Geruchssinn genannte Fünfheit12 mitsamt der Tätigkeits-
glieder13 und dem Geist in den Zustand, allein beim [Herrn] Zuflucht zu suchen.

3.33 Dies ist ein [mustergültiges] Auge, welches
für Ihn Tränen vergießt und dies ist ein [muster-
gültiger] Geist, der im Feuer „Trennung von Ihm“
sofort nahezu verbrannt sein wird.

Ein Auge, das für Ihn weint, ist
schön. / Das Herz, das für Ihn
brennt, ist glücklich. /

3.34 Derjenige wird in der Welt als [wahrer]
Mensch erachtet, der den zukünftige Lauf berück-
sichtigt. Denn auch die Tiere leben des [momenta-
nen] Lebens willen, sicher nicht der Mensch.

Nach dem Weinen kommt ein
Lachen. / Wer das Ende sehen
kann, ist glücklich. //14 (3.2)

9 Ḥāfiẓ: Dīvān, Ed.Ḫānlarī, Band 2, S. 780, Daftar 5, Z. 1603. 10 Ḥāfiẓ: Dīvān, Ed.Ḫānlarī, Band 2,
S. 781, Daftar 5, Z. 1617. 11 Nicht in Ḥāfiẓ: Dīvān, Ed.Ḫānlarī zu finden. 12 Diese Fünf konstituieren
die wahrnehmenden Sinne. 13 Die fünf Tätigkeitsglieder umfassen Stimme, Hände, Füße, After und
Geschlechtsorgan. 14 Ḥāfiẓ: Dīvān, Ed.Ḫānlarī, Band 1, S. 40, Daftar 1, Z. 821–822.



Kapitel 3 – Bittgebet : Wehklagen im Elend 819

3.35 Genau deshalb wird in den alten Legenden-
sammlungen besungen, [dass] das Gesuch an Ihn
(tad-vijñaptiḥ) stets Resultate zeitigt, [weil] sein
Herz zusagend mild und kühl15 ist.

Es ist überliefert, dass dem
Bittgebet eines gerechten Herr-
schers Gehör geschenkt wird:

3.36 Denn [wer,] an den Regeln [des Bogenschie-
ßens resp. der Ethik] fest[haltend,] im Bogen „Got-
tesliebe“ an der Sehne „Wahrhaftigkeit“ den Pfeil
„Gesuch“ (vijñapti-) anlegt, [der wird] das Ziel tref-
fen [und] hier unendliche Resultate erlangen.

Jeder Gebetspfeil, den ein Herr-
scher, der sich der Gerechtigkeit
verschrieben hat, an den Bogen
legt und mit dem Daumen rich-
tig spannt, trifft zweifellos die
Zielscheibe seines Wunsches.

[Auszug des Kommentars:] Soweit das Gefüge „Aigrette“. Um nun die „Brosche“ zu verfassen,
klärt [der Autor] in Form einer eingängigen Vergewisserung den [bisher] ausgeführten Gegen-
stand [dieses Kapitels] mit einem Beispiel auf, indem [er sagt]: Denn so …

3.37 Denn so hört man: Es gab irgendwo im an-
grenzenden Land [der Muslime] über etliche Tage
heftige Regenfälle, die allen Lebewesen Angst be-
reiteten.

Es wird überliefert, dass es in
einer Stadt im islamischen Herr-
schaftsgebiet tagelang derart
regnete, …

3.38 Als die äußeren Geschäfte zum Erliegen ka-
men, brachen die Subjekte ihre Gelübde [und] wa-
ren gänzlich verwirrt. [Folglich] verfinsterte sich
die Erde.

… dass die Bevölkerung ihre täg-
lichen Aufgaben kaum erfüllen
konnte.

3.39 Die an der Grenze wohnenden Dörfler eilten von Angst ergriffen davon und ließen
[ihre] schönen Höfe voller Hausrat zurück.

3.40 Nachdem zu Beginn die Schiffer [ihre] Schiffe bestiegen hatten, waren die [Men-
schen] plötzlich froh, [noch] im Wasser schwimmende Planken, Brennholz und der-
gleichen ergreifen [zu können].16

3.41 Alle Vögel, die sich Nistplätze am Ufer geschaffen hatten, fanden schnell gar kei-
nen Ausweg [mehr, weil alle] zehn Himmelsrichtungen17 wie vom Unheil heimgesucht
waren.

15 In der Metaphorik des Sanskrit evoziert das Attribut -śītala- ‚kühl‘ hier keine Assoziation zu Gefühls-
kälte, sondern zu Güte, die nicht den „heißen“ Leidenschaften der Welt ausgesetzt ist. 16 Wörtlich: hṛṣṭa-
cetasaḥ jagṛhuḥ ‚sie egriffen frohen Herzens‘. 17 Diese umfassen in der Sanskritliteratur üblicherweise
die auch in Europa geläufigen vier Hauptrichtungen (Osten, Süden, Westen, Norden), die Nebenrichtungen
(Nordost, usw.) sowie oben und unten.



820 Kapitel 3 – Bittgebet : Wehklagen im Elend

3.42 Die Güter des Wassers [wie Lotus, Lotuswurzel und Wassernuss] gingen unbe-
merkt vollständig ein und befanden sich – wie die Güter von Bösen – an verächtlichen
Orten.

3.43 Bäume und dergleichen, [die] an den Ufern standen, [welche] vom Scheitel [der
Flut?] übertreten wurden, wurden nach kurzer Zeit vom Wasser [weg] getragen wie
trockene Grasbüschel.

3.44 Einige verstandesbegabte Bewohner des Sees bestiegen [ihre] Schiffe und waren
guter Dinge. Wo trägt die Intelligenz keine Früchte?

3.45 Auch wenn sie reich waren, ertranken diejenigen, [die] keine Intelligenz besa-
ßen, zu tausenden im Wasser und jammerten: „Weh, [oh] weh!“ Wo offenbart sich die
Dummheit nicht?

3.46 Einige Intelligente, obwohl [kraft ihrer Intelligenz] vermögend, waren aus [ma-
terieller] Armut schlecht dran [und] fanden keinen Ausweg, wie [Menschen, hinter]
deren strahlendem Gesicht sich Untaten verbargen.

3.47 Und alle [Diebe außerhalb des Tals], die sich [daran] ergötzten, bestiegen die
Gipfel und betrachteten mit Freude das Anschwellen des Wassers, wie die unerschüt-
terlichen [Götter von oben] ein Kampfgeschehen [betrachten].

3.48 Sogar die Flüsse überwältigten die [über ihnen stehenden] Ufer und begatteten
[alles von oben, was sich] am Ufer befand. [Wenn] die festgelegte Ordnung [einmal]
pervertiert wurde, was wird dann nicht ins Gegenteil verkehrt?

3.49 Und das Kommen und Gehen der Menschen
war behindert, weil die Wege versperrt waren. Bei
der Fülle des Wassers trugen [auch] die Anhöhen
keine Feldfrüchte.

Und die Wege wurden unpas-
sierbar und wurden gesperrt. Die
Wohnhäuser waren fast zerstört.

3.50 Alle zitterten [und fragten sich] verstört:
„Was wird geschehen? Was wird sein, wenn in die-
sem schicksalhaften Unglück keine Veränderung
eintritt?“

Alle waren tief besorgt.

3.51 Nachdem es so eingetreten war, betrachte-
ten die Subjekte das große Unheil und befragten
Astrologen, [welche] das [unsichtbare] Schicksal
wägen: „Was ist das?“

Einige Astrologen sagten:



Kapitel 3 – Bittgebet : Wehklagen im Elend 821

3.52 „Aufgrund der Eigenart der Planeten[-Be-
wegungen] kam jetzt dieser Stau des Wassers zu-
stande. Man soll schleunigst Besserung erbitten,
[und zwar] durch Zeremonien zur Abwendung
von Übeln (śānti-), Rezitationen, Verehrungen und
dergleichen!“

„Aus der Betrachtung der Sterne
kann man ableiten, dass die ge-
samte Stadt durch Wassermas-
sen ruiniert wird.“

3.53 Und einige Wohlhabende veranlassten Zeremonien zur Abwendung der Übel,
Rezitationen und dergleichen, [welche ihre] Angst bannten. Einige hatten Glück, [denn]
wann brilliert [gutes] Schicksal nicht?

3.54 Einige suchten Zuflucht bei Heiligen, um das Unheil abzuwenden. [Aber es] kehr-
te nicht um. Wer könnte den Willen des Herrn abwenden?

3.55 Als der Regen jeden Moment zunahm, [waren] alle von Angst übermannt. „Diese
[Welt] darf nicht vergehen, bevor [sie am Ende des Äons unvermeidlich] untergeht!“
riefen die überaus bestürzten Subjekte.

3.56 Sie verarmten nicht nur bezüglich [Besitztü-
mern wie] Häusern und dergleichen, sondern auch
hinsichtlich [ihres] Körpers und dergleichen [und]
wurden bar jeder Hoffnung. Großes Geschrei wur-
de vernehmbar.

Die Leute verließen Haus und
Hof und Angst und Schrecken
machten sich unter ihnen breit.

3.57 Die Himmelsgegenden wurden vom Geschrei erobert und ertaubten [schließlich]
ganz. Und darauf wurden die Menschen – ohne Ein- und Ausgehen [der Lebenshau-
che?] – von der [Lebens]kraft verlassen.

3.58 Und als darauf [ihr körperliches und geis-
tiges] Vermögen fast geschwunden war, da such-
ten die flüchtenden Subjekte bei ihrem Herrscher
Zuflucht, [weil] sie keine Mittel zum Lebenserhalt
hatten.

Da das zumutbare Maß über-
schritten war, wandten sie sich
an den Herrscher, …

3.59 Er war aufmerksam, hatte einen makellosen
Charakter, eine sehr edle Abstammung [und] Mut
von makellosem Wesen. Von fern sammelten sich
die Subjekte, [die] wie tot schienen, [und kamen zu
ihm]; kaum hatte er sie gesehen, trat er aus [seiner
Festung] und trauerte darauf.

… der ein weiser Mann von ma-
kellosem Charakter war.



822 Kapitel 3 – Bittgebet : Wehklagen im Elend

3.60 Aber dann besann er sich und beruhigte al-
le Subjekte, [die] der Mut verlassen hatte: „Fürch-
tet euch nicht!“ Nach Besprenkelung mit dem Un-
sterblichkeitstrank seiner Worte wurden sie froh,
als wären sie von den Toten auferstanden.

Er beruhigte die Stadtbevölke-
rung …

3.61 [Unmittelbar] darauf zog sich der Herr-
scher in die Einsamkeit zurück, ließ sich auf einem
reinen Sitzplatz nieder und, um [seinen] Wunsch
hinsichtlich dieses Elends (dainyam) zu erlangen,
wurde er innerlich ruhig [und] klar, um Viṣṇu gnä-
dig zu stimmen.

… und zog sich in die Einsamkeit
zurück. Mit der Stirn berührte er
den Boden und sagte:

3.62 Innerlich ruhig richtete er, [der] Einsicht
erlangt hatte, ein Gesuch an den Allmächtigen,18

[der] auf Elend (dainya-) antwortet: „Allmäch-
tiger! Warum solltest du, [der] zutreffenderwei-
se Acyuta ‚Unerschütterlicher‘ genannt wird, den
[gegenwärtigen] Lauf der Dinge verändern?

„Herr!

3.63 Obwohl ich [diese] feste Einsicht habe, so bin ich doch erschüttert (cyuta), nach-
dem ich die elenden Subjekte gesehen habe. Du, Herr, [der] du Nachsicht hast, mögest
mir das verzeihen, makellos leuchtender Viṣṇu!

3.64 Jene [Subjekte] hegen nur einen
[dieser Einsicht] im Weg stehenden Zwei-
fel: Sie würden, Erhabener, grundlos ster-
ben. Du befindest Dich in allem und bist
allgegenwärtig. Lasse sie, Allwissender,
darum rasch Vertrauen fassen!

Die gesamte Bevölkerung geht davon aus,
dass die Stadt vergeht, Du aber bist im-
stande, ihre Vorstellung zunichte zu ma-
chen und ein Zeichen Deiner Macht zu
manifestieren, das dem entgegensteht,
was sie sich vorstellen.“

3.65 [Wenn] du nun eine bestimmte Eigenschaft von Dir vorführst, damit sowohl deren
Ansicht falsch wäre als auch dein Name Acyuta ‚Unerschütterlicher‘ wahr bliebe, dann
möge dies Dein Mitgefühl sein!

3.66 So hörte Er das Gesuch (vijñaptim) seines
Verehrers, beseitigte mit gnädigem Geist rasch die
Wolken und ließ die strahlende Sonne erscheinen.

Augenblicklich hörte der Regen
auf und die Sonne kam hervor.

18 Wörtlich: vibhuṃ vijñaptaṃ cakāra ‚er machte, [dass] der Allmächtige [in Form eines Gesuchs] gebeten
wurde‘.



Kapitel 3 – Bittgebet : Wehklagen im Elend 823

3.67 Alle Himmelsgegenden erstrahlten. Geschwind war das Wasser beinahe ver-
schwunden. Dies [geschah] allein aus Seinem Willen – ist das wohl eine große Überra-
schung?

3.68 Wer, nachdem ihm die [Juwe-
len]brosche „Befehl[sgewalt]“ auf den
Kopf gesetzt wurde, ein Gesuch (vijñap-
tim) richtet, dem wird es das [gewünsch-
te] Ergebnis bringen.

3.69 Daher müssen Kluge Folgendes un-
bedingt im Kopf behalten: Wahr ist fol-
gende [offenbarungsgleiche] Rede, die si-
cher [zu jeder Zeit] auf der Welt bekannt
ist: Wenn ein Mensch ganz dem Herrn
ergeben und der Herr ganz diesem erge-
ben ist, kann dabei überhaupt kein Leid
entstehen. Wenn jemandes Verstand auf
diese Weise mit dem Herrn verbunden
ist, werden [seine] Subjekte zufrieden sein
und stets Segen empfangen.

Der Grund hierfür ist einsichtig: Wenn
der Herrscher von reinem Glauben ist und
er sich gegenüber der Bevölkerung recht
verhält, wird jedem Bittgebet stattgege-
ben, das er zu seinem eigenen Zweck und
zum Zwecke der Bevölkerung vorbringt.

Ein König, der aus gutem Grund / die Kro-
ne der Herrschaft auf deinen Kopf setzt. /
Was auch immer du wünschst, erbitte es
von Ihm; / Er gewährt dir jeden Wunsch. //
(3.3)

3.70 Wer den Herrn verehrt, dem diese [gesamte], von der [Klage]rede im Elend (dīnok-
tim) abhängige Weltenreihe gehört [und] der unschätzbar reizend ist, der bekommt in
diesem [Leben] selbst das schwer erreichbare Glück der Befreiung; um wieviel leichter
[bekommt er] dann diesseitige Reichtümer?





4

dar šukr

Über Dankbezeugung
sitāyiš Lobpreisung
sipās Dankbezeugung

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.70c)

tat-prāpita-anumodaḥ nachträgliche Freude über das vom [Herrn]
Gewährte

Sanskrittitel im Kolophon
śuklī-karaṇa- Dankbezeugen

Synonyme im Text
śukram/śuklam Dankbezeugung
(bhagavat-)śaraṇāgatiḥ Zufluchtsuchen (beim Herrn)
(maheśa-)śaraṇāgatatvam Zufluchtsuchen (beim großen Herrn)
kṛtajñatvam Dankbarkeit
anumodanam nachträgliches Freuen
saṃtoṣaḥ / tuṣṭiḥ Zufriedenheit
vijñāpanā Erkenntlichkeit

bhagavat-parā gatiḥ Zustand, den Herrn zum höchsten Ziel zu
haben

Inhalt
1–24 Definition

25–82 Ein Derwisch belehrte den Sultan, der den Gruß nicht erwidert hat
83 Abschluss



826 Kapitel 4 – Dankbezeugung : nachträgliche Freude

4.1 Nun [folgt] das vierte Tor, welches das Zufluchtsuchen beim Herrn ist; durch diese
(yena) nachträgliche Freude über das von Ihm Gewährte (tat-prāpitānumodena) wird
Jener erfreut sein;

4.2–3 was die Klugen auch śukra [oder śukla ] ‚Dankbezeugung‘ nennen,1 [die] (1) allen
[Kasten] gleichermaßen [erlaubt] / (2) für alle ein allgemeiner [Spruch zum Erlangen
aller Wünsche] (sarva-sādhāraṇam) ist, was von der [vergeltungskausalen] Festlegung
festgelegt wurde [als das, was] wesensgemäß [von selbst] aus allen Mündern kommt,
[weil] es, selbst [wenn es] nicht [als solches] erkannt [wurde], alle Lebewesen an [ihr
jeweiliges] Ziel bringt. Wenn [es] erkannt [wurde und] jemand [es so] anwendet, [dürfte
er] dann nicht ein gutes Resultat [erhalten]?

4.4 Wenn sie etwas in der Welt erlangt haben, das
aufgrund seines vorzüglichen Genusses für viel ge-
halten wird, dann erinnern sich die klugen Men-
schen, [unmittelbar] nachdem sie es genossen ha-
ben, mit Leib und Seele freudig an Ihn. Weil er der
Gebieter von allem ist, gewährt er alles. Wer könn-
te ohne Seine Regung atmen? Daher sollen die Klu-
gen Ihn täglich mit zufriedenem Geist erfreuen.

Diese ist Dankbezeugung gegen-
über dem und Lobpreisung des
Wohltäters aufgrund der Gunst[,
die er erwiesen hat].

4.5 Wenn man durch [früheres] Handeln von selbst[, aufgrund der Vergeltungskau-
salität] etwas Mangelhaftes oder auch Nichtiges erhalten hat, soll man [auch] dabei
überzeugt sein, [dass] Fülle und eine größere Werthaltigkeit eintreten werden, wenn
der höchste Herr – mit den Wohltätern zufrieden – [sie] zu gutem Reichtum bringen
möge! Und dadurch wird die eigene Pflicht Glück zur Folge haben. So soll man innerlich
verfahren.

4.6 Was [einem] durch das eigene Handeln Nichtiges und Geringes [vergeltungskau-
sal] zufällt, das sollte der Kluge auf diese Weise als wertvoll und sehr groß erachten.

1 Vgl. S. 68.



Kapitel 4 – Dankbezeugung : nachträgliche Freude 827

4.7 Weil auch dabei die Herrschaft für genuss-
verwöhnte Herrscher als [besonders] genussreich
gilt, sollen sie nach dem Genuss dieser die richtige
Geisteshaltung haben:

4.8 „Es ist das große Mitgefühl des [Herrn],
dass wir, [die wir] gesunden Verstand haben, die-
se [Herrschaft] angemessen verteilt haben und uns
Tag für Tag ergötzen [und andere glücklich ma-
chen].“

Da die Gunst der Herrschaft
die größte Gunst überhaupt ist,
muss der Herrscher sich also
fortwährend in Dankbarkeit und
Dankbezeugung für diese Gunst
üben.

4.9 Wenn der Herr auf diese Weise von den Wohlgesonnenen, [die] erreicht haben,
was es zu erreichen gibt, zufriedengestellt wird, dürfte der Herr [ihnen] dann nicht das
Unvorstellbare, [die Brahman-Erkenntnis] gewähren?

4.10 Dies ist eben diese Dankbarkeit (kṛtajñat-
vam): Wenn sie sowohl dreifach – mit Geist, Wor-
ten und Körper – als auch mit den Körperteilen
[geübt wird], dann hat dieses [Tun] Unendlichkeit.
Welchen [Klugen würde das] nicht Freude [berei-
ten]?

Dankbarkeit sollte sowohl mit
dem Herz als auch mit der Zun-
ge, als auch mit den Körperglie-
dern geäußert werden.

4.11 Der Zustand, Ihn zum alleinigen Gegenstand von Worten, Körper und Geist zu
haben, wird sowohl Dankbarkeit (kṛtajñatvam) als auch Zufluchtsuchen (śaraṇāgatat-
vam) genannt.

4.12 Seine Vorrang und die eigene Demut – daraus entsteht der von Verbeugung cha-
rakterisierte Zustand, der nur Ihn zum Gegenstand hat.

4.13 Dieser [Zustand ist es,] welcher bei den [am Höchsten stehenden] Weisen rüh-
menswert und welcher bei den [in der Mitte befindlichen] Yogis das beste Mittel [zum
Erfolg] und welcher nämlich auch bei [den niedrig Stehenden] von geringem Verstand
Mittel für [den Aufstieg zu einer] guten Stellung ist.

4.14 „Wer ist Er, [dass] Er die höchsten
Genüsse gewährt und wie ist er beschaf-
fen? Sein Mitgefühl strahlt im höchsten
Maße auf uns.“ Stets so zu denken, ist [die-
ser] Zustand für den Geist.

Dankbarkeit mit dem Herz bedeutet, dass
man den wahren Gunsterweiser kennt
und weiß, dass jede Gunst, die einem zu-
kommt, aus seiner grenzenlosen Gnade
und endlosen Güte stammt.



828 Kapitel 4 – Dankbezeugung : nachträgliche Freude

4.15 Zu wirklich jeder Zeit Ihn
zu lobpreisen, was Seine Gaben
festigt, sowie [die Stimme] dem
Nützlichen und Wahren zu wid-
men2 – das ist dieser höchste Zu-
stand für die Worte.

Dankbarkeit der Sprache bedeutet, dass man sich
fortwährend des Herrn erinnert und oft die Worte
„Lob sei Gott“ gebraucht, denn das Äußern dieser
Worte bedeutet das Einhalten der Dankbarkeit für
die Gunst.

4.16 Die vom Genießen der Süße der von Ihm gewährten Geschmäcke herrühren-
de Leibesfülle um Seinetwillen zu vermindern – dies ist der höchste Zustand für den
Körper.

4.17 Auf welche Art eine gu-
te Tat, [die] dem Herrn gewidmet
ist, leicht gelingt, dies ist für die
derart [richtig] geleiteten Kör-
perteile das Zufluchtsuchen beim
Herrn (bhagavac-charaṇāgatiḥ).

Dankbarkeit, die sich durch die Körperglieder äu-
ßert, bedeutet, dass man die Kraft der Gunst für
die Verehrung des Gunsterweisers verwendet und
jedes Körperglied in der ihm spezifischen Weise
diese Verehrung ausdrückt.

4.18 Derart nämlich, wenn die Au-
gen ein [äußeres Objekt des] Vergnü-
gens [betrachten], ist der Blick, [der] mit
Freundschaft und dergleichen [zuträgli-
chen Geisteshaltungen] versehen ist, [die-
sem Objekt] angemessen.3 Dies ist für die
beiden [Augen] das richtige Zufluchtsu-
chen beim Herrn.

Zum Beispiel bedeutet die Verehrung für
die Augen, die Geschöpfe vorbildlich zu
betrachten, die Gelehrten und Recht-
schaffenen mit Achtung anzusehen und
die Schwachen und Untergebenen mit
Milde zu betrachten.

4.19 Das Hören von Erzählungen der
Guten und das Trinken des Nektars, [der]
aus den Reden in Gesellschaft von Heili-
gen besteht – [dieser] Gefallen an der Ge-
genwart des Herrn ist das Zufluchtsuchen
für das Gehör.

Verehrung für die Ohren bedeutet, das
göttliche Wort, die Aussprüche des Pro-
pheten, die Erzählungen der Altvorderen
der Religion, sowie Predigten und Mahn-
reden der Weisen und Vertrauenswürdi-
gen zu hören.

2 Gemäß Kommentar bedeute dies mit Verweis auf Mānavadharmaśāstra, Ed.Olivelle 4.138ab: Man soll
Wahres nur äußern, wenn es für andere nützlich ist. 3 Vgl. Patañjali: Yogasūtra 1.33, Übersetzung Swāmī
1960: “The mind becomes purified by the cultivation of feelings of amity, compassion, goodwill and indif-
ference respectively towards happy, miserable, virtuous and sinful creatures.”.



Kapitel 4 – Dankbezeugung : nachträgliche Freude 829

4.20 Spenden an die Hilflosen
und Elenden ist das [Zuflucht-
suchen] für die Hände und für
die Füße wiederum ist es die Er-
schöpfung vom Aufsuchen der
Pilgerstätten, Heiligen und Göt-
tertempel.

Verehrung für die Hand bedeutet, den Armen und
Notleidenden zu spenden. Verehrung für den Fuß
bedeutet, in die Moschee, in den Tempel, zu den
Gräbern von Heiligen zu gehen, die Derwische, die
ausschließlich Gott dienen, zu ersuchen und zu
den Eremiten, die keine Wünsche hegen, zu pil-
gern.

4.21 Das ausschließliche, ununterbrochene Denken an Ihn, ferner das [ununterbro-
chene] Lobpreisen [Seines] Ruhms – o [Wunder]! – und ferner die [ununterbrochene]
Verehrung von Ihm – das ist dieser dreifaltige, vorschriftsmäßig [richtige] Zustand,
[der] dem Gebieter gewidmet ist, [jeweils] für Geist, Worte und Körper. Und [dieser
Zustand ist ferner] für die Sehkraft das mitfühlende Blicken auf die Elenden, für das
Gehör das Hören der Reden der (1) Autoritäten / (2) Höflinge (sad-), für die Hand das
(1) stetige Geben (sadā dānam) / (2) rechtmäßige Nehmen (sad-ādānam) und für die
Füße das (1) gute / (2) ehrwürdige (sad-) Gehen [zu den Pilgerorten, Lehrern, Tempeln
und dergleichen].

4.22 Und es wurde offenbart, dass nachträgliches
Freuen (anumodanam) über einen durch das Mit-
gefühl des Herrn erhaltenen Gegenstand ganz ge-
wiss die Verdoppelung dessen oder [sogar] den Er-
halt von noch mehr von Ihm [bewirkt].

Denn gemäß dem Ausspruch:
„Wenn ihr dankbar seid, werde
ich euch noch mehr erweisen …“4

ist Dankbarkeit der Grund für
ein Vielfaches an Gunst;

4.23 Denn der Allwissende, die Grundlage von
allem bewirkt hier eine Fülle an Gesundheit, Söh-
nen, guter Behausung, Ländern und Reichtümern,
[wenn Er] zufrieden gestellt wird.

dafür, dass der Herr – gepriesen
sei Er! – seinen Besitz, Rang und
Pracht erhöht.

[Auszug des Kommentars:] Nachdem [der Autor] die Komposition „Aigrette“ richtig gefertigt,
[sie dem Betrachter] gegenüber platziert [und] von der Wurzel bis zur Spitze der „Aigrette“
gezeigt hat, lässt er [den Betrachter diese nun] genießen, indem [er sagt]: Dieses …

4 Qurʾān 14:7.



830 Kapitel 4 – Dankbezeugung : nachträgliche Freude

4.24 Dieses Zufluchtsuchen beim großen Herrn
[Śiva] (maheśa-śaraṇāgatiḥ) ist der Pfad der Heili-
gen in dieser [sichtbaren Welt], das Mittel für die-
jenigen, [die] sich an die Guten halten, [und] Glück
verheißend für die jenseitige [unsichtbare Welt].
Jeder, der sich in [seiner] letzten Geburt stets an
diesem [Zufluchtsuchen] ergötzt, scheint mit sei-
nem gelobten Lauf wie die eine, heftig strahlende
[Sonne].

Vers: Dankbarkeit führt in die
Stadt „Glückseligkeit“; / Jeder,
der dankbar ist, wird mehr
erhalten. // (4.1)

[Auszug des Kommentars:] Nun erzählt [der Autor eine Anekdote], um [so] die Komposition
„Brosche“ zu fertigen: Und so …

4.25 Und so hört man an dieser [Stelle] eine lieb-
liche, Kluge erfreuende Geschichte, in der das aus-
gezeichnete Wirken des guten Herrschers namens
Saṃjala [„der würdevoll gealtert ist“, erzählt wird].

Es wird berichtet, dass Sultan
Sanǧar – möge Gott die Wahr-
heit durch ihn sichtbar machen!
– …

4.26 Eines Tages fuhr der Herrscher zu Pferde
nach Belieben aus und sah am Weg jemanden frie-
ren, [weil] sein Körper nur mit Lumpen bedeckt
war.

… einst unterwegs war. Ein Der-
wisch stand am Wegrand und …

4.27 Der [Bettler] sah den [Herrscher], hielt sich
mit der angemessenen Ansprache bereit und ver-
neigte sich. [Da] dieser zu sich murmelte, nahm
er jenen lediglich mit einer Kopf[bewegung] zur
Kenntnis.

… grüßte ihn. Der Sultan mur-
melte und nickte mit dem Kopf,
…

4.28 [Weil] er keine Worte erwidert hatte, sprach
der Bettler ihn hochachtungsvoll an: „Wohl [sei
dir], Herrscher! Bleib stehen, [denn] ich habe et-
was zu mitzuteilen.

… aber erwiderte nicht mit Wor-
ten. Der Derwisch sagte: „He Kö-
nig!

4.29 Hältst du die gute Sitte[, die] vom Herrn
[stammt], für [bis ans Weltende] gesichert? We-
gen ihr (yataḥ) gibt es auf Erden den mannigfachen
Weg der [Anweisungen für] Höhere und Niedere.

Es ist üblich, zu grüßen und ei-
nen Gruß zu erwidern, ist religiö-
se Pflicht.



Kapitel 4 – Dankbezeugung : nachträgliche Freude 831

4.30 O [Wunder], diese [gute Sitte] prangt als ganz mannigfacher Weg zum Herrn, von
Dem, Verständiger, diese [ganze] Reihe von Ursachen abhängt, [die] mit [dem Schöp-
fergott] Brahmā beginnt.

4.31 Gewahre die Mannigfaltigkeit der [vergeltungskausal relevanten] Taten: Manche
befinden sich [infolge derer] im Rang vom [Himmelskönig] Indra, [während] andere
diese [Tat] in der Tiefe der Höllenfluten überwinden [müssen].

4.32 Es ist nur das Reifen der [vergeltungskausalen] Resultate: Was einige mit Freude
[anderen] geben [und so für das Jenseits Verdienste anhäufen], das entbehren wiederum
andere und schwinden folglich (-taḥ) von den Leiden des Lebens gequält dahin.

4.33 Auch die Erschaffung der vierzehn Arten von Wesen ist gewiss [nur] das Reifen
ihrer [vergeltungskausalen] Resultate, das selbst am Weltende – o [Wunder] – nicht
vergeht.

4.34 Was ausschließlich das [nicht differenzierte] Bewusstsein ist, das erscheint als
Differenzierung der [je] eigenen [vergeltungskausalen] Resultate im Schmuckstück der
Himmelswölbung, der strahlenden [Sonne und] in dem im Schlamm neben der Markt-
straße befindlichen Gewürm.

4.35 Wenn ein Kluger [es] so bedenkt und sich ganz [darauf] konzentriert, wie könnte
er die Festlegung dieses großen Herrn nicht wahren?

4.36 Was in der Welt, [die] Höheres und Niederes umfasst, als Sitte festgelegt wurde,
ist die Anweisung dieses Herrn; [dies ist] gewiss.

4.37 Diese [Anweisung des Herrn] habe ich, [der
ich] arm bin [und] begrenzten Verstand habe, an-
gemessen befolgt. Warum hast du, [der du] ver-
ständig bist [und sie] umfassend befolgen solltest,
sie nicht beachtet?

Ich habe das Übliche getan, war-
um hast du die religiöse Pflicht
verletzt?“

4.38 Nicht nur hast du, Herrscher, [dein] eigenes Ziel entweichen lassen, sondern [du]
hast auch mich durch diesen Verstoß Unheil empfangen lassen.

4.39 ‚Einen großen [Edelmann], der den Gruß nicht zu erwidern weiß, soll ein Wei-
ser nicht grüßen, [denn] jener ist genau wie Śūdra[, ein Angehöriger der niedrigsten
Kaste].‘5

5 Dies ist eine fast wörtliche Wiedergabe von Mānavadharmaśāstra, Ed.Olivelle 2.126. Dort ist jedoch
nicht von einem mahān ‚Großen‘ die Rede, was auf die Kaste des Kriegeradels (kṣatriya) verweist, sondern
von einem vipraḥ ‚Brahmanen‘. Es könnte sich hierbei um eine bewusste Anpassung des Zitats auf die
Gesprächssituation in dieser Anekdote handeln.



832 Kapitel 4 – Dankbezeugung : nachträgliche Freude

4.40 Obwohl ich diesen autoritativen Ausspruch gehört hatte,6 verneigte ich mich
bewusst mit unverrückbarer [Hingabe] vor dir [Verblendeten]; welches [vergeltungs-
kausale] Resultat wird mir nun dafür zukommen? Ich bin verwirrt.“

4.41 So schlürfte der [Herrscher] den süßen Nek-
tar „Rede“ auf, der aus dem Mund des [Bettlers]
hervorkam, und wurde satt. [Weil] er geistig be-
stürzt war, verneigte er sich geschwind vor die-
sem und verkündete anständig [und] mit vor Elend
weichem Herzen, [doch] ohne Zaudern:

Der Sultan brachte aus Gerech-
tigkeitssinn und Standfestigkeit
im islamischen Glauben sein
Pferd zum Stehen und entschul-
digte sich. Er sagte:

4.42 Der Herrscher sprach: „Ich [habe dir den Gruß] nicht [angemessen erwidert,7
weil] mein Verstand durch den Wahn der übermäßigen Selbstsucht zugrunde ging. [Ich
habe dir] ferner [den Gruß] nicht [angemessen erwidert, weil] ich eine Wüste für den
Wortnektarregen der Autoritäten bin, [der mir] aus Dummheit abhanden kam.

4.43 … [habe dir] ferner [den Gruß] nicht [angemessen erwidert, weil] meine Augen
von der aus sieben Gliedern bestehenden Herrschaft8 geblendet sind. Und [ich habe dir
den Gruß] nicht [angemessen erwidert, weil] ich durch das Trinken des Branntweins
‚Nachlässigkeit‘ den Pfad des von [reinem] Sein [charakterisierten Brahman] vergessen
habe.

4.44 Und [ich habe dir] ferner [den Gruß] nicht [angemessen erwidert], weil ich den
Weg der guten Ordnung (-sad-dharma-) wegen des Lasters [meiner] Wünsche verlassen
habe. Oder [auch: ich habe dir den Gruß] nicht [angemessen erwidert], weil ich den
rechten Pfad des guten Verhaltens für die Dämonin ‚Verlangen‘ verlassen habe.

6 Nach Kommentar ist eine diesseitige Sühne (prāyaścitta) nur bei unwissentlich begangenen Vergehen
möglich, womit diese Möglichkeit für den Bettler entfällt. 7 In dieser und den folgenden zwei Strophen
ist nach Kommentar na ‚nicht‘ mit der Phrase te ’bhivādasyocitaṃ pratyabhivādanaṃ na dattam ‚[ich]
habe dir den Gruß nicht angemessen erwidert‘ aus 4.45 zu vervollständigen. 8 Vgl. Anmerkungen 1.50
und 33.15.



Kapitel 4 – Dankbezeugung : nachträgliche Freude 833

4.45 Ich habe dir den Gruß nicht angemessen
erwidert. Aber, (1) Herrenloser9 / (2) der Viṣṇu
zum Herrn hat (a-nātha), heiliger Bettler, ich war
in genau jenen [Herrn] (amutra) vertieft, der mir
diesen für mich angemessenen, genussreichen Zu-
stand gewährt hat.

4.46 Ich befand mich in der [meditativen] Ver-
fassung, die nachträgliche Freude über das von
Ihm Erhaltene (tat-prāpita-anumoda-) zum einzi-
gen [Objekt] der äußeren und inneren Sinne zu ha-
ben, [und] erwachte [daraus], weil ich vom son-
nen[gleichen] Licht „eurer Stimme“ angestrahlt
wurde.

Derwisch, ich war mit Dankbe-
zeugung beschäftigt, daher un-
terließ ich es, dir zu antworten.

4.47 Die Lotus knospe „mein Herz“ wurde rasch von den Sonnenstrahlen „deine Wor-
te“ erweckt [und] dürfte nun, (1) mit reiner Freude / (2) reinem Wohlgeruch versehen
(vimala-āmodaṃ), (1) reines Glück / (2) den Glanz des [von reinem] Sein charakterisier-
ten [Brahman] / (3) die vom [Aufzucken des] Seins charakterisierte Unabhängigkeit /
(4) die treue Glücksgöttin [Lakṣmī] (sac-chrī-) empfangen.

4.48 Deswegen verdiene ich, Weiser, [deinen] missfälligen Blick ebenso wenig wie
auch du jene Dämonin ‚unnütze Verwirrung‘ nicht [verdienst, die] aus der Sorge ent-
stand, gegen eine Vorschrift verstoßen zu haben.“10

4.49 So hörte der Bettler die lieblichen und rücksichtsvollen11 Worte des Herrschers
und sagte mit gütigem Herzen nach einem Segenswunsch:

4.50 Der Bettler sprach: „Wohl dir, Herrscher! Ich
frage [dich]: (1) Was ist das für ein Herr, gegen-
über dem du dich (2) in [welcher] Art nachträgli-
cher Freude (anumodana-) übst und (3) für welche
Sache?“

Der Derwisch fragte: „Wem
danktest du?“

9  a-nātha, sonst: ‚Hilfloser‘ soll hier nach Kommentar andeuten, dass der Bettler nicht wie der Herrscher
seiner Selbstsucht und dergleichen beschriebenen Eigenschaften unterliegt. 10 Vgl. 4.40. 11  praśraya
‚Rücksichtnahme‘, hier als Attribut praśritām ist ein Synonym des 10. Kapitelthemas.



834 Kapitel 4 – Dankbezeugung : nachträgliche Freude

4.51 Und der Herrscher sprach: „(1) Er ist die
unvorstellbare, allen [ihre] Lebensziele gewähren-
de, höchste Autorität, der Alleinige, [der] Mitge-
fühl hat; aufgrund eines Partikels des Mitleids von
Ihm (yat-) bin ich (3) die Stätte allen Wohlbeha-
gens. (2) Er ist es, [den] ich zu verehren habe!

[Der Sultan] sagte: „Gott, denn
Er ist der absolute Gunsterwei-
ser; alle Gaben hat Er gesandt.“

4.52 Was zwischen der kosmischen Schildkröte
und Dhruva [dem Herrscher des Polarsterns]12 an
Riesigem und Winzigem vorhanden ist, das ist von
Seiner unsterblichen Wonne und [Seinem] Licht
erfüllt. [So] gedenkt man Seiner.“

Vers: Vom Mond bis zum Fisch,
vom Thron bis zum Erdboden; /
Jede Winzigkeit wird von Ihm
mit Gaben überschüttet. // (4.2)

4.53 Der [Bettler] sprach: „Herrscher, [ich habe]
wahrheitsgemäß gehört, (3) wofür [du Dankbar-
keit übst] und (1) wie Er beschaffen ist, [ebenso]
(2) welche [Art der] Zufriedenheit (saṃtoṣaḥ) [mit
dem Erhaltenen du übst]. Aber bitte sage, wie du
diese [Zufriedenheit] ausübst!“

Der Derwisch fragte: „Auf wel-
che Art hast du deine Dankbar-
keit ausgedrückt?“

4.54 Der Herrscher sprach: „Wozu besteht – o
[Wunder]! – diese Schöpfung des Gebieters, durch
Den diese gesamte Welt gänzlich von Genuss er-
füllt scheint, [wenn er doch selbst] keine Wünsche
hat?13 [Seiner] so zu gedenken (smṛtiḥ), was alle
Übel beseitigt und gutes Glück bringt, ist [meine
Art der] Lobpreisung; durch die tägliche, innerli-
che Versenkung darin ist dieses Leben [erst] mein
Leben.“

Der Sultan antwortete: „Durch
die Worte: ‚Lob sei Gott, dem
Herrn der Welten!‘14 Denn die
Dankbarkeit für alle Gunster-
weisungen ist darin enthalten.“

4.55 Der Bettler sprach: „O, du weißt, [was] man
wissen muss und gewiss seid ihr dankbar! Aber
deine Erkenntlichkeit (vijñāpanā) Ihm gegenüber
gefällt mir, Erdenherrscher, nicht.

Der Derwish sagte: „Sultan! Du
kennst den Weg der Danksa-
gung nicht und erfüllst nicht die
Pflicht der Dankbezeugung.“

12 Diese Zwei konstituieren den niedrigsten, respektive den höchsten Punkt in der purāṇischen Kosmo-
logie und werden im Kommentar als Formen des Herrn gedeutet. 13 Wörtlich: āpta-akhila-kāmanasya
‚von dem, [für den] sämtliche Wünsche erfüllt sind‘. 14 Qurʾān 1:1.



Kapitel 4 – Dankbezeugung : nachträgliche Freude 835

4.56 Soviel Seiner Gunst du empfängst,
und so groß deine Erkenntlichkeit (vij-
ñāpanā) entsprechend [sein müsste], so
scheint [sie] aus deinem Mund15 derzeit
nicht richtig.

Deine Dankbarkeit muss im gleichen
Maß wie die Gunst und den unendlichen
Gaben gemäß sein, denn dir wurde eine
Zeit der Macht und Würde gegeben.

4.57 Der Herrscher sprach: „Wenn ich [deiner] Gunst würdig bin, Herr, dann kläre
[mich] bitte auf! Denn es ist der Sonne und den guten Menschen eigen, dass sie nur am
Nutzen anderer Gefallen finden.“

4.58 Der Bettler sprach: „Sammle [deinen] Geist, Herrscher, und höre, wie [du Dank-
barkeit] ausführen sollst! In der Welt glänzt vollends, wenn Gleiches [mit Gleichem]
zusammenkommt.

4.59 Erkenne: Was du von Ihm, [dessen] Herz von der Freude anderer entzückt wird,
erhalten hast, genießt du [nur, weil] du Seine Gunst empfängst.

4.60 Wenn du [es so] erkannt hast und in jedem Augenblick dich Ihm gegenüber dem-
entsprechend angemessen erkenntlich (vijñāpanā-) zeigst, dann wird der zufriedene
Geber das [Gegebene] mehren.

4.61 Es ist keine angemessene Freude, wenn dei-
ne Zunge, [indem] sie zu bestimmten Zeiten freu-
dig die Blumenranke „Lobpreisung des Gebieters“
[wird], einem Pfaufasan im Wert gleicht.16

Dankbarkeit bedeutet eben
nicht, dass die Nachtigall deiner
Zunge auf dem Rosenbusch des
‚Lob sei Gott‘ singt.

4.62 Betrachte deine Machtfülle gehö-
rig als von Ihm gewährt und mache [dei-
ne entsprechende] Zufriedenheit [damit]
(tuṣṭim) zum Geschenk [für Ihn]; davon
(yena) wird der Allwissende äußerst er-
freut sein.“

Die Dankbarkeit der Herrscher, die der
Herr der Könige akzeptiert, befördert zu
einem Rang, in dem man ein Vielfaches
erhält; sie sollte derart sein, dass man für
alles, was man besitzt, die angemessene
Dankbarkeit zeigt.“

4.63 Nachdem er sich an der hilfreichen Rede aus dessen Mund gelabt hatte, führ-
te der Herrscher seine beiden Unterarme zusammen17 und sprach zu diesem großen
[Menschen].

15 Tentativ, vielleicht zu korrigieren in sukhāt ‚wegen [deines] Glücks‘. 16 Zur Identifikation des jīvaṃ-
jīva als Pfaufasan vgl. Dave 2005, S. 273. 17 Dies wird in 11.94 und 11.115 als Geste von Kriegern und
Hofräten gegenüber dem Herrscher erklärt; vgl. Wortschatz → prakoṣṭha und → bāhu.



836 Kapitel 4 – Dankbezeugung : nachträgliche Freude

4.64 Der Herrscher sprach: „Dann lass [mich]
schnell erfahren: Wie soll ich denn diese [Erkennt-
lichkeit] ausführen?“ Der Asket sprach mit Be-
dacht zu ihm, [weil] seine Fehler ganz und gar reif
[zum Beseitigen] waren.

Sultan Sanǧar bat: „Kläre mich
darüber auf!“

4.65 Der Bettler sprach: „Hauptsächlich ist,
Herrscher, das gute Zufluchtsuchen beim Herrn
(bhagavac-charaṇāgatiḥ), [indem du, weil du der
Gesellschaftshierarchie vorstehst,] allen hilfst und
persönlich die Aussage von zu Unrecht Geschädig-
ten beschützt.

Der Derwisch sagte: „Dankbar-
keit für die Herrschaft ist Ge-
rechtigkeit für alle Kreaturen
und Wohltätigkeit gegenüber al-
len Menschen.

4.66 Die Untersuchung von Rechtsfällen der Subjekte, gestützt auf [geeignete] Be-
weismittel und Beamte – das nenne ich, Herrscher, zu [deinem] eigenen Wohl diesen
dir [angemessenen] Zustand, Ihn zum höchsten [Ziel] zu haben.

4.67 Höre den rechten Zustand [der
Dankbarkeit] für [deine] Vorherrschaft
über ferne Länder, Bester! Entferne Gier
aus [deinem] Herzen und sei bereit, die
[dortige Bevölkerung zu] beschützen!

Dankbarkeit für die Größe der Herr-
schaftsgebiets und Ausbreitung des Ter-
ritoriums ist, nicht nach dem Besitz der
Bevölkerung zu gieren.

4.68 Die [richtige] Zufriedenheit (-saṃtoṣaḥ) für
die [von Ihm erhaltene] Befehlsgewalt besteht dar-
in, den diese [Befehle] Ausführenden mit Freu-
de Vorteile zu verschaffen, sei es [bei Erfolg] aus
Dankbarkeit oder [bei Misserfolg] zur Aussöh-
nung.

Dankbarkeit für die Befehlsge-
walt ist, den Dienst derjenigen
zu wertschätzen, die den eigenen
Befehl ausführen.

4.69 Gehe dem rechten Zustand [der Dankbar-
keit] für [dein] großes Glück nach, Herrscher, weil
heilige [Herrscher wie Janaka] pflegten, diejenigen
zu erheben, [die] im Sumpf „Gefahr und Unglück“
versunken sind.

Dankbarkeit für großes Glück
und die Fülle an Schicksalsgunst
ist, sich derer zu erbarmen, die
auf dem Boden von Not und
Elend liegen.



Kapitel 4 – Dankbezeugung : nachträgliche Freude 837

4.70 Für die Schatzkammer, die groß [und] voller
Machtglanz ist, ist Folgendes der höchste Segens-
wunsch: Die Kenntnisreichen, [die] würdige Emp-
fänger sind, die Diener, [geistig] Dumpfen, Lah-
men, Blinden, Tauben und dergleichen unter Be-
achtung von allem, was ehemals [die Tradition] für
jene [Schatzkammer] festgelegt hat, [täglich] aufs
Neue [zu] fördern und ferner [zu] spenden, [wenn]
man gute Menschen gewahrt, [die] geistig elend
[und] arm sind.

Dankbarkeit für die gefüll-
te Staatskasse sind Almosen
und regelmäßige Gaben an
diejenigen, die würdig sind.

4.71 Die [Dankbarkeit] für deine sichtbare und
unsichtbare Macht18 [besteht] gewiss im Erdulden
von Vergehen19 der Machtlosen, Elenden und Er-
schöpften.

Dankbarkeit für den großen
Umfang der Macht drückt sich
durch Vergebung gegenüber den
Unfähigen und Schwachen aus.

4.72 Wenn [du gesund] bist,20 dürfte all dies
[dein] Eigen sein, Erdenherrscher; höre [deshalb]
nun den gedeihlichen Zustand [der Dankbarkeit]
für [deine] körperliche Gesundheit:

Dankbarkeit für Gesundheit ist,
…

4.73 Für all die, welche – durch [unangemessen]
hohe Strafen gequält – [dauerhaft] körperlich ver-
sehrt sein dürften, [ist es] die rechtmäßige Behand-
lung, welche Heilung bringt.

… diejenigen, die an Unrecht
kranken, nach den Prinzipien der
Gerechtigkeit vollständig zu hei-
len.

4.74 Du [genießt] Tag und Nacht den Schutz
durch Heer, Befehlshaber, Gefährten und derglei-
chen. [Dankbarkeit dafür ist] wiederum der sorg-
fältige Schutz von Heiligen, Hilflosen, Armen und
dergleichen vor [eben]diesen.

Dankbarkeit für die Größe des
Heeres ist es, die Muslime vor
dessen Übergriffen zu schützen.

18 Nach Kommentar besteht die sichtbare Macht im Heer, die unsichtbare im Mut (sattva-). 19  aparādha-
sahiṣṇutā ‚Erdulden von Vergehen‘ ist ein Synonym des 16. Kapitelthemas. 20 Wörtlich: yasmin sati
‚Wenn diese [Gesundheit] besteht‘.



838 Kapitel 4 – Dankbezeugung : nachträgliche Freude

4.75 Für deine vierseitigen [Paläste], Festungen
und Gärten, die wegen der guten [vergeltungskau-
salen] Resultate schillern, besteht diese [Dankbar-
keit darin,] die Hütten der Elenden, Armen, Heili-
gen und hochgeborenen [Brahmanen] vor Übeltä-
tern [zu] schützen.

Dankbarkeit für die prächtigen
Gebäude und paradiesgleichen
Gärten ist es, die Behausungen
und Unterkünfte der Landbevöl-
kerung vor dem Eindringen der
Staatsdiener zu bewahren.

4.76 Höre, das Wesentlichste des [bisher] Ge-
sagten ist diese [Handlung namens] śukla ‚Dank-
bezeugung‘. Und diese musst du beachten! Wenn
Zorn kraft der zukünftigen [vergeltungskausalen
Notwendigkeit] zu einer bestimmten Zeit in [dei-
nem] Herzen entstehen sollte, dann solltest [du]
die falsche Ansicht aufgeben, das [vergeltungs-
kausale] Resultat der Handlung [als] vom Herrn
[abhängig] bedenken und nicht von der wahrhaft
allen dienlichen Wahrheit abweichen; allein den
Herrn sollst [du dir] hierbei als Fundament von al-
lem vergegenwärtigen.

Kurzum: Dankbarkeit zu äußern,
bedeutet, sowohl im Zorn als
auch in der Zufriedenheit die
rechte Seite21 nicht zu verlassen
und …

4.77 Indem du das eigene Behagen [als Beispiel
für das anderer] ansiehst, sollst du den eigenen
Nutzen [und den anderer] erkennen und herbei-
führen. Wann dürfte ein Kluger, [der] sich selbst
[beispielhaft für andere] betrachtet, nicht glück-
lich sein?

… das Wohl der Bevölkerung vor
das eigene Wohl zu stellen.

4.78 So werden alle glücklich sein, sonst [aber]
wird die Welt von Übeln heimgesucht, während du
behaglich schläfst. Denke daran und werde glück-
lich!“

‚Niemandem wird es in dei-
nem Herrschaftsgebiet wohl er-
gehen, / wenn du nur dein eige-
nes Wohl im Sinn hast. //22 (4.3)

21 Zugleich: ǧānib-i ḥaq ‚Seite Gottes‘. 22 Saʿdī: Kulliyyāt, Ed. Furūġī, Būstān, Kapitel 1, S. 317, Z. 3.



Kapitel 4 – Dankbezeugung : nachträgliche Freude 839

4.79 Der Herrscher vernahm die Rede des Heili-
gen und wurde im Herzen neugierig; [doch] als er
vom Pferd stieg und sich vor ihm verneigen wollte,
fand er, [obwohl] er in [seine] Richtung ging, nicht
heraus, [welchen] Weg er [gegangen war].23

Der Sultan fand Gefallen an der
Rede des Derwischs. Er wollte
von seinem Pferd absteigen und
zu ihm pilgern. Als er sich um-
sah, erblickte er den Derwisch
nirgends.

4.80 [Weil] er verschwunden war, hielt der [Herr-
scher] die Erinnerung wach und sprach, [als] seine
Befehlshaber vor [ihn] getreten waren: „Merkt es
euch und schreibt es nieder, [denn es ist] unschätz-
bar [wertvoll]:

Und niemand wusste, wohin er
gegangen war. Er ordnete an,
diese Worte aufzuschreiben und
machte sie zur Maxime seines
Lebens.

4.81–82 Alles soll man vom Höchsten akzeptieren – [dies ist das] Geheimnis der Unter-
weisung. Das [hiermit] verfasste [Schmuck]geflecht aus guten Juwelen, [die] als guter
Rat dienen, wird – wenn es stets zur rechten Zeit im Herzen getragen wird [und] stets
zur rechten Zeit in die Kehle gelangt – alles Unheil beseitigen und Erfolg gewähren!“24

4.83 So wurde der Zustand, den Herrn zum
höchsten [Ziel] zu haben (bhagavat-parā gatiḥ),
beschrieben; wenn der Spiegel „Herz“ durch das
Hören dessen (yat-) ganz rein ist, erlangt man dies-
seitiges Glück und [wird] im Jenseits gutes Schick-
sal empfangen. [Wer es] verstanden hat, strahlt
wie die Sonne.

Der Ratschlag des Weisen ist
gleichsam eine Politur für den
Spiegel des Herzens; / das Ziel
beider Welten wird durch diesen
Ratschlag erlangt. // (4.4)

23 Wörtlich nominal: asya gatiṃ na lebhe ‚fand seinen Weg nicht‘. 24 Wörtlich als rhetorischen Frage:
kāṃ kāṃ siddhiṃ na dāsyati ‚welchen Erfolg wird es nicht gewähren?‘





5

dar ṣabr

Über Geduld
pāydārī Widerstandsfähigkeit
šakībāyī Langmut

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.70d) und Kolophon
kṣamā Duldsamkeit

Synonyme im Text
titikṣā geduldiges Ertragen
kṣāntiḥ Duldsamkeit

Inhalt
1–19 Definition

20–33 Afrāsiyāb belehrte seine Befehlshaber
34–60 Ein Befehlshaber ertrug den Skorpionstich

61 Abschluss



842 Kapitel 5 – Geduld : Duldsamkeit

5.1 Nun hört aufmerksam1 das „Duldsamkeit“ (kṣamā) genannte, fünfte gute Tor, wel-
ches als Schatz aller [weltlichen und überweltlichen] Glücksgüter diejenigen (1) in den
Händen halten (śaya-sthā) / (2) im Herzen tragen (āśaya-sthā), [die] dort eintreten.

5.2 Wenn Menschen, [die] ihren Obliegenhei-
ten ergeben sind, durch den Willen des Herrn ein
bestimmtes Unheil geschieht, [das] zu einer be-
stimmten Zeit, an einem bestimmten Ort und zu ei-
nem bestimmten Zweck schlimme Pein durch hef-
tigen, nicht zu ertragenden Schmerz hervorruft,
[sie aber] vom Wilden „Zorn“ absehen und dies
mit ganz klarem Verstand geduldig ertragen,2 [so]
nennen die Weisen dies Duldsamkeit (kṣamā); sie
[gewährt] in der Zukunft Verdienst und erfreut
den Herrn.

Dies ist Langmut angesichts von
Ränken und Unheil, welches
vom Herrn die Untergebenen
erreicht. Geduld ist eine höchst
wünschenswerte und gefällige
Qualität.

5.3 Ebendies mag als „Duldsamkeit“ (kṣamā) oder „Entschlossenheit“ (dhṛtiḥ) gelten.
(1) Das Resultat dessen ändert sich nicht. Denn ist das Resultat gleich, [macht es] für
Gelehrte keinen Unterschied, [auch] wenn es mehrere Synonyme gibt.
(2) Das Resultat dessen ändert sich [scheinbar] nicht[, aber faktisch]. Ist das Resultat
nicht gleich, [macht es] sehr wohl für Gelehrte einen Unterschied, wenn es mehrere
Synonyme gibt.3

5.4 Jene Duldsamkeit (kṣāntiḥ), die ein Schmuck
in Welt ist, wird vom Herrn als Zufriedenheit mit
[Ihm] selbst akzeptiert. Das Resultat davon ist,
[dass der Duldsame] in derselben Welt [wie der
Herr] leben [wird].

5.5 Und die Offenbarung zielt auf eben diese Be-
deutung ab, [wenn sie] über diejenigen, [die] die-
se [Eigenschaft] haben, sagt: „O [Duldsame], die
Duldsamkeit ist das Tor zur Befreiung, [durch das
man] die Dualität der guten und schlechten Wege
[im Daseinskreislauf] verlässt.“

Die Tugend der Geduld bedeu-
tet gemäß: „Gott ist mit denen,
die geduldig sind.“4 dass die gött-
liche Unterstützung in der Welt
ihnen gewiss ist.

1 Wörtlich Vokativ: ādṛtāḥ ‚[ihr] Aufmerksamen!‘ 2 Wörtlich nominal: titikṣā ‚das geduldige Ertragen‘.
3 Der Kommentar charakterisiert die erste Deutung als pūrva-pakṣa ‚vorläufige Position‘, die in der indi-
schen Dialektik meist einem fiktiven Gegner unterstellt wird; entsprechend wird die zweite Deutung als
uttara-pakṣa ‚spätere Position‘ charakterisiert, welche der Meinung des Autors näher steht. Daher dürfte
dhṛti hier nicht als Synonym des Kapitelthemas zu werten sein. 4 Qurʾān 2:153.



Kapitel 5 – Geduld : Duldsamkeit 843

5.6 Das Tor zu den [erreichbaren] Welten hat nur zwei Flügel,5 durch die man in hohe
und niedere [Welten] gelangt. Diese [Duldsamkeit] ist ein drittes [mit geringer Mühe
erreichbares] Türchen, welches in das Haus „Befreiung“ führt.

5.7 Und die Altvorderen, deren [eigene]
Wünsche erfüllt sind [und] die [zum Nut-
zen anderer] wohltätig sind, sagten: Die
Duldsamkeit [gewährt] im Jenseits uner-
reichbar gute Resultate [und] ist im Dies-
seits die höchste Pracht.

Und nach: „Diejenigen, die geduldig sind,
werden [dereinst] ihren vollen Lohn be-
kommen, ohne dass [mit ihnen im Einzel-
nen] abgerechnet wird.“6, dass ihr Lohn
im Jenseits hoch und grenzenlos sein
wird.

5.8 Denn so sprach eine verborgene
Stimme einst zum [Herrscher] Dāmoda-
ra:7 „O, ich erzähle [dir] eine gute Ge-
schichte, höre aufmerksam!

Es wird berichtet, dass Gott David – Preis
sei ihm und unseren Propheten! – eine Of-
fenbarung herabsandte:

5.9 Mache [deine] Obliegenheit [mit dieser Duld-
samkeit] prächtig, schmücke deinen Körper [mit
ihr und] lasse durch sie deine Eltern und Verwand-
ten furchtlos [ihre] Ziele erreichen.

„David! Strebe danach, meine
Charaktereigenschaften auf dei-
ne Lage anzupassen.

5.10 Zeige dich erkenntlich und flute die [Sinne, auf denen] Erkenntnis und Tat8 be-
ruhen [und] die dich lange Zeit erfreut haben, mit dem Nektarsaft [„Duldsamkeit“].

5.11 Betöre jene [Herrschaftsfaktoren], die dich [bisher] rundum gut beschützt haben,
[weil] sie das Wesen guter Diener besitzen, mit reizenden, beständigen [und] verdienst-
vollen Unsterblichkeitstränken.

5.12 O, verehre diese [Duldsamkeit], von der alle
auf Erden befindlichen guten Charakterzüge von
[Menschen, die] als „gut“ gewürdigt werden, ein
Bruchteil sind!

Unter all meinen vortrefflichen
Qualitäten ist eine, dass ich ge-
duldig bin.“

5.13 Verehre freudig diese prächtige Duldsamkeit (kṣamā), den Schatz [aller] Reich-
tümer der guten Charakterzüge, wodurch auch die Erde (kṣamā) [den Herrschern im
Dies- und Jenseits] Gutes gebärend prangt!

5 Wörtlich: dvidhaiva ‚ist nur in zweifach‘. 6 Qurʾān 39:10. 7 Vgl. S. 64. 8 D. h. die fünf wahrneh-
menden Sinne (Seh-, Hör-, Geruchs-, Geschmacks- und Tastsinn) und die fünf Tätigkeitsglieder (Arme,
Beine, Mund, After und Geschlechtsteil); vgl. 3.32.



844 Kapitel 5 – Geduld : Duldsamkeit

5.14 (1) Schmücke / (2) vervollständige (alaṃkuruṣva) alle Tätigkeiten, [bei denen]
es sanft zugeht (sa-mārdavam), mit dieser [Duldsamkeit], welche der Kern aller guten
Charakterzüge oder [genauer:] das wahre Schmuckstück aller ist!“

5.15 Für Menschen mit zusagender Eigennatur ist
eben Duldsamkeit (kṣamā) das einzige, [was] von
großer Bedeutung ist: Durch sie erlangen Hochge-
sinnte ohne Anstrengung das Gewünschte.

Geduld ist unter allem das Beste,
was man haben kann, / um Wün-
sche zu erreichen. // (5.1)

5.16 Wer den Regen der scharfen Pfeile „Un-
glück“, die vom Feind „schlechtes Schicksal“ abge-
schossen werden, mit klarem Verstand ganz und
gar (-tarām) zerstreut, weil sein Kopf vom Schild
„Duldsamkeit“ (kṣānti-) bedeckt ist, der erfüllt [sei-
nen] Wunsch kraft der eigenen Pfeile zu [gegebe-
ner] Zeit [und] hat in Gestalt [seines] Ruhmes [al-
le] Hindernisse beseitigt.

Jeder, der sich im Pfeilregen der
Ereignisse mit dem Schild der
Geduld wappnet, dessen Hoff-
nungspfeil trifft sobald als mög-
lich das Ziel seiner Wünsche.

5.17 Diese [Duldsamkeit] ist der äußerst gewich-
tige Schlüssel zur gut geschützten Festung, [die]
„Glückseligkeit“ ist. Denn ohne sie öffnen sich die
Torflügel [Zerstreutheit und Nachlässigkeit] zur
Festung „Glücks“ nicht.

Denn Geduld ist der Schlüssel
zur Glückseligkeit. Das Tor zum
Haus des Seelenfriedens öffnet
sich nur mit diesem Schlüssel.9

5.18 Und man sagt: Diese [Duldsamkeit] ist der
zusagende, [da immer verfügbare] Schlüssel zum
Schatz, [der] „das Gewünschte“ ist. Welchen Er-
folg gewährt sie nicht, [wenn] sie von guten [Men-
schen] nach [richtiger] Untersuchung eingesetzt
wird?

Der Schlüssel für den Schatz der
Wünsche ist Geduld. /

5.19 Oder [besser gesagt:] Dieser Schlüs-
sel, [der] überall passt, ist höchst wunder-
sam, denn das Tor, das er aufschließt, wird
durch nichts [anderes] geöffnet.

Die verschlossene Tür öffnet nur die Ge-
duld. / Wie das Gestein des Bergs oder die
Seide des Himmels / ist die Kleidung, die
nie verschleißt, die Geduld. // (5.2)

[Auszug des Kommentars:] Nachdem [der Autor] so das Gefüge „Aigrette“ verfasst hat, führt
er eine Geschichte als Erklärung zum [besseren] Verständnis dieser ein, um die „Brosche“ zu
verfassen, indem [er sagt:] Und so …
9 Dieser Satz nach MS Berlin, Folio 9b.



Kapitel 5 – Geduld : Duldsamkeit 845

5.20 Und so ist auf Erden die hier [mitgeteilte]
Geschichte über (1) den Herrscher / (2) die Son-
ne (-ina-) des nördlichen Landes berühmt: Es gab
bekanntlich einen Sajya [‚der Erde an Duldsam-
keit gleich‘] genannten Großkönig, [der] duldsam
(kṣamā-śīlaḥ) war.

In den Überlieferungen der Herr-
scher Turkestans wird berichtet,
dass Afrāsiyāb …

5.21 Als dieser Duldsame (yasmin kṣamā-śīle), [der] sich auf Rechtsprozesse verstand,
die Erde regierte, war die Bevölkerung, [da] sie sich [ihm folgend] vor den ungeborenen
[Göttern Viṣṇu und Śiva] verneigte, der Hort allen Wohlstands und Glücks.

5.22 Eines Tages lehrte er mit (1) gesundem /
(2) göttergleichem (svastha-) Herzen von den Höf-
lingen umgeben den Befehlshabern die Lehren der
Guten, welche eine Zierde sind:

… seine Befehlshaber anwies:

5.23 „Man soll sich, wenn man (1) das Tun (kṛ-
tim) / (2) die Gestalt (ākṛtim) von Ausgelassenen
sieht, [welche] die Ordnung der Edlen beschädi-
gen, nicht aufregen. Denn [nur] ein unaufgeregter
Mann erhält ein gutes Los.

„Lasst euch nicht von der impo-
santen Erscheinung eurer Män-
ner und deren Pomp und Pracht
irreleiten.

5.24 Womit Stumpfe von seichtem Verstand in-
ständig prahlen, darauf sollt [ihr] nicht achten.
Denn dies führt in jeder Hinsicht zu Unheil.

5.25 Die Stumpfen (1) tun Gewalt / (2) schmü-
cken gewaltig aus (balāt alaṃkurvanti) und halten
anmaßende Reden. Hierfür ist allein der Rat ‚seid
duldsam!‘ das beste Heilmittel.

Lasst euch nicht durch ihre Prah-
lerei und die Behauptungen ver-
leiten, die sie aufstellen, bis sie
ihre Geduld und Widerstandsfä-
higkeit unter Beweis stellen.

5.26 Denn dieses [Duldsamsein] ist Ort
zur Prüfung des Tier- oder Menschseins.
Wurde das Menschsein [des Gegenübers]
überprüft, wird man im Dialog (saṃva-
dan) nicht verwirrt.

Wenn sie sich anhand des Prüfsteins der
Geduld als vollkommen erweisen, dann
erkennt ihr, dass deren Männlichkeit und
Mannhaftigkeit wahrhaftig ist.“

5.27 Diese wichtige [Duldsamkeit] allein ist die Vertrauensgrundlage der Menschen.
Ohne Vertrauen gehen selbst lang Zusammenlebende bald auseinander.



846 Kapitel 5 – Geduld : Duldsamkeit

5.28 Die wirklich große Erdherrschaft,10 die [herrschende] Männer ehrwürdig macht,
[kommt] durch die [ganz] von ihnen abhängige, nimmer geringe Duldsamkeit (kṣa-
mayā) [zustande], nicht aber durch die äußere [Erde, ihr Herrschaftsgebiet].

5.29 Jene [Duldsamkeit allein ist es], welche hier [(1) im Diesseits / (2) im eigenen
Herrschaftsgebiet] und andernorts [(1) im Jenseits / (2) in anderen Ländern] von Weisen
zu ehren ist und durch welche diese [Erde, also das eigene Herrschaftsgebiet] strahlt
[und] ohne welche sie gewiss ein Höllenort ist.

5.30 [Ihr] Weisen sollt die unvergleichliche Verschiedenheit dieser zwei mit dem Ver-
stand einsehen: Die untergeordnete [Erde, das Herrschaftsgebiet] vergeht am Ende [des
Äons oder Lebens], obgleich sie mit Bergspitzen befestigt ist. Jene äußerst zarte [Duld-
samkeit, die] ganz ohne jedes Hilfsmittel ist, – o [Wunder]! – gedeiht am Ende. Deshalb
bereitet sie hier und auch andernorts Freude.

5.31 Daher sollen Kluge Folgendes innerlich bedenken: Ein Mann, der duldsam bleibt
(kṣāntam), ist auf Erden unschätzbar [wertvoll], weil ihm ein äußerst sicherer Schutz
immer [im Leben wie im Tod] zur Verfügung steht. Es gibt auch andere Menschen,
die für ihr Leben bereit sind, auf eine Art zu handeln, dass sie [ihre] Sippe und [ih-
ren] makellosen Charakter in den Schlamm ‚schlechter Ruf‘ werfen, [der auch den Tod
überdauert].“

5.32 Indem man sich mit dem Ornament
schmückt, [das] „bemühten Prahlerei“ ist,
wird man nicht unschätzbar [wertvoll].
Der Gelehrte ist unschätzbar [wertvoll],
der [sein] Haupt ausgiebig mit Duldsam-
keit (kṣāntyā) verziert.

Vers: Ansehen und Wert eines Mannes
misst sich nicht nach den Behauptungen,
die er aufstellt; / der Wert eines Mannes
soll anhand seiner Geduld bemessen wer-
den. // (5.3)

5.33 Denn die niederträchtigen (1) [so genannten] Klugen (budhaiḥ) / (2) Dummen
(a-budhaiḥ), die den Diamantsplitter „Duldsamkeit“ (kṣamā) herabsetzen, besudeln die
Juwelen „gute Eigenschaften“.11

10 Wörtlich: kṣamā-patitvam ‚der Zustand des Gatten der Erde‘, d. h. Herrschaft über die Erde, vgl. Ha-
ra 1973; hier zugleich: ‚Herrsein über die Duldsamkeit‘. 11 Noch Kommentar soll der Diamantsplitter
„Duldsamkeit“ im Bild der Juwelenbrosche (ratna-śekhara) über allen anderen Juwelen prangen.



Kapitel 5 – Geduld : Duldsamkeit 847

5.34 Und so erzählen an dieser Stelle die Hoch-
gesinnten eine vorzügliche Geschichte: Es gab ei-
nen [sonnengleichen] Herrscher mit gutem Le-
benswandel, [der, weil] er den Rat [seiner] Hofräte
ersuchte, wegen fortlaufender Beratung als Held
erschien, [der] mühelos die Welt regierte.

Es wird überliefert, dass …

5.35 Einst saß zu dessen fortlaufender Beratung
durch Gute ein gewisser Anführer [der Hofräte]12

vor [ihm und] wurde von einem niederträchtigen
Skorpion gestochen.

5.36 Der Übeltäter war unvermittelt in sein
Gewand eingedrungen und stach ohne Unterlass.
[Obwohl] jener [Haupthofrat] schwer litt, ließ er
sich nicht beirren.

… sich einstmals einer der Be-
fehlshaber beim Herrscher auf-
hielt. Der Herrscher beriet sich
mit ihm in einer wichtigen Ange-
legenheit. Zufällig war ein Skor-
pion in sein Gewand geraten.
Ständig stach er den Befehlsha-
ber und verletzte ihn mit seinem
giftigen Stachel …

5.37 Obwohl er gestochen wur-
de, bis das [ganze] Gift übertra-
gen war, erfüllte er seine Pflicht
so, dass andere [Anwesende] in
[seinem] Gesicht keine Verände-
rung wahrnahmen.

… bis sein Stachel ausgedient hatte und er all das
Gift, das noch in ihm war, abgegeben hatte. Der
Befehlshaber brach während der Beratung das Ge-
spräch nicht ab und es war keinerlei Veränderung
an ihm zu bemerken.

5.38 [Seine] Beweisführung im Dialog war voll-
ständig und gelang wie früher und seine Eloquenz
– o [Wunder]! – ließ kein bisschen nach.

Seine Rede wich nicht vom Prin-
zip der Rechtsprechung und den
Regeln der Weisheit ab …

5.39 Nachdem der Herrscher die [Regierungs]ge-
schäfte so gut wie beendet hatte, ging [der Haupt-
hofrat] in sein Gemach, zog das Untergewand aus,
wälzte sich und fiel in Ohnmacht.

… bis er nach Hause kam und
den Skorpion aus seiner Klei-
dung entfernte.

5.40 Als sie das Insekt bei ihm sahen, fürchteten sich die [bei ihm] Versammelten
[und] flohen in [alle] Richtungen. Das ganze Haus litt: „Weh [oh] weh, was ist denn
[geschehen], Ehrwürdiger (bhoḥ)!“

12 Glosse im Kommentar zu 5.36: amātyaḥ ‚Haupthofrat‘.



848 Kapitel 5 – Geduld : Duldsamkeit

5.41 Nachdem er sich ein wenig erholt hatte, machte der Ozean der Duldsamkeit
(kṣamā-) und Ausdauer, [weil er selbst] gesund war, sein gesamtes Anwesen [wieder]
gesund.

5.42 Und der Beste unter den Herrschern wie-
derum hatte diese Nachricht gehört, begrüßte den
am nächsten Tag so [wie zuvor] gekommenen
[Hauptminister] und fragte, [weil] er führungs-
kundig war:

Der Herrscher hörte davon, wun-
derte sich und staunte. Als der
Befehlshaber am nächsten Tag
wieder zum Dienst erschien, sag-
te der Sultan:

5.43 „[Du,] dessen Essenz der Verstand ist! Es
ist nicht angemessen, dem eigenen Körper Qualen
zuzufügen. Es mag schon sein[, dass es Ausnah-
men gibt]. [Aber] warum nicht?13 [Warum hast
du] denn diesen Übeltäter nicht entfernt?“

„Man muss Übel von sich fern-
halten. Warum hast du gestern
das Übel des Skorpions nicht von
dir ferngehalten?“

5.44 Nachdem er „Wohl [sei dir]!“ gesagt hat-
te, antwortete ihm der Hauptminister: „Wenn ich,
[als] ich vor dir Herrscher weilte, weggegangen
wäre, [weil] ich den Skorpion fürchtete, dann gin-
ge nun der Austausch zwischen Herrscher und
Diener auf Erden verloren.

Er antwortete: „Ich bin keiner,
der das edle Gespräch mit ei-
nem Herrscher wie dir wegen des
durch Skorpionsgift verursach-
ten Schmerzes abbricht.

5.45 [Als ich] vor dir Herrscher weilte, weil es viel mit den Guten zu besprechen
gab, [wäre] es für mich unangemessen [gewesen], die Unterhaltung nach der Hälfte14

abzubrechen und zu fliehen.

5.46 Diejenigen, die ganz dem Herrscher ergeben [ihren vergänglichen] Leib für die
Pflicht gegenüber dem Herrscher aufgeben, werden bis zum Weltende mit einen Körper
aus Ruhm im Dies- und auch im Jenseits glücklich sein.

5.47 Diejenigen, die einem guten Herrscher selbst unter [Einsatz ihres] Lebens15 frei-
willig den nützen wollen, gelten als [den ihnen zugedachten Wohltaten gegenüber] er-
kenntlich [und] ihr Leben [gilt als] gutes Leben.

5.48 Es gibt für Verständige keinen anderen Weg, welcher der Befreiung von Schuld16

gleichkäme, [die man erlangt,] wenn man aus Zuneigung zum Herrscher schon in die-
sem [Leben] im Kampf fällt, [ihr] Männer!

13 Tentativ, vgl. Anmerkung zur Edition. 14 Wörtlich als Adjektiv: sāmi-kṛtām kathām ‚die halb-geführte
Unterhaltung‘. 15 Wörtlich: prāṇaiḥ ‚mit [ihren] Lebenshauchen‘. 16 Wörtlich: ānṛṇyam ‚Schuldlo-
sigkeit‘. Zur Bedeutung der Schuld in der indischen Kulturgeschichte vgl. Olivelle 1993, S. 46–53.



Kapitel 5 – Geduld : Duldsamkeit 849

5.49 Er[, der für den Herrscher sein Leben gibt,] hat sicher das Schicksal, welches die-
jenigen [erwartet, die] innerlich zur Ruhe gekommen sind, welches das Schicksal derje-
nigen ist, [die] durch Werke Befreiungspraxis betreiben und welches auch das Schicksal
derer ist, [die] erkannt haben, was es zu erkennen gibt.

5.50 Und wegen [des Vedaspruchs oder der Rückführung der Wirkung auf ihre Ursache
gemäß] „die Lebenshauche sind Nahrung“17 gilt der Nahrungsgeber als Lebenshauch-
geber. Und dieses Lebewesen hier ist nichts als die Lebenshauche, denn zwischen diesen
Beiden besteht kein Unterschied.

5.51 Wer diesen [Nahrungsgeber, nämlich seinen Herrn] nicht mit Hingabe verehrt
der tötet ohne Verstand sich selbst. In der Offenbarung wird keine Untat bestimmt, die
dem Selbstmord gliche.

5.52 ‚Dämonisch heißen diese Welten, von tiefer Finsternis umhüllt, in die nach ihrem
Tode gehen, die Selbstmörder sind.‘18

5.53 Aus dieser festen Überzeugung bin ich für dich tätig. Wie könnte ich, [der ich]
an meinen Gelübden fest[halte], dich, Herr, [durch Abbruch der Unterhaltung] beun-
ruhigen?

5.54 Deshalb wird jeder guter Diener, der [seinem] Herrn mit unverrückbarer Hingabe
ganz zufrieden stellt, (1) Gutes empfangen / (2) für Gute würdig (sat-pātram) wie ein
zweiter Karṇa.19

17 Vgl. etwa Taittirīya-Upaniṣad, Ed.Olivelle 3.7: „Nahrung ist gewiß die Kraft des Atems.“; Übersetzung:
Slaje 2009, S. 61) 18 Īśa-Upaniṣad, Ed.Olivelle 1.3, Übersetzung an Slaje 2009, S. 223 angelehnt,
dort aber „… die sich das Unheil selbst bereiten“ für ātmahano janāḥ, was Sāhibrām durch die Kontextua-
lisierung mit ātma-hantṛ (Kommentar 5.48) und svātma-ghātaka (5.51) anders auffasst. Vgl. auch Slaje

2009, S. 532. 19 Nach Mahābhārata, Ed. Sukthankar 12,3.1–33 ertrug Karṇa den Biss eines fabelhaften
achtbeinigen Gewürms (kṛmi), während sein Lehrer Rāma Jāmadagnya auf seinen Schoß schlief. Aus der
Tatsache, dass Karṇa diese Schmerzen ertragen konnte, ohne ihn zu wecken, folgerte Rāma jedoch, dass
es sich bei Karṇa entgegen seiner Angabe nicht um einen Brahmanen, sondern um ein Mitglied des Krie-
geradels handeln müsse und verfluchte ihn. Sāhibrām scheint hier eine andere Geschichte vor Augen zu
haben, da er im Kommenter von einem Schlangebiss (sarpa-daśanam) spricht, durch den der Schlaf des
Lehrer nicht gestört werden soll, und Karṇa durch seine Duldsamkeit außerdem einen Vorteil erhielt.



850 Kapitel 5 – Geduld : Duldsamkeit

5.55–56 Höre bitte noch ein anderes [Argument]:
Wenn ich nicht einmal den Stich des üblen In-
sekts ertragen [würde], während ich in [deiner]
Gegenwart ins Gespräch vertieft bin, welche Re-
de [kann dann von Duldsamkeit] im Kampf sein,
wo von vorn und von hinten Geschosse flammen –
oh [weh]! –, die in schärfende Flüssigkeit getränkt
wurden?20 Wie könnte ich diese [dann] ertragen?

Wenn ich mich heute in der
festlichen Versammlung21 we-
gen des Stichs eines Skorpi-
ons nicht gedulden kann, wie
werde ich dann morgen auf
dem Schlachtfeld angesichts der
giftigen Schneide des Feindes-
schwerts geduldig sein?“

5.57 Wenn [einen] da, wo [alle] Dinge ganz und gar erholsam22 sind – oh [weh]! –,
[schon] die Furcht bedrückt, um wieviel mehr dann dort [auf dem Schlachtfeld]?“

5.58 Nachdem er den Nektar „gute Rede“ getrun-
ken hatte, [welcher] aus dem Lotus „Mund des Mi-
nisters“ kam, setzte der Herrscher ihn erfreuten
Herzens in ein höheres Amt ein.

Dem Herrscher gefielen diese
Worte gut und er erhöhte den
Rang des Befehlshabers.

5.59 So erlangte der mutige, gute Haupthofrat in
dem Maße, in dem duldsam war (kṣāntam), eine
hohe Stellung und glänzte. Duldsamkeit (kṣamā)
glänzt überall.

In dem Maße, wie dieser Geduld
geübt hatte, erreichte er seine
Wünsche.

5.60 Die hochgesinnte Fisch[-Inkarnation des
Viṣṇu] war damals, zu jener Zeit [am Ende des letz-
ten Äons], als [alles] voller Wasser war, duldsam
(kṣāntam); an Ihn gebunden glänzte ein Schiff mit
den [Sieben] Sehern, das voller Samen war, wo-
mit eine neue Schöpfung vom Schöpfer [Brahmā]
erschaffen wurde, [die] ebendieser [Viṣṇu als] die
hiesige Dreiwelt erhält, [indem] er aus eigenem
[Antrieb] den Lebenswandel von neun [weiteren]
Inkarnationen annimmt.

Wenn du wie Noah im Sturm
geduldig bist, / kehrt sich das
Unheil um und tausendjährige
Freude wird dir zuteil. //23 (5.4)

5.61 [Ihr] Weisen, so ist diese äußerst wertvolle Duldsamkeit (kṣamā) in der Welt
der Grund für ungewöhnliche Größe. Diejenigen, [die] sich an den Lebenswandel der
Guten halten, auch wenn [sie nur] von ihr (yasyāḥ) gehört haben, genießen diesseitigen
Erfolg und sind im Jenseits glücklich.
20 Es handelt sich bei dem hier angedeuteten „Schwerttrank“ um ein rituelles Härtungsverfahren. Vgl.
Hanneder 2005, S. 36f. 21 Variante dar maǧlis-i bazm bar nīš-i každumī ‚festliche Versammlung‘ in MS
Berlin, Folio 10b. 22 Wörtlich: āśvāsa-ramyāṇi ‚lieblich wegen Erholung‘. 23 Ḥāfiẓ: Dīvān, Ed.Ḫānlarī,
Band 1, S. 476, Ġazal 230, Z. 5.



6

dar riżā

Über Zufriedenheit
ḫušnūdī Freude

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.70d)
īśa-icchā-prasannatā Geneigtheit gegenüber dem Willen des Herrn

Sanskrittitel im Kolophon
daiva-prasannatā- Geneigtheit gegenüber dem Schicksal

Synonyme im Text
prasannatā Geneigtheit
īśa-icchā-āmoditā Freude über den Willen des Herrn
mananam / matiḥ Billigung [des göttlichen Willens]

Inhalt
1–19 Definition

20–30 Gott antwortete einem Propheten
31 Abschluss

Vorbemerkung: Sāhibrām gebraucht hier Formen von pra-sad sowohl für die Geisteshal-
tung des Menschen als auch für die Gottes. Unabhängig vom Subjekt ließe sich dies etwa
mit ‚zufrieden‘, ‚Zufriedenheit‘ übersetzen; doch scheint mir das Wortfeld, zu dem auch
prasāda ‚Gunst [Gottes]‘ gehört, mit einer in ‚Geneigtheit [des Menschen]‘ vs. ‚Wohlwol-
len [Gottes]‘ differenzierten Übersetzung besser wiedergegeben; vgl. besonders 6.24. Damit
überschneidet sich die Wiedergabe zudem nicht mit der von saṃtoṣa/tuṣṭi, welche Synony-
me des 4. und 7. Kapitelthemas sind.



852 Kapitel 6 – Zufriedenheit : Geneigtheit gegenüber dem Willen des Herrn

6.1 Hört nun das sechste gute Tor „Freude über den Willen des Herrn“ (īśa-icchā-
āmoditā-) genannt; für diejenigen, [die] dort (yatra) eintreten, löst sich das Unheil in
Luft auf.1

6.2 Was [manche] auch „Schicksal“2 nennen und andere „Vergeltungskausalität, deren
Wirksamkeit bereits eingesetzt hat“3, ist nach Meinung der Guten nur der Wille des
Herrn, weil [die zuvor Genannten] in wirklich jeder Hinsicht [davon] abhängig sind.

6.3 Wie passen die [vergeltungsrelevanten] Taten, [die für sich genommen] blind und
stumm [sind und] sofort [für alle] sichtbar vergehen, [dazu, dass sie] nach einiger Zeit
auf mannigfache Weise Resultate zeitigen? Darauf [die Antwort]: Der Herr wacht über
alle [beiden Domänen: das Belebte und das Unbelebte].

6.4 Der höchste Herr [Śiva] sieht alles, befindet sich überall und ist unabhängig. Er tut
alles und weiß alles. Dies ist das aus den Wirklichkeitsprinzipien abgeleitete Verständ-
nis.

6.5 Und genau deswegen ist, was in den Upaniṣaden „unsichtbares Potential der Ta-
ten“4 genannt wird, [nämlich] die frühere [vergeltungsrelevante] Tat mächtig[, wenn
ihre Wirksamkeit bereits eingesetzt hat, und] kann – o [Wunder] – von gar keiner [der
drei Methoden]5 überwunden werden.

6.6 Alle großen Menschen, [die] erkannt haben, was als Höchstes zu erkennen ist,
haben durch das höchste, reine Erkennen alle Hindernisse beseitigt [und] die äußeren
und inneren Bestandteile [der Welt] gesehen wie [die] einer Jujube, [die] man in der
Hand hält; und doch scheitern sie in ihrem Tun, wenn sie die [bereits wirksame Ver-
geltungskausalität] (yad-) nicht erleiden.

6.7 Die in der Vergangenheit [angehäufte], die zukünftig [zu erleidende] und die ge-
genwärtig [schon wirksame] Vergeltungskausalität ist es hier, welches auf [drei] ver-
schiedene Arten Verblendung [über die Täterschaft und den Anspruch auf die Resul-
tate] stiftet; all dies wird sofort vernichtet, [wenn] es [nur] von Weitem ein wenig mit
dem beschienen wird, was das höchste, aufgrund seiner Eigennatur reine Licht [des Er-
kennens] ist. [Aber] diese bereits wirksame Vergeltungskausalität, bei der das [Licht]

1 Wörtlich: abhra-kusumāyate ‚wird zu einer [nur scheinbar existierenden] Wolkenblüte‘. 2 Der Autor
bringt daiva ‚Schicksal‘ über eine figura etymologica mit deva in Verbindung und attestiert dem Konzept
des Schicksal, das hier als Synonym zum göttlichen Willen fungiert, die Unabhängigkeit (an-anyāpekṣa) ei-
nes Gottes, der spielt (krīḍā-śīla), motiviert durch die Bedeutung der Wurzel div ‚spielen‘. 3 Übersetzung
von prārabdha angeleht an Halbfass 2000, S. 205; diese Resultate gelten als unabwendbar. 4 Überset-
zung von a-dṛṣṭa nach Halbfass 2000, S. 29. 5 Der Kommentar konkretisiert diese als die Hierarchie der
soteriologischen Methoden von Abhinavagupta in śāmbhava- śākta- und āṇava-upāya in Entsprechung
zu den kosmischen Aspekten des Trika-Śivaismus.



Kapitel 6 – Zufriedenheit : Geneigtheit gegenüber dem Willen des Herrn 853

seinen Dienst versagt, – o [Wunder, ihr] Klugen – übertrifft [alles]. Doch der [Herr] ist
derjenige, [der] sie zu Wege bringt.

6.8 Was auch immer den hier auf der Erde Wandelnden durch göttlichen Willen wi-
derfährt, all das ist gut – Menschen, welche sich [so denkend] Tag und Nacht wohl-
gemut freuen, sind vom heiligen Wasser der Götterfluss[gottheit Gaṅgā] erfüllt, [die]
zur Nebenfrau wird, [da sie] mit dem weitreichenden Ruhm [konkurriert, der] aus der
Manifestation des großen Bewusstseins hervortritt, [welche] an [diese] ganz hohe Ge-
sinnung geknüpft ist [und] von den Guten gesichert wurde.

6.9 Mit allem, was einem Menschen durch den
Willen des [Herrn] hier zukommt, sollte er sich
aussöhnen und ganz [in dem Gedanken „es ist]
gut“ Ihn verehren.

Dies ist Freude über alles, was
jemandem durch Gottes Vorse-
hung zukommt.

6.10 Für den kleinen Pfeil, der vorn spitz, mit festen Knoten versehen, mit den zwei Fe-
dern [der guten und schlechten Resultate] prangt, ganz darauf aus, [sein] Ziel zu durch-
bohren, schrecklich schnell fliegt [und der ausschließlich] aus dem Willen des [Herrn]
besteht, gibt es keinen anderen Schild, [der] ihn abwenden könnte, – o [Wunder]! –
außer der Billigung (-matim) dessen. Wer so denkt und gegenüber dem Vorgehen des
Herrn wohlgesonnen ist, der allein ist ein glücklicher Anführer.

6.11 Außer der Geneigtheit (prasannatā) gibt
es keinen anderen schützenden Schild gegen den
kleinen Pfeil, [der] aus dem Willen des Herrn be-
steht [und] den Strom der schwachen [Lebewesen]
trifft.

Man muss wissen, dass es keinen
geeigneteren Schild für die Pfeile
der göttlichen Vorsehung gibt als
Zufriedenheit.

6.12 Jeder, der so besonnen den Kopf auf die
Schwelle „Geneigtheit gegenüber dem [Willen des
Herrn]“ (tat-prasannatā-) legt und Ihn günstig
stimmt, wird bald den hohen, vorzüglichen Thron
einnehmen.

Jeder, der seinen Kopf auf die
Schwelle der Zufriedenheit und
der Unterwerfung legt, wird bald
den hohen Ehrenplatz der Ma-
jestät einnehmen.

6.13 Jedem Kundigen, der so im Herzen entzückt ist, [weil] seine Glieder vom Schild
„Billigung“ (manana-) bedeckt sind, und den [göttlichen] Schützen, [der] in allen Din-
gen geschickt ist, nach Art des gefälligen Betragens ganz geneigt macht, wird dieser
göttliche, zielsichere Rohrpfeil, [der] sowohl sicher [an die Sehne] angelegt als auch
(1) reich an guten Resultaten ist / (2) eine gute Pfeilspitze hat (sat-phala-āḍhyā), eine
unsagbar hohe, ruhmreiche Zukunft eröffnen, nachdem er die [bereits] manifestierten
Leiden verscheucht hat.



854 Kapitel 6 – Zufriedenheit : Geneigtheit gegenüber dem Willen des Herrn

6.14 Wer auf dem Bett „Wille des [Herrn]“ mit der Wange „freiwillige Billigung“ mit
ungeschütztem Körper ruht, der erlangt Glück und kein anderer.

6.15 Wenn sie diesen (1) besten Menschen / (2) Elefanten unter den Menschen (puruṣa-
kuñjaram) sehen, [der] die Leiden überwunden [und] innere Freude erlangt hat, fliehen
von Weitem – [o] Wunder! – die Schakale „Unglück“.

6.16 Es ist kein Wunder,6 dass die (1) Hüter der Himmelsgegenden7 / (2) Schutzgott-
heiten der Körperbestandteile (dik-pālāḥ) Ihm gewogen sind, denn Er wiederum ist der
gnädige höchste Herr, der unabhängige Gebieter aller.

6.17 Jedenfalls ist für jemanden, der ge-
genüber dem Willen des Herrn geneigt
ist (īśa-icchā-prasannatā), dieser [Herr]
leicht zu erreichen; durch [ständige] Ver-
gegenwärtigung dieser guten [Geneigt-
heit] ist der Verbleib an der guten Stätte
gesichert.

„Gott ist zufrieden mit ihnen und sie sind
zufrieden mit Gott“8 bestätigt diese Hal-
tung. „Zufriedenheit mit der Vorsehung
ist das Tor zu Gott dem Großen“ bestätigt
diese Idee.

6.18 Deshalb nimmt der verkörperte [Mensch], der sich ständig den Willen des Herrn
vergegenwärtigt, den Schein des [Schöpfungs]beginns an und – o [Wunder!] – löst [so]
die beiden [nach oben und unten führenden] Triebkräfte [der guten und schlechten
Taten] in sich auf.

6.19 Und so sagen die Hochgesinnten:
Der [wahre] Gewinn des Menschen ist
dreifaltig: [Klage]rede im Elend, Zuflucht-
suchen beim [Herrn]9 und das Billigen
seines Willens (tad-icchā-mananam).

Da alles vorherbestimmt ist, ist Beleh-
rung wertlos; / außer Knechtschaft, Zu-
friedenheit und Unterwerfung ist alles
wertlos. // 10 (6.1)

[Auszug des Kommentars:] Nachdem [der Autor] soweit das Gefüge „Aigrette“ gebildet hat,
führt er nun das Gebilde „Brosche“ mit [den Worten] an: An dieser Stelle …

6 Wörtlich als rhetorische Frage. 7 Nach Kirfel 1967, S. 95 sind diese in der purāṇischen Kosmographie
meist, von Osten im Uhrzeigersinn nach Nordosten sortiert: Indra, Agni, Yama, Virūpākṣa, Varuṇa, Vāyu,
Soma und Īśāna. In Anspielung auf Letzteren wird der höchste Herr in der zweiten Zeile als parama-
īśānaḥ ‚höchster Herr‘ bezeichnet. 8 Qurʾān 9:100. 9  dainyokti-tat-śaraṇate ‚[Klage]rede im Elend und
Zufluchtsuchen beim [Herrn]‘ sind jeweils Synonyme des 3. und 4. Kapitelthemas. 10 ʿAṭṭār: Maǧmūʿa-yi
Rubāʿiyyāt (Muḫtār-nāma), Ed.Kadkanī, Kap. 21, Rubāʿī 17, Z. 1.



Kapitel 6 – Zufriedenheit : Geneigtheit gegenüber dem Willen des Herrn 855

6.20 An dieser Stelle [folgt] ein Beispiel. Auf Er-
den ist eine liebliche Geschichte bekannt, die – o
[Wunder]! –, wenn sie das Ohr schmückt, das Herz
unschätzbar [wertvoll] macht.

Anekdote:

6.21 In dieser [Geschichte] (yasyām) gibt es einen
[Mann] von gutem Verstand, [dessen] Unreinhei-
ten durch gute Taten beseitigt waren, der in Ver-
wandtschaft mit Vollbringern guter Taten stand
[und] in dem die [sämtliche] Vergehen tilgen-
de Duldsamkeit jenes alle beschützenden [Herrn]
prangte; zu ihm mögen wir uns nun verneigen!
[Ihr] Klugen, wozu [braucht es] denn das Reifen
der guten Taten [solcher Hochgesinnter], deren
reiner Lebenswandel bis ans Weltenende läutert
wie die Gangesfluten?

Einer der edlen Propheten – Preis
sei ihm und unseren Propheten!
– …

6.22 Er sprach jeden Tag der Verherrlichung der
Füße des Herrn ergeben: „Gebieter, zeige Du mir
[Unwissenden] den Weg, auf dem man Dich er-
freut!“11

… äußerte sich im Zwiegespräch
mit Gott folgendermaßen: „Herr!
Zeige mir einen Weg zu dem
Wissen, das Dich erfreut!“

6.23 So wandte sich am Ende der Verherrlichung
ihm, während er wehklagte, freudig eine verborge-
ne [göttliche] Stimme zu und sprach, [weil] seine
Unreinheiten reif [zur Entfernung] waren:

Er wurde adressiert:

6.24 „Man sollte wissen, [dass] mein Wohlwollen
(prasannatā) ausschließlich als von [jedem] selbst
abhängig zu verstehen ist: Wenn du meinem Wil-
len gegenüber geneigt bist (prasannaḥ), dann bin
ich dir gegenüber wohlwollend (prasannatā).

„Meine Freude hängt davon ab,
wie erfreut du über meinen Wil-
len bist. Wenn du zufrieden bist,
bin ich mit dir zufrieden.“

11 Wörtlich nominal: tvat-prītatā ‚Dein Erfreutsein‘.



856 Kapitel 6 – Zufriedenheit : Geneigtheit gegenüber dem Willen des Herrn

6.25 ‚Wer dem Willen des Herrn geneigt ist (-
prasannaḥ), wird aufgrund dieses [Willens] gute
Resultate empfangen.‘ So wird es in der Überliefe-
rung und [Offenbarung] besungen. Wodurch wirst
du [noch] verwirrt, wenn [du es] so verstanden
hast?“

Jeder, der mit dem göttlichen
Willen zufrieden ist, / wird von
der Zufriedenheit Gottes profi-
tieren. // (6.2)

6.26 Wessen Herz durch das Licht „Bil-
ligung“ (manana-) leuchtet und sich –
vom Schöpferwillen nicht abgewandt –
ganz und gar freudig vergnügt, wenn es
die Gunst des Herrn erlangt, [der] emp-
fängt mit äußerster Freude das vom Herrn
durch dessen Zuneigung Erwirkte mit
dem Herzen. Und Leid wird wie ein Was-
sertropfen auf einem Lotusblatt keinen
Halt in seinem Herzen finden.12

Dem Herzen, das vom Licht der Zufrie-
denheit erleuchtet wird, sich von Got-
tes Vorsehung nicht abwendet, sich den
Bedingungen des göttlichen Willens fügt
und herzlich erfreut und rundum bereit-
willig akzeptiert, was auch immer ihm
durch Prädestination widerfährt, werden
sicher keine Betrübnis und kein Über-
druss nahen; es wird dauerhaft glücklich
und innerlich erfreut sein.

6.27 Wer im Herzen stets geneigt ist (prasanna-) gegenüber den Dingen, die man durch
den Willen des Herrn erlangt hat, der verbringt die Tage – o [Wunder]! – als sei er von
großem Jubel erfüllt.

6.28 Wer auf zuneigungsvolle Weise stets den Ge-
fallen, [der] den Wille des [Herrn] verkörpert, auf-
recht erhält, dem wird es nie an Jubel und Herr-
lichkeit mangeln.

Vers: Demjenigen, der Zufrie-
denheit zu seiner Gewohnheit
macht, / stehen Jubel und Le-
bensgenuss offen; /

6.29 Auf der Erdoberfläche werden Sein Wille und
das gute Resultat stets verbunden sein, wie Zucker
und Milch in einem wohlschmeckenden, großen
Nektartrank.13

Aus reinem Geist löst er sich im
göttlichen Willen und der Prä-
destination / auf wie Zucker in
Milch. // (6.3)

6.30 Obwohl in der Welt diese zwei[, göttlicher Wille und Resultat] sicher Ursache
und Wirkung sind, glänzt die Unterschlagung dieser [Kausalität] im Zusammenhang
mit der hier [behandelten Freude über den Willen des Herrn].

12 Wörtlich: no … padaṃ dāsyati ‚und wird den Fuß nicht auf … setzen‘. 13 Das Aḫlāq-i Muḥsinī konstru-
iert Gotteswille und Prädestination im Bild bewusst als eine Substanz, nämlich Milch, in die sich der mit
seinem Schicksal Zufriedene ohne inneren Widerstand gleichsam wie Zucker auflöse. In der Sanskritad-
aption vertreten dagegen Zucker und Milch den Gotteswillen und das nach Kommentar sofort eintretende
gute Resultat, womit das Kapitelthema nicht mehr Teil des Vergleichs ist.



Kapitel 6 – Zufriedenheit : Geneigtheit gegenüber dem Willen des Herrn 857

6.31 So wurde dieses [Thema] beschrieben, [ihr] Klugen, welches die äußerst liebliche,
höchste Geneigtheit (prasannatā) gegenüber dem Erhaltenen ist. Den Stirnschriftzug
des Schöpfers,14 den man „Schicksal“ [und „Vergeltungskausalität, deren Wirksamkeit
bereits eingesetzt hat“]15 nennt, beseitigen diejenigen, [die] in jener [Geneigtheit] vor-
züglich sind.

14 Diese Andeutung bezieht sich auf die mythologische Idee, dass der Schöpfergott Brahmā am sechsten
Tag nach seiner Geburt das Schicksal der Lebewesen auf deren Stirn schrieb. 15 Dies will der Kommentar
vom Anfang des Kapitels ergänzt wissen.





7

dar tavakkul

Über Gottvertrauen

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.71a)
upanate saṃtoṣa Genügsamkeit mit dem Erhaltenen

Sanskrittitel im Kolophon
saṃtoṣa- Genügsamkeit

Synonyme im Text
tuṣṭi Zufriedenheit
īśa-upanate saṃtoṣa Genügsamkeit mit dem Erhaltenen

Inhalt
1–25 Definition

26–117 Gott schickte dem Ihm ergebenen Herrscher Seine Armee
118–119 Abschluss



860 Kapitel 7 – Gottvertrauen : Genügsamkeit mit dem Erhaltenen

7.1 Hört das schwer zu erreichende, siebte Tor namens Genügsamkeit (saṃtoṣa-), [ihr
Gelehrten]! Wurde es (yatra) erreicht, werden die Hochgesinnten zur großen Vollkom-
menheit gelangen.

7.2 Nachdem das innere Bestimmen begehrter
Dinge aufgegeben wurde, [das] tiefe Blindheit stif-
tet, entsteht im durch einen Bruchteil des [See-
len]friedens beruhigten Geist die Besinnung auf
den diese [Dinge] gewährenden [Herrn, welche]
der vor großer Freude strotzende Sprößling „Er-
wartung guter Bestimmungen“ [ist]; diesen von
Wonne erfüllten Daseinszustand nennen kluge
Menschen „Genügsamkeit“ (saṃtoṣaḥ).

Dieses bedeutet, das Herz von
den [sekundären] Ursachen ab-
zukehren und sich an die Ursa-
che aller Ursachen zu wenden
und von Gott das Gelingen der
eigenen Vorhaben zu erbitten.

7.3 Denn wie soll, solange im Denken der Wesen hier das unheilvolle Verlangen nach
begehrten Objekten immer wieder aufkommt, einen Moment lang Besinnung auf das
[höchste] Wesen entstehen, welche die Gefahr von Unheil tilgt?

7.4 Nachdem das Bestimmen begehrter Zustände weitläufig abgelegt wurde, bildet des-
halb das Fundament im beruhigten Inneren des Lebewesens die Gegenwart des Herrn,
der Regenguss der Essenz des höchsten Unsterblichkeitstranks; [diese] Zufriedenheit
(tuṣṭiḥ) rettet gleichsam freudvoll ohne üble Besorgnis.

7.5 Sich Tag und Nacht nach Kräften der Besinnung auf den lotus[gleichen] Fuß jener
Allseele hinzugeben, ist die Verwirklichung der eigenen, angeborenen, guten Vollkom-
menheit und der Kern aller Welten schlechthin.

7.6–7 Wer daher ganz erfreut [sein] Anliegen dem
Herrn überreicht und sich denkt: „[Ich] habe ein
wenig Gunst erhalten.“, dem spenden gewiss alle
Vorhaben im Geist Freude. Der [Herr] macht [sie]
von selbst vollkommen, denn das Vorhaben gehört
nicht [mehr] dem [Menschen], sondern allein dem
[Herrn].

Denn jeder, der seine Tätigkeit
Gott übergibt und bei allem, was
geschehen mag, der Güte Gottes
vertraut, dessen Tätigkeiten wer-
den in Übereinstimmung mit sei-
nen Herzenswünschen vollendet.

7.8 Und so wird an dieser Stelle in den alten Legendensammlungen ein prächtiger Vers
vorgetragen, durch dessen Hören allein die Genügsamkeit (saṃtoṣaḥ) weiter wächst.



Kapitel 7 – Gottvertrauen : Genügsamkeit mit dem Erhaltenen 861

7.9 „Bedenke den inneren Zustand. Überreiche in-
nerlich konzentriert täglich dem Herrn [dein] Vor-
haben und mache [dein] Inneres klar.“

Traue Gott in deiner Tätigkeit
und sei frohen Herzens. //1 (7.1)

7.10 Werde nicht wankelmütig, wenn [du] die [krumme] Art von [Menschen] mit
grausamen Herzen siehst. [Denke daran, dass] jener weichherzige [Herr deine] Tätig-
keit vervollkommnen und das Unheil vernichten wird. Sei so ganz geschwind im Geiste
erleuchtet.

7.11 Ungenügsamkeit (a-saṃtoṣaḥ) ist das größte Leid, Zerstreutheit, Würdelosigkeit,
[zehrendes] Fieber,2 Wertlosigkeit, geistiges Leid, Übel zu Hauf und Nichtigkeit.

7.12 [Sie] ist Niedrigkeit und größtes Elend und nur ein Mangel an Verstand. [Sie]
vernichtet die Urteilskraft, raubt alles und ist der Weg zum schlechten Schicksal.

7.13 Wem [bringt] die Genügsamkeit (saṃtoṣaḥ) keine Freude, [die] dem entgegenge-
setzt ist, was so mit in Lehrbüchern verwendeten Synonymen umschrieben wurde?

7.14 Weswegen einige [wenige] hochgesinnte, weitsichtige Weisen den Ozean „Da-
sein“ wohlauf überqueren, ist diese [Genügsamkeit, die] den großen Erfolg bringt.

7.15 Und weswegen ferner jene frohen Herzens sind, welche die Welt [so vollstän-
dig] wie eine in ihrer Hand befindliche Jujube-Frucht betrachten [können], ist diese
[Genügsamkeit, die] den höchsten Erfolg bringt.

7.16 Und auch wodurch man die Süße im Lotus „Herz“ trinkt, wenn man die Geis-
tesaktivitäten durch Unterdrückung des Ein- und Ausatmens beschränkt, ist diese [Ge-
nügsamkeit, die] große Resultate zeitigt.

7.17 Weswegen [diejenigen], die alle Verunreinigungen in Luft aufgelöst haben,3 weil
sie zum äußerst erhabenen Zustand [des Urgrunds / des Lebensstadiums des Weltentsa-
gers] gelangt sind, unbesorgt auf der Erde wandeln, ist diese (1) sehr prächtige (mahā-
ujjvalaḥ) / (2) durch Glanz prächtige (maha-ujjvalaḥ) [Genügsamkeit].

1 Ḥāfiẓ: Dīvān, Ed.Ḫānlarī, Band 1, S. 80, Ġazal 182, Z. 5. 2 Das Fieber (jvara) – für unsere Begriffe ein
Symptom mit verschiedenen Ursachen – gilt in der indischen Heilkunde als Inbegriff von Krankheit und ist
mit Auszehrung und Schwäche konnotiert. 3 Wörtlich: kha-puṣpī-kṛta- ‚zu [nur scheinbar existierenden]
Luftblüten gemacht‘.



862 Kapitel 7 – Gottvertrauen : Genügsamkeit mit dem Erhaltenen

7.18 (1) Und weswegen die lauteren Weltentsager (haṃsāḥ) sich ohne die zwei Seiten
[des Geistes: Zerstreuung und Inaktivität und, weil] sie Sinnesgenuss entsagen, inner-
lich prächtig gebaren, ist diese äußerst starke [Genügsamkeit]. / (2) Und weswegen die
weißen Streifengänse (haṃsāḥ) ganz ohne [ihr] Flügelpaar [und, weil] sie Perlen sam-
meln,4 innerlich prächtig tönen, ist diese äußerst starke [Genügsamkeit].

7.19 Die Glückszustände, welche auf der Erde nur mit viel Mühe zu erlangen sind,
kommen für niemanden auch nur einem Bruchteil des Glücks von dieser [Genügsam-
keit] gleich.

sind [und nur] einem Bruchteil des Genusses aus dieser [Genügsamkeit] gleichen, ver-
schwinden für bestimmte[, genügsame Menschen] niemals.

7.20 Die Genügsamkeit ist der höchste Gewinn, die Genügsamkeit ist das höchste
Glück, die Genügsamkeit ist die höchste Stätte, die Genügsamkeit ist der höchste Glanz.

7.21 Solange sein Denken die makellose, edle Brosche (-śekharam) „Genügsamkeit“
nicht ablegt, ist der Mensch schwer wie ein Berg, verbirgt seine Absichten unergründ-
lich tief wie [der Ozean], der Herr der Flüsse, hat eine strahlende Gestalt wie [die Son-
ne], das Schmuckstück der Himmelswölbung, kühlt wie der Unsterblichkeitstrank aus-
strahlende [Mond], erträgt alles wie die Erde, ist wohlschmeckend wie Wasser und un-
befleckt wie der unbegrenzte [Luftraum].

7.22 Und wie die Aigrette [dieser Brosche] (śikhayā) die Menschen in der Welt (1) vor-
züglich / (2) zu Bräutigamen (varatvam) macht, so macht ein Bruchteil der Genügsam-
keit das Denken (1) vorzüglich / (2) hochzeitswürdig (varatvam).5

7.23 Obwohl dieses [genügsame] Handeln höchst allgemeingültig ist, weil es [für alle]
gute Resultate zeitigt, muss besonders der Herrscher darauf bedacht sein. Denn er steht
über allen.

7.24 Genau so vielfältig, wie er äußerliche Aktivitäten manifestiert, so reichlich muss
die innere Aktivität [Genügsamkeit] ausgeführt werden, um jene [äußere Vielfalt] zum
Erfolg [zu führen].

4 Tentativ. Könnte muktāhāra- [= mauktikānām āhāreṇa] ‚[weil] sie Perlen sammeln‘ ein poetischer Aus-
druck für das Gründeln sein? 5 Zum wiederkehrenden Doppelsinn von Vorzüglichkeit und Bräutigam
vgl. S. 45.



Kapitel 7 – Gottvertrauen : Genügsamkeit mit dem Erhaltenen 863

7.25 Deshalb soll der [Herrscher] (1) zu
Lebzeiten / (2) vor diesem [Herrn] (atra)
in keinem Moment aufhören, genügsam
zu sein (saṃtoṣa-); hat er die Gunst des
[Herrn] empfangen, gelingen [seine] gu-
ten Taten.

Ein Herrscher soll unter keinen Umstän-
den die Sitte des Gottvertrauens niederle-
gen, damit durch Gottes Schutz seine Tä-
tigkeiten so zuwege gebracht werden, wie
es notwendig und angemessen ist.

[Auszug des Kommentars:] Soweit das Gefüge „Aigrette“. Nun beginnt das Fertigen der „Bro-
sche“ mit [den Worten]: Und so …

7.26 Und so wird an dieser Stelle eine liebliche,
äußerst bedeutende Geschichte überliefert, bei der,
[wenn man] durch Hören Gefallen an ihr findet, –
oha! – das Herz zufrieden (tuṣṭam) wird.

Es wird berichtet:

7.27 Einst herrschte ein Herrscher, [der wie] (1) ein Edelstein auf / (2) der Mond über
(-maṇiḥ) dem Boden vom Land der Arier6 [war]. Weil er ein genügsames (saṃtuṣṭa-)
Denken hatte, war das Land ohne (1) [fruchtlose] Wildnis / Waldbrände (dava-).

7.28 Eines Tages fragte er seinen Gelehrten, das
Juwel der [höfischen] Versammlung: „O [Gelehr-
ter]! Wie ist der Erfolg großer Menschen [beschaf-
fen, die] sich gemäß ihrer Gemeinde gut beneh-
men?“

Eines Tages fragte ein Herrscher
einen Gelehrten: „In welchen
Dingen liegt der Erfolg der Gläu-
bigen begründet?“

7.29 So befragt antwortete der Kluge ihm mit lieb-
licher Stimme: „Herr, beachte sorgfältig, [was] ich
bedeutungsschwer und verdichtet [sage]!

Er sagte:

7.30 Denn Beide: Trivialität und Weitschweifigkeit gelten als Besudelung der Rede.
[Jemand, der] bedeutungsschwer und verdichtet spricht, ist selten; und ebenso ein ihm
gewachsener Hörer.

6 Im Kommentar definiert Sāhibrām āryāvarta ‚Land der Arier‘ konventionell als Gebiet zwischen Himāla-
ya und Vindhya-Gebirge, wo das Kastensystem gelte und vergeltungskausales Verdienst angesammelt
werden könne.



864 Kapitel 7 – Gottvertrauen : Genügsamkeit mit dem Erhaltenen

7.31 Die gute Kasteiungsübung7 und Genügsam-
keit gegenüber dem vom Herrn Erhaltenen (īśa-
upanate saṃtoṣaṇena); durch Beides fällt den gro-
ßen Menschen der (1) aller Leute zuträgliche /
(2) aller [beider, dies- und jenseitiger] Welten zu-
trägliche (sārva-laukikī ) Erfolg in die Hände.“

In zwei Dingen: Das eine ist die
Ausführung des Gebets, das an-
dere das Vertrauen in die Gü-
te [Gottes], des Täters par excel-
lence.

7.32 Der verstandesreiche [Herrscher] hörte die Rede des [Gelehrten] und wurde geis-
tig klar. Auf einen innen reinen Spiegel geht ein Gegenstand sofort über.

7.33 Er hielt die zwei [Maßnahmen] für
für den Schatz redlicher Ziele und ein si-
cheres Fundament aller guten Taten und
übte sich tag und nacht darin.

Der Herrscher fundierte seine Angele-
genheiten auf diesen beiden Dingen und
machte diese beiden Qualitäten zu seiner
festen Angewohnheit.

7.34 Ihm, der so im Herzen Vertrauen gefasst hat-
te, erschien einst unvermittelt ein Feind; denn das
Leben von Herrschern beruht auf Heldenmut.

Unerwarteterweise tauchte ein
Feind auf …

7.35–37 Das Heer des [Feinds] umfasste meh-
rere Trupps von Kriegselefanten, prangte mit
(1) Prachtexemplaren guter Pferde / (2) guten Pfer-
den und Bannern (sad-aśva-dhvajāḥ), bestand aus
Soldaten, die in undurchdringliche Rüstung geklei-
det waren, war reichlich bestückt mit Streitwägen,
bedeckte voranschreitend die Erde mit (1) einer
Masse von Wägen und guten Zugtieren / (2) Wä-
gen, guten Zugtieren und [darauf geladenen] Las-
ten (śakaṭa-sad-yugya-bhāra-), verhüllte die Sonne
mit Staub, als es aufmarschierte, verbreitete Ge-
schrei in [alle] Richtungen, versetzte die brüns-
tigen Weltelefanten in Schrecken und schien die
Welten zu betäuben wie die Nacht [am Ende] des
Äons.

… und marschierte mit einer
stattlichen Armee mit zahlrei-
chen Soldaten auf seine Residenz
zu.

7.38 [Als] der Herrscher sah, dass dieses [Heer fest] stationiert war, wurde er – [selbst]
innerlich beruhigt – tätig, [weil] er führungskundig war.

7  tapas-kriyā ‚Kasteiungsübung‘ ist Thema des ersten Kapitels.



Kapitel 7 – Gottvertrauen : Genügsamkeit mit dem Erhaltenen 865

7.39 Er versetzte sein Heer, das eine Reihe ge-
rüsteter [Truppen] umfasste, [den Erfordernissen]
der Zeit entsprechend mitsamt von Festungen und
dergleichen [Gütern] in Bereitschaft, um sein Ziel
im Angesicht [des Feindes] zu erreichen.

Er begab sich folglich mit der ge-
samten Armee, die ihm zur Ver-
fügung stand, zum Feind.

7.40 Und von Tag zu Tag wuchs das Verlangen der sich gegenüberstehenden Heere
rasant, einander zu bekriegen.

7.41 Denn wie sich zwei Liebende niemals passiv gegenüberstehen können, so [ging
dies] auch bei diesen beiden [Heeren] wechselseitig durchaus nicht.

7.42 Wessen Denken nicht schwankt, auch wenn Grund zur Erregung besteht, ist ein
höchst erhabener Asket (yogī ). Wo wirkt sein Zauberspruch nicht?

7.43 Er ist es, den man in dieser Welt verehren soll. Der gilt als Lehrer [aller] Lehrer,
dem nicht die Urteilskraft abhanden kommt, wenn es Grund zur Aufregung gibt.

7.44 Als nun die Konfrontation (sāṃmukhye)
der beiden Heere den äußersten Gipfel erreicht
hatte und [beiderseits] Getöse aufgekommen war,
[stand fest: morgen] früh wird es Krieg geben.

Als die [beiden Heere] einan-
der nahe kamen und entschieden
wurde, zu kämpfen, …

7.45 In dieser Nacht besann sich der Herrscher
und gab sich in der Einsamkeit der im Herzen ge-
haltenen, (1) [an guten Resultaten] reichen (āḍhye)
/ (2) vorzüglichen (ādye) Unterweisung [seines]
Lehrers hin, [weil] er reich an Verstand war.

… betete der Herrscher die ganze
Nacht vor Kriegsbeginn.

7.46 Als nun die äußeren und inneren Konstitu-
enten [des Staates]8 besorgt wurden, belehrte den
[Herrscher] – oh weh! – ein gewisser [bedeutender
Befehlshaber, ein] Pfeiler des Wohlstands in rauer
Weise:

Ein bedeutender Höfling sagte:

7.47 „Wehe Herr, der du in Nachlässigkeit ver-
sunken bist! Morgen wird es sicher Krieg geben.
Warum streckst [du] die Füße aus und sitzt hier
bequem?

„Herrscher! Komme zur Ruhe,
denn morgen ist der Tag der
Schlacht!“

8 Vgl. Anmerkung zu 33.15.



866 Kapitel 7 – Gottvertrauen : Genügsamkeit mit dem Erhaltenen

7.48 Und falls du die Absicht im Sinn hattest[, ein Heiliger zu werden]: Was soll diese
schlechte Führung? Dass du [dein] Heer ins Lackhaus9 [zum Sterben] geschickt hast,
[während du] fortgegangen [bist]!

7.49 Verdammt, dies ist deine verruchte Dummheit! Nachdem du Zunder entflammt
hast und selbst gegen den Wind schläfst, lässt du auch die anderen [Verbündeten für
immer] schlafen.

7.50 Wahres haben [diejenigen] gesprochen, die reich an Einsicht sind: Nahendes
Unglück ergreift zuerst gewaltsam den Verstand eines Mannes, wie der Wind ein Schiff
auf dem Wasser [ergreift].

7.51 Verdammt, warum hast du die etablierte Ordnung verletzt, [die] man nicht ver-
letzen darf? Auch verstandesreiche Herrscher sollen stets Berater befragen.

7.52 Wie konntest du, [dich] unabhängig [dünkend], diejenigen ignorieren, bei de-
nen die Bezeichnung ‚Berater‘ von ‚Beratung‘ abgeleitet wird? Fluch [deiner] Unheil
bringenden Unabhängigkeit!

7.53 Und wie konntest du die von Manu gepriesenen [sechs außenpolitischen Maß-
nahmen wie] Schließen von Bündnissen und dergleichen ignorieren? Oh [weh], die
Ohnmacht gegenüber dem Schicksal ist sehr schwer zu überwinden!

7.54 Erhebe dich, Herrscher! Sei gerüstet für die bevorstehende Aufgabe! Werde beim
Aufbruch nicht feige, Erfolge liegen vor [dir].

7.55 Hast du etwa kein Lehrbuch über die drei [innerweltlichen] Lebensziele gelesen,
Bester der Siegreichen? Die [drei] Kräfte [Macht, Mut und Beratung] stehen dir zur
Verfügung.10 Schluss mit dieser Feigheit, dem Feind des Siegs!

7.56 Du musst nur hier [auf dem Schlachtfeld] gegenwärtig sein als Feuer für das
Stroh „Feinde“. Wir führen richtig aus, [was] zu tun [ist], wie [es] die Sinne für die
verkörperten [Lebewesen tun].

9 Dies spielt auf die Lackhaus-Episode im Mahābhārata (1,124–138) an. Darin werden die Pāṇḍavas und
ihre Mutter Kuntī unter einem Vorwand in ein aus leicht entzündbaren Materialien gefertigtes Anwesen
umgesiedelt. Durch einen Hinweis ihres Onkels Vidura durchschauen sie jedoch den Hinterhalt und kön-
nen unbemerkt entkommen, indem sie nach einer Feier das Haus selbst entzünden und eine schlafende
Kastenlose mitsamt ihrer Söhne in den Flammen zurücklassen. Auf diese List spielt auch die folgenden
Strophe an, in welcher der Befehlshaber dem Herrscher vorwirft, er habe dummerweise sich selbst und
seine Untergebenen in den Flammen zurückgelassen. 10 Vgl. Kauṭilyas Arthaśāstra 6,2.33: “Power is
threefold: power of counsel comprising the strength of intellect, power of might comprising the strength
of treasury and army, and power of effort comprising the strength of valor.”; Übersetzung: Olivelle 2013,
S. 275.



Kapitel 7 – Gottvertrauen : Genügsamkeit mit dem Erhaltenen 867

7.57 Wenn die guten Diener ihre Tat getan haben, genieße du, sehr Einsichtiger, das
Resultat, obwohl du wie der Wesenskern verborgen bloßer Zuschauer geblieben bist.

7.58 Hinfort mit dem Lebewesen, dessen aufleuchtender Ruhm nicht den Horizont
erhellt wie die Strahlen der Sonne!“

7.59 Obwohl der [Herrscher] so von den peitschenartigen Worten aufgestachelt wurde,
hielt er sich einen Moment ans Schweigen und sagte nichts, [weil] er von herausragen-
dem Verstand war.

7.60 Sodann lächelte er und antwortete dem vor
[ihm] Getretenen, [den er seine] Zuneigung emp-
fangen [ließ]: „Du hast Wahres gesprochen. Ich he-
ge daran überhaupt keinen Zweifel.

[Der Herrscher] sagte:

7.61 Aber ich bin nicht gedankenlos; ich weiß, [dass] es morgen Krieg geben wird. Ich
bin in richtiger Weise darauf vorbereitet, dieser Entwicklung zu begegnen, (1) Ehrer-
weiser / (2) Zerstörer von Stolz (māna-da).

7.62 In der Nacht wiederhole ich [ununterbro-
chen], was Kasteiungsübung genannt wird [und]
die Vollkommenheit von allem bewirkt.11 Morgen
wird es Früchte tragen.

7.63 Begreife bitte, dass diese Kasteiungsübung
die Handlung allein für den [Herrn] ist. Was Er
ausrichten kann, wird der unabhängige [Herr] si-
cher in eigener Sache verrichten.

„Ich widme mich heute Nacht
dem Werk Gottes und morgen ist
Gott der Täter.

7.64 Denn was hat Er für eine Aufgabe, die [Er als]
unabhängiger Gebieter nicht von selbst für mich
täte? Es bleibt fürwahr nichts zu tun übrig.

Er macht, was Er will; damit habe
ich nichts zu tun.

7.65 Außer dem[, was ich gerade tue] steht nichts
in meiner Macht. Weil dies gewiss ist, bin ich wohl-
auf. Ihr sollt allesamt im Herzen wohlauf sein, o
[Ehrwürdige]!

Ich habe hierbei keine Wahl.“

11 Vgl. 7.31.



868 Kapitel 7 – Gottvertrauen : Genügsamkeit mit dem Erhaltenen

7.66 Die vordersten Weisen haben den Unterschied zwischen äußeren und inneren
Mitteln [zum Gewinnen eines Kriegs] beschrieben. Hört [diesen]! Freilich [bietet] das
Umgeben allein mit [Kriegs]elefanten und Festungen keinen [hinreichenden] Schutz
für Herrscher.

7.67 Was tun die [Kriegs]elefanten, Festungen, Pfeile, Schwerter und Pferde für Herr-
scher? Wie weit werden diese über die erfolgreiche Vernichtung der sichtbaren [gewor-
denen] Feinde hinaus behilflich sein?

7.68 Kluge bezeichnen also diejenigen Mittel für Herrscher als vordergründig, mit
denen sie sicher in [ihren] Privatgemächern und auf dem Thron sitzend Nutzen erzielen.

7.69 Das ist die [wahre] Nahkampfwaffe, dies die [wahre] Fernkampfwaffe, welche
gewiss auch das [räumlich und zeitlich] ferne Ziel in einem Wimpernschlag vernichtet;
dies ist das Geschick des guten Kriegers.

7.70 Es gibt [sonst] nur die [äußere] Nah- [oder] Fernkampfwaffe, die [für alle] sichtbar
wegen des Abprallens auf Gepanzertem [mal als nutzlos wie] Stroh gilt oder [auch]
nicht[, wenn die deflektierte Waffe die eigenen Leute trifft]. Deshalb müssen Herrscher
besonders wachsam sein.

7.71 Daher sollen Herrscher mittels genauer Betrachtung [ihren] Geist sammeln, allein
das Nützliche erörtern und folgenden Ausspruch hören, den Manu [sinngemäß] sagte:

7.72 Und Feinde gibt es genau in zweifacher Weise: gemäß der Unterscheidung von
permanenten und vorübergehenden unterschieden, welche zugleich [respektive] innere
und äußere sind.12 Darunter bezeichnet man Erstere als die Hauptsächlichen.

7.73 Denn die Feinde, welche nämlich permanent sind, gehen niemals durch (1) äußere
Mittel / (2) das körperliche Sinnesgeflecht (bāhyena karaṇa-jālena) zugrunde. Besiegt
man sie nicht, gibt es überhaupt keinen Sieg.

7.74 Verflucht [sei] der Heldenmut von dem, der die permanenten, inneren Feinde in
der Nähe vernachlässigt und die äußeren, vorübergehenden in weiter Ferne besiegen
will!

7.75 Was könnte nämlich ein Herrscher durch die Vernichtung ferner Feinde gewin-
nen? [Besonnene] sollen darauf achten, das zu gewinnen, wodurch sie den Sieg im Dies-
[und] Jenseits davontragen.

12 Zu den permanenten, inneren Feinden zählt der Kommentar schlechte Eigenschaften wie Lust, Zorn,
Gier, Verblendung, Verlangen, Hass und dergleichen, wohingegen die äußeren, verübergehenden Feinde
die Staatsfeinde im eigentlichen Sinne umfassen.



Kapitel 7 – Gottvertrauen : Genügsamkeit mit dem Erhaltenen 869

7.76 Durch die Vernichtung der [innen] lauernden Feinde wird der Herrscher alles
erobern. Denn sind die inneren Feinde besiegt, ist selbst der Sieg über die Dreiwelt
nichtig.

7.77 Beim Sieg über den permanenten, inneren Feind fällt hält der guten Herrscher
die Erde schon in der Hand. Denn diese Göttin [der Erde] wird sicher nicht, wirklich
niemals wanken.13

7.78 Deshalb soll ein siegeswilliger Herrscher mit dem Minister ‚Urteilskraft‘ den
Entschluss fassen, zuerst die Feinde der äußeren und inneren Sinne14 in seine Gewalt
[zu] bringen.

7.79 Hat der gute Herrscher diese besiegt, sind eben [auch] die äußeren Feinde15

besiegt. Gewiss wird jemand, [der] die inneren Feinde besiegt hat, niemals von einem
äußeren überwältigt.

7.80 [Weil] so durch äußerst genaue Erwägung der [Lehr]inhalt als zu befolgen erwie-
sen wurde, [führt] diese Hauptsache allein, [nämlich der Sieg über den inneren Feind]
auch zur Vernichtung der äußeren Feinde.

7.81 Denn diese Nahkampfwaffe [‚Sieg über den inneren Feind‘] ist fähig, das ‚Feind‘
genannte Ziel – o [Wunder] – vollständig zu durchbohren, welches ja fern, verborgen,
[von einem selbst] verschieden und [noch] nicht eingetroffen ist.

7.82 Ein [Kriegs]elefantentrupp bringt dem Herrscher nicht den Nutzen, [welcher zu-
stande kommt,] wenn man durch innere Wiederholung die [Gebets]kette der (1) Buch-
staben16 / (2) Laute [des Spruchs seiner Wahlgottheit] (akṣara-) bildet – [sei es] persön-
lich oder durch den Mund von Brahmanen.

7.83 Wenn durch die korrekte Abfolge der (1) [Energie]zentren / (2) [Artikulations]orte
(-sthāna-) die Laute und Worte den Charakter von Geschossen bekommen, dann wird
die Feindesschar ganz und gar vernichtet.

7.84 Wozu sich um die Schar der Feinde sorgen, wenn man Śiva, den dreiäugigen
Gatten der Pārvatī auf dem Lotus „Herz“ platziert hat, [indem man] das Denken stetig
auf Ihn richtet?

13 Tentativ nach Kommentar übersetzt, wo das negierte calatām [eti], wörtlich: ‚wird wankend‘ den üb-
lichen Namen der Erde a-calā ‚die Unbewegliche‘ paraphrasiert; jedoch wäre bei doppelter Verneinung
eher eine Bestärkung der Grundaussage zu erwarten. 14 Die hier ein wenig irreführend eingeführte
Unterscheidung von äußeren Sinnen (bāhya-karaṇa, vgl. 3.32) und dem Denken als inneren Sinn (antaḥ-
karaṇa) wird in die bisher exerzierte Dichotomie von inneren und äußeren Feinden unter Erstere subsu-
miert. 15 Wörtlich als Relativsatz. 16 Vgl. 17.81f. und S. 76.



870 Kapitel 7 – Gottvertrauen : Genügsamkeit mit dem Erhaltenen

7.85 Was gibt es über die Feindesschar zu berichten, wenn der Herr im Herzen verweilt,
[wenn doch] allein wegen der bloßen Besinnung auf dessen Namen die Masse der Übel
weithin wegtreibt?

7.86 Wird dieser [Śiva] mit dem Mond als Diadem mittels gedanklicher Verehrung
richtig geehrt, lösen sich alle Hindernisse in Luft auf.17

7.87 Oder: Welche für unsterbliche [Göttern] sehr schwer zu erlangende, unverrückba-
re Vollkommenheit erlangt ein Sterblicher nicht, wenn [Viṣṇu,] der Geliebte der Glücks-
göttin [und] Gatte der Erde den Lotus „Herz“ betritt?

7.88 Wozu [soll sich jemand, der] getan hat, was zu tun ist, [indem] er [sein] Denken
korrekt auf [Viṣṇu,] den Vierarmigen, die all-durchdringend große Person gerichtet hat,
um die Schar der Feinde scheren?

7.89 Freudig soll man sich bei Tagesanbruch [Śiva als] Herrn der Lebewesen vorstel-
len, [wie er innerlich] beruhigt, mit der Mondsichel geschmückt, erhaben durch mit
dem Ganges verwobene Haarflechten auf einem Lotus sitzend [Seine Gattin] Umā zur
Linken hat; [wie] er mit einem Tigerfell bekleidet ist, weiß, [weil] sein Körper mit Asche
bedeckt ist, [wie] seine hochstehenden Haare mit Kobrahauben geschmückt sind [und
wie er] von den Göttern mit zusammengelegten Händen gepriesen wird.

7.90 Freudig gedenke ich im Lotus „Herz“ dem lotus[gleichen] Fuß jenes [Viṣṇu],
der im gelben Gewand die Glücksgöttin umarmt, [die] als Kennzeichen einen Lotus in
der Hand [hält und] ein mondgleiches Gesicht hat, [der] eine Muschel, einen erlesenen
Diskus, eine Keule und einen Lotus in [seinen vier] Händen haltend tätig [ist, indem]
er die gesamte Welt mit [seiner] Kraft der Illusion gefügig macht und als Macht18 mit
schwarzem Teint [all] dies behütet.“

7.91 So vernahm jener [Minister] dessen richtig
begründete Aussage und erklärte mit milden Wor-
ten dem Herrscher abermals:

[Der Höfling] sagte:

7.92 „Herr, [ich habe] verstanden. Bitte vergib uns[, die wir] von geringem Verstand
[sind], Gebieter! Oh, und bitte belehre [uns] auch, damit [wir] siegen, belehre [uns
gleich] gehörig!

17 Wörtlich: ākāśa-puṣpa-tulanāṃ prayāsyanti ‚werden den [nur scheinbar existierenden] Raumblüten
gleich‘. 18 Zugleich ist bhūtiḥ ein Name Viṣṇus.



Kapitel 7 – Gottvertrauen : Genügsamkeit mit dem Erhaltenen 871

7.93 Und rüste dich selbst, Herrscher! [Denn] die-
ses Verhalten wird zur Maxime [für andere]. [Wer]
die Maxime kennt, führt allein mit der Maxime
zum Sieg ‚gutes Verhalten‘.

„Dann bereite das Kriegsge-
rät vor und sei bereit für das
Schlachtfeld.“

7.94 Der mit vielen guten [Kasteiungs]übungen zufriedengestellte Herr tut alles,
[denn] er führt [das eigene Heer richtig] und [das feindliche] in die Irre. Er weiß al-
les und besitzt alle Macht.“

7.95 Nun sprach wieder der Herrscher: „Du hast
wahr gesprochen, Schuldloser. Ich bin vorschrifts-
gemäß bereit und bin auf richtige Weise zu allem
entschlossen!

[Der Herrscher] sagte:

7.96 Ich [lege] die Rüstung „Genügsamkeit“
(saṃtoṣa-) [an, setze] den Helm „Gesuchs“19 [auf],
trage die Pfeile „gute [Kasteiungs]übungen“ und
treffe das Ziel mit dem festen Bogen „Andacht“.

„Ich kleide mich in das Ketten-
hemd des Gottvertrauens …

7.97 Dieses Verfahren allein
ist richtig. Wozu noch ein äuße-
res, minderwertiges [bemühen]?
Die Aufgabe habe [ich] dieser
Genügsamkeit (saṃtoṣe) namens
Gunst des Herrn überreicht.

… und habe meine Werke meinem wahren, feins-
ten Bevollmächtigten übergeben.“

Wir haben unser Schicksal in die Händes Gottes
gelegt, der [alle] Probleme löst, / auf dass seine
Gunst [hierbei] wirksam wird. // (7.2)

7.98 Verstehe bitte, dass der große Herr, der Herr aller [und] der Zeuge von allem
selbst der Täter ist, [wenn man ihm] gute Taten überreicht. Was [gibt es sonst noch zu
sagen], Freudenbringer?“

7.99 Als nun die Nacht vergangen war
und der Morgen gerade erst zu dämmern
schien, begaben sich die beiden Heere
richtig in Formation.

Am Morgen, als sich die beiden Armeen
in Formation aufgestellt hatten und sich
gegenüberstanden, …

7.100 Und als sich die Beiden trafen, ging man davon aus, dass sie sicher nicht ohne
Sterben auseinander gehen würden.

19  vijñapti- ist ein Synonym des dritten Kapitelthemas.



872 Kapitel 7 – Gottvertrauen : Genügsamkeit mit dem Erhaltenen

7.101 Und zu dieser Zeit sah man [für
alle] erkennbar ein äußerst großes Wun-
der: Das los marschierende Heer des Ver-
teidigers nahm – wie man sagt (ha) – kein
Ende.

… kam der göttliche Beistand gemäß dem
Wort: „und er sandte [zu eurer Unterstüt-
zung] Truppen, die ihr nicht sahet [vom
Himmel] herab.“20

7.102 Man sah das Heer in ununterbrochener Formation von der Festung mit lautem
Getöse los marschieren wie den Ganges oder wie die Schöpfung aus dem Körper des
[Urwesens] Prajāpati.

7.103 Das gegnerische Heer wiederum wurde, während es entgegen kam, schnell
entwurzelt wie ein aus dem Schnee fließender Bach, [wenn der Schnee geschmolzen
ist].

7.104 Das anrückene [gegnerische Heer] strahlte vor den [im Wind] flackernden Feu-
erflammen „Fahnen“ [und] war von [Kampf]geschrei durchdrungen, als wäre das Licht
des Feuers beinahe erloschen.

7.105 Das [aus] der Gunst des Herrn [manifes-
tierte] Heer kam von irgendwo her und sammelte
sich; [so] sah man es mit den ganz erhabenen Fah-
nen und Bannern des [Herrn] geschmückt.

Die unterstützende Armee des
Herrn kam aus dem verborgenen
Land. // (7.3)

7.106 Die vollständige Streitkraft war mit Aigrette und Brosche (śikhā-śekhara-) des
[Herrn] geschmückt, hatte mit guten Geschossen ein feuriges Aussehen und war mit
[innerer] Kraft ausgestattet.

7.107 Nachdem das Heer des Feindes mit allen Streitkräften jenes [verteidigende Heer]
erreicht hatte, unterlag sofort und wurde – vom Siegesglück verlassen – augenblicklich
fast vernichtet.

7.108 O, die dort zusammengekommenen [Schaulustigen] sahen ein ganz großes Wun-
der: Wie der Wind Heuschrecken augenblicklich vertreibt, [wurden] alle gegnerischen
[Truppen sofort hinweggefegt].

7.109 Weil diese [Kriegs]zeit offenkundig wie der Herbstanfang war, tauchten, als
die Pfauen „Feinde“ verschwunden waren, die Streifenganter [„gute Herrscher“] (rāja-
haṃsakaiḥ) in Erscheinung.

20 Qurʾān 9:26.



Kapitel 7 – Gottvertrauen : Genügsamkeit mit dem Erhaltenen 873

7.110 Die Krieger des [Herrn] marschierten mu-
tig unter dem Glanz von Bannern, Schirmen und
Fahnen. Ist die Dunkelheit verschwunden, scheint
das Licht der Sonne von allein.

In dem Augenblick, als der Blick
der Armee des Feindes auf
Schirm und Banner des Gott
vertrauenden Herrschers fiel, …

7.111 Wenn die Zügel „Schicksal“ vom Span
[„Finger“]21 an den Händen der Feindeskrieger
rutschen und [infolgedessen] das Pferd „Tatkraft“
langsam wird, begehrt die schwächelnde Sieges-
göttin einen makellosen, schreitenden Gebieter
von ausgedehnter Tatkraft und straffen22 Zügeln
[in seiner] lotus[gleichen] fähigen Hand.

… entglitten ihr die Zügel der
Kontrolle.

7.112 Wenn der Feind von der Siegesgöttin ver-
lassen zu fliehen beginnt und mit großem Geschrei
im Begriff ist, sein Leben zu lassen, will ein Herr-
scher von mächtiger Gestalt [und] erhabenen Cha-
rakter diesen [lebend] unterwerfen, [da] seine Ab-
sicht ungebrochen ist.

Sie nutzten die Gelegenheit zu
fliehen. Ohne dass eine Schlacht
stattgefunden hatte oder es ei-
nen Kampf gegeben hatte, sind
sie den Feind los geworden.

7.113 Ein verrückter [Feind] wollte zu einem Herrscher kommen. Man schnitt [ihm]
sofort mit einem scharfen Schwert den Kopf ab.

7.114 Und als der Herrscher nur demütig mit „Weh, oh weh“ [wider]sprach, kamen
viele und zerstückelten den Körper des [Verrückten].

7.115 Es ist sicher kein Fehler, in der Schlacht die Anweisung des Herrschers zu über-
treten; für die angemessen Verfahrenden leuchtet das Schicksal besonders.

21 Tentativ. 22 Wörtlich: ucca- ‚erhoben‘, hier im Gegensatzu zu den herabgefallenen Zügeln der Ge-
genseite zu verstehen.



874 Kapitel 7 – Gottvertrauen : Genügsamkeit mit dem Erhaltenen

7.116–117 Als am Rückgrat „Osten“, [welches]
das Vertrauen in den Willen des Herrn [ist], (1) das
Erkennungszeichen der Sonne, [die Morgendäm-
merung] / (2) die Fahne des Herrschers aufging
[und] dadurch der Feind „Dunkelheit“ ursächlich
vernichtet [und] die Nacht ihres Glanzes beraubt
war, schien die Sonne „Herrscher“ durch die gro-
ßen Segnungen der Morgendämmerung „Sieg“ in
dieser durch Andacht erquickten Welt, um alles
Unheil zu vernichten.

Der Morgen des Sieges bricht im
Osten der Hoffnung23 an; / für
die Böswilligen ist die Fieber-
nacht vorbei. // 24 (7.4)

7.118 Nach diesem [Kapitel] sollen Verständige stets Folgendes bedenken: Es gibt
– o [Wunder] – gar keine Tat, die nicht durch die drei Mittel namens Genügsamkeit
(saṃtoṣa-), Kasteiungsübung25 und [Klage]rede von jemandem, [der] keine Zuflucht
hat,26 gelingen würde. Denn denjenigen, die sich fortwährend diesen [3 Mitteln] hin-
geben, schenkt der Herr Seine Wonne. Und welche Rede [könnte] dann noch davon
[sein, dass] er Zauberkräfte gewährt?

7.119 So wurde dieses makellose, (1) noble / (2) hochwertige (mahārtham) Juwel „Ge-
nügsamkeit“ (saṃtoṣa-) beschrieben, um den höchsten Wert zu erlangen; ist dies im
Herzen vorhanden, scheint ein besonnener [Mensch] mit einem vornehmen Ruf wie
Viṣṇu, wenn [dieser] das kaustubha-Juwel27 [auf der Brust trägt].

23 Variante ummīd ‚Hoffnung‘ nach MS Berlin, Folio 12a. 24 Salmān Sāvaǧī: Dīvān, Ed.Ḥālat und
Karamī, S. 192, Qaṣīda Nummer 46, Z. 1. 25  tapas-kriyā ist das erste Kapitelthema. 26  a-śaraṇa-vāc-
fungiert hier als Synonym zum dritten Kapitelthema. 27 Dieses mythische Juwel wurde mit 13 anderen
Kostbarkeiten beim Quirlen des Milchozeans erzeugt und ist fester Bestandteil der Ikonographie Viṣṇus
und Kṛṣṇas; vgl. Mahābhārata, Ed. Sukthankar 1,16.35.



8

dar ḥayāʾ

Über Bescheidenheit

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.71b)
vṛddhaśreṣṭha-anuvartanam Alten und Vorzüglichen Folgen

Sanskrittitel im Kolophon
anurodha- Rücksichtnahme

Synonyme im Text
anuvartanam Folgen
anuvṛttiḥ Folgsamkeit
uparodhaḥ Zurückhaltung

Inhalt
1–45 Erste Definition: Bescheidenheit nach Vergehen

46–56 Adam schämte sich vor Gott
57–67 Zweite Definition: Großzügigkeit aus Bescheidenheit

68–140 Kalif Ma’mūn zeigte sich für schmutziges Wasser erkenntlich
141–150 Dritte Definition: Bescheidenheit aus Höflichkeit
151–160 Anūšīrvān mied die Frauen selbst vor den Augen der Narzissen

161 Abschluss



876 Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen

8.1 Nun [folgt] das achte Tor. Vor denjenigen, die dort (yatra) eintreten, liegt der Er-
folg [aller vier Lebensziele]. Es (yā) wurde [im Inhaltsverzeichnis] angekündigt und ist
„Zurückhaltung“ (uparodhaḥ), nämlich (yat) Folgsamkeit gegenüber Alten und Vorzüg-
lichen (jyeṣṭha-śreṣṭha-anuvartanam).

8.2 Dieses [Tor] (yā) ist wie folgt: Diesen Gefal-
len am [Herrn, der] alle Dinge fügt, behalten kluge
Menschen im Dies- und selbst im Jenseits, [weil er]
die Herzen aller erfreut. Es ist äußere und innere
Läuterung, der treffliche, gute Charakter. Dadurch
empfangen Wohltäter die Achtung von Guten, [es
ist] ein Schmuck für das Haupt. Die Weisen halten
Angemessenheit von Stimme, Körper und Geist für
die [wahre] Zurückhaltung (uparodhaḥ).

Dies ist eine edle Eigenschaft
und eine vorzügliche Gemütsart.

8.3 [Svāyaṃbhuva-]Manu, in welchem die Gunst
des Herrn strahlte, sprach wie folgt: „Und diese
von uns [allen] zu ehrende Zurückhaltung ist das
Handeln gemäß je eigener Kaste und Lebensstadi-
um.

Der Prophet bezeichnete die Be-
scheidenheit folgendermaßen …

8.4 Dieses [Handeln] ist die Blütenknospe am
Wunschbaum „Heil der Kasten und Lebensstadi-
en“; für die Guten[, die sich in Zurückhaltung
üben,] wird er nach [einiger] Zeit den höchsten
Nektar „ oṃ “ als Frucht tragen.

… als einen Zweig am Baum
des Glaubens: „Die Bescheiden-
heit ist ein Zweig des Glaubens.“
(arab.?)

8.5 Und auch die Offenbarung charakterisiert eben jenen Gegenstand, [wenn sie] ver-
kündet: Für [Menschen] mit makellosem Wesen ist diese Zurückhaltung (uparodhaḥ)
das Ebenbild des wahren [alle anderen Verdienste übertreffenden] Verdienstes (sad-
dharma-).

8.6 Denn wie man verdichtetes Wasser als „Eis“ bezeichnet, [so] bezeichnet man eben-
diese Verdichtung „wahres Verdienst“ (sad-dharma-) als „Zurückhaltung“ (uparodhaḥ).

8.7 Oder wie man verdichteten Urgrund (brahma) als „Kṛṣṇa“ bezeichnet, so bezeichnet
man dieses [wahre Verdienst, wenn es] verdichtet [ist,] als „Zurückhaltung“.

8.8 Die Offenbarungen sagen: „Wahr“-Sein heißt ohne Falschheit und Täuschung sein.
Das trifft so auf das [wahre] Verdienst (dharme) zu, [aber] auf nichts außerhalb von
Zurückhaltung (uparodhāt).



Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen 877

8.9 Das „Wahr“-Sein im Verdienst (dharma-) bezeichnen scharfsinnige Weise nach-
drücklich (pra-) als „Zurückhaltung“ (uparodhaḥ), [sei sie] unmittelbar [durch Tadel
der Leute] oder mittelbar [durch Gottesfurcht motiviert].

8.10 Der verdichtete Unsterblichkeitstrank „Verdienst“ (dharma-) erscheint in mannig-
fachen Formen und wird andernorts mit dem Synonym „Folgsamkeit“ (anuvartanam)
bezeichnet.

8.11 Für die Ordnung in der Welt, die [im Sin-
ne] (1) Śivas / (2) des Schöpfergottes (bhavasya)
festgelegt wurde, ist diese [Zurückhaltung] die Be-
dingung, die man [daher] „Grundlage“ und „Mine“
nennt.

Bescheidenheit ist eine Bedin-
gung für die Ordnung auf der
Welt.

8.12 Die Ordnung, [welche] Vater und Sohn, Herrscher und Diener und dergleichen
umfasst, ist gewiss von dieser [Zurückhaltung] abhängig. Würde nicht jene [Ordnung]
ohne diese [Zurückhaltung] schwanken?

8.13 Ein Vater [zeichnet sich] durch Rücksichtnahme (-anurodhena) auf [seinen] Sohn
[aus], ein Sohn durch Rücksichtnahme auf den [Vater], ein Herr durch Rücksichtnahme
auf [seine] Diener [und] ein Diener durch Rücksichtnahme auf [seinen] Herrn.

8.14 Denn was wäre sonst, ohne Rücksichtnahme (anurodha-) bei gleichgestellten
Instanzen wie Händen, Augen, Ohren und Dergleichen wessen Willen unterstellt?

8.15 Daher [existiert] alle Anmut, die es hier im unbeständigen, leidvollen [und vor Un-
heil] schillernden Daseinslauf gibt, durch die Ausübung von Folgsamkeit (anuvartana-).

8.16 Und daher [sage ich]: Wenn dieser gute
Weg der Welt, die schwer zu erleuchten ist, abhan-
den käme, [dann würde] die von zahllosen Knoten-
verbindungen gehaltene Form „Daseinskreislauf“
zum Flickenkleid werden. [Da] es ganz schlaff vor
schlaffen Verbindungen wäre, würde es sich au-
genblicklich fast auflösen [und so] gewiss der Ver-
gänglichkeit anheim fallen. Weh, [oh] weh! – wer
würde [dann noch] Hoffnung auf etwas richten?

8.17 All die Arten [guten Benehmens], welche in
der Welt als feste Bünde bestehen, [beruhen auf]
Rücksichtnahme (anurodhena). Andernfalls wür-
den [sie] fast gänzlich zugrunde gehen.

Wenn die Qualität des Sich-
Bescheidens verloren geht und
sich niemand mehr vor einem
anderen beschränkt, werden die
Ordnung der Welt und die Inter-
essen der Menschen zunichtege-
macht. Aber die Qualität der Be-
scheidenheit lässt nicht zu, dass
jeder das tut, was ihm beliebt.



878 Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen

8.18 Und was [bleibt] sonst [noch zu sagen]? Selbst die drei [Veden oder Lichter: Sonne,
Mond und Feuer], die hier die Welt erkennen lassen, selbst sie [haben] nur dadurch
[Bestand]. Andernfalls würde die Erde fast gänzlich vergehen.

8.19 Deshalb wird das fortwährende Bestehen [der Welt] vom [Schöpfergott] Brahmā
bis zum Gewürm von diesem Faden zusammengehalten. Wie könnte es denn ohne diese
[drei] Bestehen geben?

8.20 So wird jeder Einsichtige, der die Folgsamkeit (anuvartanam) nicht aufgibt, unter
Menschen Zuneigung erhalten und [im Jenseits seinen] Herzenswunsch finden.

8.21 Und so rezitieren die großen Seher zu diesem
[Thema] in den alten Legendensammlungen einen
Vers: „Er erschüttert die Armee „Freuden“ und zer-
pflückt [ihr] Inneres – es gibt hier auf Erden kei-
ne Kameradschaft, [die] der Rücksichtnahme (anu-
rodhena) gleich [käme].

Bescheidenheit ist ein Krieger,
der ins Herz der Verbote ein-
dringt; /

8.22 Diese [Rücksichtnahme] versperrt den Weg
für den Trupp „Belustigung, Ausgelassenheit und
Dergleichen“, von dem im Dies- und Jenseits Ge-
fahr ausgeht.“

Bescheidenheit versperrt dem
Heer der Zerstreuungen den
Weg. // (8.1)

8.23 Es wird überliefert[, dass] Rück-
sichtnahme (anurodhaḥ) allen hohen
und niedrigen Menschen Gewinn bringt.
Denn wer Ihm ergeben ist, erlangt das
hohe Glück.

Es ist nun deutlich geworden, dass sowohl
gewöhnliche als auch privilegierte Men-
schen weitreichenden Nutzen aus der Be-
scheidenheit ziehen.

8.24 Und so wird auch andernorts im Leitfaden der Führungskunst1 von der Herrlich-
keit der [Rücksichtnahme] gesprochen. Denn wie könnte eine [von selbst] angenehme
Sache nicht von allen geschätzt werden?

8.25 Die Ranke „guter Charakter“, [die] (1) vom Licht des Glühwürmchens / (2) von der
Hitze der Sonne (khadyota-) „diese [Rücksichtnahme]“ durchdrungen ist, bringt gewiss
die innen ganz reifen Früchte „Freundschaft und Dergleichen“ hervor – o [Wunder].
Diese [Früchte, welche] die Bienen „Herzen“ mit Geschmack und Wohlgeruch betören,
fallen [mit Rücksichtnahme] ausgestatteten guten Menschen [von selbst] zu, [weil sie]
überaus zufrieden [machen]. Gewiss ist die Rücksichtnahme (anurodhaḥ) zu achten!

1 Dies könnte ein Hinweis auf den persischen Prätext sein; vgl. S. 42.



Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen 879

8.26 Die Ranke „guter Charakter“, [der] es
(1) am Licht des Glühwürmchens / (2) an der Hitze
der Sonne (khadyota-) „diese [Rücksichtnahme]“
mangelt, bringt unzuverlässig die innen unreifen
Früchte „Freundschaft und Dergleichen“ hervor –
o [weh]. Diese [Früchte, welche] die Bienen „Her-
zen“ mangels Geschmack und Wohlgeruch verder-
ben, fallen [mit Rücksichtnahme] ausgestatteten
Bettlern [nur] zu, [weil sie] nicht zufrieden [ma-
chen]. Wie könnte man die Rücksichtnahme (anu-
rodhaḥ) aufgeben?

Ohne die Strahlen der Son-
ne „Bescheidenheit“ würden die
Früchte „Ethik“ unreif verküm-
mern.

8.27 Und entsprechend machten auch andere Gelehrte folgende Aussage zur Folgsam-
keit (anuvartana-), [die] bedeutsam [und] sorgfältig mit Begründung und dergleichen
[Argumenten versehen ist]:

8.28 „[Weil] sie dies- und jenseits Schutz gewährt,
ist Reinheit2 in der Welt essenziell. Diese [Rein-
heit] wiederum ist durch [Folgsamkeit] zu erlan-
gen. Deshalb ist diese von großer Bedeutung.

8.29 Denn wenn es keine Zurückhaltung gibt
[und] die Erde von Unreinheit verzehrt wird, dann
sind alle Kasten und Lebensstadien gleichgestellt.3
Woher soll [dann] die Hierarchie [der Reinheit]
kommen?

Gäbe es nicht die Bescheiden-
heit, die Sitte der Unschuld wür-
de vernichtet; /

8.30 Wenn dies fehlt, entsteht allergrößtes Unheil. Wenn es unter den Leuten gar keine
[Zurückhaltung] gibt, dürfte die Welt beinahe verloren sein.

2 Reinheit, hier śucitā, ist das Thema das nächsten Kapitels. 3 Nach Kommentar beruhe die Hierar-
chie des Kastensystems auf verschiedenen Graden an Reinheit; konstitutiv dafür seien unter anderem die
Domänen Essen und Sexualität. Ein Übertreten der kastenspezifischen Beschränkungen wird in diesen
Bereichen üblicherweise als „Verunreinigung“ konzeptualisiert. Essen unterliegt dabei neben substanziel-
len und zeitabhängigen Beschränkungen wie Fastenzeiten, vor allem einer sozialinteraktiven Restriktion:
Höherkastige dürfen nichts essen, was von Personen zubereitet wurde, die in der Kastenordnung unter ih-
nen stehen. Entsprechend unterliegen die höheren Kasten größeren Einschränkungen zur Wahrung ihrer
„Reinheit“; vgl. Malinar 2018b. Daher stellt „Reinheit“ hier zwar wie die „Unschuld“ des Aḫlāq-i Muḥsinī
einen allgemeingültigen Wert dar, aber impliziert keine allgemeingültige Ethik.



880 Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen

8.31 Jedenfalls strahlt diese [Zurückhaltung] in
der Welt als Schatten / Anmut (-cchāyā) des Schlei-
ers. Und sie ist gewiss – o [Wunder] – ein Balda-
chin, ein tadelloser Schattenspender.

aus der Notwendigkeit der Be-
scheidenheit gibt es Schleier. //
(8.2)

8.32 Und wenn diese [Zurückhaltung] vergeht, wird die Welt – ohne Schatten – fast
[ganz] verbrannt sein. Welche (1) [gute] Tat / (2) [vergeltungskausal] nicht [relevante]
Tat könnte es in einer Welt geben[, die] wüst und versengt [ist]?“

8.33 Selbst wenn [diese Zurückhaltung] so [zu schwinden droht], sollen Verstandes-
reiche sich auf das Primat der Bedeutung berufen und zum Gelingen der Erkenntnis die
Zurückhaltung untersuchen.

8.34 Diejenigen, [die] im Denken geschickt sind, billigen [nur] eine Erkenntnis, die
dem Objekt [der Erkenntnis] angemessen dreifach[, nämlich] gemäß Wort, Bedeutung
und deren Verbindung, bewiesen ist.

8.35 Denn so zielt der Veda und [darauf beruhende Smṛti-]Lehrbücher auf das Primat
des Wortes ab und ferner gilt wegen [seinem] Primat der Bedeutung ein Stil als den alten
Legendensammlungen zugehörig. Und die schöne Literatur spielt auf die Verbindung
von Wort und Bedeutung an.

8.36 Daher (tat) wird dieser [Gegenstand] in Übereinstimmung mit [der Stellung von]
Herrscher, Freund und Frau mit drei korrespondierenden [Äußerungen] bezeichnet,
nämlich Befehl, Ratschlag und sehr lieblicher Rede.

8.37 Obwohl in dieser [Einteilung] dieses [Werk] hier als [Lehr]buch der Führungs-
kunst gilt, weil es auf dem Primat des Inhalts [beruht], sollen Verständige nicht um ein
Wort davon abweichen.

8.38 [Wenn] man sich auf das Primat der Bedeutung beruft, dann gilt [manchmal],
die [Zurückhaltung] (eṣaḥ) als etwas anderes (an-eṣaḥ) oder etwas anderes [gilt als] die
[Zurückhaltung]. Der Zusammenhang der Inhalte ist wahrlich vielschichtig.4

4 Nach Kommentar sei Zurückhaltung in diesem Sinne nach ihrem Ergebnis definiert, wie in 8.42 deutli-
cher ausgeführt wird.



Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen 881

8.39 Oder [wenn] man sich auf den poetischen Sprachgebrauch (dhvanim) beruft, gilt
Scharfsichtigen das einer Anweisung [implizite] Verbot und die einem Verbot [implizi-
te] Anweisung als Schmuckmittel.5

8.40 Verständige sollen nicht wankelmütig werden, [weil] sie sich ausschließlich auf
das Wort berufen. Denn Bedeutung ist durch die Einteilung in Hauptbedeutung, An-
deutung und implizite Bedeutung dreifach gegliedert.

8.41 Und was die Philosophen der Mīmāṃsā zu recht (saṃ-) als vierte Bedeutung
annehmen [– nämlich die Intention des Sprechers –] hat keinen tatsächlichen Bestand,
da ihr Einfluss auf die Verbindung von Wort und Bedeutung als gering angesehen wird;
folglich bildet die vom Sprecher intendierte Bedeutung auch nicht den Schluss [der
Aufzählung oben].

8.42 Und daher sieht man selbst bei Nicht-Zurückhaltung (an-uparodhe) zuweilen
ein gutes Resultat [und] ebenso bei Zurückhaltung (uparodhe) ein schlechtes Resultat.
Die zwei Zustände sollen gemäß Bedeutung [nicht gemäß Bezeichnung] unterschieden
werden.6

8.43 Jemand von erhabenem Mut und Größe, der
unabsichtlich [oder fremdbestimmt] eine schlech-
te Tat begangen hat, [dies] von sich aus öffentlich
macht [und] sich einsichtsvoll mit gedemütigtem
Verstand nachträglich [mit den Worten] geißelt:
„Was kann [ich] nun dagegen tun?“, erlangt nur in
dieser Welt die [fürs Jenseits] Glück bringende Er-
niedrigung;7 darauf genießt er nach dem Tod ge-
läuterten Herzens hohe Verdienste [und] erreicht
[schließlich] eine hohe [nämlich menschliche] Ge-
burt [auf Erden, da] er rechten Verstands [ist].

Eine Art der Bescheidenheit ist
die Scham nach einer Straftat,
was bedeutet, dass der Täter sich
für seine Tat schämt.

8.44 Begeht jemand eine in viel Unheil resultierende, schlechte Tat, verheimlicht diese
mit allen Mitteln [und] handelt immer wieder so, [weil] sein Wirken von der Rücksicht-

5 Als Beispiele führt Sāhibrām zwei im poetologischen Werk Dhvanyāloka zitierte Prākṛt-Strophen aus
Hālas Sattasāi an. Die erste illustriert ein implizites Verbot, das explizit durch eine Anweisung ausgedrückt
wird: “Go your round freely, gentle monk; / the little dog is gone. / Just today from the thickets by the Godā /

came a fearsome lion and killed him. //”. Das zweite vice versa: “Mother-in-law sleeps here, I there: / look,
traveler, while it is light. / For at night when you cannot see / you must not fall into my bed.∨”; Übersetzung:
Ingalls 1990, S. 83 und 98. 6 Vgl. auch 8.38. Die folgende Strophe den ersten Fall illustrieren, nämlich
das Resultat von Zurückhaltung im Falle von Nicht-Zurückhaltung. 7 Zu Sāhibrāms Auffassung der
Sühne (prāyaścitta) von unabsichtlich begangenen, schlechter Taten vgl. 9.13–18.



882 Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen

nahme (-anurodha-) eines Möchtegern-Kundigen durchdrungen ist, [dann] erlangt er
unmittelbar [im Diesseits] Unheil, grässlich durch viele Leiden. Und im Jenseits erlangt
er fürwahr diese oder jene Höllenqualen [und] nimmt, [weil] er stumpfsinnig ist, eine
finstere Geburt [als Tier oder Pflanze].

8.45 Wer sich so [dieser Ausführung folgend] mit Verstand besinnt und ganz nach
Sachlage Rücksicht nimmt (anurodhayati), der hat es in dieser Welt leicht und wird
nach dem Tod Glück genießen.

8.46 Und an dieser Stelle gibt es eine Anekdo-
te (ābhāṇakaḥ), ein Beispiel der einfachen Leute:
Einst beauftragte der Schöpfer den ersten Men-
schen [damit], den Himmel [zu] hüten.

So wie Adam – gepriesen sei er
und unserer Prophet!

8.47 „Behüte diese [Schöpfung] ohne eigenes Begehren! Und du sollst unter keinen
Umständen jemand [anderem] trauen!“

8.48 Er verbrachte [so] lange Zeit, entschlossen, [den] Befehl [einzuhalten], und war
[so] in seiner natürlichen Position [und] äußerlich schön. [Dann] täuschte ihn ein Übel-
täter:

8.49 „Iss!“ Als er [dem folgend Nahrung, die]
hauptsächlich aus [dem Tierfutter] Weizen be-
stand, aß, entfernten die Erwachten augenblicklich
sein Bastgewand und entblößten ihn, [woraufhin]
er sich schämte.

Als er im Paradies Weizen aß,
verschwand die Kleidung von
seinem Körper.

8.50 Er schaute nach links und rechts und floh
von Baum zu Baum. [Als] er sich dadurch für ent-
kommen hielt, sprach eine verborgene, [göttliche]
Stimme:

Adam floh rechts und links und
versteckte sich hinter jedem
Baum.

8.51 „Warum fliehst du so, im Angesicht der [Göt-
ter, die] den zehn Sinnen- und Gliedern vorstehen8

/ den zehn Himmelsgegenden vorstehen (-daśa-
dik-svāmi-)?“ Er hörte [dies] und sprach beschämt:
„Ich [fliehe] nicht, [ich fliehe] nicht!“, sagte er mit
gesenktem Blick.

Er wurde adressiert: „Adam,
fliehst du vor uns?“ Er sagte:
„Nein, Herr, wie sollte ich vor
Dir fliehen können?

8 D. h. die fünf wahrnehmenden Sinne (Seh-, Hör-, Geruchs-, Geschmacks- und Tastsinn) und die fünf
Tätigkeitsglieder (Arme, Beine, Mund, After und Geschlechtsteil); vgl. 3.32.



Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen 883

8.52 „Wohin [könnte] ich von Euch Hochgesinn-
ten fliehen, [der] Ihr alles seht? Vielmehr verberge
ich mich selbst in meinem Vergehen.“

Und wohin sollte ich denn flie-
hen? Ich schäme mich für mein
Fehlverhalten.“

8.53 So [sprach] er beschämt, [da er so] den Grund für [seine] Ächtung öffentlich ge-
macht hatte. Er sagte [ferner]: „Wie [könnte] ich denn Dir [mein] Gesicht unter diesen
Umständen zeigen?

8.54 Und wie [könnte] ich die richtigen Verhaltensweisen erkennen?“ [Weil] sein Ver-
gehen derart [durch Schamgefühl] vermindert wurde, freute er sich wieder wie zuvor.
So [berichtet es] die Offenbarung.

8.55 Und anderswo heißt es: Den Staub „Übeltat“,
der auf dem Gesicht des Übeltäters liegt, kann nie-
mand – weh! – durch irgendwelche [Mittel außer
Zurückhaltung] entfernen!

Denn: Verszeile: Selbst wenn ei-
ne Sünde vergeben wurde, bleibt
immer noch das Schamgefühl. //
(8.3)

8.56 Und so: Den gesamten Staub, den jemand erhält, [der] eine schlechte Tat begangen
hat, [kann] er mit Reue wegwischen, [wenn er] es erträgt.

8.57–58 Und so beschreiben diejenigen von
scharfem Verstand die Zurückhaltung (uparodhaḥ)
der zweiten Art: Wenn schlechte Tat von ande-
ren [zwar] erkannt, [aber] nicht öffentlich gemacht
wird und der [Übeltäter es] von selbst erkennt
und dieses Verhalten einstellt. Daher gilt auch die
Zurückhaltung anderer (para-uparodhaḥ) [von der
Bekanntmachung einer schlechten Tat] als eigene
Zurückhaltung (sva-uparodhaḥ).

Eine andere Art von Beschei-
denheit ist die Großzügigkeit,
denn der Großzügige schämt
sich, wenn ein Bedürftiger ent-
mutigt von seiner Schwelle zu-
rückkehrt.

8.59 Folgendes ist das Wesen der großen [Menschen]: Selbst wenn [sie] die gesamte
[schlechte Tat] kennen, vergeben [sie] in der Zeit, [in der] sie [noch] nicht bekannt ist,
ebenfalls [wie der Herr], womit erwiesen ist, [dass] sie Teile des Herrn sind.

8.60 An dieser [Stelle folgt] ein Beispiel: In den
geheimsten mystischen [Werken] wird der Herr,
der „Vergeber“ heißt, sowohl „Seher [von allem]“
als auch „Wahrer der Zurückhaltung“ (uparodha-
kaḥ) genannt.

In den Hadithen wird erwähnt,
dass der Herr mit den Attributen
Bescheidenheit und Großzügig-
keit beschrieben wird.



884 Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen

8.61 Daher wird jeder von Schuld befreit, der [in-
nerlich] ruhig [und] ganz sanftmütig, mit Augen
feucht vor Elend, die Unterarme zusammenlegt9

und den heilbringenden [Śiva] aufmerksam zufrie-
denstellt, [weil] er den höchsten Einsatz macht. Er
wird sowohl [seinen] begehrten Wunsch erlangen
als auch frei von Furcht [werden]. Deshalb wird er
niemals mit leeren Händen von diesem Höchsten
weggehen.

Wenn jemand seine beiden Hän-
de zum Gebet an Ihn erhebt,
schämt Er sich, dass der Mensch
seine Hände ohne Segen und
Gnade senkt. Deshalb legt Er so-
fort in die wünschenden Hände,
was er wünschte.

8.62 Wenn sich gute [Menschen von der Bekanntmachung einer schlechten Tat] zu-
rückhalten (uparodhe kṛte), ist dies kein bloßes Unterbleiben [von angebrachter Strafe]
für dafür, um den zu bewahren, [der] Zurückhaltung hätte üben sollen (uparodhyasya),
[sondern] auch – o [Wunder]! – [ihre] eigene Eigenschaft des Vergebens.

8.63 Daher wird diese Folgsamkeit (anuvartanaṃ), [die] Beiden[, dem Zurückhaltung
Übenden und dem der Zurückhaltung hätte üben sollen,] Heil gewährt, gemäß dem drit-
ten Lehrsatz10 [selbstverständlich nur] von [Menschen] mit gutem Schicksal erworben,
nicht [aber von solchem] mit einer schlechten Grundlage.

8.64 Für alle anderen [außer den beiden direkt Beteiligten bringt] allerdings demge-
mäß Nicht-Folgsamkeit (an-anuvartanam) nur Gefahr in Dies- und Jenseits. Deshalb
soll man sich ganz an die [Zurückhaltung] halten.

8.65 Der Unwürdige aber, der [seine] schlechten Taten [bewusst] ohne Scham geheim-
nistuerisch verbirgt, – [sei er] auch niedrig und elend – wird niemals glücklich.

8.66 Dies ist der überaus schmerzhafte Weg in
der Welt. Wenn man den Kopf von oben senkt
und ohne [eigene] Absichten bescheiden [und] ge-
schwind wehklagt, so ist dieser Weg, [welcher] das
Herz des Höchsten erfreut, äußerst leicht zu ge-
hen. Denn dieser [Herr] vergibt geschwind [und]
gewährt das hohe Reich.

Es ist ausgeschlossen, dass du
deinen Kopf an diese Tür legst /

und mit leerer, bittender Hand
zurückkehrst. // (8.4)

9 Dies wird in 11.94 und 11.115 als Geste von Kriegern und Hofräten gegenüber dem Herrscher erklärt;
vgl. Wortschatz → prakoṣṭha und → bāhu. 10 Vgl. Gautama: Nyāyasūtra, Ed. Jośī 1,1.26–31. Dort wer-
den vier Arten von Lehrsätzen (siddhānta) unterschieden, von denen der dritte den auch von Sāhibrām
an dieser Stelle umrissenen adhikaraṇa-siddhānta bezeichnet: Ist er bewiesen, sind auch seine Prämissen
bewiesen.



Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen 885

8.67 Das ist [nämlich] die Vergebung großer
[Menschen]: Ein Bittsteller, [der] eine schlechte
Tat begangen hat, soll nicht vor Scham erniedrigt
umkehren, denn Erniedrigen ist ein Merkmal von
Verruchten.

Die höchste Großzügigkeit be-
steht darin, dass man den Bitt-
steller nicht beschämt und pein-
lich berührt zurückkehren lässt.

[Auszug des Kommentars:] Nachdem [der Autor] so hier eine dazwischen geschaltete „Aigrette“
angefügt hat, fertigt er die „Brosche“ mit [den Worten]: Auch an dieser Stelle …

8.68 Auch an dieser Stelle vernimmt man eine
liebliche Geschichte aus alten Zeiten, welche, [da]
sie eine erklärende Passage ist, eine Vorschrift be-
stätigt.

In den Überlieferungen wird er-
wähnt, …

8.69 Es gab einen Herrscher namens Māmoha,
[der war innerlich] ruhig, beherrscht [und] klug.
Als er herrschte,11 frohlockten die Subjekte.

… dass es zur Zeit des Kalifen
Ma’mūn …

8.70 Er exzellierte in der Rücksichtnahme (-anurodhaḥ) [und] war auf der [ganzen]
Welt berühmt, denn seine unermessliche Größe wuchs sogar [noch] durch diese eine
[Eigenschaft].

8.71 Er exzellierte darin derart, dass die Diener ihn für die Verkörperung der [Rück-
sichtnahme] hielten und frohlockten. Prächtig ist schon die Fülle einer [guten Eigen-
schaft]!

8.72 Alsbald entstehen Anteilnahme, Duldsamkeit, [geistige] Ruhe und dergleichen
[gute Eigenschaften] aus einander, denn ist [nur] eine vorhanden, kommen [auch] die
anderen.

8.73 In seinem Herrschaftsgebiet gab es ei-
nen Ackerbau treibenden Bauern12 mit [beson-
ders] rauhem Leben, der mit dem Trinken salzigen
Wassers aufgewachsen war und auf einem [Stück]
Land mit Salzboden lebte.

… einen arabischen Wüstenbe-
wohner gab, der auf Salzland
aufgewachsen war und …

11 Wörtlich: mahī-pālana-saṃsakte ‚als [er] mit dem Hüten der Erde betraut war‘. 12 Die Übertra-
gung des nomadischen Wüstenbewohners als kārṣikaḥ grāmīṇaḥ ‚pflügender Bauer/Dorfbewohner‘ passt
schlecht in die von Sāhibrām noch weiter ausgeschmückte Landschaft. An dieser Stelle wäre es zwar mög-
lich und plausibler, a-kārṣikaḥ ‚nicht-pflügend‘ zu lesen, da die nicht-negierte Bezeichnung aber 8.77b
sowie in den Kommentaren zu 8.76, 102, 109 und 124 ohne möglichen Vokalausfall wiederkehrt, muss
diese vorlagentreuere Interpretation hier verworfen werden.



886 Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen

8.74 Dieser Alte lebte dort unter solchem Um-
ständen, dass er noch kein süßes, kühles und reines
Wasser zu Gesicht bekommen hatte.

… außer salzigem und bitterem
Wasser nichts anderes gesehen
und gekostet hatte.

8.75 Vögel, [die] in Küstennähe13 umherziehen,
haben gewiss kein Leben bis [ihr] Schnabel weiß,
was Süßwasser ist [und] wie [es wirklich beschaf-
fen ist].

Ein Vogel, der reines Wasser
nicht kennt, / taucht seinen
Schnabel das ganze Jahr in
salziges Wasser. // (8.5)

8.76 Nun gab es im Wohnort dieses Bauern einst
eine große Hungersnot, sodass den dort Lebenden
selbst an diesem salzigen Wasser mangelte.

8.77 Als Speisen und Getränke zur Neige gin-
gen [und] er zu sterben drohte,14 verließ der Bauer
auf der Suche nach Essen und Trinken diesen [Ort]
und blickte in die Ferne.

Als es unter seinen Stammesleu-
ten zu einer Hungersnot kam,
verließ er seine gewohnte Hei-
mat und seine übliche Behau-
sung. Als er das Salzland hinter
sich gelassen hatte, fiel sein Blick
auf eine Stelle, …

8.78 Weil [er dort fruchtbaren] Lehmboden und
vorzügliches Wasser erblickt hatte, freute er sich
und ging von Ferne15 [hin]; dort sah er Regenwas-
ser in einem Loch.

8.79 Er entfernte ringsum Gras, Wasser-, Indi-
gopflanzen und Dergleichen, schaute und stellte
erfreut fest, [dass] das Wasser klar, kühl und süß
[war].

… deren reine Erde zur Kulti-
vierung geeignet schien. Er sah,
dass sich in einer Lache Regen-
wasser gesammelt hatte und der
Wind Gras und Gestrüpp davon-
geweht hatte. Das Wasser schien
ihm äußerst rein und fein.

8.80 Er sah, was er so lange Zeit nicht zu Gesicht
bekommen hatte; [er] war erstaunt, ging [hin],
schöpfte [etwas] Wasser und trank zunächst [nur]
einen Schluck.

Der Araber hatte noch nie Süß-
wasser auf dem Boden gese-
hen. Er staunte, wandte sich dem
Wasser zu und kostete davon.

13 Wörtlich: lavaṇa-ambhodhi-tīra-abhyāśa- ‚nahe der Küste eines Salzwasserozeans‘. 14 Wörtlich:
kaṇṭha-luṭhat-prāṇaḥ ‚[als] sich seine Lebenshauche [schon] zur Kehle bewegten‘. 15 Wörtlich: anyatas
‚von andernorts‘.



Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen 887

8.81 Als er das süße, kühle, wohlrie-
chende [Wasser] getrunken hatte, erin-
nerte er sich folgendermaßen: „Es wur-
de offenbart, dass es im Himmel Unster-
blickeitstrank gibt. Ich denke [aber], dass
[wohl] dieses [Wasser] hier nicht jener
[Unsterblickheitstrank sein kann]⁈

Es schien ihm eigenartig süßlich and an-
genehm zu schmecken. Er sagte zu sich:
„Ich habe gehört, dass der Herr – geprie-
sen sei Er – im Paradies süßes Wasser be-
reitstellt, dessen Geschmack niemals en-
det, gemäß: ‚Im [Himmel] sind Bäche mit
Wasser, das nicht faul ist.‘16

8.82 Oder ist etwa auf der Erde dieses [Wasser-
loch] eine Leitung des [Unsterblichkeitstranks]?
Oder [verhält es sich] so, [dass] der Herr mir, [da]
Er mit [meinem] Fasten zufrieden ist, soeben den
Unsterblichkeitstrank zum Stillen von Durst und
Hunger vom Himmel auf die Erde geschickt hat?
Sicher [verhält es sich so].“

Wenn ich mich nicht irre, hat der
Herr meine Armut und Bedürf-
tigkeit erkannt und als Trost für
meinen Hunger und mein Elend
dieses Wasser aus dem Paradies
auf die Erde gesandt.

8.83 So erschien in [seinem] Geist der ruhmreiche Herr. Was würde Er aus Mitleid mit
[seinen] Verehrern nicht hervorbringen?

8.84 „Dieses süße, kühle und reine [Wasser] ist
Edelleuten angemessen. Daher befülle ich ein Ge-
fäß damit und bringe [es] geschwind zu meinem
Herrn!

Es wäre in meinem Interesse, et-
was von diesem Wasser mitzu-
nehmen und es dem amtieren-
den Kalifen zu bringen.

8.85 [Wenn] dieser Herrscher durch das gute Ge-
tränk mit mir zufrieden ist, wird er [mir, der] ich
beinahe gestorben wäre, wohlwollend als Aussöh-
nungsgeschenk eine Lebensgrundlage schaffen.

Er wird sich gewiss als Dank für
diesen Dienst mir gegenüber er-
kenntlich zeigen und …

8.86 Damit werde ich das Leid abwenden, [wel-
ches] mir samt [meiner] Familie nun wegen der
Hungersnot widerfahren ist, und behaglich ver-
weilend zum Hort des Guten werden.“

… ich und meine Angehörigen
werden durch die segensreiche
Zuwendung des Kalifen vor der
Hungersnot gerettet.“

8.87 So vergewisserte er sich, füllte ge-
schwind das Wasser in einen Schlauch
und brach unverzüglich erfreut in Rich-
tung [des Regierungssitzes] seines Landes
auf.

Er nahm also den Lederschlauch, den er
mit sich führte, füllte ihn mit Wasser, er-
fragte den Weg nach Bagdad und brach
in Richtung der Kalifenstadt auf.

16 Qurʾān 47:15.



888 Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen

8.88 Nahe des Weges vernahm er nun, [noch]
in weiter Ferne zum Herrscherhof Tumult. „Wie
[kann] das [sein]?“ fragte er, von Angst ergriffen.

Nach Bagdad war noch eine gan-
ze Strecke Weg zu gehen, da kam
ihm Ma’mūn begleitet von Ge-
folge und Trommeln entgegen.

8.89 Einen Augenblick [später] hatte er sich erhoben [und vernahm] mit begierigem
Geist: „Der Herrscher kommt!“ [Auf seine Frage:] „Wer ist das?“ erkannte er ihn [durch
die Antwort] aus dem Munde der eifrigen Menschen[menge]:

8.90 „Jener [Māmoha], dessen Name durch [den
Titel] „Kalif“ geläutert wird,17 zog zum Jagen aus.“
[Dies] hörte er und eilte in Richtung seines Wegs.

Der Araber vermutete in ihm den
Kalifen, der zur Jagd ausgezogen
sei. Augenblicklich begab er sich
zu seinem Weg und …

8.91 Nachdem er [seinen] Gürtel angelegt hat-
te und nun vor ihm stand, führte er seine Unter-
arme zusammen18 und sprach aufmerksam einen
Segenswunsch.19

… erhob die Stimme zu Bittgebet
und Lobeshymnen.

8.92 Dieser Māmoha genannte [Kalif] vernahm
den ihm angemessenen [Segen], wandte sich zu
und fragte [den] vor ihm [Stehenden]: „Woher
[kommst du]? Warum?“

Ma’mūn beachtete ihn und sag-
te: „Araber, woher kommst du?“

8.93 [Nachdem er so] gefragt wurde, verneigte
er sich und sprach: „Ich komme aus der Salzwüste.
Die Bevölkerung dort leidet unter einer Hungers-
not [und ist daher] geistig verwirrt.

[Der Araber] sagte: „Von dem Ort
in der Wüste, dessen Bewohner
an der Hungersnot und am Ge-
treidemangel leiden.“

17  -pūta- ‚geläutert‘ dürfte hier auf das Hinterglied von khala-pūḥ ‚Kalif‘ anspielen, was sub 2.26 als khalān
punāti samyagdaṇḍanītyā ‚der die Bösewichte läutert, [nämlich] durch angemessene Strafe‘. 18 Dies wird
in 11.94 und 11.115 als Geste von Kriegern und Hofräten gegenüber dem Herrscher erklärt; vgl. Wortschatz
→ prakoṣṭha und → bāhu. 19 Während das Aḫlāq-i Muḥsinī hier zwei Anrufungen aufzählt, deren
erste duʿā ‚Bittgebet‘ auch das Thema des dritten Kapitels bezeichnet, reduziert Sāhibrām diese auf āśir-
vādam ‚Segenswunsch‘. Da er häufig Anklänge an die Themen anderer Kapitel aufnimmt (vgl. 8.61) oder
eigens herstellt, ließe sich hier vermuten, dass es als unschicklich empfunden wurde, dem Herrscher ohne
Umschweife mit einer Bitte entgegenzutreten; ferner scheint aber auch duʿā im Prätext weiter gefasst als
im dritten Kapitel.



Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen 889

8.94 Sie leiden unter der Hitze, haben eingefalle-
ne Körper und fliehen schicksalsgemäß.“ Als er ge-
fragt wurde: „Wohin [gehst] du?“, [antwortete er:]
„Ich gehe zu euch.

[Ma’mūn] sagte: „Wohin gehst
du?“ [Der Araber] sagte: „Ich bin
unterwegs zu deinem Hof.

8.95 Wegen eurer Diener fand ich euch durch Schicksal[s Fügung]. O [welch ein]
Glück, o [welch ein] Glück, o [welch ein] äußerst folgenreiches Glück!

8.96 Es strahlt für mich das aus meiner guten Tat resultierende Glück, dass ich dem
Herrscher, [dessen] Anblick [nur] schwer zu erlangen ist, von selbst auf dem Weg be-
gegne!

8.97 Dass der Herrscher [mir] zu Gesicht kommt, ohne [dass ich seine] Diener besänf-
tigen [musste – was für ein] großes Glück, großes Glück, großes Glück [ist das], umso
mehr!

8.98 Keinesfalls bin ich abzuweisen, denn ich
komme mit vollen Händen. Ich bin mit einem Ge-
schenk für den Herrn gekommen, nicht ohne [et-
was].

Ich komme nicht mit leeren Hän-
den, sondern habe dir ein Ge-
schenk mitgebracht, …

8.99 Und mein [Geschenk] ist derart au-
ßerordentlich, dass [danach] Verlangende
über alle Maßen [selbst] an einer Wim-
pernspitze dessen hängen; [aber auf sie]
trifft allein die Bezeichnung „Verlangen-
de“ zu, [weil sie es nie erreichen werden].

… eine Gabe ist es, die bisher noch von
keiner begehrenden Hand auf dieser Welt
berührt wurde. Kein begieriges Auge ei-
nes Menschen hat je den Glanz von des-
sen Schönheit erblickt.“

8.100 Wenn [es] niemand je gesehen, [obwohl] man davon gehört hat, habe ich es
[wohl] durch den Segen von Euresgleichen erhalten und nicht anders.“

8.101 Er vernahm dessen Rede und sprach nun er-
staunt: „Aber was ist es? Und bring [es] geschwind
her!“ Erfreut blieb der [Herrscher] vor [ihm] ste-
hen.

Der Kalif war erstaunt20 und sag-
te: „Bring es her, damit ich sehe,
was es ist.“

20 Variante muta’ajjib ‚erstaunt‘ nach MS Berlin, Folio 13b.



890 Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen

8.102 Er holte den auf [seinem] Rücken befind-
lichen Schlauch hervor, machte [dabei] standes-
gemäß [bäuerische] Gebärden und sprach: „Ka-
lif, nimm hochachtungsvoll den Unsterblichkeits-
trank entgegen!“

Der Araber holte den Lederbeu-
tel herbei und sagte: „Kalif! Das
ist Wasser aus dem Paradies
(arabisch und persisch), …

8.103 Er legt den [Schlauch] vor ihm nieder und entfernte sich rückwärts gehend,
während er die Hände vor [seinem] Kopfes hin und her bewegte und freudig sprach:

8.104 „Herrscher, [dieser] Unsterblichkeitstrank
ist gewiss der Unsterblichkeitstrank, von dem man
auf der Erde nur gehört hat und der nicht und nie-
mals gesehen und auch nicht in der Kehle gespürt
wurde.21 Daher bezeichne ich diesen nun, [nur] um
es für dich zu benennen, als ‚Wasser‘. Und selbst
ein Bisschen von diesem Sirup hat süßen Wohlge-
schmackt.

… das auf dieser Welt noch
niemand gesehen oder gekostet
hat.“

8.105 Dies ist Zuckersirup oder der Bruder des
Unsterblichkeitstranks, bei dem sich [die Worte]
‚gesehen und getrunken‘ nicht auf ein früheres
Verständnis beziehen [können].“

Vers: Nenn es nicht Wasser, [es
ist] Zuckerrohrsirup; / in seinem
Geschmack mit dem Lebenswas-
ser verwandt.22 // (8.6)

8.106 Der Herrscher, der Kalif hörte dies und wies
geschwind einen [Diener] an der Flanke [seines]
Gefährts an: „Bring [mir] unverzüglich eine Tasse
mit [diesem] Wasser!“

Ma’mūn befahl seinem Pagen,
ihm eine Tasse von jenem Was-
ser zu bringen.

8.107 Darauf hielt er das gereichte
[Gefäß] in der Hand, betrachtete dieses
glanzlose, von Schlauchgerüchen besu-
delte Wasser und trank einen Schluck,
[nur] der Ermutigung [des Spenders] wil-
len.

Er fand Wasser von veränderter Farbe
und aufdringlichem Geruch vor. Der Le-
derbeutel hatte es verändert und es hatte
eine andere Farbe und einen anderen Ge-
schmack angenommen. Der Kalif kostete
ein wenig davon und …

21 Wörtlich: dhṛtam ‚gehalten wurde‘. 22 āb-i ḥayāt ‚Lebenswasser‘ nach Ṭabasī 2018, S. 35, Fn. 19.



Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen 891

8.108 [Obgleich] ihm innerlich Ekel hochkam,
[wahrte] er einen schönen Anblick, [indem] er sein
Inneres verbarg. Verständig [wie er] selbst [war],
erwog er die Absicht des [Spenders] ganz mit [sei-
nem] Verstand.

… fand aufgrund seiner Klugheit
heraus, wie es um die Angelegen-
heit wirklich stand.

8.109 Auch als er [die Einfalt des Bauerns] er-
kannt hatte, bewahrte er seine Rücksicht (anurod-
haḥ), denn Vergeben ist ein Schmuck, [welcher]
aus der Rücksichtnahme (anurodhāt) der Edlen
[resultiert].

Er war bescheiden und schickte
ihn nicht fort, damit nicht auffal-
le, wie es wirklich war.

8.110 Diese Form der Rücksichtnahme (anurodha-) nennt man „Vergeben“. Und jenes
[bezeichnet denselben Gegenstand] im Allgemeinen, dieses im Speziellen.

8.111 Und [jeder] kennt die Differenzierung selbst einer allgemeinen Sache gemäß
verschiedener Empfänger wie etwa [die Differenzierung von „Gaben“] in „Lohn“ [re-
spektive] „Verehrung“ für Diener [respektive] Brahmanen.

8.112 Denn alles, was ein Herrscher einem Brahmanen gibt, nennt man seine „Vereh-
rung“; [nur] einem Diener [gibt er] Lohn. Denn derart ist der [richtige] Lauf der Dinge
in der Welt.

8.113 In diesem Sinne soll man unter gar keinen Umständen die Rücksichtnahme
(anurodhasya) gegenüber jedweder Person aufgeben, denn sie allein ist ein Schmuck
für alle.

8.114 Nachdem er selbst überlegt hatte, sprach
nun der Beste der Sprecher zu diesem [Bauern]:
„Wohlan, dies ist fürwahr süßes [Lebens]wasser!
Man möge den Schlauch zubinden!

Er sagte: „Araber, das ist wahr.
Dieses Wasser ist süß und außer-
gewöhnlich!

8.115 Du darfst dies nicht jedem geben, behü-
te [es] gut!“ sprach er zu ihm, [während] er beide
Augenbrauen hob, und wies einen Diener an:

Dieses Wasser kann man nicht
jedem geben.“

8.116 „Versprenkle den [Inhalt dieses]
Bechers vor mir, nimm den Lederschlauch
von ihm und verstecke ihn in irgendeiner
Ecke.

Er befahl dann dem Pagen, das Wasser im
Becher in einen speziellen Ausguss zu gie-
ßen, den Lederschlauch in eine geheime
Ecke zu legen und …



892 Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen

8.117 Gib auf den [Schlauch] Acht, damit [er]
geheim bleibt und kein anderer [ihn] wahrnimmt.
Und behüte den Gegenstand nach Kräften!“

… mit höchster Vorsicht auf die-
ses Wasser zu achten.

8.118 Nachdem der Anführer sich so ver-
stellt hatte, sprach er wieder zum [Bau-
ern]: „Trefflich, du hast [mir] ein exzellen-
tes, unvergleichliches Geschenk gebracht!
Nun sprich!

Anschließend wandte er sich zum Araber
und sagte zu ihm, dass er das Gesicht der
Araber gewahrt hat und ein schönes, Se-
gen bringendes, ihm gefälliges Geschenk
mitgebracht hat.

8.119–120 Erzähle jetzt unbesorgt, was du be-
gehrst [und] was du erbittest!“  [Der Bauer] ver-
nahm die tröstliche Rede des ruhmreichen, mächti-
gen [Herrschers] und sprach: „Großer Herrscher!
Wir leiden alle unter einer Hungersnot. In dieser
Sache ist allein der Herr die Richtschnur, wie du
weißt.23

„Was ist dein Anliegen und was
erbittest du?“ [Der Araber] sagte:
„O Kalif der Muslime!

8.121 Meine Leute werden zuhause vom großen
Übel des Hungerns [so] gepeinigt wie Lotus[blü-
ten] nicht [mehr] glänzen, [wenn sie] zum Win-
tereinbruch ganz verwelkt [sind].

Meine Leute sind kurz davor, vor
Armut und Bedürftigkeit zu ster-
ben.

8.122 Weil [ich] folgende Hoffnung [hege], bin
ich heute mit dem Geschenk für dich hierher ge-
kommen, Ehrwürdiger (bhoḥ): Handle so, größter
Herrscher, dass wir überleben!“

Meine Hoffnung richtet sich auf
die Gunst Gottes und auf deine
Großzügigkeit.“

8.123 Sofort wies der [Herrscher seine] Diener an:
„Ihr (bhos), bringt geschwind Hundert Gold[mün-
zen] her!“ Und als [diese] gebracht waren, sprach
er [zum Bauern]: „Nimm bitte [diese Münzen]!“

Der Kalif wies an, dass man
tausend Dinar bereitstellen sol-
le und sagte: „Araber! Nimm die
Goldmünzen …

8.124 Nachdem [dieser die Münzen] erhalten hat-
te, sprach der [Herrscher]: „Nun geh.“ Er nahm die-
se und ging. Als er aus dem Sichtfeld verschwun-
den war, sprach ein Diener:

… und mach dich von hier aus
wieder auf den Rückweg in deine
Heimat.“ Der Araber nahm das
Geld und ging sofort zurück. Ei-
ner der Privilegierten fragte:

23 Wörtlich als rhetorischen Frage: kiṃ vadāmi te ‚was [soll] ich dir sagen?‘



Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen 893

8.125 „Wohl sei dir, großer Herrscher! Man möge mir Sicherheit gewähren, ich habe
eine Frage.“ „Frag!“ genehmigte [der Herrscher, woraufhin der Diener] unter Zittern
und Furcht ausführte:

8.126 „Welchen Grund [oder] welche heilende
Wirkung [hat es, dass] du nicht einmal einen Trop-
fen von diesem Wasser [deinen] Untergebenen ge-
währt hast, o [weh]!

8.127 Jener nahm auf halbem Wege das Gold an
sich und verschwand. Wir wissen in dieser [Ange-
legenheit] gar nichts oder die politische Kunst ist
[in diesem Fall] triftiger.“

„Was war daran weise, dass Sie
von dem Wasser niemanden kos-
ten ließen und den Araber von
dieser Stelle zurück schickten?“

8.128 So angesprochen antwortete er mit ver-
schmitzter Stimme: „Dieses [Wasser] war von [üb-
lem] Geruch besudelt, hatte eine unnatürliche Far-
be [und] war geschmacklos.

8.129 Und er hielt es für hochwertiger als sein
gewohntes [Wasser] und verschenkte es. Ihn trifft
in keiner Hinsicht Schuld, [ist er doch] ein ungebil-
deter Bauer, der immerzu an Salz[wasser] gewöhnt
war.

Ma’mun sagte: „Das war
schlecht schmeckendes und
übelriechendes Wasser. Aber im
Vergleich zu dem Wasser, das
der Araber gewöhnt ist, scheint
es ihm wie Paradieswasser.

8.130 Wenn ihr nur ein Wenig getrun-
ken hättet, hättet ihr – [ihm] schlecht ge-
sonnen – ihn angeschrien und mit bö-
sen Worten verjagt; [daran besteht] kein
Zweifel.

Wenn einer von euch ein wenig von die-
sem Wasser gekostet hätte ohne dieses
Geheimnis zu kennen, hättet ihr den Ara-
ber sarkastisch beschuldigt.

8.131 Wenn er verscheucht, mit nichts [und] mit
vor Scham gesenktem Haupt gegangen wäre, dann
wäre meine Rücksichtnahme (anurodhasya) durch
diese Verfehlung in Bedrängnis geraten.

Der Unglückliche wäre be-
schämt gewesen.

8.132 Es gibt in der Welt nichts, [was] der Rücksichtnahme (anurodha-) gleichkäme.
Wessen Weg [davon] abweicht, den wird er in die Hölle führen.



894 Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen

8.133–134 Und wenn ich ihn nicht
auf halbem Weg [zurück] geschickt hät-
te, dann wäre er weiter gegangen, hätte
das Flusswasser vom ersten Schluck an als
vorzüglich befunden und Scham aus ver-
lorener Wertschätzung des [zu mir] ge-
brachten Wassers hätte [sein] Herz von
selbst zerrissen. Welche Abhilfe hätte es
für ihn [noch] gegeben?

Wenn ich ihn von hier nicht weggeschickt
hätte,24 dann wäre er weiter gegangen
und hätte das Wasser des Tigris gesehen.
Er hätte von jenem feinen süßen Wasser
gekostet und hätte sich für das, was er ge-
tan hat, und seine Gabe geschämt.

8.135 So dachte ich und schickte diesen [Bauern] auf halbem Wege [zurück]. Die
Gedanken [wahrer] Menschen führen zum Erkennen der Mimik von anderen. Sonst
sind [sie nur] Tiere.

8.136 [Ich] nahm Rücksicht (anurodhaḥ) auf ihn,
[weil] er vor mich getreten war. [Und] er akzep-
tierte die Unterstützung meiner Rücksichtnahme
(anurodha-) aufgrund seiner eigenen Tatvergel-
tung.

Ich hätte mich geschämt, dass je-
mand sich an mich wendet, an
meine Großzügigkeit appelliert,
…

8.137 Deswegen ist es unangemessen [und] besu-
delt gewiss in dieser Welt und nach dem Tod, wenn
[Menschen] mit klarem Augenlicht, [aber] man-
gelndem Verstand entgegen der [Zurückhaltung]
scham- und bedenkenlos [nur] einen Schmutzpar-
tikel auf dem Gesicht derer sehen, deren Herz zer-
rissen ist. Oh weh, das Wirken des Schicksals ist
schwer zu verstehen!

… davon etwas erwartet und mit
dem Staub des Schams behaftet
zurückkehrt.“

24 Dieser Nebensatz nach MS Berlin, Folio 14a.



Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen 895

8.138 Daher sollen die Dichter ihren Verstand
[darauf] richten und es stets gründlich so beden-
ken. Diese Größe glänzt in der Welt ganz und gar
rein, von endloser Freude. Wenn nun ein Bittstel-
ler mit Rücksicht an der Tür von Wohltätern er-
scheint, soll er erfreut, befriedigt, frohen Muts, mit
strahlendem, lotus[gleichem] Gesicht und nicht
mit leeren Händen gehen.

8.139 [Hingegen] ist genau das besonders am
Haus einer bedeutenden Person ein Brandmal
des Schmutzes „Unangemessenheit“, wenn an der
Tür ein Bittsteller erscheint [und] fortwährend
taumenlnd, mit zerbrochenem und stechendem
Herzen, zornig, enttäuscht, mit fahlem Gesicht,
schwankenden Schritts, geplagt, mit welkem Lotus
„Herz“ [und] mit vor Tränenflüssigkeit versperrter
Sicht zurückkehrt.“

Vers: Der Großzügige hat sich
geschämt, dass der Bittende / be-
schämt von der Schwelle zurück-
kehrt. // (8.7)

8.140 Die [Diener] tranken den Nektar „Rede“, [die] vom Mund des Herrschers vorge-
tragen wurde, und waren vollauf befriedigt / voller Freude (mudā pūrṇāḥ). Und darauf
ging der Herrscher [seinen] Geschäften nach.

[Auszug des Kommentars:] Genau hier stimmt [der Autor] nach dem Binden einer „kleinen
Aigrette“ erneut eine „kleine Brosche“ mit [den Worten] an: Nun [wird] noch eine andere …

8.141 Nun wird noch eine andere Art der
[Zurückhaltung] beschrieben, [ihr] geistig Klaren;
durch sie (yena) werden [Menschen] hier [im Dies-
seits] ein glücklichem Los haben und im Jenseits
den höchste Zustand erreichen.

Eine andere Art der Bescheiden-
heit besteht im höflichen Verhal-
ten, was bedeutet:

8.142 Bei dieser [Art] (yatra) zeigt sich die offenbar unvorstellbare Mannigfaltigkeit
des Schöpfers, [denn] auf sie (yatra) trifft die Definition [des Vaiśeṣika und Nyāya] nicht
zu, dass Eigenschaften keine Eigenschaften haben.



896 Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen

8.143 Das Befolgen des für die eigene Kaste
und das eigene Lebensstadium [vorgeschriebenen]
Verhaltens wird als höchstes Verdienst (dharma)
gelehrt und dies (yaḥ) gilt auch durch Zeugnis des
Verstands als sehr gesichert.

8.144 Wer aber dieses [Verdienst] aus Rücksicht-
nahme (anurodhena) dieser [Art] (yasya) aufgibt,
ist für die Menschen ehrenwert. Ein wohlgebilde-
ter Mensch vernachlässigt das [Verdienst, wenn]
Gefahr [besteht, andere in] Verlegenheit [zu brin-
gen].25

Obwohl das Ausführen einer
Handlung nach dem religiösen
Gesetz und gemäß der Vernunft
nicht verboten ist, hält die Be-
scheidenheit des höflichen Ver-
haltens [einen Menschen] davon
ab, dem nachzugehen.

8.145 Und so gibt es an dieser Stelle ein Sprichwort, [welches] die Herzen der Guten
erfreut. Denn in wessen Herz verfangen süße Worte nicht?

8.146 „Was üblicherweise unerwünscht ist, – und sei es auch verdienstvoll (dhar-
myam) – soll man keinesfalls tun; und was üblicherweise erwünscht ist, – sei es auch
verwerflich – das soll man unbedingt tun.“

8.147 So wird aus der Scham, die man üblicherweise als „Eigenschaft“ bezeichnet,
[als zweite] Eigenschaft die Rücksichtnahme (anurodhaḥ) erwachsen, die [auch] „An-
stand“26 heißt.

8.148 Obwohl das Entstehen von Eigenschaften aus einer [anderen] Eigenschaft in der
Lehre des Weisen Akṣapāda [Gautama, Autor der Nyāyasūtras,] bestritten wird, leuch-
tet es von selbst ein und ist durch das Beweismittel „Eintreten der Wirkung“ [gesichert].

8.149 Wie könnte die Tatsache, [dass] etwas üblicherweise einem Beweismittel ge-
nügt, nicht zur Gewissheit [darüber] führen? Muss man [weitere] Beweismittel erwä-
gen, wenn [etwas schon] mit einem sicheren Beweis abgesichert wurde?

[Auszug des Kommentars:] Genau hierzu fertigt [der Autor] eine „kleine Brosche“ (āpīḍikām)
mit [den Worten]: Denn so …

8.150 Denn so gibt an dieser Stelle eine Anekdote, ein Beispiel zur erfolgreichen Ab-
sicherung [dieser Ansicht]. Wem bereitet dieser makellose Sachverhalt keine Freude,
nachdem die [Anekdote] gehört wurde?
25 Die Kernaussage des Aḫlāq-i Muḥsinī, dass nicht alles, was nicht verboten ist, sich für einen bescheide-
nen Menschen geziemt, wird hier ins Positive verkehrt, indem Zurückhaltung als legitimer Grund für die
Nichtbeachtung der verdienstvollen Kastenpflicht behandelt wird. 26  vinaya ‚Anstand‘ ist das 10. Kapitel-
thema, es wird auch in den folgenden Strophen 8.151, 8.153 und 8.155 mit dieser Form der Rücksichtnahme
gleichgesetzt.



Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen 897

8.151 Es gab auf Erden einen Herrscher Navaśara,
ein Fundament des Anstands (vinaya-), [der seine]
Subjekte sehr erfreute [und] durch den die reicht-
umtragende [Erde] ihrem Namen Ehre machte.

Wie Nūšīrvān …

8.152 Und die Subjekte, [die] sich an [seiner] Führungskunst, [seinem] Anstand und
[seiner] Popularität erfreuten, nannten [ihn Götter]lehrer [Bṛhaspati], Indra und auch
Manu, [weil sie unter ihm] die religio-soziale Ordnung (dharma-) wahrten.

8.153 [Da] sein Geist von jenem Anstand geprägt
war, welcher der Rücksichtnahme (anurodha-) den
Vorrang [einräumt], vergnügte er sich zu keiner
Zeit mit den schönschenkeligen [Frauen] im Ha-
rem dort, wo ein Händchen der „Labungs-Blüte“27

erblühte.,

… in einem Haus, in dem es Nar-
zissen gab, nicht mit seinen Frau-
en und Sklavinnen verkehrte.

8.154 „Wie [könnte] ich mich [quasi] öffentlich
vergnügen, während ihr Auge ‚Knospe‘ zuschaut?“
So dachte der Anständige und vergnügte sich nicht
mit seinen schönschenkeligen [Frauen].

Denn er meinte, dass die Augen
der Narzisse den Augen eines Be-
trachters gleichen.

8.155 Wie könnte man aus diesem Anstand nicht [folgern, dass] er im höchsten Maße
beim Verdienst (dharma-) blieb?

27 Die im Aḫlāq-i Muḥsinī an dieser Stelle erwähnten Narzissen (narcissus tazetta), pers. nargis müs-
sen dem kaschmirischen Autor bekannt gewesen sein, da sie im 19. Jh. Exportgut waren und im Kasch-
miri ebenso wie in den meisten neuindoarischen Sprachen des nordwestlichen Indien ähnlich heißen;
vgl. Grierson, Platts und Singh, sub nargis. Eine irā-mañjarī kommt auch im Mokṣopāya, Ed. Slaje
u. a. 5,32.15 vor, konnte jedoch dort nicht sicher identifizert werden; vgl. Steiner 2015, S. 179, Fn. 1. Aus
Sāhibrāms Kommentar erfahren wir dass sich die ‚Händchen‘ oder ‚Rüsselchen‘ (-hastikā) dieser Pflanze
gewöhnlich an den Eingängen zu den Haremsmauern befänden und ihre halb geöffneten Knospen den den
berauschten Augen einer Geliebten glichen. Unklar bleibt, ob der im ‚Händchen‘/‚Rüsselchen‘ angelegte
Vergleich auf die Strauß-, Blüten- oder Knospenform zu beziehen ist, was alles nicht recht zur Narzisse zu
passen scheint. Zudem überläd es den intendierten Vergleich der Blüten mit menschlichen Augen unnötig.
An dieser Stelle bleibt nur die wörtliche Übersetzung als Versuch der Annäherung.



898 Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen

8.156 Diese(s) hier vernommene, derartige Ver-
halten / Erzählung (pravṛttiḥ) von Navaśaravant
bezeichnen [diejenigen, die] die ganze Wahrheit
erkannt haben, als dem guten Charakter [gleichen-
de] Folgsamkeit (-anuvartanam). O Wunder, der
höchste Pfad des Verdiensts (dharmasya) ist äu-
ßerst obskur! Gewiss ist die verdienstvolle Sitte für
Stumpfe mit [nur] fleischlichen Augen nicht leicht
zu verstehen.

Tatsächlich ist dieses Verhalten
von Nūšīrvān keine Bescheiden-
heit [im engeren Sinne], weil die
Bescheidenheit aus dem Glau-
ben entsteht …

8.157 Und sie sagen von diesem Herrscher, er sei
höchst würdig, vom Feuer verbrannt zu werden,28

wodurch sein Ruhm, der [ihm Eintritt in] den Him-
mel gewährt, bis zum [Ende des] Äons gesichert
ist.

… und er ein Feueranbeter (d. h.
ein Zoroastrier) war, sondern ei-
ne Art von höflichen Verhalten,
das er pflegte.

8.158 Daher ist Weg jener gegenwärtigen [Herr-
scher] mit der guten Sitte [des Kastensystems und]
edler Abstammung unübertrefflich, [wenn sie] die-
se Folgsamkeit (anuvṛttim) walten lassen.

Wenn die islamischen Herrscher
etwas Ähnliches pflegen, ist das
Bescheidenheit aus höflichem
Verhalten.

8.159 Das Herz, welches durch das Läuterungs-
mittel „Rücksichtnahme“ (anurodha-) rein ist, dürf-
te ein ununterbrochener Spiegel des Lichts und der
Wonne des Herrn, des Urgrunds sein.

Vers: Wenn das Herz voll von der
Eigenschaft Bescheidenheit ist, /
wird es zu einem Spiegel für das
Licht Gottes. /

28 Hierbei dürfte es sich um eine etwas missverständliche Adapation von pers. ātiš-parast wörtlich ‚Feuer-
anbeter‘ handeln. Dies dient im Aḫlāq-i Muḥsinī lediglich dem Hinweis, dass Nūšīrvān als vor-islamischer
Zoroastrier nicht im engeren Sinne Bescheidenheit praktizieren könne, da diese Eigenschaft den islami-
schen Glauben voraussetze, wie schon in der 8.4 zugeordneten Passage angedeutet wurde. Nach Sāhi-
brāms Kommentar deute vahni-dāha-ucitam ‚würdig, vom Feuer verbrannt zu werden‘ an, dass er dieje-
nigen überrage, die mṛn-nikhanana-ucitebhyaḥ ‚es verdienten, in der Erde begraben zu werden‘, obwohl
er außerhalb der guten Sitten des Kastensystems stehe. Damit ensteht eine ganz neue weltanschauliche
Bruchlinie, die für Sāhibrāms Zeit denkbar zwischen den Erdbestattung praktizierenden Muslimen und
den Feuerbestattung praktizierenden Hindus verläuft; und sein Navaśaravant stünde demnach den Hin-
dus kraft seines Anstands näher, obwohl er kein Kastensystem kannte. An dieser Stelle missverständlich
wirkt die Übertragung vor allem dadurch, dass die Zoroastrier bekanntlich Luftbestattungen durchführten.



Kapitel 8 – Bescheidenheit : Alten und Vorzüglichen Folgen 899

8.160 Es ist kein [taugliches] Sehvermögen,
solange es rücksichtslos (nir-anurodhā) ist. Dem
ist Blindheit vorzuziehen. In der Blindheit [liegt]
kein Fehler, [aber] erkennt das [Sehvermögen oh-
ne Rücksicht], kommen viele Fehler zustande.

Ein schamloses Auge ist nicht lo-
benswert; / die Vernunft betrach-
tet dies jedoch nicht als Auge. //
(8.8)

8.161 Dieses reine Juwel, [welches] „Rücksichtnahme“ (anurodha-) lehrt, vertreibt
[alle] Augentrübungen [und] strahlt – von mir geschliffen [und] von Verständigen aus-
geschmückt – vorzüglich im Herzen.





9

dar ʿiffat

Über Keuschheit

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.71c)
bāhya-antara-śucitvam äußerlich und innerlich Reinsein

Sanskrittitel im Kolophon
śauca- Reinheit

Antonym im Text
a-śauca Unreinheit

Inhalt
1–26 Definition

27–76 Die zweifache Natur des Menschen
77–87 Lobpreis des Patrons

88 Abschluss

Vorbemerkung: Ähnlich wie im vorigen Kapitel, wo „Reinheit“ als Folge des Kapitelthemas
„Zurückhaltung“ angerissen wurde (8.28f.), wird ihr auch hier eine die Gesellschaftshierar-
chie garantierende und abbildende Funktion beigemessen. Den Ausgangspunkt bildet hier
jedoch spezifisch die Sexualität (9.8). Die sozialinteraktive Restriktion, dass Höherkastige
durch Verbindung mit Niedrigkastigen ihre „Reinheit“ einbüßen und damit nicht nur ihren
Status, sondern die gesamte sozio-religiöse Ordnung gefährden würden, ist etwa der Ver-
fallskaskade in 9.10–13 implizit. Schwerpunkt der weiteren Argumentation ist der auf der
irdischen Gesellschaftshierarchie fußende Heilsweg des Einzelwesens, welches sich nur
durch „reines“, d. h. hier vergeltungskausal zu besseren Existenzen führendes Handeln im
Daseinskreislauf erheben und diesem schließlich entkommen könne.



902 Kapitel 9 – Keuschheit : äußerlich und innerlich Reinsein

9.1 Im Anschluss daran wird nun das erhabene (an-avamam) neunte (navamam) Tor
verkündet, [ihr] Klugen; wer dort eintritt, erhält sofort frische, mit neuem Glück [ver-
bundene] (nava-mam) Anmut!

9.2 Genau das, was oben [in 1.71] als „äußerlich und innerlich Reinsein“ (bāhya-antara-
śucitva-) genanntes [Tor] angekündigt wurde, wird nun mit Definition und einem Bei-
spiel dafür erklärt.1

9.3–4 Wenn sich plötzlich zusagende Sinnesob-
jekte bieten [und] man sich zur Erfüllung des Ver-
langens danach [ihnen] zuwendet – womit die un-
erlaubte Handlung beginnt – [diese aber] mit Ver-
stand richtig bedenkt und darauf von ihnen ab-
lässt, so ist dies Reinheit (śaucam). Und diese ist
gemäß der Unterscheidung in äußere und innere
zweigeteilt.

Diese besteht in der Vermei-
dung der Verübung von dem, was
[nach dem islamischen Gebot]
verboten ist, …

9.5 [Wenn] sich jemand wegen eines Bruchteils von Dünkel am ganz falschen Ort die-
sem fruchtlosen / schlechte Resultate bringenden (viphalāṃ) Rausch hingibt und [da-
mit] schwankt[, so ist dies Unreinheit], [weil es] diesseits einem tadelnswerten Zustand
[und] Blindheit [gleichkommt] und jenseits Unheil bringt. Die Weisen erklären genau
das zweifache [ebenfalls in äußeres und inneres unterschiedene] Unterlassen dessen als
Reinheit (śaucam).

9.6 Denn wenn man das Vehikel der schlechten Tat bestiegen hat, ist es verunreinigend
(aśaucakam), dass durch den Aufstieg zu [diesem zunächst] hohen Zustand wegen des
Berauschtseins von der Süße [dieser Tat] weitere hinzukommen.

9.7 Dies kennt man zunächst gemäß der Unterscheidung in Geist und Körper als zwei-
fach. Weil diese [Beiden] unendlich viele Schösslinge haben, entsteht gewiss unendlich
viel.

1 Dieses Kapitel weist jedoch keine Anekdote im Stile der Übrigen auf.



Kapitel 9 – Keuschheit : äußerlich und innerlich Reinsein 903

9.8 Und hauptsächlich bezeichnet man das Erwägen /
Berühren (-avamarśaḥ) der Frau eines anderen als [Un-
reinheit]. Wenn die Erwägung (-avamarśe) der Frau ei-
nes anderen innerlich stattfindet, gibt es keine üble Tat,
die ein Mann mit schwindendem Verstand nicht tun
würde.2

… insbesondere verbotene
sinnliche Begierden.

9.9 Denn dabei findet gar keine Prüfung statt, [ob man der Frau] beiwohnen darf oder
nicht. Und gewöhnlich darf man in der Welt den schönen [Frauen] nicht beiwohnen,
auch wenn sie leicht zu haben sind.

9.10 Und verkehrt man mit [Frauen, denen man] nicht beiwohnen darf, gehen die
[Opfer]handlungen zugrunde, welche durch heilige Sprüche gereinigt sind. Und sind
diese zugrunde gegangen, verschwinden die Gottheiten, [die] dem sattva [-Strang] zu-
geordnet werden.3

9.11 Taubheit, Hautkrankheiten, Blindheit, Stummheit, Lähmung der Hände und Füße
und dergleichen Gebrechen [rühren] hier [auf der Welt] vom Verschwinden der [den
Körperfunktionen vorstehenden] Gottheiten [her].

9.12 Wenn diese verschwunden sind, geht auch die Unterscheidung von erlaubten und
verbotenen Speisen verloren. Ist diese verloren, woher [soll dann] Furcht [vor Regel-
verstößen kommen]? Furchtlosigkeit ist bei Gefahr unheilbringend.

9.13 Wenn Furchtlosigkeit [herrscht], geben die Menschen das vorgeschriebene Han-
deln (sat-kriyā) gemäß der je eigenen Kaste [und des je eigenen Lebensstadiums] auf.
Wenn dies aufgegeben wurde, wie soll es denn dafür eine Prozedur der Sühne geben?

2 An dieser Definition der „Reinheit“ ex negativo zeigt sich, dass diese in der Vīraratnaśekharaśikhā auf den
Mann zugeschnitten ist, während die Definition der „Keuschheit“ im Aḫlāq-i Muḥsinī auf beide Geschlech-
ter anwendbar ist. 3 Die hier und im Folgenden herangezogene Lehre von drei guṇas (wörtl.: ‚Strän-
gen‘) geht ursprünglich auf vedische Ideen von Dreiergruppen zurück und wurde schließlich im Sāṃkhya
in Form von drei Konstituenten der Urmaterie (prakṛti) systematisiert: leuchtendes sattva (‚Sein‘), auf-
wirbelndes rajas (‚Staub‘) und beschränkendes tamas (‚Dunkelheit‘). Ideengeschichtlich besonders wirk-
mächtig ist der dieser philosphischen Verwendung teils vorausgehende klassifikatorische Gebrauch im
Mahābhārata, den Purāṇas und den Dharmaśāstras. Dort werden etwa Arten des Glücks, Speisen und
Kasten nach der Dominanz von einem oder zwei dieser guṇas eingeteilt. Dies dient als Heuristik einer
soteriologischen Hierarchisierung, in der sattva die höchste und tamas die niedrigste Stufe repräsentiert;
vgl. Malinar 2018a. Da sich Sāhibrām hier vor allem aus epischen und dharmaśāstrischen Quellen be-
dient, dürfte diese Absicht auch hier vordergründig sein. Zur Idee, dass die vedischen Opfersprüche und
wie in folgender Strophe die Körperfunktion von sattva abhängen vgl. Mānavadharmaśāstra 12.31: “Vedic
recitation, ascetic toil, knowledge, purification, the control of the organs, righteous activity, and contem-
plation of the self—these mark the attribute of Goodness (sāttvikaṃ).”; Übersetzung: Olivelle 2005, S. 231,
Sanskrit von mir ergänzt.



904 Kapitel 9 – Keuschheit : äußerlich und innerlich Reinsein

9.14 Man übt Sühne, um sich von unwissentlich [begangenen] schlechten Taten zu läu-
tern. Unterbleibt dies, nennt man deren feststehendes Schicksal unaussprechlich [übel]:

9.15 [Sie] erleiden viele Höllenqualen und nachdem sie danach gemäß [ihrer] schlech-
ten Tat als Gewürm und dergleichen [niedere Lebewesen] Geburt genommen haben,
[erreichen sie] schließlich einen Lebensweg als Pflanze.

9.16 Obgleich auch Sühne für wissentlich [begangene] schlechte Taten in der Offenba-
rung beschrieben wird, so gibt es dabei den leichten Fall [einer nur einmal begangenen
Untat] und den [nach unserer Meinung zu] schwerwiegenden Fall [von mehrmals be-
gangenen Untaten].

9.17 Bei übermäßigem Beharren darauf, Unreinheit (a-śauca-) hervorzubringen, kann
es gar keine Bereinigung geben, denn nirgends kennt man eine solche [Bereinigung]
von Urin, Alkohol und Kot.

9.18 Daher sollen Klugen von wahrhaft reiner Gesinnung, die im Herzen auf eine hohe
Stellung aus sind, diese [Unreinheit, besonders die Erwägung der Frau eines anderen]
mit Verstand als Schatulle [voller] Unheil betrachten und das Denken [davor] hüten,
diese [Schatulle] auch nur zu wünschen.

9.19 So hält man die Reinheit (śaucam) in äußerlicher und innerlicher Gestalt für
zweifach. Dabei gilt der lautere Vorsatz als innerliche Reinheit (-śaucam) des Herzens.

9.20 Es folgt [gemäß dem dritten Lehrsatz]4 aus
der Eigennatur von Freundlichkeit und derglei-
chen [guten Geisteseigenschaften, dass sie] damit
in Verbindung stehen. Ist der lautere Vorsatz vor-
handen, sind [auch] Freundlichkeit und Derglei-
chen nahe, denn ist die Sonne aufgegangen, müs-
sen [ihre] Strahlen nicht mit Mühe erworben wer-
den.

Dies gehört zum ausgezeichne-
ten Charakter.

9.21 Die „Sinne“ genannte Gruppe5 gilt als Mittel zur Erkenntnis und zum Handeln.
Weil auch diese [Gruppe] vom [Denken] abhängt, ist keine separate [läuternde] Be-
handlung geboten.

9.22 Denn was ist [wohl] der Lebensweg der Subjekte, wenn [ihr] Herrscher ganz lau-
ter und gut handelt? Gewiss [aber] sieht man nirgends Herrscher [auf eine bestimmte
Art] handeln, [nur] weil die [Subjekte so] handeln.

4 Vgl. Fußnote zu 8.63. 5 D. h. die fünf wahrnehmenden Sinne (Seh-, Hör-, Geruchs-, Geschmacks- und
Tastsinn) und die fünf Tätigkeitsglieder (Arme, Beine, Mund, After und Geschlechtsteil); vgl. 3.32.



Kapitel 9 – Keuschheit : äußerlich und innerlich Reinsein 905

9.23 Wenn man sieht, [dass] der Herrscher in einer bestimmten Hinsicht den [Sub-
jekten] folgend handelt, dann sind [seine innere] Unreinheiten [noch] nicht reif [zum
Entfernen]. Daher ist das Handeln des [Denkens/Herrschers] primär.

9.24 Deshalb wird die je spezifische Tätigkeit der Sinne,6 [wenn sie] ohne Unheil [und]
frei vom Makel [„Unreinheit“] ist, als „Reinheit“ (śaucam) bezeichnet.

9.25 So wie Wahrhaftigkeit für die Stimme und das [ausschließliche] Essen von er-
laubter Speise für die Zunge [Reinheit ist], soll man [die Reinheit der übrigen Sinne]
gemäß der Maxime vom [garen] Reis im Kochtopf7 bedenken.

9.26 Und deshalb entsteht diese zweifache Reinheit von selbst aus dem Wesenszug
[derer, die] einen guten Charakter haben. Dafür bedarf es keiner Verfeinerung durch
Unterweisung.

9.27 Und so wird in den alten Legendensamm-
lungen die Welt als zweifach beschrieben: Zwei
beständige Verbindungen bringen den Lebewesen
[vergeltungskausale] Resultate gemäß [ihrer] Ur-
sache.

Die Altvorderen haben gesagt:
Der Mensch hat zweierlei Natur.

9.28 Die eine [Verbindung] zu den Göttern
heißt „göttliche Bedingung“; [denn] auf sie ge-
stützt, [nämlich] aus Neigung zu guten Taten ge-
mäß der orthodoxen Lehrbücher, strebt man nach
göttlichem Glück.

Er stammt sowohl von den En-
geln ab und daher rührt seine
Neigung zu Wissen und rechtem
Handeln.

9.29 Dabei wird ein Mann, weil er durch Neigung zu den technischen / orthodoxen
Lehrbüchern (sat-śāstra-) ganz herausragend gemäß sattva [-Strang]8 verfährt, allmäh-
lich oder auch plötzlich Befreiung erlangen.

9.30 Wem der Herr erscheint, der braucht aufgrund des kleinsten Teils Seiner Gunst
[so offenkundig,] wie eine in der Hand [gehaltene] Jujube [klar durchschaubar ist,] gar
kein [geregeltes] Verfahren.

9.31 Wem nun durch Befreiungspraxis und dergleichen [Heilswege] oder auch infol-
ge stetiger Selbstbeherrschung der große Herr [geistig] gegenwärtig wird, der braucht
dieses Verfahren[, nämlich die Reinheit zu wahren].

6 Vgl. 9.21. 7 Diese besagt: Wenn ein Reiskorn im Topf gar ist, sind alle gar. 8 Vgl. Fußnote zu 9.10.



906 Kapitel 9 – Keuschheit : äußerlich und innerlich Reinsein

9.32 Dieser Weg, obwohl zweigeteilt,9 geht niemals fehl, [weil er] wahrlich seine Ge-
stalt durch die Dominanz des sattva [-Strangs] erhält. Wie [könnte man] etwas [von
selbst] Leuchtendes verbergen?

9.33 Ebendies ist das [allein] auf dem sattva [-Strang] beruhende Verfahren, die ers-
te göttliche Bedingung. Nun [folgt] ihr zweites, mit dem sattva [-Strang] verbundenes
Verfahren, [welches] auf Tätigkeit beruht.

9.34 Das durch Neigung zu [vorschriftsgemäß] guten Taten vom sattva [-Strang] be-
herrschte, [obgleich auch] aus dem rajas[-Strang] bestehende [Verfahren entspricht],
versehen mit Anstrengung und dergleichen Handlungsweisen, genau der Verdienst
bringenden göttlichen [Bedingung].

9.35 Das Männer in jeder Hinsicht schmückende [Verfahren, das] gleichermaßen mit
dem rajas[-Strang] und dem sattva[-Strang] verbunden ist, gewährt gemäß der Abstu-
fung des Handelns hohe und niedrige Zustände.

9.36 Wer die Aigrette (-śikhā) „vedische Vorschriften“ auf dem Kopf trägt, (1) der steht
unter den Menschen (janatāyām) von selbst als Vorzüglicher (vara-) da, [was] zur Voll-
kommenheit [des Lebens taugt] / (2) der steht in der Hochzeitsgesellschaft (janatāyām)
von selbst als Bräutigam (vara-) da, [was] zur Vollkommenheit [des Haushälterdaseins
taugt].

9.37 Nun [folgt] ferner andererseits die Verbin-
dung zu den Widergöttern. Und diese (yā) [wird]
„widergöttliche Bedingung“ [genannt]; unter ihr
ist man den Tieren gleichgestellt [und] ferner [tritt
in einer späteren Geburt] der Zustand dieser [Tiere
ein].

Er stammt aber auch von den
Tieren ab.

9.38 Der Weg, welcher aus Vorherrschaft des rajas[-Strangs] und durch das Unterlie-
gen des sattva[-Strangs] auf den tamas[-Strang] zustrebt, gilt als „widergöttliche Be-
dingung“.

9.39 Wie könnte jemand, der die Aigrette „vedische Vorschriften“ mit Füßen tritt,10

[indem] er unabhängig [davon] verfährt [und seines vorgeschriebenen Verhaltens] ver-
lustig geht, nicht nach unten fallen?

9 Gemäß Kommentar ist hiermit nicht die in 9.29 eingeführte Unterscheidung zwischen allmählicher und
plötzlicher Befreiung gemeint, sondern die Unterscheidung zwischen Befreiungspraxis (yoga) und Wissen
(jñāna) innerhalb des allmählichen Wegs. 10 Wörtlich: pad-gatā kṛtā ‚zum Fuß setzt‘.



Kapitel 9 – Keuschheit : äußerlich und innerlich Reinsein 907

9.40 Wie könnte jemand kein Tier sein, wenn er
bei [verbotenem] Trinken und Essen aus Schläfrig-
keit, Faulheit und Nachlässigkeit [und] ohne Ur-
teilskraft das gute Handeln verspottet?

Und daher rührt seine Gier nach
Essen, Trinken und Geschlechts-
verkehr.

9.41 Deshalb sollen hierbei die mit Verstand Ge-
schmückten kraft der Macht [ihres] guten Ver-
stands Tag für Tag zur Erlangung des Heils auf
dem ersten Pfad wandeln, [welcher] zweifach er-
scheint.11 Und deshalb sollen [sie] hierbei den an-
deren, schmutzbedeckten Pfad weithin umgehen,
damit auch [ihre] reine (1) Lebenslagen / (2) Klei-
dersäume (daśāḥ) dabei sicher nicht beschmutzt
werden.

Voraussetzung für ein raison-
ables Verhalten ist, nach bes-
tem Bemühen die Engelsnatur zu
stärken und sich nicht von der
tierischen Natur leiten zu lassen.

9.42 Der Mann wurde vom Schöpfer fürwahr mit der Befähigung für diese große Auf-
gabe geschaffen, weshalb die Ordnung der Dreiwelt voller [vorgeschriebener] Tätigkeit
ist. Deshalb soll er [seinen] klaren Verstand [darauf] richten und so auf das Gelingen
hinwirken, dass er einen ehrenwerten Zustand im Dies- und Jenseits erreicht. [Denn]
der Verstand [von Klugen schlägt] den unermesslichen Weg [ein].

9.43 Deshalb soll der Kluge durch das Einlassen auf die erste [Verbindung] und das
Einstellen der zweiten [Verbindung] seine Pflicht erfüllen. Der Mann, [der] seine Pflicht
erfüllt hat, ist ein [wahrer] Mann.

9.44 Und so belehrten die Weisen den Menschen
über diese [zwei Verbindungen]: „O [Mensch], aus
beiden [Verbindungen] folgt etwas für dich. Eigne
[dir] an, was du begehrst!

Vers: Von den Engeln hast du ei-
nen Teil und ebenso von den Tie-
ren; /

9.45 Wenn dir der Wunsch kommt: ‚Ich möchte
die göttliche Bedingung empfangen‘, [dann] wen-
de [dich] vom tierischen Genuss ab [und] sei ganz
aufs Erwägen bedacht.

lass den tierischen hinter dir, so
dass du die Engel übertriffst. //
(9.1)

11 Vgl. 9.32.



908 Kapitel 9 – Keuschheit : äußerlich und innerlich Reinsein

9.46 Wenn in [deinem] Herzen Begierde [ist,
so] genieße [erst], nachdem du mehrfach erwogen
hast. Erwägung ist offenkundig [geboten], weil
unter Autoritäten in verschiedenen Fällen ‚Schä-
digung‘ oder ‚Nicht-Schädigung‘ und dergleichen
[Vorschriften angegeben werden].12

Wenn einen Menschen also die
Gier überkommt, …

9.47 Handle so, dass es nicht an [der Unter-
scheidung von] ‚rein‘ und ‚unrein‘ und Derglei-
chen mangelt. Wodurch könntest du, [wenn du]
so (1) verfährst / (2) erwägst (vicarataḥ), [im Dies-
oder Jenseits] überwältigt werden?

… dann achtet er nicht mehr dar-
auf, ob [die Speisen] erlaubt oder
verboten sind.

9.48 Und wenn dennoch ein äußerst starker Aus-
wuchs des Verlangens aufkommt, soll man sich –
um diesen zu mindern – zur Zeit der Blindheit
durch Verblendung [die autoritativen Werke über]
das Verdienst (dharmaḥ) ins Gedächtnis rufen.

Ebenso unterscheidet [ein
Mensch], wenn ihn die Gier
nach fleischlichen Genüssen
überwältigt, nicht mehr zwi-
schen ehelich und außerehelich.

9.49 Auf diese Weise entsteht im Dies- und Jenseits in [allen] drei Zeiten Glück für die
Vorfahren, Zeitgenossen und Nachfahren. Und der bis ans Ende des Äons ausgedehnte
Ruhm wird die Mondscheibe [ob seiner Strahlkraft]13 beschämen.

9.50 Ziehe genau dann, wenn das Verlan-
gen vollständig erstarkt, geschwind die
Zügel ‚Sinne‘ von der Zuwendung [zu
den Sinnesobjekten] ab und bezwinge den
Geist!14

Folglich drückt sich Keuschheit dadurch
aus, dass ein Mensch, wenn ihn das Ver-
langen nach fleischlichen Genüssen er-
greift, die Gelüste zügelt und …

9.51 Platziere [deinen Geist] nach Kräften so
fern [von den Sinnesobjekten], dass der Kleider-
saum ‚Größe‘ nicht vom Schlamm ‚Unreinheit‘ (a-
śauca-) besudelt und klamm wird.

… bestrebt ist, den Kleidersaum
des Strebens von den Befleckun-
gen des Verbotenen rein zu hal-
ten.

9.52 Wenn du gemäß der Vorschrift verfährst, die
Anweisungen der Regelwerke nicht zu verletzen,
dann wird ebendies leicht gelingen und nicht auf
anderem Wege.

Wenn er nur im Sinne des religiö-
sen Gesetzes voranschreitet …

12 Tentativ nach Kommentar übersetzt. 13 Zur Lichtmetaphorik von Ruhm vgl. etwa 7.58. 14 Vgl. 9.75,
wo jedoch der Geist metaphorisch als Zügel für die Pferde „Sinne“ fungiert.



Kapitel 9 – Keuschheit : äußerlich und innerlich Reinsein 909

9.53 Und wenn [du] auch nur im geringen Maße nach eigenem Ermessen davon ab-
weichst, dann sei gewiss, dass [dir] Unheil bis ans [Ende des] Äons [widerfährt].“

9.54 Der große Herr [Śiva] weiß alles, tut alles und hat alle Macht. Seine Festlegung
ist das erlaubte [Handeln]; es wird [dich] in jeder Hinsicht ans Ziel bringen.

9.55 Die plötzliche Festlegung, die nach eigenem Ermessen [geschieht], ist keine [wirk-
liche] Festlegung. Aus dieser Scheinfestlegung wird auf Schritt und Tritt Unheil [fol-
gen].

9.56 Und die Betrachtung von dem stets zu unter-
drücken, was sonst noch in dieser Welt von [Men-
schen] mit gutem Verstand als Laster bezeichnet
wird, ist der höchste Gewinn.

… und nicht über ungebührliche
Taten nachdenkt, …

9.57 Jeder, der so durch die Aktivitäten von Geist,
Stimme und Körper ganz rein ist, in dessen Mund
werden sich die Türflügel „Zaubersprüche“ und
„Maximen der Guten“ auftun.

9.58 Stets festlich, immer siegreich [und] stets zu-
friedenen Herzens, wird er diesseits Ehre erlangen
und jenseits Glück.

… öffnen sich ihm die Tore des
Guten, der Besonnenheit und
des Siegs.

9.59 Obwohl die Ausübung von [Reinheit] in dieser Form für alle gleichermaßen gilt,
haben hierfür besonders Herrscher ein Mandat.

9.60 Wenn über allen stehende Herr-
scher diese Eigenschaft hat, weicht
schlechtes Benehmen und dergleichen
Unheil [selbst] von der Grenze seines
Herrschaftsgebiets.

Wenn dem Herrscher Keuschheit zuge-
schrieben werden kann, wird gewiss die
Finsternis des unmoralischen Verhaltens
und des Ehebruchs aus seinem Herr-
schaftsgebiet fernbleiben.

9.61 Und wo ein solcher Herrscher weilt, dort
hört man niemals auch nur im Geringsten Ver-
leumdung von Kindern, Frauen und Dergleichen.

Und das Unglück von Schande
und Verrufenheit wird nieman-
des Frau und Kind befallen.

9.62 In seinem Herrschaftsgebiet wird nirgends die Rede von Unruhen aufkommen,
es gibt kein Versterben zur Unzeit [und] gar keinen Wittwenstand.



910 Kapitel 9 – Keuschheit : äußerlich und innerlich Reinsein

9.63 Und die Wolken regnen stets zur [rechten] Zeit (1) glückbringendes Wasser /
(2) glückbringenden Unsterblichkeitstrank (amṛtam). Bei ihm entstehen keine Plagen
und schon gar keine großen Katastrophen.

9.64 Dort entsteht Paaren kein Leiden durch Trennung. Die Feldfrüchte gedeihen
[und] den Menschen geht es ringsum gut.

9.65 Die [fünf] Elemente [Erde, Wasser, Feuer, Luft und leerer Raum] sind rein, der
Luftraum beherbergt die makellose Sonne, Schlangen haben kein Gift [und] sämtliche
Wassertiere sind gezähmt.

9.66 Und die Tiere der Wildnis sind gar nicht feindselig. Warum sollten in so einem
gut regierten Herrschaftsgebiet verständige [Menschen] feindselig werden?

9.67 Auf diese Weise werden zweifellos die vom eigenen [Körper und Geist] verursach-
ten Störungen, die, welche [andere] Wesen verursachen und [die] restlos [verschwin-
den, welche] man „vom Schicksal verursacht“ nennt.

9.68 Alle Kasten befolgen ihre Kastenpflichten und ebenso die vier Lebensstadien. Der
gesamte Zustand des besten Zeitalters wird erzeugt,15 daran [besteht] kein Zweifel.

9.69 O, das Resultat von Taten in der [Menschen]welt ist unermesslich und äußerst
wunderbar, sodass der Herrscher, obwohl er mit sämtlichen Sinnen wie Augen und
Dergleichen [anderen Menschen] gleichgestellt ist, den gesamten Erdkreis mit Befehl
anweist und [seine] Subjekte ihn aus höchster Achtung wie einen Gott verehren.

9.70 Wenn dieser Herrscher gute Taten verkörpert [und daher] einen ruhigen Geist
ist, kann es nicht wundernehmen, dass [auch seine] Bevölkerung sich guten Taten hin-
gibt.16 Wenn der gesunde Geist voll höchster, makelloser Erquickung verweilt, schwan-
ken die [Sinnes]öffnungen gar nicht – äußerlich wie innerlich –, [obwohl] sie naturge-
mäß wankelmütig sind.

9.71 Und gewiss wurde dieses mächtige Befehlshaber der beweglichen und unbewegli-
chen [Lebewesen] mit Bedacht vom ehrwürdigen [Schöpfergott] Brahmā – dem Herrn
[aller, die] auf dem Wagen „Tatvergeltung“ fahren – als feste Nabe eingesetzt, an wel-
15 Die Idee von vier sukzessive schlechteren Zeitaltern (yuga) wurde vergleichsweise spät ins Mahābhāra-
ta eingearbeitet und symbolisiert dort hauptsächlich einen stetigen Verfall des dharma. Die Benennungen
der Zeitalter als kṛta, tretā, dvāpara und kali gehen auf die Bezeichnung der Augenzahlen 4-3-2-1 im in-
dischen Würfelspiel zurück – kṛta ist also der beste, kali der schlechteste Wurf. Erst die späteren Purāṇas
systematisieren dies zu einer zyklischen Wiederkehr dieser vier Zeitalter; vgl. Gonzáles-Reimann 2002.
Die Denkfigur Sāhibrāms, dass sich durch Einhalten der Kastenordnung das beste Zeitalter manifiestiere,
ist schon in vorsystematischen Zeiten präfiguriert; vgl. etwa Mahābhārata, Ed. Sukthankar 1,102.1–14
und 12.70. Sie dürfte hier, da der Autor mit der zyklischen Zeitalterzählung vertraut war, hyperbolisch
gemeint sein. 16 Wörtlich Plural: janapadāḥ.



Kapitel 9 – Keuschheit : äußerlich und innerlich Reinsein 911

cher von allen Seiten die Subjekte wie Speichen befestigt sind und vorankommen, ohne
[auch nur] ein bisschen ihre [jeweils festgelegten] Grenzen zu überschreiten; denn so
werden – o [Wunder, wie schnell]! – unglückliche Vorfälle in die Ferne rücken.

9.72 Deshalb soll der Herrscher, [wenn er] das Wohl aller Leute wünscht, [seinen]
Geist kontrollieren und mit Leib und Seele diesen Kern der Gesamtheit, die Reinheit
(śauca-) schützen – äußerlich und innerlich. Und wenn dieser gut behütet ist, erhebt
sich von allen Seiten das reine Banner guten Ruhmes, [welches] für [alle] Kasten und
Lebensstadien die Höllen bezwingt wie der liebliche (1) verdienstvolle Pfad / (2) Ganges
(puṇya-vīthī ).

9.73 Wenn das Banner „Reinheit“ seinen Glanz
überall verbreitet, frohlockt das Herz der Subjekte
ausgiebig. Wie könnte sich ein kluger [Herrscher]
nicht daran halten?

Dort, wo die Keuschheit wie eine
Flagge gehisst wird, /

9.74 Da die zuverlässig [glückbringende] Verhal-
tensweise gemäß der je eigenen Kaste und dem
[je eigenen] Lebensstadium prächtig prangt, darf
ein besonnener [Herrscher] dies nicht vernachläs-
sigen.17

ist man Gemüt und Glaube voll-
kommen gefällig. /

9.75 Und jene [ehemals] verruchten Pferde „Sin-
ne“ reiten ganz zum Schutze ihres Herrn auf dem
höchsten Pfad, [wenn] sie ihre verruchten Tätig-
keiten aufgeben.

Die Gelüste werden gemindert
und unterdrückt, /

9.76 Selbst der Wesenskern im Innern ge-
langt, wenn er auf rechte Weise mit der Zierde
[„Reinheit“] geschmückt ist, in die Gegenwart des
[Herrn], bei dem es – o [Wunder] – keine [gute]
Tat und keine Untat gibt.

der Geist wird Gott wohlgefäl-
lig. // (9.2)

[Auszug des Kommentars:] Soweit das Gefüge „Aigrette“ (śikhā-). Weil im nun zu verfassenden
Gebilde „Brosche“ (śekhara-) dieses „Juwel“ Reinheit (śauca-ratnasya) sehr wertvoll ist, gelangt
kein beliebiges Wesen zur Einsicht [darüber, wer dem] würdig ist; allein jener Prinz [Ranbir
Singh] ist [dem] würdig, [weil] sein Denken unverdorben [und formbar] ist – damit formuliert
[der Autor] einen Segenswunsch und schließt die „Aigrette“ (śikhām) ab indem [er sagt: Es gibt
… keinen] hiermit …
17 Wörtlich als rhetorische Frage: kathaṃ … tatra upekṣāṃ samāśrayet ‚wie könnte er dies vernachlässi-
gen?‘



912 Kapitel 9 – Keuschheit : äußerlich und innerlich Reinsein

9.77 Es gibt hier auf der Welt gar keinen hiermit vergleichbaren Weg. Dies ist die
Essenz des höchsten Herrn, der Worte und Gedanken übersteigt.

9.78 Er ist es[, der] als höchster Unsterblichkeitstrank in der Welt in jeder Hinsicht
und immer triumphiert[, da] Er sich dem Gelingen der Ziele [aller] anderen widmet.
Die Stätte eines Partikels der Gunst von diesem (yasya) Allherrscher [und] Vertrau-
ensgrundlage von jeglichem Gedeih [im Dies- und Jenseits, nämlich] der Prinz [Ranbir
Singh] von rühmenswerter Gesinnung strahlt auf Erden besonders.

9.79 Und wenig Achtung misst man [unter den Göttern] dem die gesamte Erdoberflä-
che erfüllenden Ruhm von diesem [Prinzen] bei, [der] eine herrliche Gestalt, makellosen
Charakter und Verstand besitzt. Denn dieser füllt die Erde mit [allem, was] dazugehört,
ringsum [so] übermäßig aus[, dass er bis in den Himmel gelangt,] und stiftet beim Blit-
ze schleudernden [Himmelskönig Indra] Verwirrung, wenn [er seinen] rein[-weißen]
Elefanten besteigt[, da er vom gleißenden Ruhm geblendet diesen nicht finden kann].

9.80 O Wunder, Wunder, ach, großes Wunder, ach! Wenn diese [Welt] makellos [und]
ringsum [davon] erfüllt ist, sucht selbst die treue, [innerlich] ruhig Glücksgöttin, die
Tochter des Ozeans, [Hände klatschend] den vor [ihr] sitzenden, [ihr] lieben, [mon-
sun]wolkenschwarzen, funkeläugigen, [ohr]ringtragenden Viṣṇu[, weil sie ihn vom
gleißenden Ruhm des Prinzen geblendet nicht finden kann].

9.81 Als [der Schöpfergott] Brahmā die [von ihm] selbst erschaffenen Welten in neuer
Gestalt glänzen sehen wollte, dachte er an sein [von weißen] Streifengänsen [gezoge-
nes] Gefährt, um hinaus zu fahren. Als er darauf am falschen Ort landete, [weil] vom
Ruhm des [Prinzen] alles weiß war [und er infolgedessen sein Gefährt nicht erkannte],
wandte sich sein Geist vor Scham wieder [davon] ab und er vertrieb [sein] Verlangen
mit Rezitation der Veden.

9.82 Triumphieren, triumphieren wird dieser ge-
wisse Held / [Ran]bir [Singh] (vīraḥ) mit preis-
würdigem Ruf, klaren, lotus[gleichen] Augen[,
der] nur [fein]geistige Ausgelassenheit in Emp-
fang nimmt, einen makellosen Charakter hat, ein
Hort des Glücks und der Erquickung ist, einen
Charakter von höchster Größe hat [und] für Kluge
der Prüfstein ist.

Gott sei Dank, dass dieser erfolg-
reiche und hochrangige Prinz
[Abū’l Muḥsin Mīrzā] Glück und
Vermögen hat; das möge auch
weiterhin so bleiben!



Kapitel 9 – Keuschheit : äußerlich und innerlich Reinsein 913

9.83 Der Sohn, der [seinen] Vater, dessen Name durch den Titel ‚Herrscher‘ mit dem
Beiwort ‚Groß‘ geehrt wird (= mahā-rāja), wie der Sohn namens Jayanta den [Himmels-
könig] Indra oder der Mond [Candra] den Ozean [Varuṇa] vorzüglich schmückt [und]
zufriedenstellt, möge triumphieren!

9.84 Ebendiesem sei während der Entfaltung [seines] Gedeihens für lange Zeit ein lan-
ges Leben beschieden, und Anmut mit einer Fülle von gutem Ruf, Gesundheit und eine
Menge Glück, das Erreichen [seiner] gewünschten Ziele und ein Verstand, der Gefallen
am Verdienst (dharma-) findet und alle fördert.

9.85 Ein Verstand, der die Wirklichkeit analysiert, ein gesunder, langlebiger Körper,
eine der Wahrheit ergebene Stimme, Entschlossenheit, ein guter, makelloser Ruf[, der]
die Subjekte erfreut, im Herzen die Glücksgöttin, [welche] durch die Kraft der Erha-
benheit makellos ist, und Hingabe an die Verehrung Śivas, Nachsicht, Abstinenz [von
schlechten Taten] und immerzu Gefallen an [diesem] Lehrbuchs mögen ihm zukom-
men!

9.86 Dieses [Kapitelthema] „Reinheit“ (śauca), in-
folge derer man [im nächsten Leben] zu den un-
sichtbaren und [in diesem] sichtbaren Götter[, den
Brahmanen,] gezählt wird, die Lebenszeit, Glück,
Ruf, Besitz und Sieg gedeihen lässt [und] die dies-
wie jenseits für Kluge mit makellosem Geist ein
Schmuck ist, möge hier höchste Wonne erzeugen.

„Er hat ein schönes Gesicht, rein
und tugendvoll; / das Streben der
Reinen aus beiden Welten steht
ihm bei. //“18 (9.3)

9.87 (1) Besonders möge die Siṃha als Nachnamen tragende, freigiebige Person tri-
umphieren, welche zur höchsten Freude gelangt ist (rati-mukha-gatā), nicht [aber] der
Blick des Liebesgottes ist[, der auf das Antlitz seiner Frau Rati fällt], welche zum Kern
der Mittel vorgedrungen ist (karaṇa-tala-gā), aber nicht [wie] die auf [direktem Sin-
nes]kontakt fußende Erkenntnis [zum niederen Teil der Sinne gelangt], welche die prei-
senden Herrscher auf dem Kopf tragen (navi-īśa-śiraḥ-sthitā), [die aber] nicht die Ma-
nifestation Viṣṇus [ist, welche Garuḍa auf dem Kopf trägt (vi-īśa-śiraḥ-sthitā)], welche
mit Juwelen vorzüglich ist, ohne eine Hochebene des [ axis mundi ] Meru [zu sein].

(2) Besonders möge die Person triumphieren, welche [die Silbe] am Anfang von rati
(= ra), am Ende von karaṇa (= ṇa), am Anfang von vīśa (= vī) [und] am Anfang von
ratna (= ra) hat, [und die] Siṃha als Nachnamen trägt, mit visarga.19

18 Ḥāfiẓ: Dīvān, Ed.Ḫānlarī, Band 1, S. 134, Ġazal 59, Z. 5. 19 In der zweiten Übersetzung werden nur
die für das Rätsel relevanten Passagen wiedergegeben. Die Lösung Raṇavīrasiṃhaḥ ‚Ranbir Singh‘, fügt
sich syntaktisch zu jayatu ‚möge triumphieren‘.



914 Kapitel 9 – Keuschheit : äußerlich und innerlich Reinsein

9.88 So wurde die makellose Reinheit beschrieben, das Mittel zur höchsten Erkennt-
nis, [welche] die Befleckung von Stimme, Körper und Geist entfernt [und] wichtigster
Bestandteil der Befreiungspraxis ist. Wer den Fuß auf die [Reinheit] setzt, dessen ma-
kelloser Weg wird im Jenseits überhaupt nicht in die Irre führen.20

20 Wörtlich: na caskhalīti ‚überhaupt nicht schwanken‘.



10

dar ādāb

Über Anstand

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.71d) und Kolophon
vinayaḥ Anstand

Synonyme im Text
vinītiḥ Anstand
nītiḥ / nayaḥ Führungskunst, Maxime
nībhāraḥ Zurückhaltung
(sat-)praśrayaḥ Rücksichtnahme (auf Gute)

Inhalt
1–81 Definition

82–138 Eine Tauschehe unter den Dynastien von Rom und Ägypten
139 Abschluss



916 Kapitel 10 – Anstand : Anstand

10.1 Vernehmt nun mit gespitzten Ohren1 (1) das zehnte / (2) [gleichsam] mit einer
Division [zur Eroberung] versehene (paṅkti-aṅkitam) Tor! Für die dort (yatra) Eintre-
tenden [stellt sich] Erfolg in allen [Lebenszielen] ein, der Freude stiftet.

10.2 Menschen[, die] von Kindheit bis ins Greisen[alter] zum Eintritt in dieses [Tor]
(yatra) berechtigt sind, beschreiten einen rühmenswerten Weg. Dieses Tor heißt „An-
stand“.

10.3 Jedes Tun [zu] unterlassen [und zwar] aus
makelloser Einsicht, freiwillig, stets und in jeder
Hinsicht, das man wegen der Aktivität von Er-
kenntnis[sinnen] und Tätigkeit[sgliedern]2 für un-
angemessen erklärt und Gefallen [zu finden] am
angemessenen Vorgehen, was in jeder Hinsicht
ein Grund für Lobpreis ist, dieses Verfahren be-
zeichnen die besten Weisen (1) mit dem Wort „Zu-
rückhaltung“ (nībhāraḥ) / (2) mit der Benennung
„Rücksichtnahme auf Gute“ (sat-praśraya-).

Dieser bedeutet, sich vor un-
schicklichen Worten und ver-
achtenswerten Handlungen zu
schützen und …

10.4 O Wunder, [ihr] Klugen, bedenkt mit Verstand die makellose Art, aus deren Ange-
messenheit die Aktivität für einen selbst und für andere gute Resultate zeitigt, wodurch
sich bei den Menschen eine Neigung zur Übereinkunft einstellt. Welcher Verständige[,
der seinen] eigenen Nutzen fördert, würde sich nicht an diesen Anstand (vinayam) hal-
ten?

10.5 Daher verkünden Heilige die alle Sinne [und Glieder]3 befriedende Aktivität
[„Anstand“] als geeignetes Mittel[, das] den vor Übereinkunft und einem [guten] Ruf
strahlenden Sieg bewirkt. Eben deshalb gibt es, wenn die Sinne richtig befriedet sind,
gar keinen Erfolg, der befriedeten [Menschen] nicht [schon beim bloßen] Wünschen
ganz in die Hände fiele.

10.6 Daher sollen [Menschen] von scharfem Verstand so verfahren, dass diese Hand-
lung[sweise „Anstand“] nicht schwindet, wodurch [sie immer] wieder Spott ernten
[würden].

1 Wörtlich Vokativ: śravaṇa-ādṛtāḥ ‚aufs Hören Aufmerksame‘. 2 D. h. die fünf wahrnehmenden Sinne
(Seh-, Hör-, Geruchs-, Geschmacks- und Tastsinn) und die fünf Tätigkeitsglieder (Arme, Beine, Mund,
After und Geschlechtsteil); vgl. 3.32. 3 Vgl. Fußnote zu 10.3.



Kapitel 10 – Anstand : Anstand 917

10.7 Andere zu achten und von anderen geach-
tet zu werden4 ist in jeder Hinsicht die Anmut der
Menschen, denn bei gegenseitiger Hochachtung
wird gewiss kein Unheil entstehen.

… sowohl sich selbst als auch
andere mit Hochachtung zu be-
trachten.

10.8 Denn wenn man selbst Anstand (vinaye) [ge-
genüber anderen] pflegt, weil andere ihn [eben-
falls] wahren, so [entsteht] durch gegenseitige
Achtung Anmut, ein Hort des Ruhms für Männer.

Ferner bedeutet es, sowohl das
Gesicht nicht zu verlieren als
auch die anderen vor dem Ver-
lust des Ansehens zu bewahren.

10.9 O Wunder, die Größe des Anstands (vinaya-)! Wenn Männer sich gemäß diesem
(yad-) betragen, schwindet nimmer die rühmenswerte Anmut bei einem selbst und bei
anderen.

10.10 Diese Anmut nennen die Weisen den höchsten Kern des [sich anständig Verhal-
tenden].5 [Jemand,] dessen Kern wie der [ axis mundi ] Meru ist, weil [er sich] auf diese
(yat-) stützt, kann von niemandem überwunden werden.

10.11 Diese Anmut des [Anständigen] halten Weise für die höchste Gravitas. Wie
könnte [ein Herrscher] schwanken, der schwer wie die Erde ist, weil [er sich] auf sie
(yat-) stützt?

10.12 Diese Anmut des [Anständigen] halten die Besonnenen für die profundeste
Tiefe. Wer tief wie der Ozean ist, weil [er sich] auf sie (yat-) stützt, ist für alle schwer
zu ergründen.

10.13 Diese Anmut ist die Aigrette (śikhā) der Männer. Die (1) hochstehenden[, be-
fehlsbefugten] Aigrette-Träger / (2) hochlodernden Feuer (uddhatāḥ śikhinaḥ) verbren-
nen sofort alle Fehler im Keim6 zu Asche, weil [sie sich] auf sie (yad-) stützen.

10.14 Diese Anmut ist der Sonnenschein. Weil [sie sich] auf sie (yat-) stützen, retten
die (1) Klugen / (2) Sonnenstrahlen die in tiefer Dunkelheit [namens „Verblendung“]
versunkene Welt ganz und gar.

10.15 Diese Anmut ist der Schein des Mondes. Weil [sie sich] auf sie (yat-) stützen,
erfüllen Kluge die Erde ringsum mit Unsterblichkeitstrank.

4 Wörtlich: sva-para-unmāna-śālitā ‚das eigene Mit-Hochachtung-Versehensein gegenüber anderen‘ so-
wie ‚das Mit-Hochachtung-Versehensein anderer gegenüber der eigenen Person‘. 5 Tentativ wurde die
Glosse asya = vinetuḥ auf das Kapitelthema bezogen, die Grundbedeutung wäre jedoch ‚des Lehrers‘ oder
‚des Herrschers‘, was zumindest konnotiert sein dürfte. 6 Wörtlich: doṣa-śaṣpa-ogham ‚die Menge der
Keime von Fehlern‘.



918 Kapitel 10 – Anstand : Anstand

10.16 Oder [zusammenfassend]: Diese Anmut [bietet] den Männern eine makellose
Zukunft. Gestützt auf sie (yad-) werden sie dies- und jenseits glücklich.

10.17 Sie ist die überaus bedeutende Mine aller guten Eigenschaften. Gestützt auf sie
(yad-) kommen sämtliche [gute] Eigenschaften von selbst hervor.

10.18 Und auch wenn ebendieser [Anstand ge-
rade] auf vielfältige Weise [identifiziert] wurde,
beschreiben die Anständigen7 Folgendes als den
Kern, auf dem gestützt diese Reihe des Anstands
(vinaya-) prangt:

Der rechte Anstand ist, …

10.19 [Der Kern ist] die (yat) die frewillig [und] fortlaufend beachtete Abhängigkeit
vom [Herrn], dessen Größe unvorstellbar ist [und] der aus dem höchsten Unsterblich-
keitstrank besteht. Wurde Er klar [erkannt], wird den Klugen von ganz allein die über-
weltliche Vorzüglichkeit [schon] in [dieser] Welt [zukommen].

10.20 Er ist auf diese Weise gewiss der höchste Unsterblichkeitstrank, der Gebieter,
dessen Eigengestalt das [allgegenwärtige] Bewusstsein ist. Ein bloßes aus der Menge
Seiner Blicke aufblitzendes Zucken [konstituiert] diese Welt. Dieser höchste Herr [Śiva]
macht Vorschriften [in Form von] Geboten und auch in Form von Verboten, indem er
[seine] Kraft der [vergeltungskausalen] Notwendigkeit8 erscheinen lässt.

10.21 Dies ist die Machtäußerung der durch [seine] Entfaltung [überall] ausgedehnten,
großen Person, beständig kein bisschen berührt von Leiden und Dergleichen, [da Er]
der aus sich selbst entstandene Gebieter ist, der allwissende, alle Ziele gewährende, die
gesamte Welt erschaffende, unabhängige, makellose Herr aller. Fortwährend strahlt die
Abhängigkeit von Ihm als Rücksichtnahme (praśrayaḥ).

10.22 Aus Seinem alles beinhaltenden Nabel entfaltet sich bei [der Schöpfung] das
höchste Wesen [Brahmā, der Schöpfergott], welches das gesamte Treiben als erfüllt
[und] in vierfacher Weise vorhanden betrachtet und nur aus eigenem Willen mit voll
entfalteten vier Gesichtern die vier Veden sorgfältig verbreitet [und darauf] zufrieden
verweilt. Wenn dieses [Wesen] vom [Welt]treiben bedacht [und] vergegenwärtigt wird,
ist dies der Weg [des Anstands].

7  vinetṛbhiḥ hier: ‚die sich anständig Verhaltenden‘? Vgl. Fußnote zu 10.10. 8 Hier wird niyati- als eine
der 5 Bedeckungen (kañcuka) im śivaitischen Sinne verstanden.



Kapitel 10 – Anstand : Anstand 919

10.23 Als dieser [Viṣṇu] und dieser [Schöpfergott Brahmā] erkannt hatte, [dass die
Veden,] die Schätze sämtlicher Lebensziele, äußerst schwer zu verstehen sind, erschuf
[Brahmā] darauf mittels Gedanken[kraft Autoritäten] von makellosem Verstand[, wel-
che die Bedeutung der Veden durch Überlieferung tradierten]. Die Abhängigkeit von
diesen ist der [Anstand].

10.24 Anständige (vinayibhiḥ) sollen die Speku-
lation [über die Richtigkeit dessen] innerlich auf-
geben und alles, was die höchst makellosen, dar-
in gelehrten Hüter der Dreiwelt, die als Manu und
Vyāsa bekannt sind, hierfür verfasst haben, sowie
all dass vom Herrn Gesprochene mit Sorgfalt be-
denken und stets befolgen.

… sich unter allen Umständen
nach dem Propheten zu richten,
weil er der perfekte Meister des
Anstands ist.

10.25 Verstandesreiche bezeichnen ebendiese höchste Maxime (naya) als Anstand
(vinaya). Denn hier in der Welt sind selbst jene [Autoritäten Brahmā, Viṣṇu und Śiva
nur] wegen eines Hauchs dessen [als Schöpfer, Erhalter und Vernichter] bekannt. Wird
dieser [Anstand] mit größter Sorgfalt beachtet, dürften auch sie von selbst gegenwärtig
sein. Denn hat man den goldenen Berg, [den axis mundi Meru] erreicht, sind Zauber-
kräfte gewiss nicht fern.

10.26 Und die ganze Welt soll nur den [all]wissen-
den (kaviḥ) Erleuchter preisen und ehren, in dem
die [göttliche] Rede mächtig prangt und [auf den]
sie rein vom Himmel hinabkam. Was Manu be-
schreibt, ist das Heilmittel. Und ferner [folgt] aus
den Worten der Offenbarung unmittelbar[, dass er]
der würdige Empfänger des Anstands (vinīteḥ), die
höchste, natürlich liebliche Verkörperung dessen
ist.

Er ist derjenige, der in der Schule
des [Hadiths unterwiesen wur-
de]: „Lehre mich Anstand, Herr!“



920 Kapitel 10 – Anstand : Anstand

10.27 Denn diesem [Manu], der vom Herrn, dem
Gesicht der Offenbarung das [richtige] Beneh-
men umfassend gelernt und diesen [Anstand an-
deren] vollständig gelehrt hat, kommt kein Zwei-
ter gleich. Daher soll man frohen Herzens alles von
ihm im Gedächtnis behalten. Und nachdem man es
memorisiert hat, soll man [entsprechend] handeln,
denn [dadurch] entsteht die Gunst des [Herrn], der
höchste Gewinn.

Kein anderer hat so wie er den
Anstand gelernt und wurde ver-
feinert und das wird so bleiben.

Lerne Anstand von jenem Meis-
ter, / der den Anstand von Gott
erlernte. / Lerne von demjenigen,
der unter allen Umständen / von
der großen Tafel lernte. // (10.1)

10.28 Genau ebendieser Anstand gilt hier ganz
evident (-tarām) bei allen als zusagend, aber be-
sonders bei denen, welche die Oberherrschaft über
alle [anderen] innehaben.

Anstand steht allen gut, ins-
besondere aber den Weltherr-
schern und großen Fürsten.

10.29 Wenn nämlich die hochgesinn-
ten Herrscher derart auf dem Weg des
Anstands kommen und gehen, [werden
auch] ihre [unmittelbaren] Diener und
[selbst deren] Gefährten [so verfahren].

Denn wenn diese auf dem Weg des An-
stands gefestigt sind, dann wird deren
Umfeld gezwungen sein, die Regeln des
Anstandes auch zu befolgen.

10.30 Und wenn die von die-
sen abhängige Bevölkerung die-
se so [verfahren] sieht, wenden
sie den Kopf nicht vom Pfad des
[Anstands] ab. Dadurch werden
alle Pflichten erfüllt sein.

Dadurch kann dann auch die Bevölkerung nicht
vom Pfad des Anstandes abkommen. Folglich gilt
das Verhalten des Königtums als regulativ und die
Belange der Bevölkerung erledigen sich im Ein-
klang mit [dessen?] Weisheit.

10.31 Und wenn die Pflicht auf Erden [mit Anstand] verbunden ist, ist auch die [ganze]
Dreiwelt [mit Anstand] verbunden. Und wenn diese [darin] vereint ist, bleibt nichts zu
tun übrig.

10.32 Denn so erhält man nach der Art des Anstands (vainayikī sthitiḥ), den man
einhält, das richtige, angemessene und zusagende Resultat derselben Art.

10.33 Denn obgleich viele einem Herrscher von unermeßlich [hohen] Absichten auf-
warten, erhalten [nur] einige ein Resultat. Anstand (vinayaḥ) gilt als Grund dafür.

10.34 Obwohl sich viele wieder und wieder vor Lehrern verneigen und sich [so] dem
Wissen nähern, sind nur einige hierin geschickt. Anstand (vinayaḥ) ist der Grund dafür.



Kapitel 10 – Anstand : Anstand 921

10.35 Deshalb sind in der Welt [nur] die für Männer Mysterien [wie den Anstand]
bergenden, makellosen Maximen (nītayaḥ) erfüllt vom Verlangen nach freiwillig ge-
wünschtem [In-Gott-]Verliebtsein, nicht [aber] andere [Maximen]. [Dies ist] meine
Meinung.9

10.36 Und so [heißt] es an dieser Stelle in
den mystischen Werken: Kluge, in deren Spiegel
„Herz“ sich die Welt wie eine [klar durchschauba-
re] Jujube befindet, wünschen [Folgendes]:

Denn im Masṉavi-yi Ma’navī
heißt es:

10.37 „O Herr, ich erbitte von Dir weder Ver-
dienst (dharmam), noch Sinnesgenuss und auch
nicht wirtschaftlichen Erfolg, [die alle drei] von
Natur aus vergänglich [sind], und gewiss nicht
die [durchaus] wünschenswerte Befreiung. Oze-
an der Barmherzigkeit, leiste mir verlässliche Hil-
fe beim Anstands (vinaye), mit dem hier [auch]
die Geistesschwachen alle [vier Lebensziele] errei-
chen können.

Vers: „Lasst uns Beistand suchen
bei Gott hinsichtlich des Anstan-
des. /

10.38 Und Anstandslosigkeit (a-vinītatvam) gilt
in jeder Hinsicht als Unheil, denn diese Abkehr
vom Herrn [bringt] alles Unglück hervor.“

Ein Anstandsloser wird von der
Gnade des Herrn ausgeschlos-
sen. /

10.39 Und so wird andernorts die Größe des An-
stands (vinayasya) illustriert: Der immer von An-
stand durchdrungene (vinītam) Luftraum ist im-
mer ein äußerst strahlender Ort.

Dieser Himmel wird durch An-
stand von Licht erfüllt, /

10.40 Und die Magier (vidyādhara-) und derglei-
chen [höhere Wesen], welche als Götter, Gandhar-
vas und Kiṃnaras alle hochgesinnt sind, genießen
wegen des [Anstands] den [ihnen] entsprechen-
den Ort.10

durch Anstand wurden die Engel
rein und unschuldig. //“11 (10.2)

10.41 Mithilfe des weit verbreiteten Anstands (vinayam) genießen all diese in je an-
gemessener Weise [ihre] lieblichen Stellungen nach Belieben.
9 Obwohl der Kommentar diese Bedeutung erhärtet, erschließt sich der Zusammenhang mit den vorigen
Aussagen nicht. 10 Für eine detaillierte Besprechung der hier nur entlehnt wiedergegebenen Himmels-
wesen siehe Oberlies 2018. 11 Rūmī: Maṯnavī-yi Maʿnavī, Ed. Surūš, Band 1, Daftar 1, S. 8, Z. 78 und
S. 9, Z. 91.



922 Kapitel 10 – Anstand : Anstand

10.42 Man bezeichnet ja die [Lebens]führungskunst (nīti), die besonders [qualifiziert]
ist, als Anstand (vi-nayaḥ). Ferner ist es keine Übertreibung, [dass] in der [Staats]füh-
rungskunst (naye)[, die] ein bloßes Synonym [davon ist,] [sprachlich] nichts als An-
stand (vinayaḥ) [liegt].

10.43 Daher ist alles ein Resultat der Führungskunst (nīti). Diese bunte Weltenreihe
zeigt sich nämlich genau [so], wie diese [Führungskunst ihre] Beschaffenheit hervor-
gebracht hat:

10.44 Wegen Führungskunst (nītim) hier [auf der Erde wird man] der auf dem Lo-
tus sitzende Schöpfer [Brahmā und] veranlasst auf gehörige Weise die mannigfache
Erschaffung dieser [Lebewesen] hier. O Wunder, Viṣṇu wiederum betrachtet ja uner-
müdlich die mannigfachen, reizenden makarī  -Wangen12 der Lakṣmī!

10.45 Wie soll man Seine Größe beschreiben? Bereit, den guten Menschen Wonne zu
gewähren [und] entschlossen, die gesamte in den Veden offenbarte religio-soziale Ord-
nung (-dharma-) zu schützen, schmückt Er ebenfalls – o Wunder! – augenblicklich den
Erdkreis mit dem Staub seiner lotus[gleichen] Füße, um die geistig verruchten Herr-
scher der Widergötter zu vernichten, [die] sich anschicken, diese [guten Menschen und
die Ordnung] zu bedrohen.

10.46 Und der Herr [Śiva] – der von allen Göttern verehrte Gemahl der Gaurī, der
Segenspender, Herr der Gespenster, Schöpfer und Zerstörer der Welt, mitsamt [allem]
Beweglichen und Unbeweglichen – legte das mannigfache Schicksal fest und wurde,
[da] er die Führungskunst (naya-) kennt und [darin] geschickt ist, zum Asketen[, der]
mit einem Antilopenfell bekleidet [und] mit aufgebundenen Haarflechten in ununter-
brochene Behaglichkeit versunken ist.

10.47 Gewiss erreicht [Indra], der Herrscher der Götter, [sein] Ziel, [da] er die Füh-
rungskunst (naya-) kennt und [darin] geschickt ist. Tag und Nacht teilt er die mannig-
fachen Domänen und Zuständigen ein, beschäftigt den sehr gewichtigen [und] mit dem
Verstand äußerst geschickten Lehrer [Bṛhaspati] als Hauspriester und widmet sich der
Unterscheidung; [so] pflegt er, die Widergötter zur Genüge auszulöschen.

10.48 So weiß man, dass es Resultat der Führungskunst (nīteḥ) ist, in welchem Um-
fang jemand Macht hat. Deshalb erklären Kluge das Resultat der Führungskunst (nīti-)
in dem Maße vom Schöpfergott bis zum Gewürm reichend, in welchem die äußerst
12 Beim makara handelt es sich um ein Fabelwesen, das meist mit Krokodilschnauze und Fischkörper dar-
gestellt wird und unter anderem in der Tempelarchitektur bedeutsam ist. Der Bezug zu Lakṣṃī ist ikono-
graphisch nicht nachvollziebar, weswegen hier ein Vergleich der Wangen Lakṣmīs mit dem entsprechend
weiblich gedachten Tier näher liegt, wobei das tertium comparationis dieser Gegenüberstellung unklar
bleibt; vgl. Darian 1976.



Kapitel 10 – Anstand : Anstand 923

liebliche Anmut13 [bei jemandem] entsteht, der Gefallen an der Führungskunst (naye)
findet. Ein Verständiger soll alles als von Führungskunst (nīti-) abhängig betrachten
und sich deshalb stets an diese halten.

10.49 Es gab ein [ehemals menschliches] Lebewesen, das – oh [weh]! – aus Mangel
an Verstand Geburt als Gewürm genommen hatte und glücklich [war], [in eine Pfütze]
auf der Straße von Kastenlosen gefallen [zu sein].

10.50 Oh [weh], aus Mangel an Verstand werden Menschen zu Vieh [und] bewegen
sich unter Schlägen und mit einem durch die Nase gezogenen Strick voran.

10.51 Oh [weh], aus großem Mangel an Verstand nähern sich einige unvernünftige
[Menschen] durch unreines Handeln in der Welt dem pflanzlichen Dasein.

10.52 Einige [andere] füllen[, da] ihr Verstand verblendet [ist und] weil grausame
Taten ihre Eigennatur sind, die Höhlen in schrecklichen Höllen.

10.53 Deshalb soll ein Kluger sich in richtige Weise auf die Urteilskraft stützen und
den von Gelehrten besprochenen Gegenstand bedenken: Was beim Herrn Śiva die Re-
flexionskraft ist, in der sein Wesenskern liegt, ist sicher genau diese Führungskunst
(nītiḥ).

10.54 Auf diese Weise sollen Gelehrte nach der Maxime namens „Nadel und Pfanne“14

die Kraft „Führungskunst“ (nīti-) letztlich als Inbegriff aller [anderen] Kräfte erkennen.

10.55 Der höchste Herr hat sich diese [Führungskunst] selbst als Kraft der Unab-
hängigkeit zu eigen gemacht und als er diese auch durch Teile [Seiner] Teile in [allen]
anderen [Aspekte] platziert hatte, wurde Er[, was Er ist].

10.56 Diejenigen, die diese [Führungskunst] richtig demgemäß beachten, sind sicher
in dieser [ihrer Stellung] verankert. Wenn [sie] davon ein wenig abweichen, gehen sie
geschwind [ihrer] Stellung verlustig.

10.57 Das liebliche [Himmels]reich des Indra ist die Stätte des höchsten Herrn [Śiva].
Genießen nicht Besonnene [dieses Himmelsreich] ohne Störung, [wenn] sie Seine Kraft
[„Anstands“] wahren?

10.58 So zeigt nämlich [die Tradition] zwei [dynastische] Wege für Herrscher auf,
unterschieden in Sonnen[-] und Mond[-Dynastie]; [allein] Anstand (vinayaḥ) ist der
Grund dafür.
13 Vgl. 10.7–16. 14 Diese besagt: von zwei Gegenständen gleicher Machart, im Bild also Eisenwaren, soll
der einfachere zuerst gefertigt werden; vgl. Jacob 1907, S. 53. Hier hebt er Autor konkret darauf ab, dass
Führungskunst/Anstand ebenso wie die in 10.53 damit gleichgesetzte Reflexionskraft (vimarśa-śakti) Śivas
gegenüber anderen Eigenschaften respektive anderen Kräfte Priorität habe.



924 Kapitel 10 – Anstand : Anstand

10.59 Wodurch Sagara, Bhagīratha und Janaka aus [der Sonnendynastie des] Ikṣvāku,
[nachdem] sie zu Herrschern über die Erde15 geworden waren, hier [auf Erden] einen
makellosen Ruf erwarben und [nun] im Himmel weilen, ist [Resultat der] Führungs-
kunst (nītiḥ).

10.60 Schärft [euren] Verstand, [ihr] Klugen und betrachtet die Führungskunst (nī-
tim) des Raghu-Sohns [Daśaratha aus der Monddynastie] (1) nebst den Weisen (munib-
hiḥ sārdham), wegen welcher der Herr [Rāma] (2) mit den Weisen (munibhiḥ sārdham)
herabstieg [und] die Erde läuterte.

10.61 Nahuṣa war einst Herrscher des Erdkreises, versehen mit gutem Benehmen
und Führungskunst (-naya-) durchdrang er mit [seinem guten] Ruf die Welt; die besten
Götter hielten ihn für geeignet, den höchsten Himmel zu regieren, und weihten ihn
nach erfolgreichen Bitten [zum Herrscher] über das Himmelsreich.16

10.62 Wie könnten [Menschen] von geringem Verstand die Größe der gewaltigen
Erscheinung des [Kṛṣṇa] im Hause Yadus beschreiben, der unermesslich viel [asketi-
sche] Inbrunst, Heldenmut und Macht hat? Er ist [Viṣṇu,] der Gemahl der Glücksgöttin
höchstpersönlich, welcher für die ganze Welt als Lehrer der unsterblichen [Götter] her-
abstieg und die Last der Erde vollständig zunichte machte.17

10.63 In dieser [Yadu-Dynastie] (yasmin )gab es einen [Herrscher namens] Kunti,
makellos durch guten Ruhm war er ein Feuer für den Brennholzhaufen „Unheil“, eine
Schatzkammer der guten Eigenschaften, hatte die Glücksgöttin auf dem Schoß [und]
entfernte die Feindesschar; er ließ auf der Erde die ganz makellose wunscherfüllende
Ranke [in Form seiner] Tochter [Kuntī] wachsen, die gewiss fünf makellose Söhne, [die
Pāṇḍavas,] als Früchte in die Welt [trug].

10.64 In dieser [Yadu-Dynastie] (yasmin gab es auch den [seine] Subjekte erfreu-
enden, ehrwürdigen Kārtavīrya, einen Herrscher, der Rāvaṇa, welcher den Ursprung
[Brahmā] mit [der Opferung] seiner lotus[gleichen] Köpfe erfreut hatte, wie ein [Op-
fer]schaf fesselte, die Erde mit dem Banner guten Ruhms schmückte und durch Rāma
Jāmadagnya den Tod fand; er war hierzu [Kraft seiner Befreiungspraxis] bereit [und]
seine lotus[gleichen] Füße sind von Helden zu ehren.

10.65 In dieser [Yadu-Dynastie] (yatra) gab es einen Herrscher von makellosem Ver-
stand [namens] Śaśabindu, welcher zum Entzücken [seiner] Subjekte vierzehn große
Juwelen als Insignien am Hof hatte; kraft [seiner] Tiefe war er auf Erden der Ozean und
15 Wörtlich: dharaṇi-bhartṛtāṃ yātāḥ ‚zu Gatten der Erde geworden‘, vgl. Hara 1973. 16 Nahuṣa sollte
Indra vertreten, begehrte jedoch dessen Frau und wurde infolgedessen verflucht, als Schlange auf die Erde
zurückzukehren; vgl. 10.73. 17 Zur Ideengeschichte des Kriegeradels als „Last der Erde“ in Indien und
Griechenland vgl. Jong 1985.



Kapitel 10 – Anstand : Anstand 925

kraft [seines] Strahlens die Sonne, kraft [seines] Verstands der Herr der Rede [Bṛhas-
pati], kraft [seiner] Führungskunst der Lehrer der Widergötter [Śukra], kraft [seiner]
Stärke der Wind[gott].

10.66 Auch dem Herrn Bhīṣma, [der] den Ozean mit [seiner] Tiefe aufwühlt, gab es in
dieser [Dynastie] (yatra); [indem] er von Kindheit an enthaltsam war, blieb er seinem
Vater (guru-) ergeben;18 und Zuflucht beim Staub auf den Füßen von Kṛṣṇa nehmend
stellte er die Gottesliebe voran und ließ Kṛṣṇa sein Versprechen [im großen Krieg nicht
mit Waffengewalt einzugreifen] brechen; und als würde er selbst die Zeit Lügen strafen
gab er [seinen] Körper [erst] durch [seinen eigenen] Willen auf.

10.67 Alle fünf [Pāṇḍavas], welche Stätten des Gipfels von Verdienst (dharma-), Norm,
[asketischer] Inbrunst, Vertiefung, Gleichmut, Wahrhaftigkeit und Dergleichen waren,
deren Zuflucht der Staub auf den lotus[gleichen] Füßen des glorreichen Kṛṣṇa war [und]
die Feuer für die Wälder „Widergötter“ waren, entstanden in dieser [Dynastie] als Ver-
körperung der [asketischen] Inbrunst der Kuntī wie Götterbäume. Kluge wissen, [dass]
dies Resultat von Führungskunst (nīteḥ) ist.

10.68 Erlangt mit der Urteilskraft Gewissheit und setzt stets die Führungskunst (nītim)
um! Wie passt die tief in allerlei Unheil [versunkene] Sippe des Götterfeinds [Hiraṇya-
kaśipu] zum Juwel [dieser] Sippe, dem seinen und den Eltern anderer Wonne spenden-
den Prinzen [Prahlāda], der den Herr aller erfreut?19

10.69 Obwohl [sein Vater] ihn mit Gift, Feuer und Dergleichen martern ließ, etrug der
weise [Prahlāda] die schwere Qual als befände er sich in einem Ozean aus Wonne, [weil]
er im höchsten Maße den [unzerstörbaren] Kern kannte; auf diese Weise läuterte er mit
Gottesliebe ausgestattet [seinen] Vater, [seine] Verwandten und [seine] Sippe. Man soll
dies in diesem Umfang vollständig als Ergebnis seiner Hingabe zur Führungskunst20

verstehen.

10.70 [Ihr] Klugen, in der Welt triumphiert eben diese Führungskunst (nītiḥ) im höchs-
ten Maße, weil [sie] alles zugleich anstimmt; aufgrund dieser schlug der Lehrer [der
Götter, Bṛhaspati,] die Widergötter in anderer Gestalt[, nämlich als ihr Lehrer Śukra
verkleidet]. Weil diese [Führungskunst] schwand, wich selbst Śukra unentschlossen
von seinem Ziel ab [und] hinderte entzürnt [seine] armen Schüler [mit einem Fluch].

18 Bhīṣma gelobte, als erster Sohn seines Vaters Śantanu nicht das Erbe zu beanspruchen und kinderlos
zu bleiben. Damit erfüllte er die Bedingung des Brautgebers, die Erblinie möge mit den männlichen Nach-
fahren seiner Tochter Satyavatī fortgesetzt werden, in die sich Śantanu unsterblich verliebt hatte. 19 Zur
Rezeptionsgeschichte dieser Figur siehe Hacker 1959. 20 Wörtlich: tasya nīti-tantrasya ‚von ihm, bei
dem Führungskunst vorwaltet‘.



926 Kapitel 10 – Anstand : Anstand

Woher soll jemand, dem es an dieser Führungskunst (ataḥ nīteḥ) mangelt, die Freude
der Entschlossenheit [erfahren]?

10.71 Mit Führungskunst (nītim) herrschte auch Vibhīṣaṇa über die nachtwandelnden
[Unholde]. Auf [seinen Bruder] Rāvaṇa, der gar keine Führungskunst (-nītau) hatte, fiel
ohne [diesen makellosen] Mond gewiss nur ein Streifen des Makels.

10.72 Selbst die Indras, [die] das [Himmels]reich von Indra [schon] erreicht hatten,
fielen schnell aus diesem Rang, [wenn] sie auf Abwegen wandelten. Deshalb soll man
diese [Führungskunst] wahren.

10.73 Der Herrscher namens Nahuṣa hatte [erst] die Oberherrschaft über den Himmel
und wurde [umgehend] auf der Erdoberfläche zu einem erbärmlichen Wesen (1) ohne
Sinn [für seine Obliegenheit] / (2) mit schlechtem Verstand (hata-matiḥ), beschränkt
[und] von Hunger und Durst geplagt. Denn die Geburt, welche einen zum Objekt des
Spotts aller macht, ist das Resultat fehlender Führungskunst (vi-nīteḥ).

10.74 So erwarben die Herrscher, welche auf Erden als nachfahrenreich in allen beiden
[Dynastien des Mondes und der Sonne] bekannt und sorgfältig verfahren sind, durch
ein Übermaß an Führungskunst (nīti-) wirtschaftliche Ziele [für sich und andere], kos-
teten zufrieden verschiedene sinnliche Genüsse [und] bereiteten sich die mit dem Ban-
ner guten Ruhms beflaggte, glückbringende Reihe [ihrer Vorfahren] als Zugang zum
Himmel, wodurch sie schließlich Befreiung erlangten. Die gute [Wunsch]ranke „Füh-
rungskunst“ (-nīti-) trägt gewiss ganz makellose Früchte.

10.75 O Wunder, in die [meeresgleich] (2) profunde (gabhīram) Lehre der Führungs-
kunst (naya-) tauchen in der Welt [nur] einige Verständige ein; [sie ist] breit und tief,
mit schwer zu verstehenden Daseinsformen gefüllt, enthält Perlen von großem Wert,
macht [Menschen] mit wenig Mut Angst [und nur] (1) Gelehrte von profundem Ver-
stand (gabhīra-mati-śikṣitaiḥ) / (2) überaus Gelehrte (ati-śikṣitaiḥ) schaffen ein wenig
(1) einen Zugang zur Lehre / (2) eine Furt zu den Pilgerstätten (-tīrtha-tīrtham).

10.76 Schluss mit diesem Strauß „Erzählung von alten Erdenherrschern“! Es gibt
selbst gegenwärtig [im schlechtesten Zeitalter] zur Genüge Erdherrscher, [die] Perlen
der Sonnen- und Mond-Dynastien sind, [weil sie] ihr Gelöbnis hielten, die Erde zu be-
fruchten;21 in ihren Armen wird die Erde [so] wohlig, [dass] sie ihre Verbindung mit
den Weltgebirgen und den Hauptgebirgen vergisst [und] vor Menschen frohlockt und
gedeiht.

21 Zur indischen Vorstellung vom Herrscher als Gatten der Erde vgl. Hara 1973.



Kapitel 10 – Anstand : Anstand 927

10.77 Darunter ist er das Juwel der Mond-Dynastie, (1) von makellosem Verstand
(amala-prajñaḥ) / (2) als unsterblich wohlbekannt (amara-prajñaḥ) / (3) [nur] den Göt-
tern [in seinen Absichten] ganz bekannt (amara-prajñaḥ), hochgesinnt, den Bedürftigen
ein wahrer Wunschbaum, den besten Brahmanen ein Hort nur der Verlässlichkeit, von
tiefer Kenntnis, den die Subjekte erst seit Neustem śrī-mahā-rāja ‚edler Großherrscher‘
nennen. Die ganz neue Art [ihn zu adressieren], strahlt gewiss unter allem Neuen.

10.78 Dieser Gulab Singh ist der einzige / höchste (param) Meister der Führungskunst
(nīti-). Ich meine, er sei der einzige auf der ganzen Erde, (1) der als einziger inmit-
ten von Widersachern [in den Nachfolgewirren des Sikh-Reichs] sein [Leben] vollstän-
dig schützte / (2) der als einziger [wie die Golābha-Blume] inmitten von Bienen (ali-)
sich selbst schützte / (3) der als einziger inmitten von Widersachern seinen [Reichtum]
schützte / (4) der [wie] Brahmā (-kaḥ) auf [dem Lotus aus dem Nabel von] Viṣṇu (e-)
[sitzend] sein [Leben] vollständig schützte. Denn nur die Führungskunst (nītiḥ), die in
der Not [hilft], ist [wahre] Führungskunst.

10.79 O [Wunder], der Mut von Verständigen ist äußerst rühmenswert; dadurch zeigt
sich in [deren Führungskunst] hier weder Gelingen noch Misslingen. Ich halte diesen
[Gulab Singh] für den einzigen in dieser Welt, dessen Blick sich bei Gewinn oder Verlust
nicht ändert.

10.80 Und so geben an dieser Stelle diejenigen, die
sich allein auf die alten Legendensammlungen be-
rufen, zusammengefasst die Größe der Führungs-
kunst (nīti-) wieder, was die größte Ehre für das
Ohr ist.

Die Altvorderen haben gesagt,
dass Anstand …

10.81 Was nämlich einen prächtigen Wert und
prächtiges Äußeres hat, erhalten Götter, Widergöt-
ter und Menschenherrscher als Resultat des An-
stands (vinaya-); dem soll ein Kluger zustimmen
und sich an den Anstand (vinayam) halten

… das beste Kapital und der
vorzüglichste Schmuck der Kin-
der Adams und insbesondere der
Weltenherrscher sei.

[Auszug des Kommentars:] Nachdem [der Autor] so die „Aigrette“ von der Wurzel bis zur Spitze
in guter Gestalt gebildet hat, führt er nun die Erklärungsaussage [der Veda-Exegese] an, um die
Fertigung der „Brosche“ zu bewerkstelligen, indem [er sagt]: Und so …



928 Kapitel 10 – Anstand : Anstand

10.82 Und so gibt es [an dieser Stelle] eine Anek-
dote: Es gab einen Kriegerfürsten im Land Ägyp-
ten, der wie die Sonne aufging, [aber] stets, [denn]
er kannte sogar die Nacht „Unheil“, [während die
Sonne nur am Tag leuchtet].

Es wird erzählt, dass der Herr-
scher Ägyptens …

10.83 Dieser hatte mit dem Herrscher der Rö-
mer,22 dem Kaiser, feste Freundschaft geschlossen,
weshalb er diese Erde unbeschwert beherrschte.

… schlug dem Kaiser Roms eine
familiäre Verbindung vor.

10.84 Die Freundschaft dieser beiden strahlte wie [die] des Indra und Varuṇa[, der
Regen spendenden Götter des Ostens und Westens]. Die Menschen waren glücklich
[und] bar aller Leiden.

10.85 Als nun [ihre] Freundschaft [wei-
ter] gediehen war, besprachen die bei-
den Herrscher zum Zwecke eines festen
Bündnis’ die gegenseitige Tauschheirat
[ihrer] Söhne und Töchter.23

Er hatte sowohl für seinen Sohn um die
Hand der Tochter (des römischen Kaisers)
angehalten als auch seine eigene Tochter
zur Eheschließung dem Sohn des Kaisers
übergeben.

10.86 Als [ihre] Freundschaft derart mit einem festen Bündnis versehen war, trie-
ben deren beider Bevölkerungen, [die] Händler und dergleichen umfasste, eifrig (pra-)
wechselseitig Handel.

10.87 Und durch ihre Freundschaft erhielten beide Herrschaftsgebiete derart [viel]
Wohlstand, dass alle beweglichen und [sogar die] unbeweglichen [Lebewesen] froh-
lockten.

10.88 Welche Aufgabe sich auch die-
sen beiden [Herrschern] stellte – ob klein
oder groß –, [sie] bewältigten diese mit
gegenseitiger Beratung. Stets nahm es ein
gutes Ende.

Wegen dieser Zusammenführung korre-
spondierten beiden Seiten diplomatisch
hin und her und beide Länder trafen
durch diese beiden Machthaber ein Ar-
rangement.

22 Oder romaka- als lexikalischen Ersetzung verstanden: ‚mit dem Herrscher Roms‘. 23 Aus dem Kom-
mentar wird ersichtlich, dass die Tauschehe in beiden Texten virilokal verstanden wird.



Kapitel 10 – Anstand : Anstand 929

10.89 Diese beiden [Herrscher] un-
ternahmen gar keine Maßnahme oh-
ne gegenseitige Beratung, da [ihre] fes-
te Freundschaft auf ganzer Linie Erfolg
[brachte].

In allgemeinen und spezifischen Angele-
genheiten fragten sie einander um Rat
und ohne Konsultation und Rücksprache
unternahmen sie keine wichtige Angele-
genheit.

10.90 Und nun setzte eines Tages der Herrscher
Ägyptens den Herrscher der Römer mit Worten in
Kenntnis [und zwar] auf richtige Weise, [nämlich]
von Anstand (vinaya-) gefördert:24

Eines Tages lies der ägyptische
König dem römischen Kaiser ei-
ne Nachricht zukommen:

10.91 „Wohl [euch]! [Dieser] Herrscher von Ägypten wird [euer] Sklave sein, mit allen
[Edlen] gleicher Abstammung verneigt er den Kopf und richtet kleinlaut ein Gesuch [an
euch], Gebieter!

10.92 O Juwel [meines] Kopfes, macht [euch] bereit! Die Zeit ist reif für unseren Akt.
Die Tat, [die] zur [rechten] Zeit begonnen wurde, strahlt als [wahres] Versprechen.

10.93 [Wenn sie] zur [rechten] Zeit von guten [Menschen] ausgeführt wird, strahlt
eine Tat vorzüglich[, selbst wenn sie teilweise unvollkommen ist]. Verständiger, ist die
[rechte] Gelegenheit vorbei, bemühen sich [Gute] vergeblich, auch wenn [sie es] voll-
kommen [tun].

10.94 Zur [rechten] Zeit strahlen [selbst] kleine Erregungen durch Tändelei von Frau-
en; zur falschen Zeit, selbst wenn [sie] groß [ausfallen, bringen sie] wahrlich gewiss nur
Scham.

10.95 Denn Zeit allein bezeichnet man als Grund für die Zustände des Seins und
Nichtseins; das Seiende scheint wegen Zeit nichtseiend [und] das Nichtseiende wegen
ihr [und] vermittels ihrer seiend.

10.96 Schau deshalb mit nektar[gleich] kühlem, mildem Blick auf unsereins und löse
die rühmenswerte, gute Zusage [wie] vereinbart ein, [damit sie] (1) wegen [früherer]
Verdienste sichtbar wird / (2) einen glückbringendem Anfang (śubha-udayām) hat.

10.97 Ferner werden unsere beiden [Kinder, wenn] sie die gute Tat [der Hochzeit]
vollbracht haben, unser beider Leben schmücken und wie das schmucke [Paar aus]
Sonne und [Sonnen]strahlen unser lotus[gleiches] Herz zufrieden machen.

24 Erst in der Einführung zu 10.104 erfährt der Leser, dass es sich hier wie im persischen Prätext um eine
schriftliche Nachricht (-lekhyam) handeln soll.



930 Kapitel 10 – Anstand : Anstand

10.98 [Wenn] auch diejenigen, von denen [nur]
Ruhm hier auf Erden übrig ist, durch [ihre Kinder]
am Leben bleiben, ist ihr Verweilen in jeder Hin-
sicht verdienstvoll.

10.99 Wessen Wesenskern mit Namen ‚Sohn‘ sich
hier auf dem Erdenrund befindet, der strahlt be-
sonders wohlsituiert (saṃsthitaḥ) oben [im Him-
mel], obwohl er Kraft [seines] Schicksals [schon]
verstorben (saṃsthitaḥ) ist.

„Söhne sind das Wichtigste und
die Stütze im Leben. Unser Na-
me überdauert nach unserem To-
de nur durch sie.

Vers: ‚Es lebt weiter, wer in seiner
Heimat / einen Nachfolger hin-
terlässt. //‘25 (10.3)

10.100 Deshalb soll dir geraten sein,
gemäß dem Willen des Herrn geschwind
die Grundlage [zur Tauschehe] zu schaf-
fen, sodass uns beiden im höchsten Maße
Wohlbefinden zukommen wird.

Also sollte man sich bemühen, dass sie or-
dentlich und wohlhabend sind und man
sollte die Zügel der Gunst aufmerksam
in Richtung Anhäufung von Wohlstand
und der Ausweitung des Lebensunter-
halts lenken.

10.101 Du sollst den Willen [des Herrn] so einlösen, dass die glückbringende, gute
Tat der [Hochzeits]feier dieser beiden [Paare] uns durch Läuterung der Vorfahren und
Schutzbefohlenen (apara-) Freude [bereiten wird].

10.102 Für meinen Sohn ha-
be ich auf schickliche Weise lieb-
liche Güter vorbereitet, reich an
Wägen, Pferden, Sklavinnen und
Sklaven mitsamt Ausstattung.

Ich habe seitens meines Sohnes derart viel Vorbe-
reitung geleistet und ihn mit Ressourcen und Kost-
barkeiten, Sklaven und Pferden, Ländereien und
Immobilien ausgestattet.

10.103 Ich verweile bereit [und] warte auf deine
vorzügliche, [da] Freude spendende Zustimmung
wie der Pfau auf das Donnern der Wolken zum Er-
langen von Heiterkeit.“

Welche welterfreuenden Vorbe-
reitungen hat nun Seine Majes-
tät auf der anderen Seite für sei-
nen Sohn getroffen?“

10.104 Der verständige Herrscher Roms vernahm
die mit dem Bericht versehene Kunde, freute sich
und sprach lächelnd zu den am Hof Versammelten:

Als der Kaiser diese Nachricht
gehört hatte, lächelte er und sag-
te:

10.105 „O [welches] Glück, o [welches] Glück! Seid unverzüglich bereit! Wem würde
der Erhalt dieser Dynastie keine Freude bereiten?

25 Niẓāmī Ganǧavī: Laylī u Maǧnūn, Ed.Dastgirdī, S. 58, Z. 8.



Kapitel 10 – Anstand : Anstand 931

10.106 Diese Mitteilung ist in jeder Hinsicht rühmenswert, da [sie] die drei Schulden
[eines jeden Mannes gegenüber den Göttern, Ahnen und Menschen] begleicht. Man
möge [auch] hier die Voraussetzungen schaffen [und] Ritual- sowie Marktplätze her-
richten!

10.107 Unter den Städtern soll man [Trommel]klang ertönen lassen[, um zu verkün-
den]: ‚[Es ist] schön vorbereitet!‘ Auch das Enthülsen [von Reis] und dergleichen [Ritu-
alvorbereitung] möge in würdiger Weise für das Herrscherhaus durchgeführt werden.

10.108 Und meinen Jungen soll man in [üblicher Hochzeits]kleidung [bis zur Hoch-
zeit] absondern!“ So wies er Diener an, ließ den Boten [des Herrschers von Ägyp-
ten] Gastfreundlichkeit mit den allerbesten [Gütern] zuteil werden und schrieb seiner
Schicklichkeit entsprechend mit tiefem Verstand eine schickliche Antwort:

10.109 „Wohl [euch], mögt [ihr] unsere Verneigung entgegen nehmen! Eure und [auch
unsere] Absicht ist in unserem Kopf die [reife] Frucht vom Baum „gutes Schicksal“,
[welcher] den Segen (1) wunderbarer Vögel / (2) guter Brahmanen (sad-dvija-) hat.

10.110 Aber [ich] habe [dir] etwas mitzuteilen. Vernimm es, verstehe selbst mit [dei-
nem] Herzen, [dass] die Lebenswege mannigfach sind, und werde guter Dinge, Ehrer-
weiser / Zerstörer von Hochmut (mānada)!

10.111 Welchen Unterschied gibt es unter den beweglichen [Lebewesen, die] mit den
gleichen Sinnen und Gliedern agieren? Sieht es mit Verstand gilt es als Mensch, ohne-
dies jedoch als Tier.

10.112 Wegen dieses Unterschieds kann der Mensch alle Wege [der Wiedergeburt]
einschlagen, das Tier [taugt nur] zum Abtragen der vergeltungskausalen Resultate.

10.113 Andererseits ist bei [näherer] Überlegung der Mensch verglichen mit dem Tier
niedrig; [denn] dieses verringert [nur] die vergeltungskausalen Resultate,26 der niedere
[Mensch] gibt sich dem Erwerb schlechter [Resultate] hin.

10.114 Wer erwägt deshalb nicht, [indem er sein] Denken lange sammelt, im Verstand
– dem Mittel, um einen guten Weg [der Wiedergeburt einzuschlagen] – die allerbeste
[Verhaltens]weise nach Kräften?

10.115 Und jene [Erwägung] ist wie folgt: Alles,
was auf der Erdoberfläche an Gütern [existiert],
ist durch [seine] Eigennatur vergänglich; welchem
[Menschen] mit makellosem Verstand könnte es
Freude bereiten?

„Besitz ist ein treuloser Freund …

26 Wörtlich Singular: karma ‚vergeltungskausales Resultat‘.



932 Kapitel 10 – Anstand : Anstand

10.116 Aller Orten pflegt eine Hetäre [so] ein und
aus zu gehen wie diese [von dir in Aussicht gestell-
te] Fülle an Gütern in Wirklichkeit niemandem ge-
hört.

… und ein unsteter Geliebter, von
dem man nichts erwarten darf.

10.117 Kluge sollen aus [dieser] Überzeugung
heraus gar keinen Wert auf das Vergängliche le-
gen. Dies ist der Verstand von verständigen[, wah-
ren Menschen]; denn ohne diesen gilt man als Tier.

Man soll sich nicht von vergäng-
lichen Gütern der niederen Welt
verleiten lassen.“

10.118 [Den Menschen, die] das höchste Ziel nicht kennen, erscheint dieser Schmuck
[‚Güter‘] des trügerischen Daseins aus Verblendung sicher als vertrauenswürdig.

10.119 Verständige aber[, die] das [höchste] Ziel kennen, sollten sich darüber kei-
nesfalls ereifern. Woher soll denn, wenn man ereifert [ist], auch nur ein Hauch von
Behaglichkeit eintreten?

10.120 Alles, was man in der Welt als Schmuck schätzt, ist jedenfalls die Einbuße
dieser kostbaren Perle ‚höchstes Ziel‘.

10.121 Also ereifern sich diejenigen, welche dem Schmuck Beachtung schenken[, aber
in Wahrheit] alles verloren haben. Wie soll bei [denjenigen, deren] Denken vom Wollen
verwirrt ist, Wohlbefinden [aufkommen]?

10.122 Deshalb habe ich meinen Sohn bis
zum heutigen Tag mit Anstand (vinaya-)
geschmückt und gut unterrichtet, wo-
von [allein] die Dekoration mit äußerem
Schmuck abhängt.

Ich habe meinen Sohn mit der Zierde des
Anstandes geschmückt und die Schatz-
kammern der moralischen Qualitäten für
ihn gefüllt.

10.123 Überall mit dem Schmuck der unschätzbar wertvollen Perle ‚Anstand‘ (vinaya-)
geschmückt, strahlt er in der Welt noch mehr [und] wird in den [gelehrten] Versamm-
lungen geschätzt.

10.124 Niemals [aber] strahlt [ein Mensch] mit stumpfem Verstand, selbst wenn er in
der Versammlung von Gelehrten ist, selbst wenn er gute Kleidung besitzt, [die] zusa-
gend ist, [da] mit prächtigem Schmuck versehen.

10.125 Ein [Mensch], dessen Körper mit dem unschätzbar wertvollen, guten Juwel
‚Anstand‘ (vinaya-) geschmückt ist, strahlt unter allen Gelehrten, selbst wenn sein Kör-
per ohne [materiellen] Schmuck ist.

10.126 Wenn jener [Mensch] mit Anstand (vinaya-) geschmückt ist, sind die Schätze



Kapitel 10 – Anstand : Anstand 933

‚[innere] Ruhe‘, ‚guter Charakter‘, ‚Selbstbeherrschung‘ und Dergleichen, welche [ei-
nen Menschen] ehrwürdig machen, bekanntlich von selbst vorhanden.

10.127 Denn alle [scheinbar] prachtvollen Güter, [die] entstehen, sind notwendiger-
weise vergänglich; sie werden zur Bürde und erzeugen Leid, [weil sie] vergehen.

10.128 Gefahr [droht] von Dieben, Feuer und [an-
deren] Herrschern; Verschwinden und auch Verge-
hen sind unvermeidlich. Daher hat man [als Besit-
zer von Gütern] in jeder Hinsicht Leid. Wie [könn-
ten] Wissende daran Gefallen finden?

Besitz ist von Schwund und Ver-
fall bedroht, …

10.129 Dieser [Anstand genannte] Reichtum birgt
keine Gefahr, verschwindet nicht und ist wirklich
immer vorhanden; [er] ist keine Bürde und bringt
Behaglichkeit – wem würde er nicht Freude berei-
ten?

10.130 Dieses beste Juwel, mit dem nichts in der
Welt vergleichbar ist, wird nicht vom Verschwin-
den bedroht [und] ist ohne Minderung, Vergehen
und Unheil.“

… Anstand hingegen ist sicher
vor Wandel und Konfiszierung.

10.131 So schrieb der Herrscher das Schreiben auf angemessene Weise und sprach
erfreut zum Boten mit reichlich Umwerbung [für den Herrscher Ägyptens]: „Geh und
erfreue diesen Guten!“

10.132 Als nun der Herrscher Ägyptens den Ein-
willigungsbrief erhalten hatte, war er von Freude
erfüllt, verstand die Intention des [Herrschers von
Rom] und war – o Wunder! – höchst erstaunt:

Als diese Nachricht den ägypti-
schen Herrscher erreichte, sagte
er:

10.133 „Das ist wahr! Oha, sein … sein27 Ver-
stand ist mit Tiefe und Entschlossenheit verziert!“
So sprach er entzückt wieder und wieder.

„Er spricht die Wahrheit.“

10.134 Fürwahr hat diese „Anstand“ (vinaya-) genannte Reinheit, [die] alles gelingen
lässt, eine höhere Stellung als die [im vorigen Kapitel behandelten] Reinheits[regeln]
des Verhaltens gemäß Kaste und Lebensstadium.

27 Die andernfalls poetologisch als Makel anzusehende Wiederholung des Personalpronomens tasya sei
gemäß Kommentar hier als Vorzug aufzufassen, da eine höchst verzückte Person spricht.



934 Kapitel 10 – Anstand : Anstand

10.135 Diese Reinheit, welche man als „An-
stand“ (vinaya-) bezeichnet, wird in Offenbarung,
Überlieferung und den alten Legendensammlun-
gen Schatzkammer und [sogar] lieblicher als [alle]
Schatzkammern genannt.

10.136 Wer auf rechte Weise Anstand (vinayaḥ)
hat, dessen Herrschaftsgebiet wird unerschütter-
lich sein. Besonnene erlangen, indem [sie sich] an
den Anstand halten, gewiss [diesseits gleichsam,
jenseits tatsächlich] einen göttlichen Zustand.

Denn [man sagt]: Anstand ist
besser als Gold.

Vers: Anstand ist wertvoller als
der Schatz Korahs, / weitreichen-
der als Fereydūns Königreich. /

10.137 Große [Menschen] verschwenden keinen
Gedanken an Güter, weil [diese] vergänglich sind.
Menschen, die ein anständiges (vinaya-) Beneh-
men haben, empfangen Behaglichkeit.

Die Altvorderen haben keine Gü-
ter angehäuft, / denn jedwede
Güter sind dem Verfall anheim-
gegeben. /

10.138 Der gute Ruf von großen Menschen ist die-
ses hier [behandelte Thema] – das steht fest. Des-
halb sollen Kluge diesen [Anstand] auf rechte Wei-
se [und] mit aufmerksamen Verstand befolgen.

Sie haben sich nach Anstand und
Wissen gerichtet, / weil sie ihren
guten Ruf durch Anstand erwor-
ben haben. // (10.4)

10.139 So wurde das Juwel namens „Anstand“ (vinaya-) beschrieben, welches auf
Erden ein wahrhaft lauterer Schmuck ist. [Diejenigen, die] dies beachten, erwerben im
Diesseits Ruhm und gehen im Jenseits geläutert zur höchsten Stätte.



11

dar ʿuluvv-i himmat

Über hohes Streben

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.71d)
udāratā Erhabenheit

Sanskrittitel im Kolophon
audārya- Erhabenheit

Synonyme im Text
mānyatvam Ehrwürdigkeit
mahā-icchatā Streben nach Großem
mahattvam/māhātmyam Größe
udāra-ceṣṭā erhabene Tätigkeit

Antonyme im Text
dīnatā Erbärmlichkeit
kārpaṇyam Kleinlichkeit

Inhalt
1–39 Definition

40–77 Der jugendliche Yaʿqūb Lais̱ belehrte einen Ältesten
78–146 Aristoteles ermutigte Alexander zur Eroberung der Welt

147 Abschluss



936 Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit

11.1 Vernehmt das (1) gut [verfasste] (sādhu) elfte Tor (2) aufmerksam (sādhu), [Men-
schen] von makelloser Gesinnung! Nach der richtigen Annäherung an dieses kommt
die [dahinter] verborgene Macht [zum Vorschein].

11.2 Die Erhabenheit (udāratā), welche eine Mine allen Wohls, die Wurzel der Glück-
seligkeit [und] Quelle großer Sicherheit ist [und] die erwünschte Gesinnung entfaltet,
schätzen Verständige mit makellosem Verstand [und] einer guten, hohen Gesinnung
voll ausschweifender Freude; diese Tor hier lehrt jene [Erhabenheit].

11.3 Die Erbärmlichkeit (dīnatā), welche eine Mine des Unheils und Unglücks, die
Wurzel allen Leids [und] die Quelle großer Gefahr ist [und] die erwünschte Gesin-
nung vereitelt, schätzen Stumpfe mit trübem Verstand [und] höchst Verruchte; diese
[Erbärmlichkeit] energisch fernzuhalten nennen [Verständige] die höchste Erhaben-
heit (udāratā).

11.4 O [Wunder], in der Welt triumphieren die Regenwolken im höchsten Maße, [da]
sie strenge Gelübde [allein] zum Wohle anderer auf sich nehmen, auch wenn ihr Glanz
dunkel ist; sie lassen, [da] sie ein außergewöhnlich erhabenes Inneres haben, mit Was-
ser die Erde hier fortwährend gute Früchte tragen, [obwohl] sie selbst kein Bewusstsein
haben.

11.5 [Menschen] von makellosem Verstand, betrachtet die Erhabenheit der Erde auf
rechte Weise: Obwohl sie – o Wunder [und] Weh! – Tag und Nacht von Lebewesen
zertrampelt, zerpflügt, verletzt, gespalten, verbrannt [und] durchnässt wird, bringt sie
mit Verzückung vollständig die Lebensgrundlagen aller hervor.

11.6 Und keine Art [von Lebewesen] auf der Erdoberfläche ist der [richtige] Maßstab
für Ehrwürdigkeit (mānyatva-) von Menschen. Verständige, betrachtet auf rechte Wei-
se: Der Ozean gelangte zur Wurzel der Unterwelt, [weil] er kleinlich (kṛpaṇaḥ) [war].
Sein Sohn, der aus dem Wasser geborene [Mond], wurde, als er nach dem Abschla-
gen des Unsterblichkeitstranks seines Körpers für die ganze Welt [sichtbar als Neu-
mond] abgenommen hatte, vom Haarflechten tragenden [Śiva] in einem Nest auf [des-
sen] Haupt zur höchsten Himmelsbahn gebracht.

11.7 Es gibt auf der Erdoberfläche keine Entsprechung zu [jener] Erhabenheit (au-
dāryasya), mit welcher der Mond, obwohl er abgenommen hat, von Menschen verehrt
[wieder] Fülle erlangt. [Menschen] von besonnenem Denken sollen die Kleinlichkeit
(kārpaṇyam) aufgeben und stets die Erhabenheit (udāratā) wählen, welche selbst bei
stetigen Verlust Wachstum gewährt [und] diesseits [wie] jenseits ein Hort der Behag-
lichkeit ist.



Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit 937

11.8 O [wie rühmlich]! Was in der Welt die Macht vergrößert, ist [auch] im höchs-
ten [soteriologischen] Sinne der Kern. Und [diejenigen, die] diesem folgen, erlangen,
nachdem sie die [bereits] erreichte Ausstattung mit den drei [Lebenszielen] hinter sich
gelassen haben, die unaussprechliche (kāpi), vor übermäßiger Freude überquellende,
höchste Mondsichel;1 [denn] sie haben die höchste Gesinnung [und] in ihnen ist die im
höchsten Maße ruhige Erkenntnis aufgegangen.

11.9 Wessen Denken vom [Unsterblichkeits]trank „Erhabenheit“ (audārya-) prächtig
glänzt, der ist lieblich, vorzugsreich, gedeiht makellos / steigt makellos auf (vimala-
udayaḥ) [und] erleuchtet [alle] Himmelsgegenden mit dem von [seinem] guten Ruf
erfüllten Aufstieg; [er] scheint wie die strahlende [Sonne] als Vertreiber [aller] Makel /
Dunkelheit (doṣa-).

11.10 Wessen guter Verstand erhaben (udārā) ist, der [lässt] die Erde (dharā) die stete
Folge der [in den Himmel führenden] Verdienste tragen (dharā), [der] gibt [seinem]
guten Ruf ein Fundament, [und der] lässt Sonne und Mond [jederzeit] strahlen, [weil
seine unermüdliche] Unterstützung deren intrinsisches Leiden heilt, [jeweils nur zu
ihrer Zeit zu leuchten].

11.11 Wessen Denken vom Saft „Erhabenheit“ (audārya-) benetzt ist, [dessen] Ahnen-
reihe ist geläutert, [dessen] Eltern sind zufriedengestellt, dessen gute Nachkommen-
schaft ist gleichsam auf immer strahlend [und so] strahlt die Perle „Erde“ von selbst.

11.12 Wessen Inneres erwacht und auch erhaben (udāram) ist, [für den] ist die an
Glück reiche Himmelsstadt entriegelt, [für den] gibt es auf Erden unendlich viele voll-
ständige Erfolge [und] dessen reiner Ruf läutert [sogar] die Guten.

11.13 Nachdem [er] die höheren, [offenbarten, den Urgrund behandelnden] und nie-
deren, [überlieferten, die drei innerweltlichen Lebensziele behandelnden] Lehrbücher
studiert und auch die [vierzehn] Wissenszweige mit verschiedensten Inhalten intensiv
eingeübt hat, soll ein Weiser Folgendes zum Erlangen der höchsten Wahrheit akzeptie-
ren: Die [feine] Kunst „Erhabenheit“ (audārya-) ist unschätzbar [wertvoll].

11.14 Die drei Herren [Brahmā, Viṣṇu und Śiva, deren] lotus[gleiche] Füße vom Licht-
funkeln der Juwelen auf den Köpfen aller Götter und Widergötter geschmückt sind, sind
für die ganze Welt ehrenwerte Gestalten. Dies ist gewiss das höchste Resultat von Er-
habenheit (udāratāyāḥ).

11.15 Menschen aller [Kasten] erbitten – auf ununterbrochene Verbindung zu Behag-
lichkeit bedacht – von diesen [Dreien] täglich, unablässig [und] eifrig Verdienst (dhar-
mam), wirtschaftlichen Erfolg und auch Sinnesgenuss oder besonders den makellosen
1 Vgl. Fußnote zu 13.6.



938 Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit

Gipfel [dieser] Dreiergruppe, [Befreiung], nachdem sie Male entfernt haben. Und wer
könnte die Erhabenheit (udāratā) dieser [Drei] erschöpfend beschreiben?

11.16 Dieses höchste [geistige] Gebilde, das die Bevölkerung der gesamten Dreiwelt
voller Götter und Widergötter befriedigt, strahlt [hier] in der Welt vorzüglich als Erha-
benheit (udarātā).

11.17 Deshalb erlangt ein Kluger, [wenn] ihm auf der Erdoberfläche ein bestimmtes
Maße an Erhabenheit (audāryam) [vom Herrn] zugebilligt wurde, ein dementsprechen-
des Amt und strahlt behaglich.

11.18 Die Ranke „Kräfte“ (śakti-), welche den Wunschbaum „großer Herr [Śiva]“ um-
ringend prangt, gilt ebenfalls als [Seine] Erhabenheit (audāryam); Kleinlichkeit (kār-
paṇyam) ist [dagegen] in jeder Hinsicht niedrig – verdammt [sei] sie!

11.19 Hört den Kern der Lehre aller [Lehrsysteme, welcher] von Besonnenen über-
einstimmend anerkannt wird: Was [diese] Erhabenheit [des Herrn] ist, ist in der [Men-
schen]welt die [zu einer hohen Stellung führende] Größe (mahattvam), [die] allen Be-
haglichkeit bringt.

11.20 Und Kleinlichkeit (kārpaṇyam) [ist es], welche in dieser Welt die Niedrigkeit
der Niederen bewirkt. Denn genau Hoheit und Niedrigkeit gelten übereinstimmend als
[jeweiliges] Merkmal dieser beiden [Gegensätze Erhabenheit und Kleinlichkeit].

11.21 In der Offenbarung erklärt der Herr selbst
die Größe des [erhabenen Menschen, indem] er
verkündet: „Wer erhaben ist, der ist mein bester
Freund.

Folgendermaßen wird überlie-
fert: „Gott liebt die Rechtschaffe-
nen.“2

11.22 Ich, der alleinige [Herr, der] die höchs-
te erhabene Eigengestalt besitzt, erfreue mich von
ganzem Herzen an [Menschen, die] den Horizont
mit [ihrer] höchst erhabenen Gesinnung (-udāra-
mati-) schmücken.“

Der Herr liebt Menschen von ho-
hem Streben.

11.23 Die [Taten] von jedem, der erhabene
(udāra-) Taten ausführt, würdigt der [Herr]; [lau-
tet] die Zusammenfassung des Inhalts aller Lehr-
bücher.

Und Er erhöht bedeutende Taten
durch Seine Zustimmung.

2 Qurʾān 2:195.



Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit 939

11.24 Und die verdienstvolle Verbindung von je-
mandem mit erhabener Gesinnung (udāra-mateḥ)
zum guten Schicksal ist so fest, dass sie nicht ein-
mal infolge des Bebens am Ende des Äons locker
wird.

Und die Hochachtung hängt mit
dem hohen Streben zusammen.
Es ist unmöglich, diese beiden
voneinander zu trennen.

11.25 [Wenn] der Streifenganter „Mann“ mit dem
vom Nektar „Erhabenheit“ (audārya-) genährten
Flügelpaar schlägt, füllt er die Himmelsgegenden
reichlich mit hellem Ruhm [und] geht in das Nest
[„Befreiung“] ein, von dem es heißt, [dass es dafür]
von allen Seiten prächtige Verehrung gebe, [weil er
allen] inneren Schmutz abgeschüttelt hat.

Vers: Wenn der Vogel des Stre-
bens seine Flügel ausbreitet, / ist
sein Nest Ehre und Glück. /

11.26 [Wenn] er das Flügelpaar „bereits wirksame Vergeltungskausalität“ und „Bemü-
hung“, besprenkelt mit dem Nektarsaft „Erhabenheit“ (audārya-) weithin ausbreitet,
erwirbt er hier Ruhm [und] betritt die Welt, in der keinerlei Gefahr [droht].

11.27 Ein Held von lieblichem Wesen hat immer
die mannigfache [Erhabenheit]; [ihm] scheint der
mit Sternen und Planeten funkelnde Himmel, [da
er] vom großen Holz[schläger] „Erhabenheit“ (-
audārya-) hin und her bewegt wird, aus Lust [dar-
an] gleich einem Poloball.3

Für den Poloschläger des hohen
Strebens / ist der Himmel der
kleinste Poloball. // (11.1)

11.28 Kluge sagen, Erhabenheit (audāryam) [kenne] viele Wege: Ein Verstand, der edel
ist, ist hierbei auch Erhabenheit (audāryam). Ein makelloses Naturell wird ebenso als
Erhabenheit (audāryam) bezeichnet. Höchstes Heldentum und auch unvergleichliche
Gelehrsamkeit [gelten ebenfalls als Erhabenheit]. Deshalb sollen Besonnene [davon]
irgendeiner, von Natur aus lieblichen Verhaltensweise folgen.

11.29 Obwohl [es] allgemeingültig ist, [gilt] die
Anwendung dieses Verhaltens besonders für Herr-
scher.

Für Herrscher …

3 Die Bezeichnung des Poloballs als vīra-gola ‚Heldenball‘ ist nicht aus anderen Quellen zu belegen und
scheint recht allgemein. Der Kommentar verortet das Spiel im westlichen Gebiet und könnte damit indirekt
bestätigen, dass der Sport zur Zeit des Autors im Kaschmirtal nicht üblich war. NachDrew 1875, S. 380–392
erfreute es sich unter den Moguln breiter Beliebtheit in höfischen Kreisen, verschwand aber außer in den
westlichen (Baltistan und Ladakh) und östlichen Himalaya-Ausläufern (Manipur) wieder. Die Engländer
hätten es in Kalkutta von Manipuris gelernt und im Kolonialreich verbreitet, auch im Panjab, aber erst
nach 1860.



940 Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit

11.30 Eine Fülle an Gefährten auf der einen und
ferner die Erhabenheit (udāratā) auf einer [ande-
ren] Seite – [bei dieser Gegenüberstellung] glänzt
das Streben nach Großem (mahā-icchatā), [weil es]
von den Altvorderen als wichtiger ermessen wur-
de.

… ist das hohe Streben ausrei-
chender Gehilfe und ergebener
Assistent. Wer über das meisten
Streben verfügt, ist den anderen
an Erhabenheit voraus.

11.31 Selbst ein [Haupt]gefährte gleicht dieser [Erhabenheit] nicht; wie könnte [er
denn] mehr sein? Denn die [Erhabenheit] entzweit sich nie [und] führt ohne Zaudern
nützliche Taten aus.

11.32 Daher: In dem Maße, in welchem ein Herrscher durch diese vorzügliche [Erha-
benheit] zur Genüge eine Fülle an Zielen erreicht, [kann er diese] nicht durch die Fülle
in Form von Wägen, Pferden, Elefanten und Fußsoldaten [erlangen].

11.33 Ein mit Wägen, Pferden, [Kriegs]elefanten und Fußsoldaten geschmücktes Heer
bringt niemals Erfolg, [wenn] Einfältige es – [sei es] auch gut (su-) – anführen.

11.34 Selbst ein verachtetes Heer mit Wägen, Pferden, Elefanten und Fußsoldaten er-
zielt bedeutende Erfolge, [wenn] ein nach Großem strebender (mahā-iccha-) Herrscher
es anführt.

11.35 Deshalb wird ein [Mensch] mit erhabener
Tätigkeit (udāra-ceṣṭaḥ) [sein] Ziel erreichen, [in-
dem er sein] Inneres erhaben (udāram) macht. Die
[Erhabenheit] kam als göttliche Teilkraft auf die
Erde herab. Wer sie ehrt, dem [bereitet] der Herr
Freude.

Mache dir ein hohes Streben zu
eigen, denn in dem Maße / wie
du Streben hast, verdienst du
bei Gott und den Menschen Re-
spekt. // 4 (11.2)

11.36 Der Herr, der die höchste Erhabenheit (-audārya-) ausübt, strahlt besonders
für [alle] anderen [Erhabenen, weil] Er die Himmelsgegenden mit viel Machtglanz und
[Seinem] guten Ruf durchdringt.

11.37 Wie soll man das Benehmen eines [Menschen] / von [Ranbir Singh] ermessen,
[der] die höchste Erhabenheit (-audārya-) besitzt? Sein (yasya) Machtglanz / [Sohn na-
mens] Pratāpa5 die Dynastie fortsetzt[, wenn] sein Körper [nur noch] als [guter] Ruf
besteht.

4 Ibn Yamīn Faryūmadī: Dīvān-i ašʿār, Ed.Rād, S. 502, Qiṭʿa 723, Z. 5 (10322). 5  pratāpaḥ wird im Kom-
mentar als Anspielung auf Pratāp Singh (1848–1925, r. ab 1885) stellvertretend für die Bedeutung eines
guten Sohns als Stammhalter ausgedeutet. Er war der erste Sohn Ranbir Singhs.



Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit 941

11.38 [Menschen] von hohem Wesen sollen sich derart Erhabenheit (audāryam) an-
eignen, dass [sie] jenseits zur Vertrauensperson des unabhängigen Herrn und Lehrers
aller und diesseits [zu der] von freundlichen Guten werden, [infolgedessen sich] Erfolg
[einstellen wird].

[Auszug des Kommentars:] Nachdem [der Autor] so richtig untersucht und angemessen die
„Aigrette“ gebildet hat, legt er nun ein Podest unter, um die „Brosche“ zu bilden und den Sta-
tus der vorherigen und folgenden Aussagen als Vorschrift und Erklärung [der Veda-Exegese]
anzudeuten, indem [er sagt]: Auch an dieser Stelle …

11.39 Auch an dieser Stelle erzählt man eine hübsche Anekdote, damit die Menschen
Vertrauen fassen, [die nur] an Sichtbares glauben.

11.40 Der Herrscher von Lāsa6 namens Vyāko-
pa hütete, nachdem [sein] Vater verstorben war,
als Kind die Erde, wobei die Subjekte äußerst froh-
lockten.

Einer der Ältesten seines Stam-
mes sagte zu Yaʿqūb Lais,̱ …

11.41 Wie Māndhātṛ7 schmückte (-bhūṣita-) er [seine] Dynastie durch [sein] gutes
Verhalten gemäß Anstand [und ließ sie damit gleichsam in Form ihres guten Rufs] die
Erde bewohnen (-bhū-uṣita-). Er war mild wie der aus dem Ozean geborene [Mond,
weil] er mit dem Unsterblichkeitstrank „Worte“ Wonne spendete.

11.42 Als er das Jugendalter erreicht hatte, nä-
herte sich im Vertrauen ein bestimmter Berater in
läuternder Absicht und klärte [ihn] mit guter Un-
terweisung auf:

… als er die Adoleszenz erreichte.

11.43 „Mein Denken ist derzeit ganz aufgebracht
über deinen Wandel, Gebieter, denn diese Alters-
stufe erregt dich, [der] du das Jugendalter betrittst,
in jeder Hinsicht.

11.44 Es gibt keinen Menschen, dessen Denken
in dieser Altersstufe nicht aufgebracht wäre. Selbst
Weise werden in diesem [Alter] betört.

„Ich sorge mich um dich. Denn in
dem Alter, das du erreicht hast,
wird man von Gelüsten domi-
niert und vom Begehren über-
wältigt.

6 Transliteration des pers. Patronyms Lais,̱ von Sāhibrām irrtümlich als Ortsbezeichnung aufgefasst.
7 Māndhātṛ wurde von seinem Vater 100 Jahre lang ausgetragen, nachdem dieser versehentlich den für sei-
ne Frau bestimmten Fruchtbarkeitstrank zu sich genommen hatte. Er wurde an Indras Zeigefinger gesäugt,
erlangte so in kürzester Zeit übernatürliche, herrschaftliche Fähigkeiten und konnte es wie der Himmels-
herrscher selbst regnen lassen, woran sich hier der Vergleich mit Yaʿqūb Lais̱ knüpft; vgl. Mahābhārata,
Ed. Sukthankar 3,126.



942 Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit

11.45 Dieser Liebesrausch, [der] den Geist verwirrt, ist natürlich. Wende eine kleine
(kiṃcit) Bedeckung8 an, um die Mundhöhlen der Frauen zu verbergen.

11.46 Nun ist die Zeit gekommen, [dass] du, Un-
schuldiger, eine Verbindung (1) mit einer [Frau]
von edler Abstammung aus [den Klassen] padminī
und dergleichen9 / (2) mit der Lotus und derglei-
chen tragenden10 [Erde, welche] sich unter den
edlen [kosmischen Gebilden] befindet,11 eingehen
sollst.

11.47 Bereite etwas Schmuck für Hals, Hände und
dergleichen vor, damit die Zusicherung (-āśvāsa-)
der [Braut]wahl12 gelingt [und so] das Wohl unse-
rer Familie [gesichert ist].“

Stelle eine Brautgabe zusam-
men, damit ich für dich um eine
Edle aus einer bedeutenden Fa-
milie anhalten kann.“

11.48 Nachdem er so vom erwachsenen Minister
angesprochen wurde, lächelte der Herrscher und
sprach zu ihm: „[Das ist] wahr, aber die Braut, die
[mein] Herz erfreut, steht fest.

Yaʿqūb sagte: „Die Brautgabe für
die Braut, die mir gefällt, ist vor-
bereitet.“

11.49  [Sie] wird als umwerbbar, am ganzen Körper bereit [für die Ehe], von ausge-
zeichnet edler Abstammung, als padminī, śaṅkhinī,13 treu, mit jasmin[weißen] Zähnen
[und] als genussreich geschätzt. Und für sie wurde guter Hals- und Handschmuck und
Dergleichen bereit gelegt.“

11.50 Der [Minister] ergriff mit vor Freude erblühten Augen die Füße [des Herrschers]
mit der Hand [und sprach]: „Entschuldige, Wohl sei dir! Bitte lass [folgendes] Gesuch
fruchten.“

8 Von Schleiern war auch in 10.31 die Rede, dort jedoch klar durch den Prätext motiviert. Hier zielt der
Kommentar darauf ab, dass unerfahrene Prinzen keine zweideutigen Signale von Frauen erhalten soll-
ten. 9 Die indische erotische Wissenschaft unterscheidet vier Klassen von Frauen, die in absteigender
Reihenfolge als geeignete Partner gelten: (1) padminī, (2) citriṇī, (3) śaṅkhinī und (4) hastinī. Sāhibrām
erläutert, die Aufzählung „… und dergleichen“ (-ādi) umfasse auch die Klassen 2 und 3. 10 Das Kom-
positum padminī-ādi-anyatarayā ‚eine von padminī und dergleichen‘ ist streng genommen nicht in dem
Doppelsinn konstruierbar, den der Autor hier mit padma-ādi-nidhi-vatī ‚Lotus und dergleichen Schätze
habend‘ vorschlägt. 11 D. h. er soll zum Herrscher geweiht werden, vgl. Hara 1973. 12 Da die Braut-
gabe (arab. al-mahr ), bei welcher der Bräutigam zur Hochzeit ein Geschenk an die Verwandschaftsgruppe
seiner Braut entrichtet, in Indien nicht üblich ist, adaptiert Sāhibrām diesen Gabentausch, indem er ihn in
die Umwerbung vor die Hochzeit verlagert. 13 Vgl. Fußnote sub 11.46.



Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit 943

11.51 Er beruhigte sich und fragte:
„Erzähle mir von der zu umwerbenden
[Braut], die du im Herzen trägst, und [zei-
ge] den prächtigen Schmuck!

Der Alte sagte: „Lege es mir offen, damit
ich sehen kann, was es ist und gib Kunde
von der Braut, damit ich weiß, wer sie ist.“

11.52 Denn zu einer solchen Angelegenheit soll man die Älteren befragen, so [ist es]
Sitte. Selbst arrangierte Beziehungen neigen zum Scheitern.“

11.53 Der [Herrscher] stimmte ihm mit „Jawohl!“
zu, betrat freudig das Privatgemach, nahm seine
mond[gleich] lächelnde [Klinge]14 an sich, zeigte
[sie ihm] und sprach genehme Worte:

Yaʿqūb ging ins Haus, brachte ein
Schwert mit nach draußen und
sagte:

11.54 „Mit jenem Schmuckstück billi-
ge ich die östliche und westliche [Geliebte
als Gattinnen]. Ich werde, meiner Familie
angemessen, [mich als] Gatten der Erde15

manifestieren.

„Ich werbe um die Königreiche des Os-
tens und des Westens und meine Braut-
gabe ist diese edelsteinbesetzte Klinge
und dieses Schwert, das Rüstung durch-
brechen kann.

11.55 Ein Mann wird in der Welt geschätzt, [wenn] er eine [seiner] Familie ange-
messene (1) gute Lehre / (2) gute Unternehmung (sat-kriyām) vollendet und äußeren
Tätigkeiten nachgeht, die gewiss [wie] ein Spielplatz sind.

11.56 Verständiger, du sollst meine Rede heute im Gedächtnis halten! Weise sind so-
gar ungeachtet der sprechenden Person16 begierig, die Vorzüge [des Gesprochenen] zu
erfassen.

11.57 Die Rede, welche wertvoll, heilsam [und] belastbar ist [und] aus der Glück folgt,
soll ein Kundiger bekanntlich ungeachtet der sprechenden Person annehmen.

11.58 Selbst von einem Kind soll man Nützliches annehmen, aus dem Schlamm die
Lotusblüte, von [der Stirn] der Schlange den Edelstein – so sagen die Weisen in der
Welt. Ein Kleinod von Frau [soll man] auch aus unedler Familie [an sich nehmen].

11.59 Solange Männer nicht das Gift des [unerfüllten] Verlangens im Herzen mit Ge-
genmitteln beseitigen können, [verschwenden sie] keinen Gedanken an Äußeres.17

14 Vgl. 11.68 und 11.123. Es könnte sich um eine Art Krummsäbel handeln. 15 D. h. als Herrscher über
die Erde, vgl. Hara 1973. 16 Es bedarf dieser Rechtfertigung, da der Herrscher jünger als sein Berater
ist und diesen gewöhnlich nicht belehren dürfte, wie auch in 11.52 ausgeführt wurde. 17 Wörtlich als
rhetorische Frage: kā cintā bāhya-vastuni ‚welcher Gedanke [richtet sich] auf ein äußeres Ding?‘



944 Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit

11.60 Wie soll, solange kein Regen eintritt, Schlamm entstehen? Ohne Regen legt sich
der Anschein von Schlammigkeit ganz schnell.18

11.61 Den Auswuchs der Liebeslust, der das Denken verwirrt [und] von dir bemerkt
wurde, hat mir der Vorsteher der Verständigen, der oberste Weise [Vālmīki] geläutertet:

11.62 ‚Wie kann ein Verständiger an Frauen denken, bevor er seinen Ehrgeiz gestillt
hat? Der Sonnengott huldigt auch nicht der Abendröte, bevor er die ganze Welt über-
schritten hat.‘“19

11.63 Nachdem der [Minister] dessen so anständige, wertige [und] belastbare [nek-
targleich] getrunken hatte, ergriff er innerlich erfreut die Füße des Gatten der Erde20

11.64 „Wohlauf bin ich, [meine] Pflicht ist erfüllt; mein Wirken als Hofrat ist zu dir
durchgedrungen und glänzt nun besonders! Vollbringe nun die Taten, [die dich] im
Leben erfreuen!“

11.65 So sprach [er] und überlegte innerlich [vor Staunen] schmunzelnd: „Wozu den
Herrscher belehren,21 [wenn er schon so] großes Glück hat [und] sein Verhalten [so]
erhaben (udātta-) ist?

11.66 Wahrlich, es entspricht genau der festgelegten Ordnung, dass die Hofräte dem
Herrscher ergeben sind [und] nicht die Herrscher [ihren] Hofräten ergeben sind. Für
beratende [Hofräte] entfaltet sich das Glück.

11.67 Und dieser Gedanke [der Welteroberung,22

der] aus großem Glück [erwachsen ist und] eine
prächtige Zukunft hat, möge bei ihm gedeihen!
Wahrlich, die Ansicht [der Weisen] über aus gu-
ten Samen Entstandenes beinhaltet eine prächtige
Zukunft.

Niemand hat etwas dagegen,
Glück zu haben. /

11.68 Für Herrscher von guter Füh-
rungskunst, gibt es wahrlich keinen an-
deren Schlüssel für den Riegel der Burg
‚Ehefrau‘ als diese mond[gleich] lächeln-
de [Klinge]23 hier [in seiner Hand].

Für die Braut des neu eroberten Landes
gibt es keine bessere Brautgabe als die
scharfe Klinge. // (11.3)

18 Der Herrscher greift hier die in 11.43ff. vorgetragenen Bedenken seines Beraters ironisch gebrochen auf,
um seine metaphorischen „Ehefrau“ entgegen der Gepflogenheiten selbst wählen zu können. 19 Nicht
in Vālmīkis Rāmāyaṇa zu finden, doch vgl. Mahāsubhāṣitas. 3711, nächstliegende Quelle ist Kalhaṇa:
Rājataraṅginī, Ed. Stein 4.441. 20 D. h. des Herrschers über die Erde, vgl. Hara 1973. 21 Wörtlich: kaḥ
anuśāsti ‚wer belehrt?‘. 22 Vgl. 11.54. 23 Vgl. 11.53 und 11.123.



Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit 945

11.69 Und [die Altvorderen] sagen: Wer
ihr die seinen Machtglanz steigernde Per-
lenkette, [die das vor Blut] stark glänzen-
de [Schwert ist], schenkt, umlagert die
Burg ‚Ehefrau‘.

Und in diesem Sinne sagten sie auch:

Vers: Die Braut des neu eroberten Lan-
des bekommt nur, / wer als Brautgabe die
scharfe Klinge schenkt. // (11.4)

11.70 Entschieden nimmt er die Burg
‚Ehefrau‘ ein, [wenn] er zuerst freudig
den süßen Unsterblichkeitstrank ‚Mund
(1) [seiner] / (2) [der feindlichen]24

Schwertklinge‘ geküsst hat.

Und der gleiche Sinn ist auch im Folgen-
den zum Ausdruck gebracht worden:

Die Braut des neu eroberten Landes be-
kommt derjenige, / der die Lippe seines
Schwertes küsst. // 25 (11.5)

11.71 Wer inmitten der strahlenden Flammen des ungeheuren Giftbrands der [vor
Blut] stark glänzenden Kobra ‚Schwert‘ mit Entschlossenheit und erfüllt von ausge-
zeichneter Tapferkeit dem entgegen tritt, der empfängt das Glück [des Siegs].

11.72 Wer als Beschwörer der äußerst giftigen Kobra ‚Schwert‘ hierbei mit den gro-
ßen, ungeheuren Flammen des Giftbrands tanzt, in dessem Arme begibt sich die Mutter
des Sieges, [die Glücksgöttin], mit Freude, [auch wenn sie] gewaltsam [aus dem Palast
befreit wird].

11.73 Wer hierbei mit Freude die ausgelassenen Stücke der Schauspielerin ‚furcht-
barste Nacht [am Ende] der Zeit‘ betrachtet, dem läuft die Siegesgöttin geschwind nach
[und zwar, da] vom erwählten Helden festlich gestimmt, ohne Scham.

11.74 Wer die Sonne ‚Mund‘ im Gesicht ‚Kampfplatz‘ aufgehen lässt, [wo] sich durch
übermäßig viele Geschosse [am Himmel] Dunkelheit ausbreitet [und] der Luftraum
vom Gebrüll der Kriegerlöwen erfüllt ist, der wird der Siegesgöttin lieb werden.

11.75 Wer nicht schwankt, [während er] in [dieser] Mitternacht umherirrt, [wel-
che] ringsum die Ohren mit dem heftigen Lärm der Flut von Edelmännern, stattlichen
[Kriegs]elefanten, Kavallerie [und] Wägen betäubt [und] aus der Verdunklung infolge
der vom hufzerstampften Boden aufgewirbelten, äußerst dichten Staubschwaden [her-
vorgeht], dem läuft die Göttin der Eroberung nach.

11.76 Er allein empfängt diese [Siegesgöttin], der sich hier frohen Herzens vergnügt,
wenn dieser [berüchtigte] Sohn des Sonnengottes, [nämlich Yama, der Todesgott] nebst
Begleitern und Kriegern mit grausigen Fangzähnen aus der Ferne kommt, eifrig ent-

24 Damit soll ausgedrückt werden, dass er nicht vor dem Kampf zurückschreckt. 25 Ẓahīr al-Dīn Fāryābī:
Dīvān, Ed.Yazdgirdī undDādbih, S. 83, Qaṣīda Nummer 30, Z. 13 (mit einigen Varianten im ersten Miṣrāʿ).



946 Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit

schlossen, das liebliche Pfeifen [des Windes] aus den gebrochenen Brustkörben und
Knochenhaufen der Durchlöcherten, Ängstlichen und Feigen zu vernehmen, [während
alle] Himmelsgegenden von heftigen Schreien erfüllt sind.

11.77 Jener [junge Herrscher] hat sich wahrlich auf den Weg begeben, der demgemäß
rühmlich für Heldensöhne ist [und der] dem [guten] Schicksal folgt. Für uns glänzt das
Glück im hohen Maße!“

11.78 So dachte der verständige Minister und lehrte ihm zur Förderung [seines] Muts
mit Bedacht eine Erzählung aus alten Zeiten:26

11.79 „Wohl sei dir, großer Herrscher! Möge
[dein] Ansinnen immer derart sein! Spitze augen-
blicklich die Ohren und höre die Erzählung, [die
ich] schildern werde:

Es wird überliefert:

11.80 Es gab einst einen Śakendra genannten
Herrscher in einer [Grenz]stadt des Römerreichs,
bei dem [und] nirgendwo sonst noch als auf der
Brust Viṣṇus die Glücksgöttin verweilte.27

In jenen Tagen, als Alexander
über die Grenzen von Makedoni-
en hinaus …

11.81 Er hatte die Siegesgirlande
[Viṣṇus], nämlich seinen Ruf, von Ost
nach West errichtet [und den Vorsatz ge-
fasst]: ‚Ich nehme mir vor, die Zügel [mei-
nes] Pferdes dieser [Girlande in ihrer Er-
streckung] folgen zu lassen.‘

… die Standarte der Welteroberung durch
Einnahme der Länder der Araber und
nicht-Araber hissen und sich daran ma-
chen wollte, das Festland und den Ozean
der Welt zu unterwerfen, …

11.82 Und als er sich [dies] vergegenwärtigt hat-
te, bemerkten [seine] Begleiter darauf, [wie] er ein
wenig in Gedanken versunken war. Da er vor Kraft
äußerst strotzte, konnten sie ihn nicht nach dem
Grund fragen.

… war er äußerst nachdenklich
und entmutigt.

26 Im Aḫlāq-i Muḥsinī gibt es hier keine erkennbare Verbindung zwischen diesen Anekdoten. Möglicher-
weise ist dies als Indisierung zu werten; abkvgl Witzel 1987. 27 Die Glücksgöttin Lakṣmī gilt als lau-
nisch, nur bei ihrem Gatten Viṣṇu verweilt sie. Der implizite Vergleich weist wohl auf das ungewöhnlich
anhaltende Erorberungsglück Alexanders hin. Daran anknüpfend ist in der folgenden Strophe von der
vaijayantī, der ‚Siegesgirlande Viṣṇus‘ die Rede.



Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit 947

11.83 Denn welcher Weise wäre bereit, vor einem Herrscher, einem Feuer oder einer
Schlange zu verweilen, [wenn sie] wüten, außer kraft eines Ratschlags [im Falle des
Herrschers] / Zauberspruchs [im Falle von Feuer und Schlange] (mantra-).

11.84 Wenn der [Herrscher] entgeistert ist, sind [auch seine] Begleiter entgeistert – so
werden sie über [ihre] Obliegenheit verwirrt; wenn das Herz erschüttert ist, wie [sollen
dann] die Sinne Wohlbehagen [empfinden]?

11.85 Als nun der Haupthofrat
namens Aristoteles dessen Geba-
ren sah, trat er vor [ihn] und
sprach anständig wie folgt.

Als der Weise Aristoteles, der sein Minister war,
Anzeichen von Nachdenklichkeit und Merkmale
von Verwunderung in seinem Ausdruck und sei-
nen Äußerungen erkennen konnte, sagte er:

11.86 Was [bleibt] Besonnenen verborgen? Denn [wahrer] Verstand resultiert gewiss
im [Erkennen] der Gesten von anderen.28 Und unter [den Besonnenen] [ist Aristote-
les derjenige], der den Weg der Hofräte beschreitet [und] gewiss diese Bezeichnung
[‚Hofrat‘] mit Sinn erfüllt.

11.87 ‚Hochgesinnter, dein Eroberungswille ziert [dich] vorzüglich! Jetzt ist die Zeit,
[in der dir] die Früchte am Wunschbaum des guten Glücks trefflich gedeihen!

11.88 Die schicksalsgemäße Anstrengung fruchtet [nun] besonders wegen [deiner]
Reichtümer. Schicksal und menschliche Tat[kraft gelten gemeinsam] den Hochgesinn-
ten als Ursache des Erfolgs.29

11.89 Wie ein Wagen nicht mit einem Rad fahren kann, so stellt sich für Menschen
ohne einen [dieser beiden Faktoren] gewiss kein Erfolg ein.30

11.90 Und so wie Vögel im Himmel mit zwei Flügeln vorankommen, so kommen
Menschen [nur] vermittelst Schicksal und Tatkraft voran.

11.91 Heute [gibt] dir die Vorsehung ein gutes Los und [deine] Tatkraft strotzt vor
Stärke. Erobere, großer Herrscher! Dies ist die Zeit, [die dir] den Sieg bringt!

28 Vgl. das Zitat im Kommentar sub 8.108, in Mahāsubhāṣitas. 6767d mit Edgertons Übersetzung: “The
wise man divines even what is not expressed; for the fruit of intelligence lies in understanding the mien of
others.” 29 Zur Dichotomie dieser beiden Faktoren in der indischen Geistesgeschichte vgl. Slaje 1998.
30 Für diesen Vergleich ist der einachsige Holzstreitwagen der Indoarier paradigmatisch.



948 Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit

11.92 [Dein] mit [Kriegs]elefanten, Pfer-
den und Wägen vollständiges [militäri-
sches] Vermögen ist in Fülle vorhanden.
[Deine] Krieger sind solche Helden, dass
sie augenblicklich die [ganze] Erde er-
obern [können].

11.93 Und der Reichtum [deiner] Schatz-
kammer ist umfangreich, [dein] militä-
risches Vermögen gewaltig und [es dro-
hen] keine Katastrophen. Herrscher über
die Erde,31 behaupte augenblicklich deine
Oberherrschaft!

„O weltbeschirmender Herrscher! Die
Ressourcen des Staates stehen bereit;
die Bediensteten stehen zur Verfügung,
untertänig Befehle zu erfüllen, … die
Staatskasse ist im Überfluss gefüllt, das
im Wohlstand schwelgende Land ist
mit der Eigenschaft der Dauerhaftigkeit
geschmückt, Rang und Pracht stehen
dienstfertig da.

11.94 [Deine] Heereskrieger [stehen] gerüstet vor [dir], die Arme bis zu den Unter-
armen zusammengelegt,32 die Kehlen fast von Schwertern berührt [und] kleine[, von
einem Mann zu bedienende] Schusswaffen33 tragend.

11.95 So warten sie – manche Schwertkämpfer, andere wiederum Bogenschützen –
auf das [bloße] Zucken [deiner] Augenbraue, wie die Marut-Schar [auf das] des [Him-
melskönigs] Indra.

11.96 Der Baum ‚Vermögen‘ wird von Blättern [‚Wägen‘] (1) prächtig (2) beschattet
(-chāyaḥ) [und folglich] vom Nektar ‚Glück‘ begossen, ist von Ästen [‚Schatzkammer‘
und Dergleichen] durchzogen [und] erhält durch [zusätzliche] Stämme [‚Heereslager‘]
eine kräftiger Erscheinung; er wurzelt so fest, dass er nicht [einmal] von den gewaltigen
Stürmen [am Ende] des Äons bewegt wird.

11.97 Deine Macht ist gerüstet, Hochgesinn-
ter. Deine [militärische und charakterliche] Größe
breitet sich in alle Himmelsrichtungen aus. Dein
hohes Ansinnen [als Herrscher] steht [bereit] wie
eine Dienerin [und] die militärische Macht [steht]
sofort an der Türschwelle.

Das Glück ist auf deiner Seite.
Wohlstand und Eminenz stehen
greifbar an der Tür und möchten
empfangen werden.

11.98 Genug der vielen Worte, wohlan! Das Glück trägst du wie ein edles Diadem
[und] all diese [beschriebenen Vermögen] bescheinen in [ihrer] Gleichartigkeit (?) nicht
31 Wörtlich: … ‚Gatte der Erde‘, vgl. Hara 1973. 32 Vgl. Fußnote zu 11.115, wo dieselbe Geste klarer
ausgedrückt ist und vgl. Wortschatz → prakoṣṭha und → bāhu. 33  gola-yantraka-, die genaue Waffen-
gattung ist nicht zu bestimmen; -yantra- weist jedoch darauf hin, dass es sich nicht um eine Waffe handelt,
bei der das Projektil – hier eine oder mehrere Kugeln (gola-) – mit Muskelkraft beschleunigt wurde; vgl.
Slaje 2019c.



Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit 949

einmal einen sechzehnten Teil davon.34 Erhebe dich mit dessen Hilfe in jeder Hinsicht
[über deine Zweifel], strahlender [Herrscher]!

11.99 Während dieserart wirklich – o [Wunder] – in jeder Hinsicht der Segen greifbar
ist, erkenne ich: Eine gewisse innere Aufruhr sucht dich heim.

11.100 Wie eine dunkle Wolkenmasse [nur scheinbar] die helle Nektarscheibe, [den
Mond] vollständig umschließt, [so umschließt] die Sorge [hoffentlich nur scheinbar]
dein Herz. Wie das? Erzähle, Herrscher!

11.101 Warum ist dein immer leuchten-
des Denken beeinträchtigt? Ohne Ursa-
che sieht man niemals eine Wirkung ent-
stehen.

Warum ist euer leuchtendes Denken so
zerstreut? Warum ist euer brillantes Emp-
finden durcheinander?“

11.102 Oder könnte es sich um eine [so] geringe Ursache handeln, [dass sie von mir
nicht erkannt wurde], obgleich dir dies nicht angemessen [wäre]? Welcher Unterschied
[bestünde] zwischen einem Berg und einem Baum, würden beide sich bei Wind bewe-
gen?

11.103 Niemand kann die charakterstarken Menschen besiegen, die in [ihrer] Eigen-
natur verweilen, wenn [Grund zu] Freude, Zorn und dergleichen [starken Gefühlsre-
gungen] eintritt.‘

11.104 Der Oberherrscher der Śakas trank
den Nektar „Rede“ des obersten Hofrats auf, ent-
sann und konzentrierte sich. Gegenüber jeman-
dem, [der] anständig verneigt, bleibt nichts verbor-
gen.35

Alexander antwortete:

11.105 ‚Alles, [was] du gesagt hast, ist wahr. Dein Verstand durchdringt die Füh-
rungskunst. Als [wahrhaft weitblickende] Sehkraft bezeichnet man die Führungskunst
der Verständigen, nicht das von Haut [bedeckte] Auge.

11.106 Höre, [der] du die Sehkraft ‚Führungs-
kunst‘ hast, die Sorge, die [mich] zermürbt,36 we-
gen der ich hier keine Freude finden werde [und
aufgrund derer ich in einem höheren Sinne] die
Freude [finden werde], die immer vorhanden ist.

„Ich sinniere.

34 Tentativ, diese Strophe gibt sich durch ihre metrischen Fehler als hochgradig zweifelhaft zu erkennen.
35 Wörtlich als rhetorische Frage: guhyaṃ kim asti ‚Was ist verborgen?‘ 36 Wörtlich: yat vyākulatā-
padam ‚was der Ort der Bestürzung [ist]‘.



950 Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit

11.107 Diese gesamte Grundlage des Daseins, die
mit Bergen, Wasser und Bäumen [versehen ist],
ist klein bemessen. Was wäre mit dieser mickrigen
[Erde] hier gewonnen?

Die Fläche der Welt ist armselig
und das Gebiet der sieben Welt-
regionen ist begrenzt.

11.108 Inmitten des Daseins[kosmos] hat dieses mit Wasser bedeckte Lehmkügelchen
hier eine äußerst zusammengeschrumpfte Erscheinung. Was wäre mit dieser mickrigen
[Erde] hier gewonnen?

11.109 Die von Wasser, Anhöhen und Bäumen bedeckte [Erde] hat eine äußerst zusam-
mengeschrumpfte Erscheinung, sie beherbergt Waldbrände und Schlangen. Was wäre
mit der mickrigen [Erde] gewonnen?

11.110 Im [kosmischen] Raum [verweilt] sie von den Furchen der Meere [in Erdteile]
geprägt [und] vom Wind aufgewirbelt wie ein kleiner Spielball [nur] einen Moment
lang unbewegt. Was [soll man] mit dieser mickrigen [Erde] hier?

11.111 Gewahrt wie lange dieser beengte, [obgleich] sieben [höhere und niedere] Wel-
ten umfassende [Kosmos]37 der [diesen durch]wandernden Menge [der Lebewesen, die
sich] im Entstehen und Vergehen wohnlich eingerichtet hat, gleichsam als herrschaft-
liches Zelt [gilt]!

11.112 So sehe ich [es] und empfinde, obgleich
[ich] herausragende [Voraussetzungen habe], da-
bei Scham. Der Fleiß38 Wissender [richtet sich]
darauf, wo das Denken halt findet.

Ich bin beschämt, mich für dieses
Maß an Ländern zu erheben, um
sie einzunehmen und über sie zu
verfügen.

11.113 Aus demselben Grund, weswegen Ver-
ständige sich um [etwas] bemühen, [das ihnen]
Herzensfreude spendet, [richtet sich] mein Herz
nicht mit Freude auf die Bereitschaft [zur Erobe-
rung].

Vers: Die sieben Weltregionen in
ihrer Länge und Breite sind es
nicht wert, / dass ich mit der Ab-
sicht, sie zu erobern, aufsatteln
würde. /

37 Das Subjekt ist an dieser Stelle weder ausgedrückt, noch wird es vom Kommentar angegeben. Kontextu-
ell würde man ‚Erde‘ erwarten, aber das Attribut sapta-bhūmikā mit der kommentariellen Glosse ūrdhva-
adhas-bhūr-ādi-sapta-bhūmikā-racanā-vatī ‚die Anordnung von sieben Welten, [nämlich] bhūr und der-
gleichen, ober- und unterhalb umfassend‘ kann nur auf den purāṇischen Kosmos bezogen werden, welcher
alle Welten einer Schöpfung umfasst. 38 udyamaḥ ‚Fleiß‘ ist ein Synonym des dreizehnten Kapitelthe-
mas.



Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit 951

11.114 Kenne, Verständiger, meine wahre An-
sicht: Selbst wenn diese [Erde] hier tausendfach
vorhanden wäre, hätte ich kein Verlangen nach je-
ner. Was für ein geringes Ergebnis wäre mit ihr
[gewonnen]? [Man hätte] eine (1) Unglückbrin-
gende / (2) [scheinbar] Unglückbringende (an-ayā)
erworben (āpi).‘

Selbst wenn es tausend Welten
dieser Art wären, es wäre immer
noch zu wenig, / als dass ich mich
aufmachen würde, um jene Ge-
biete einzunehmen. // (11.6)

11.115 Der Inbegriff der Geisteskraft vernahm
dessen mit Erhabenheit (audārya-)39 und Tiefsinn
versehene Rede, legte die Hände bis zu den Unter-
armen zusammen 40 und sprach zu ihm:

Aristoteles sagte:

11.116 ‚Wohl [dir], o Verstandesreicher!
Jedwede Oberherrschaft scheint den mit
[äußerer] Größe, [innerer] Erhabenheit
und [unergründlicher] Tiefe Ausgestatte-
ten genau so [wie von dir beschrieben].

Es gibt keinen Zweifel daran, dass das Re-
gieren dieser Masse der Welt deinem ho-
hen Streben nicht angemessen und dei-
nem wertvollem Eifer nicht adäquat ist.

11.117 Oha, der [Geistes]zustand [derjenigen, die] erkannt haben, was es zu erkennen
gibt, verwundert; dass [ihnen] selbst diese Bewegliches und Unbewegliches umfassende
[Welt] mickrig bemessen scheint!

11.118 Klein bemessen [sei] diese Erde, [die] mit Meeren und Kontinenten, von Wasser
bedeckt vor Kraft im [kosmischen] Raum leuchtet [und] vom Wind [dort] in Form einer
Kugel gehalten wird.

11.119 Deine (iyam) unschuldige Urteilskraft möge von Tag zu Tag wachsen, Herr-
scher! Durch sie hast du den unvergänglichen Ort fast erreicht.

11.120 Sicherheit sei mir [gewährt], ich werde ein für Einsichtige angemessenes Ge-
such [an dich] richten, denn ein mit Urteilskraft sprechender Sterblicher sollte nicht der
Spur des Unaussprechlichen folgen.

39 Wurde das Kapitelthema bisher innerhalb der Anekdote spezifisch auf die innerweltliche, expansio-
nistische Ambition des Herrschers bezogen, glossiert hier der Autor audārya ‚Erhabenheit‘ mit vairāgya
‚Leidenschaftslosigkeit‘ als ein Über-der-Welt-Stehen aus Überdruss. 40 Vgl. 11.94, nach Kommentar
handelt es sich hierbei um amātya-rīti-abhinayaḥ ‚eine Geste im Stil der Hofräte‘.



952 Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit

11.121 [Wenn] du die [überirdische] Welt, die
unendlich, schwer zu betreten, unveränderlich [ist
und dir alles] gewährt, [was] zum Schein ein
Wunsch [ist,]41 mit jener [von dir beschriebenen
Welt] fest verbindest, wirst du die Vollkommenheit
erreichen.

Binde die ewige Welt darin ein,
damit du sowohl die vergängli-
che Stätte …

11.122 Wenn diese [irdische Welt] unterworfen ist, sollst [du] eine Verhaltensweise
etablieren, durch die du hier verweilend zu jener [überirdischen] gelangen [wirst]. Was
ist für Gute schwer zu vollbringen?

11.123 Höre Herrscher, erweise der mond[gleich]
lächelnden [Klinge],42 die in [deiner] Hand glänzt,
die Ehre, unterwirf und beschütze die große [Er-
de], Glücklicher!

… durch die Kraft der Schnei-
de deines weltverbrennenden
Schwertes unter Kontrolle
bringst, …

11.124 Halte [dich] bei der Versammlung zur Un-
tersuchung [von Rechtsstreitigkeiten] gemäß der
Einteilung von Tag und Nacht an die achtzehn [ju-
ristische] Domänen umfassende Staatskunst und
widme von zu Unrecht Geschädigten.43

… als auch durch den Segen
der welterleuchtenden Gerech-
tigkeit …

11.125 [Wenn] du [dich] da-
bei in rechter[, nämlich neutra-
ler] Weise verhältst, ist diese
grenzenlose Welt mit jener [Welt
hier] verbunden [und] spendet
dem Herzen Trost. Dieses Han-
deln ist das [vollkommene] Han-
deln.

… das Königreich der Glückseligkeit in deinen
rechtmäßigen Besitz überführst; um diese defi-
zitäre [Welt] durch den Segen jener vollkomme-
nen [Welt] auszugleichen und damit diese geringe
[Welt] durch die Schönheit jener [Welt] an Pracht
gewinnt.

11.126 Was können diejenigen, [deren] Urteilskraft [auf das Heilsversprechen der
Überlieferung] vertraut, in der Weltenreihe nicht erreichen? Was können andererseits
diejenigen, [deren] Urteilskraft nicht [darauf] vertraut, in der Weltenreihe [überhaupt]
erreichen?

41  abhīṣṭa- nach Kommentar ‚Scheinwunsch‘, weil sich ein Wunsch im eigentlichen Sinne nur auf inner-
weltliche Ziele richten könne, über die keine Gewissheit besteht. 42 So hieß auch in 11.53 die Klin-
ge der diese Anekdote rahmenden Geschichte. Vielleicht hier nur: Krummsäbel? 43 Vgl. Wortschatz
→ avadhya-ukti-.



Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit 953

11.127 O [Wunder], das Vorgehen derjenigen mit Urteilskraft [verwirft] das Wertlo-
se [und] nimmt den wertvollen Gegenstand [an]; und das Vorgehen derjenigen ohne
Urteilskraft [nimmt] das Wertlose [an und] vernichtet den wertvollen Gegenstand.

11.128 Diejenigen mit reinen Absichten, welche – von Furcht vor Unheil erfüllt –
die Freude des [weltlichen] Daseins alsbald aufgeben und gemäß der Sehkraft namens
‚Unterscheidungsvermögen‘ verfahren, genießen jenseits auf rechte Weise (saṃ-) den
gewünschten, ungestörten Ort, [der] das höchste beruhigte Erkennen aufkommen lässt
[und] vor dem höchstem Unsterblichkeitstrank glänzt.

11.129 Verfehlt verfahren aus üblem Antrieb diejenigen mit verrückten und einfäl-
tigen Absichten, [indem sie geleitet von] einer Sehkraft ohne Verstand ihr Bemühen
auf aus geistiger Freude entspringenden Sinnesgenuss richten [und] bereit sind, den
höchsten Zweck zu vernichten; sie erlangen das höchste Unheil und – oh weh! – erlei-
den Höllenqualen.

11.130 Dabei sollte ein Kluger mit makellosen Absichten hat, [wenn] im Kaufen und
Verkaufen geschickt ist, etwas Minderwertiges verkaufen und etwas Wertvolleres kau-
fen.

11.131 So sollst auch du, Oberherrscher, das Unbeständige mit Verstand in [deine]
Gewalt bringen, das Unbeständige mit [seinem] Gegenteil überwinden und Gewinn
machen, Frommer!

11.132 Erwirb durch Ablegen dessen, [was] als Wert nur das Verstreichen hat, in-
dem [du] den richtigen und guten Fortbestand behütest – oh [Wunder] –, den nicht
verstreichenden, auf gute Weise beständigen Wert und werde voller Wonne!

11.133 Diese äußerst kleine [Welt] hier [bereitet] dir nun Freude, [wenn] sie mit der
großen [Welt] dort verbunden brilliert. Wozu vergebens zweifeln?

11.134 Achte du vor allem (param) diesseits wie
jenseits auf die Unendlichkeit, welche das Höchste
vom Höchsten, das Prächtige, Essenzielle [und] die
immerwährende Wonne ist; wenn sie (yatra) er-
langt wurde, scheint jene mit Makeln unreine Erde
als Herrschaftsglück, obgleich sie nur nichtig, un-
genügend, Leid bringend [und] voll wertloser Gü-
ter [ist].

Wünsche das Reich der anderen
Welt, die wohltuend ist. /



954 Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit

11.135 Jene unsichtbare Burg ist so beschaffen,
[dass im Vergleich] zu ihr diese sichtbare Schöp-
fung, obgleich als zehn Millionen Burgen erschei-
nend, zum mickrigen Staubkorn werden dürfte.

Ein Staubkorn von jenem Reich
ist wie 100 Welten. /

11.136 Herr, erkenne dies und handle so, dass die
Burg der lichtvollen Welt in deiner Hände Gewalt
kommt, noch während du [hier] verweilst!‘

Versuch, dass du durch diese
Konstellation / die andere Welt
beherrschst. // 44 (11.7)

11.137 Nachdem er die vortreffliche Rede aus
dem Mund des Ministers vernommen hatte, ehrte
[Alexander] mit ganz getröstetem Herzen ihn un-
ter Beifallsrufen.

Alexander fand durch diese Wor-
te Trost, er lobte den Weisen
mehrfach.

11.138 Denn in einen unbefleckten Stoff dringt Farbe richtig[, nämlich unveränderlich
und] augenblicklich ein. In einem von Schmutz durchdrungenen Stoff verbreitet [sie
sich] nicht einmal mit Mühe.

11.139 Nur einer, der sich selbst rettet und auch andere läutern will, prangt hier in der
Welt als Empfänger von Größe (māhātmya-).

11.140 Der gemachte [Mann, der] sich selbst be-
freit hat, läutert [selbst] jetzt noch andere, weil ihn
Dichter mit schönen Wort preisen.“

11.141 Die Streifengans „Zunge guter [Dichter]“
(1) mit Reden in liebreizenden Versen / (2) mit
orangen Füßen und Schnabel (rakta-pada-ālapanā)
erfreut sich über die Maßen an den Vortrefflichkei-
ten der ungewöhnlichen, große Erquickung ver-
strömenden Worte.

Heutzutage fliegt der Falke des
Verstandes eines jeden Vollkom-
menen im Luftraum des Lobes
von Alexander, …

11.142 Denn wen erfreut sie nicht (1) mit den Abschweifungen liebreizender, guter
Verse aus dem durch makellose Wiedergabe der [rhetorischen] Positionen45 erhaben
strahlenden Mund / (2) mit dem Watscheln ihrer orangen, prächtigen Füße, [die] kraft
der weißen Schwingen einen erhabenen, schmucken Schnabel [bekommt und daher]
ihre Wege [fast] ausschließlich mit den Flügeln [bestreitet].

44 ʿAṭṭār: Muṣībat-nāma, Ed.Kadkanī, S. 208, Z. 1984f. (mit einigen Varianten). 45 Gemeint ist die für die
scholastische Argumentation charakteristische, aus Einwand (pūrva-pakṣa) und Antwort (uttara-pakṣa)
bestehende, quasi-dialogische Abwägung. Als alternative Deutung für śuddha-pakṣa- gibt der Kommentar
in dieser Auslegung ferner spezifisch die philosophische Schule des Vedānta (vedānta-pakṣaḥ) an.



Kapitel 11 – hohes Streben : Erhabenheit 955

11.143 Wessen trübes Denken reinigt der läu-
ternde, den Ozean des Daseins überqueren las-
sende Lebenswandel eines [Menschen] nicht, des-
sen Streifenganter „Erhabenheit“ (audārya-) nie-
mals der Lust an den Lotuswurzelstücken „im Da-
sein[skreislauf] entstandene Dinge“ fröhnte?

… weil der Humā-Vogel46 seines
(d. h. Alexanders) hohen Stre-
bens nicht den Kopf zu den Kno-
chenresten der niederen [Welt]
beugte.

11.144 Hierbei ist es nicht verwunderlich, dass [Lebewesen, die in vergangenen Leben]
gute Taten vollbracht haben, wenn sie [schon] als Menschen auf der Erde Geburt neh-
men [und] dabei sogar den heilbringenden47 Erdteil Bharatas, [nämlich den indischen
Subkontinent] erreichen, darauf Liebe zu jenem Herrn aller entwickeln und – höchst
bedacht auf das Mysterium [der Nicht-Dualität] – [überweltliches] Glück genießen.

11.145 Vogeljunges, [dem] der Unterarm des
Herrschers eignet, setze deine Kralle nicht auf
wertlose und nichtige [Dinge]! Halte dich an die
Erhabenheit (audāryam) und fliege in den Luft-
raum, wo [dein] ganzes Verlangen gestillt wird.

Du bist ein Falke auf dem Unter-
arm des Herrschers, schau nicht
nach Knochen! / Lass den Humā-
Vogel deines Strebens hoch auf-
fliegen! // (11.8)

11.146 O menschlicher Streifenganter, [wenn] du der guten Tat[, der Unterweisung
im Wissen,] eine Stätte bist, gelangst du auf den Arm des höchsten Herrn! Lege daher
mit ganz reinem Verstand den niederen Durst ab, erkenne den höchsten Weg und be-
mühe [dich] um die Erhebung nach oben! Alsbald wird der Weg des altehrwürdigen
[Schöpfergottes Brahmā]48 in deiner eigenen Hände Gewalt sein.

11.147 Was gewährt dieses mannigfache Tor namens „Erhabenheit“ (audārya-) nicht,
[das] von vorn bis hinten vor guten [didaktischen] Mitteln strahlt, eine mit guten
Silben/Farben (sat-varṇa-ālī-) wunderbar [ausgestaltete] Mitte hat [und] zusagend,
[wenn] es von guten[, ihrer jeweiligen Kastenpflicht ergebenen Menschen aller vier]
Kasten geehrt wird?

46 Ein mythischer Vogel, der ohne je zu landen so weit oben fliegt, dass er für Menschen unsichtbar bleibt.
47 Dieses Attribut begründet der Kommentar mit der Einteilung der Gesellschaft gemäß Kaste und Le-
bensstadium in diesem Erdteil. 48 Der haṃsa ‚Streifenganter‘ (anser indicus), hier als Bild für den nach
Erhabenheit strebenden Menschen gebraucht, gilt mythologisch als Reittier Brahmās.





12

dar ʿazm

Über Entschlossenheit

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.72a) und Kolophon
dṛḍha-niścayaḥ feste Überzeugung

Synonyme im Text
niścayaḥ Überzeugung
dṛḍha-pratītiḥ feste Einsicht

Antonyme im Text
saṃśayaḥ Zweifel
nirbandhaḥ Sturheit

Inhalt
1–29 Definition

30–45 Ein Weiser lehrt die richtige Entschlossenheit
46–67 Der Herrscher, der das Lehmessen nicht lassen konnte

68 Abschluss



958 Kapitel 12 – Entschlossenheit : feste Überzeugung

12.1 Nun [folgt] das zwölfte Tor namens „feste Überzeugung“ (dṛḍha-niścaya-); durch
Betreten dessen (yad-) sind Verständigen [die Lebensziele] Genuss und Befreiung nicht
[mehr] fern.

12.2 Der Mensch bemüht sich – von einer Menge
Wünsche erfüllt – in aller beider[, dies- und jen-
seitiger] Hinsicht, indem er in guter Weise geht
und wiederkehrt, sodass er auf Erden ohne [blei-
benden] Erfolg umher irrt; zur Ruhe kommt er
[erst], wenn er diese [feste Überzeugung, die] vor-
an schreitet [und so] den Weg weist, erlangt und
freudig ans Ziel gelangt. (1) Dieses [richtige] Ver-
fahren / (2) diese Gesundheit (kalpaḥ) im Her-
zen [lehren] innerlich Makellose als feste Überzeu-
gung (dṛḍhaḥ niścayaḥ).

Diese [Entschlossenheit] ist
der Anführer der Karawane der
Wünsche und sie genügt zur
Erledigung der wesentlichen
Angelegenheiten.

12.3 Alle Vollkommenheiten, die den Menschen nach dem Tod oder hier Freude brin-
gen, sind wahrlich durch feste Überzeugung (dṛḍha-niścayena) leicht zu erreichen. So
sagen die Klugen: Nicht diese Welt oder die andere, [noch] Glück hat er; wer zweifelt,
vergeht gewiss.1 Er ist hier schwach, ohne Verstand, [beider Welten] verlustig, ohne
Zuflucht [und] arm.

12.4 In jeder Hinsicht ohne [innere] Störung zu sein nennt man „Festigkeit“
(dārḍhyam). Bei wem diese bezüglich [seiner] Obliegenheit strahlt, der wird ungestört
zufrieden sein.

12.5 Den Zweifel (saṃśayam) kennen Kluge in jeder Hinsicht als Unglück.2 Wie könn-
te eine Sache nicht gelingen, wenn man ohne diesen verfährt?

12.6 Kluge beschreiben Überzeugung (niścayaḥ) als Gewahrwerden eines durch [ge-
eignete] Erkenntnismittel erwiesenen Sachverhalts, nachdem man irrige Annahmen
[darüber] durch Scheidung von Realem und Irrealem verworfen hat.

12.7 Das Erkennen des Realen und die [logische] Konklusion, [auch] Schlusssatz [ge-
nannt], ist die Überzeugung (niścayaḥ), als deren Synonyme den Gelehrten ferner rech-
te Erkenntnis und Dergleichen [mehr] gelten.

1 Dies ist eine Paraphrase von Bhagavadgītā, Ed. Belvalkar 4.40cd: nāyaṃ loko ’sti na paro na sukhaṃ
saṃśayātmanaḥ // „nicht diese Welt, noch jene, noch Glück gehört den Zweifelsüchtigen.“; Übersetzung:
Garbe 1905. 2 Wörtlich: an-artha-bhāgitvam ‚Teilhabe an Unheil‘.



Kapitel 12 – Entschlossenheit : feste Überzeugung 959

12.8 Deren Festigkeit ist die vollständige Unverrückbarkeit in den drei Zeiten [Ver-
gangenheit, Gegenwart und Zukunft]. Daher ist, [dies eingehend] geprüft habend, diese
[Überzeugung] hier in erster Linie die Überzeugung (-niścayaḥ) von [der Existenz] des
Herrn.

12.9 Alle Seine Vorschriften erstrecken sich als Gebote (vidhi-) und Verbote (-itara-)
auf alle [Lebewesen und] (1) lassen [sie] in [verschiedenen] Welten weilen / (2) erhalten
[alle] Welten (loka-sthiti-vidhāyikāḥ); und auf diesen [Vorschriften] beruht die [sekun-
däre Überzeugung].

12.10 Daher scheint diese (1) erst[genannte und] (2) primäre (prathamaḥ) [Überzeu-
gung] hinsichtlich des [Herrn] mit der sekundären [Überzeugung] bezüglich Seiner
Unterweisungen stets zweifach, [weil] unter Gelehrten ihr Zustand [so] bestimmt wur-
de.

12.11 Oder: [Einige, weniger fortgeschrittene Autoritäten] halten in erster Linie
nur die [Überzeugung] bezüglich Seiner Unterweisungen für primär und erst darauf[,
wenn] ihr innerer Sinn [weiter] geläutert ist, [die Überzeugung] bezüglich Seiner [Exis-
tenz].

12.12 Sie ist jedenfalls zweifach und bei genauer Überlegung abermals zweifach –
[dürfte] die Vierfältigkeit dieser [Überzeugung] nicht den Geist guter [Gelehrter] er-
quicken?

12.13 Seine Anweisungen, die als Gebote (vihita-) und Verbote (-itara-) das große
Resultate [zeitigen, Ihn zu erreichen], haben hauptsächlich die Form, dass [sie] unver-
rückbar (dṛḍhā) einem selbst und anderen nützen.

12.14 Deshalb ist [ihr] Kern die Betätigung zum Wohle anderer,3 welche aus der festen
Überzeugung (dṛḍha-niścaya-tas) [bezüglich Seiner Unterweisungen so sicher folgt] –
o [Wunder]! – wie die frische Butter aus der Milch.

12.15 Wer mit fester Einsicht (dṛḍha-pratītiḥ) die mit Festigkeit richtig bestimmte
(dārḍhyena su-niścita-) Sache verfolgt und fertigstellt, dem wird eine makellose Geburt
[zuteil, weil er] ganz klare Urteilskraft besitzt; er hat [sein] Ziel im Dies- und Jenseits
gewiss erreicht.

3 Wie die Hinführung zur Strophe ausführt, bedürfe es für den Eigennutz keine Anweisungen; die Ver-
sprechungen des Kapitelthemas für eigene Zwecke folgen ab 12.20.



960 Kapitel 12 – Entschlossenheit : feste Überzeugung

12.16 Und dadurch dürften [einem von allein] alle respektablen Anliegen zu Händen
kommen; meist empfangen Gäste, unmittel- und mittelbar Schutzlose4 diese [Wohltat
vom Herrn].

12.17 [Wenn] diese sich aus fester Überzeugung (dṛḍha-niścaya-tas) ein Ziel gesetzt
haben, erweichen sie selbst den Geber der [vergeltungskausalen] Resultate aller, um
wieviel mehr einen von Manu abstammenden Menschen?

12.18 Und obwohl dieses [Handeln aus fester Überzeugung] für alle gleichermaßen
[gilt], sollen Herrscher es besonders beherzigen, denn für sie ist [diese] außergewöhn-
liche Tat vollständig ausführbar.

12.19 Beistand im Umfang dieses Handelns gibt es
auf keine [andere] Weise. Wodurch [sonst könnte]
man die Gewalt über alles verleihenden Zügel in
die eigenen Hände bekommen?

Ohne die Hilfe des richtigen Ent-
schluss’ hat der Herrscher bei
der Eroberung die Zügel nicht im
Griff der Kontrolle.

12.20 Wie soll [der Herrscher], solange er nicht
eifrig mit dieser [festen Überzeugung] tätig zu sein
pflegt, [sein] Ruhelager auf dem Thron samt Kissen
einnehmen?5

Und ohne viel Mühe erreicht
kein Herrscher den königlichen
Thron und die Weltherrschaft.

12.21 Deshalb sollen Weise Folgendes in Kürze
als Kern [dessen] erkennen: Allein feste Überzeu-
gung (dṛḍha-niścayaḥ) vervollständigt die [Mittel,
nämlich] gute Taten und [ihre] Zwecke.

Ohne rechten Entschluss und
vollkommene Bemühung / wird
niemandes Ziel erreicht. // (12.1)

12.22 Es gibt in der Welt keinen [anderen] Gegenstand von dieser Art, mit dem die [fes-
te Überzeugung] verglichen werden könnte; sie [birgt] nämlich dezidiert Bereitschaft
für die für sich selbst gewünschte Sache.

12.23 Oder [besser gesagt]: Was man zum Gelingen der Zwecke anderer fortlaufend
wiederholt, wird [selbst] durch hundertfache, anders[lautende] Anweisung nimmer
schwinden.

4 Die Mittelbarkeit setzt der Kommentar als Unterscheidungskriterium zwischen a-nātha-, wörtlich: ‚her-
renlos‘ und -a-śaraṇāḥ, wörtlich: ‚schutzlos‘ an. 5 Der Kommentar legt aus, dass hiermit genauer ein
haimam āsanam ‚goldener Sitz‘ mit gaṇḍikā-upavarhaḥ ‚hügeligem Kissen‘ gemeint sei, was den zeitge-
nössischen goldenen Thron Ranjit Singhs (1780–1839) beschreiben könnte, der heute im Besitz des Victoria
& Albert Museums ist.



Kapitel 12 – Entschlossenheit : feste Überzeugung 961

12.24 Man sieht, dass selbst Verständige, [die] an ihren Vorsätzen fest[halten], durch
anders[lautende] Anweisung erweichen, wodurch sie auf Erden (1) unmännlich [wie
Frauen] / (2) unmenschlich [wie das geknechtete Vieh] (a-naratā) werden.6

12.25 [Wirklich] „feste“7 Überzeugung (dṛḍha-
niścayaḥ) ist es, weswegen [man ein Vorhaben
trotz] vieler Hindernisse nicht einstellen wird; Der
[Herr] wird die Ziele [von jemandem mit solcher
Überzeugung] und die höchsten [Wünsche] zu
Wege bringen.

Rechter Entschluss ist, wenn je-
mand sich mit der Intention ei-
nes Werks gürtet und sich mit
der Ausführung eines wichtigen
Anliegens beschäftigt;

12.26 Oder: Das, warum ein starker Mann, [der]
mit dem Abbrechen liebäugelt,8 [dies] nicht ver-
mag, nennt man [wirklich] „feste“ Überzeugung
(dṛḍhaḥ niścayaḥ).

12.27 Wer sich eifrig bemüht [und] unerschöpf-
lich ist, [weil] er Verstand hat, [kennt] keine Irri-
tation, nicht einmal durch [innere Faktoren wie]
Trägheit; das ist die [wirklich] „feste“ Überzeu-
gung (dṛḍhaḥ niścayaḥ).

wobei er von keinem Hinderniss
gehemmt wird und nicht erlaubt,
dass sein Entschluss von Ver-
säumnis und Mattigkeit beein-
flusst wird.

12.28 Und wer sich nicht abwendet, auch wenn [durch einen Schicksalsschlag] bei
einem großen Vorhaben [nur] eine kleine Aufgabe gelingt, der genießt [in jedem Falle]
die Behaglichkeit der [wirklich] „festen“ Überzeugung (dṛḍha-niścaya-).

12.29 Deshalb ist der [wirklich] „fest“ überzeugte (dṛḍha-niścaya-vān) Besonnene, der
selbst durch die anders[lautende] Unterweisung nicht nachlässig wird, der (1) männ-
lichste Mann / (2) menschlichste Mensch.9

[Auszug des Kommentars:] Nachdem [der Autor] so die „Aigrette“ durch richtige Komposition
gebildet hat, beginnt er diese mit dem Gebilde der „Brosche“ zu schmücken, indem [er sagt]:
Und so … Wie zuvor soll man den Status von Vorschrift und Erklärung [in der Veda-Exegese
hier respektive] bei „Aigrette“ und „Brosche“ unterscheiden.

6 Eine andere Abgrenzung von „Männlichkeit“ nimmt Sāhibrām in 13.51f. vor. 7 In dieser und den fol-
genden vier Strophen, möchte Sāhibrām erneut (vgl. 12.4) das Attribut ‚fest‘ (dṛḍha) des Kapitelthemas
behandeln. 8 Tentativ, der Kommentar erklärt nicht, was pratyāvartana- in diesem Zusammenhang
bedeuten soll. 9 Wörtlich: puruṣa-pūruṣaḥ ‚Mann unter Männern‘; vgl. 12.24 zur Auslegung von Männ-
lichkeit respektive Menschlichkeit in diesem Zusammenhang.



962 Kapitel 12 – Entschlossenheit : feste Überzeugung

12.30 Und so vernimmt man an dieser Stelle in
den alten Legendensammlungen eine gute Anek-
dote: Der besonnene Janaka befragte [einst] Yāj-
ñavalkya, den Herrn der Weisen.10

Man fragte einen Weisen:

12.31 Janaka sprach: „Brahmane, was ist der allerhöchste Weg der festen Überzeugung
(dṛḍha-niścaya-tas) für Männer, wie es [Euresgleichen] offenbart wurde? Verkünde [es],
bester Redner!“

12.32 Yājñavalkya [sprach]: „Wenn die feste Einsicht (dṛḍha-pratītau) [herrscht]: ‚Es
existiert hierbei der eine, höchste Erschaffer der beweglichen und unbeweglichen [Le-
bewesen, der] selbst sein Dasein [und] Zeuge der Gesamtheit ist. Und nichts anderes
existiert.‘ [Dies ist] der ganz reine, höchste Weg. Was sonst?“

12.33 Janaka sprach: „[Was ich eben von dir] ge-
hört habe, ist der Kern des Kerns aller Doktrinen,
Herr! Verkünde: Wo und wann genau soll ein Herr-
scher diesen anwenden?“

„Wann scheint der Entschluss
von Herrschern gut und wann
kommt er zum Einsatz?“

12.34 Yājñavalkya sprach: „Wenn der Feind mit
[vollem] militärischen Vermögen, [bestehend aus
Kriegs]elefanten, Kavallerie[, Wägen und Fußsol-
daten] gegen [einen] aufmarschiert, dann [sollte
man] dies im höchsten Maße beachten.

Er sprach: „Beim Verteidigen ge-
gen Staatsfeinde ist er sehr lo-
benswert.

10 Dialoge zwischem dem mittelvedischen Philosophen Yājñavalkya und dem Herrscher Janaka begegnen
uns bereits in der Bṛhadāraṇyaka-Upaniṣad, Ed.Olivelle 4,1–4, welche den Abschluss des Śatapatha-
brāhmaṇa bildet. Diese Gesprächskonstellation wurde auch im Mahābhārata und den Purāṇas rezipiert;
vgl. Witzel 2003 und Mahābhārata, Ed. Sukthankar 12,298.3ff. Inhaltlich knüpft der folgenden Dialog
jedoch an keine dieser Vorlagen an.



Kapitel 12 – Entschlossenheit : feste Überzeugung 963

12.35–36 Ein [Herrscher] mit gutem Ver-
stand stellt den Willen des Herrn voran
und vergewissert sich wie folgt: Ich wer-
de siegen, [wenn ich] mit Stimme, Geist
und Körper den Fuß ‚Erhabenheit‘11 mit
[dem Fuß] ‚feste Überzeugung‘ (dṛḍha-
niścayam) als bestes Heer [aller] Heere
in die beiden Steigbügel namens ‚Wille
des Herrn‘ und ‚Anstrengung‘12 setze und
beim Herrn allein Zuflucht suche.

Denn jedes Mal, wenn der Herrscher
aus Gottergebenheit im Sinne von: ‚Und
wenn du dich entschlossen hast, dann
vertrau auf Gott!‘13 den Fuß des Strebens
in den Steigbügel der Entschlossenheit
setzt, dann bricht die Armee des Sieges
und Erfolgs mit zwei Pferden auf, um ihn
zu empfangen.

12.37 [Wer seine] ganze Habe ‚feste Überzeugung‘ (dṛḍha-niścaya-) ausgibt [und] sich
damit ein Festmal gönnt, entwurzelt den Feindestrupp und erreicht den hohen Thron.“

12.38 Janaka hörte die Darlegung aus dem Munde des Herrn der Weisen und bedachte
[sie] erfreuten Herzens lange Zeit, vor Macht strahlend.

12.39 Denn diese [feste Über-
zeugung] ist das große Zeichen
des Siegs, wodurch jener[, der sie
hat,] die Feinde besiegt und die
Zügel in der Hand halten wird,
[welche die Pferde] „alle Zwe-
cke“ in die gewünschte [Rich-
tung lenken].

Denn der rechte Entschluss ist ein Zeichen von
Vorherrschaft und Sieg.

Vers: Wenn der Herrscher mit rechten Entschluss
den Fuß in den Steigbügel steckt, / erschüttert er
das Herz des Feinds und er bekommt die Zügel in
den Griff. // (12.2)

12.40 Hierbei sollen Verständige eine gewisse Besonderheit klar (param) erkennen,
durch deren Erwägung ein Kluger in der Welt keine Schande [auf sich] laden wird.

12.41 Wird sie in angemessener Weise ausgeführt, strahlt diese [feste Überzeugung]
auf Erden vorzüglich. [Wird] sie hingegen unangemessen [ausgeführt], nennt man sie
„Sturheit“ (nirbandhaḥ).

12.42 Verdammt [sei] die großes Unheil stiftende Sturheit (nirbandham)! Durch sie
hinterließen viele, nachdem sie [die Herrschaft über] die Erde genossen hatten, [nur]
Schande.

11  audārya- ist das Thema des vorigen, 11. Kapitels. 12  -yatna- ist das Thema des folgenden, 13. Kapi-
tels. Zugleich wird mit der Gegenüberstellung dieser beiden Faktoren als Steigbügel die Dichotomie von
Schicksal (daiva) und Tatkraft (pauruṣa) angedeutet; vgl. auch 11.88. 13 Qurʾān 3:159.



964 Kapitel 12 – Entschlossenheit : feste Überzeugung

12.43 O, wunderlich ist der Weg der Vorsehung! Diese [feste Überzeugung] ist in
geeigneter Weise ausgeführt ein Hort von Größe und in ungeeigneter Weise ist dieselbe
[feste Überzeugung] ein Hort von Unheil.

12.44 Daher wird sich in dem Maße, wie hoch jemandes Eigennatur ist, für ihn Er-
folg einstellen, [wenn] er diese [feste Überzeugung] pflegt. Andernfalls verursacht [sie]
Unheil.

12.45 Daher soll ein Weiser diese [feste Überzeugung] auf dem Weg umsetzen, [dem]
gute Menschen folgen. Und so gibt es an dieser Stelle eine Anekdote, welche beim Hören
das Höchste erlangen lässt.

12.46 Ein Herrscher mit ganz beruhigtem Inneren
pflegte mit fester Überzeugung (dṛḍha-niścayam)
Lehm zu essen, um vom Verlangen nach Speise frei
zu werden.14

Ein Herrscher war süchtig da-
nach, Lehm zu essen und …

12.47 Obwohl an Verstand und Charakterstär-
ke reiche Ärzte ihn immer wieder unterrichteten,
hörte er nicht auf. Wer könnte gleichsam heftig
hervorbrechendes15 Wasser zurückhalten?

… obgleich die Ärzte es ihm un-
tersagten und …

12.48 Die Ärzte versammelten sich, zeigten den
Schaden des [Lehmessens] auf und drängten ihn
[zur Veränderung]. Er ließ davon aus fester Über-
zeugung (dṛḍha-niścaya-) nicht ab.

… den Schaden davon aufzeig-
ten, ließ er nicht davon ab.

12.49 Und dann kam einst infolge eines frü-
her [vom Herrscher geleisteten] Gefallens uner-
warteterweise ein Heiliger mit beruhigtem Inne-
ren [und] bot einen Gutes [verheißenden] Anblick.

Eines Tages kam ein Heiliger, um
ihn zu treffen.

14 Hier setzt Sāhibrām das Kapitelthema auch für die fehlgeleitete Überzeugung des Herrschers an, der
mit dem Lehmessen einem für ihn unangemessenen, asketischen Ideal nacheifere. Im Unterschied dazu
erscheint das Lehmessen im Aḫlāq-i Muḥsinī lediglich als Sucht, die es mithilfe des Kapitelthemas zu über-
winden gilt. Zu dieser rein pathologischen Beschreibung ist erwähnenswert, dass der arabische Kompilator
Rhazes (865–925) die Geophagie als Krankheitsbild kennt und dafür eine indische Quelle angibt, die in der
Form jedoch nicht mehr greifbar scheint; vgl. Kahl 2015, S. 94, sub 13. 15 Wörtlich: dṛḍha-āroham ‚fest
aufsteigend‘ mit Anklang ans Kapitelthema.



Kapitel 12 – Entschlossenheit : feste Überzeugung 965

12.50 Er sah, [dass] der [Herrscher] schmächtig,
saftlos, gelbgesichtig, vielfach entstellt war [und]
seine Füße von der Kette „Kraftlosigkeit“ geknech-
tet waren und dachte:

12.51 „Oh weh, sein Gesicht sah zuvor wesens-
gemäß lieblich aus, einer Granatapfelblüte gleich!
Was ist nun aus ihm [geworden]?

12.52 [Sein] Körper war zuvor wohlgenährt,
freudvoll, kräftig, saftig, mit Anmut geschmückt.
Warum krankt er nun an [so] Vielem?“

Und er sah, dass er äußerst
schwach und abgemagert, sein
[einst] rosiges Gesicht safran-
gelb geworden und sein [einst]
glänzender und kräftiger Körper
in die Falle der Kraftlosigkeit ge-
tappt war.

12.53 Er überlegte wiederholt, betrachtete [ihn]
vom Fuß bis zum Kopf und fragte: „Was ist dir
[bloß] im Laufe der Zeit [bis] heute zugestoßen?“

Er fragte nach einer Erklärung
für den [gegenwärtigen] Zu-
stand.

12.54 Von dem Heiligen befragt legte der [Herr-
scher] den wahren Sachverhalt richtig dar: „Heili-
ger, von diesem Handeln hier, [nämlich vom Leh-
messen], kommt das Elend [wie] ein Wahn.

Der Herrscher legte den wahren
Sachverhalt dar: Wegen des Leh-
messens …

12.55 Oh weh, nun leide ich wie ein im Schlamm
versunkener Elefant, weswegen ich [meine] Hän-
de [vor Schmerzen] auf die Brust lege, als würde
ich [etwas] bereuen.“

… steckt mein verirrter Fuß im
Schlamm und meine Hand liegt
wehmütig auf dem Herzen.

12.56 Der [Heilige] hörte und
sprach nun erneut zu ihm: „War-
um lässt du es nicht sein?“ Der
[Herrscher] vernahm [dies] und
sprach: „Ich bin abhängig. Was
[soll] ich tun?

Der Derwisch sagte: „Warum unterlässt du es
nicht, da du (doch) weißt, dass dir durch dieses
Vorgehen Schaden entsteht?“ Er sagte: „Ich rin-
ge immer wieder mit mir, aber schließlich verliere
ich.“

12.57 [Weil ich] eine verfestigte Prägung habe, werde ich gewaltsam getrieben, Ehrer-
weiser. Was [soll] ich tun, wohin [mich] wenden? Deine Anteilnahme [sei] nun meine
Richtschnur.“



966 Kapitel 12 – Entschlossenheit : feste Überzeugung

12.58 Der Weise vernahm, [wie] er zu handeln
pflegte, und sprach feinfühlig: „Es gibt gewiss ir-
gendeine andere Lebensform, für die dieses Han-
deln angemessen ist.

Der Derwisch sagte:

12.59 Deswegen heißt es in der Offenbarung:16

Die nach Angemessenheit unterschiedene Tat ge-
währt alle Ziele, [selbst diejenigen,] die den Men-
schen verborgen sind.

„Wo ist deine Entschlossenheit
nach Art der Entschlossenheit
der Könige?

12.60 Man soll ohne Zaudern (bhṛśam) die Tat in
einer Weise ausführen, wie sie für einen schicklich
ist. Warum hast du diese treffliche, [aber nur] für
einen anderen angemessene Tat begonnen?

Wo ist die Entschlossenheit, die
Königen zu eigen ist, von der
man sie auf keine Weise abbrin-
gen kann?“

12.61 Wende [dich von der Ansicht] ab, dass jenes die Kastenpflicht (dharmaḥ) für
deinesgleichen sei und man jenes Tun, selbst wenn sein Schaden offenbar ist, nicht
aufgeben dürfe. Kasteie dich nicht vergebens!“

12.62 Der [Herrscher] mit vorzüglicher Urteils-
kraft hörte dessen Rede und widmete sich auch
dem Verringern [seiner sturen] Anstrengung; er
legte [als Vorsatz] fest: „Ich werde diese [Tat] nicht
wieder ausführen.“ Und er wurde durch den Um-
gang mit dem [Heiligen] aus [seiner] Not befreit.

Der Herrscher war von diesen
Worten beeindruckt und ent-
schloss, nie wieder Lehm zu es-
sen. Durch den Segen der Ent-
schlossenheit wurde er von der
lebensgefährlichen Falle befreit.

12.63 Ein Verständiger, [der] das Pferd „An-
strengung“17 mit den Zügeln „feste Überzeugung“
(dṛḍha-niścaya-) lenkt, soll auf sanfte Weise das
[ihm] zukommende Anliegen verfolgen.

Vers: Wohin du die Zügel des
Entschlusses lenkst, /

12.64 Niemals soll ein Besonnener, [der] ei-
nem Anliegen nachgeht, hastig etwas unterneh-
men. Die Hast wird selbst ein naheliegendes Ziel
einäschern.

lockere deine Zügel nicht durch
die Hand der Zögerlichkeit. /

16 Das hier verwendete Wort śrutau ‚in der Offenbarung‘ gebraucht Sāhibrām zuweilen bei Koranzitaten.
Tatsächlich findet sich im Aḫlāq-i Muḥsinī an dieser Stelle jedoch die arabische Redensart ayna ʿazamta
min ʿazamāt al-mulūlk, was vermuten lässt, dass dieser Sprachwechsel falsch gedeutet wurde. 17  yatna-
ist Thema des folgenden, 13. Kapitels; ebenso unten bei 12.65.



Kapitel 12 – Entschlossenheit : feste Überzeugung 967

12.65 Mit [gleichem Maß an] fester
Überzeugung (dṛḍha-niścaya-) und An-
strengung erreicht ein Mann den Weg,
[der] zum verfolgten Ziel führt – so sol-
len Weitsichtige denken.

Denn man findet keinen Zugang zum ge-
wünschten Ziel, / außer durch vollkom-
mene Anstrengung, außer durch richti-
gen Entschluss. /

12.66 Ein Mann, der den Fuß [sanft] auf den Pfad
„feste Überzeugung“ (dṛḍha-niścaya-) setzt [und
damit sein] Ziel im Dickicht kundtut, erreicht das
Ziel [und] kein anderer.

Jeder, der den Fuß des Anspruchs
auf den Weg des Entschlusses
setzt, /

12.67 Wer allein nach dem ersten, festen (dṛḍhāt)
Schritt sogleich die hohe Liege „Größe“ bestiegen
haben dürfte, muss sich nicht um den zweiten und
weitere Schritte sorgen, [da] er von selbst [schon]
zum Gipfel dieses Erdkreises gelangt ist.

erreicht mit dem ersten Schritt
schon den Thron der Erhaben-
heit. // (12.3)

12.68 Somit habe ich das aus fester Überzeugung (dṛḍha-niścaya-) bestehende, zu-
sagende und riegellose Tor beschrieben. Menschen, [die] durch dieses [hindurch] die
höchste Stätte betreten, haben ganz geschwind Erfolg in allen Zielen.





13

dar ǧidd u ǧahd

Über Bemühung und Anstrengung

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.72ab)
udyantṛ-bhāvaḥ Fleißigsein

Sanskrittitel im Kolophon
yatna- Anstrengung

Synonyme im Text
udyantṛtā/-tvam/-bhāvaḥ Fleißigsein
udyamaḥ Fleiß
prayāsaḥ Bemühung
āyāsaḥ Mühe

Antonyme im Text
ālasyam Trägheit
ārāmaḥ Bequemlichkeit

Inhalt
1–60 Definition

61–91 Die emsige Ameise und der Vogel
92–126 Farīdūns Eroberungswille

127–165 Ein Herrscher stellte seinem faulen Sohn nach
166–190 Die Ambitionen des gebürtigen Kupferschmieds Yaʿqūb-i Lais̱
191–201 Faulheit wurde den Tāhiriden zum Verhängnis

202 Abschluss



970 Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein

Vorbemerkung: In seinem Kommentar unterlegt Sāhibrām den der Defintion des Themas
vorgeschalteten Strophen 1–42 eine śivaitischen Deutungsfolie. Eine ähnlich umfangrei-
che und sektarisch konsistente Auslegung findet sich im hier übersetzten Text kein zwei-
tes Mal. Anlass dafür dürfte das unter 13.12 zitierte fünfte Śivasūtra udyamo bhairavaḥ
‚[Śiva-]Bhairava ist das Aufkommen [der höchsten erleuchtenden Einsicht]‘, womit ein
konkreter theologischer Anknüpfungspunkt zum hier als Synonym des Kapitelthemas ge-
brauchten udyama ‚Fleiß‘ hergestellt wird. Um diese bemerkenswerte Abweichung vom
ansonsten sektarisch nur andeutungsweise und eklektisch verfahrenden Adaptionsstil in
der Übersetzung abzubilden, wird im Folgenden ein stärker an die nicht-dualistische Śaiva-
Terminologie angelehntes Register benutzt, wenngleich eine allgemeinere Übersetzung
häufig auch möglich wäre. Schon in der folgenden Einführungsstrophe, die formal der übli-
chen Schablone folgt, erklärt er das „Tor“ (Kapitel) als Vergnügungsplatz Śivas (maheśvara-
vihāra-bhūmiḥ) und die darin Eintretenden als diejenigen, welche die Erkenntnis der Ein-
heit mit Śiva besitzen (samāveśa-vatām). Die Vorzüglichkeit der Urteilskraft sieht er in
der Übertragung der Bedeutung der esoterischen, nicht-dualistischen Śaiva-Schriften (an-
uttara-śāstra-artha-saṃkrāntiḥ) begründet. Für die geduldige Unterstützung bei der Er-
schließung dieser und der folgenden Andeutungen danke ich Jürgen Hanneder.

13.1 Hört nun das dreizehnte Tor, [Menschen] mit feiner Urteilskraft! Den wegen
vortrefflicher Urteilskraft darin Aufgehenden [wird] die höchste Vollkommenheit[, das
Erwachen zuteil].

13.2 Dieses zutiefst verborgene Tor flößt Eintretenden mit geringem Mut1 viel Furcht
ein. Deshalb soll [man sich] der [höchsten] Realität[, dem Licht des Bewusstseins Śivas]
(sattvaṃ) ergeben.

13.3 Die verborgene Mehrdeutigkeit (vakratā) des Synonyms dieses [Tors, nämlich]
„Fleißigsein“ (udyantṛtā)2 [bereitet] den Vollkommenen Freude, [weil] sie von höchst
erhabener Reflexionsfähigkeit erfüllt sind.

1 Zur Deutung von alpa-sattvānām vgl. Straube 2022; dies wird in 13.13 erneut angedeutet. 2 Die
Verwendung der poetologischen Kategorie vakrokti ‚mehrdeutige Redeweise‘ in der Definition des Kapi-
telthemas noch bevor dieses unzweideutig genannt wurde, zeigt eindrücklich den Willen des Autors zur
Verkünstelung des Prätexts. Das hier analog zur Ankündigung im uddeśa-prakaraṇa als udyantṛ-bhāva
gebildete Synonym udyantṛtā ‚Fleißigsein‘ betont über das Abstraktionsmorphem -tā den Handlungsvor-
gang (bhāva-pradhānaḥ nirdeśaḥ), welcher hier sowohl die Eigenschaft selbst als auch denjenigen, der
diese Eigenschaft hat, nämlich den udyantṛ ‚Fleißigen‘ erhellen würde; vgl. Gerow 1971 sub vakrokti, S.
260–262. Daher die ebenfalls etwas schiefe (vakra) Übertragung ins Deutsche als ‚Fleißigsein‘.



Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein 971

13.4 Und die von der Vergeltungswirklichkeit3 Beschränkten, [denen] Reflexionsfä-
higkeit fehlt, [lässt] die verborgene Mehrdeutigkeit des Synonyms „Fleißigsein“ (udy-
antṛtā) (1) im höchsten Maße / (2) ausschließlich (param) zürnen.

13.5 Dieses Tor „Fleißigsein“ (udyantṛtā) ist der äußerst höchste Unsterblichkeitstrank,
belebt alle, [bewirkt] Vollkommenheit [und] prangt über allem.

13.6 Ebendies ist die Vollkommenheit der Vollkommenen; dies ist die höchste [den
Unsterblichkeitstrank gewährende] Mondsichel4 der Yogins; dies ist das reife Wissen
der Gelehrten; dies ist der Kern Śivas.

13.7 Wie die Wärme des Feuers, das Licht der Sonne, die Kühle des Wassers, so ist
ferner diese Gestalt Śivas [nur] dem Namen nach [von Ihm] verschieden.

13.8–9 Was mit den Synonymen „Kern [Śivas, nämlich dessen Reflexionskraft]“, „Exis-
tenz des [allen Daseinsformen] eigenen Wesenskerns“, „Licht [der Erkenntnis]“, „Kraft“,
„Zucken“, „höchste Aktionskraft“ (parā kalā), „Zustand des [all]umfassenden Wesens-
kerns“ [und] „vollkommene Wonne“ wegen der Verschiedenheit der Lehrbücher unter-
schieden wird, das nennt man auch die vollkommene, ursprüngliche Unabhängigkeit
und Allmacht namens „[absolutes] Bewusstsein [Śivas]“.

13.10 Im Zustand des Aufkeimens von [Śivas] Keimling [„Wille“] gibt es zwei
[Keim]blätter, die „Wissen[skraft]“ und „Tat[kraft]“ heißen, welche man mittels ety-
mologischer Herleitung5 „Kenner“ und „Handlung“ nennt.

3 Die Vergeltungswirklichkeit (niyati) ist eine der 5 materiellen Wirklichkeiten (tattva), die von Śivas Il-
lusionskraft (māyā) zu Beginn der Weltentfaltung hervorgebracht werden; sie lässt den Lebewesen die
vergeltungskausalen Resultate zukommen. Die Fünfergruppe der Wirklichkeiten kalā, kāla, vidyā, rāga,
niyati wird auch als kañcuka, wörtlich etwa ‚Umhüllung‘ bezeichnet. 4 Tentativ. In seiner einfachsten
Bedeutung ist kalā ‚ein Sechzehntel‘, was sich besonders häufig auf die Mondsichel bezieht. Diese wächst
etwa 16 Tage lang von Neumond bis Vollmond an, weshalb gewissermaßen die kleinste Sichel als „Sech-
zehntel“ bezeichnet wird. Der Mond, der als sich stets erneuernder Lebensquell schon in der vedischen
Literatur zunehmend mit dem ‚unsterblichen‘ (amṛta) Rausch- und Opfertrank der Indoarier (soma) asso-
ziert wurde, gilt der späteren Mythologie als Quelle des nunmehr ganz mythologisierten Unsterblichkeits-
tranks (amṛta). Der Haṭha-Yoga verlagert diese Quelle in den Körper und versucht mittels Aufsteigen der
kuṇḍalinī dieses Reservoir zu nutzen. Teils werden den auf ihrem Weg befindlichen Knotenpunkten (cakra)
bestimmte Mondsicheln zugeordnet. Die höchste (parā) davon könnte etwa eine im Yogatattvabindu unter
dem neunten cakra beschriebene siebzehnte, als ganz rein imaginierte sein; für diesen Hinweis danke ich
Nils Liersch. Eine dem kaschmirischen Śivaismus näher stehende Auslegung von parā kalā findet sich im
Kommentar zu 13.8, jedoch spricht der mit Yogins und Gelehrten kontrastierende Kontext hier für eine
davon abweichende Auffassung. 5 Tentativ, der Kommentar äußert sich nicht zu diesen Begriffen. Als
kleinste Verbindung zum Zuvorgesagten ist jedoch jñāna, hier stellvertretend für jñāna-śaktiḥ ‚Wissens-
kraft [Śivas]‘ immerhin von derselben Wurzel wie jñātṛ ‚Kenner‘ abgleitet, und kriyā, hier stellvertretend
für kriyā-śaktiḥ ‚Tatkraft [Śivas]‘ von derselben Wurzel wie karman ‚Handlung‘.



972 Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein

13.11 Dieser Śiva hat die Gestalt des höchsten Erkennens und einen großen, ganz
unsterblichen Körper; außerhalb der Verbindung zu [seiner] expandierenden Kraft von
[ur]eigener Stärke [ist er] fähig, die mannigfache Schöpfung [hervorzubrīngen], indem
er Beherrscher (prabhu-) und [beherrschtes] Lebewesen (-paśū) in Erscheinung treten
lässt, worauf er sich erneut zum rechten Entstehen der unbelebten Dinge schöpferisch
betätigt.

13.12 Die Unabhängigkeit dieses [Śiva ist] voll höchstem, makellosen Zucken, ohne
einen anderen zu erfordern, süß vor Freude über das höchste Treiben [und] von einer
rundum schwankenden, durch den kadamba-Baum „[bezeichnete] Welt und [bezeich-
nendes] Wort“6 strahlenden Gestalt; und [diese Unabhängigkeit] nennen die Kenner
des Schöpfers „Fleiß“ (udyamaḥ), [weil] daraus die Entfaltung hervorgeht.

13.13 Dies ist jenes Fleißigsein (udyantṛtā), das ist (1) das erhabene Wesen / (2) der
große Mut (udāra-sattvam)7, „im Geiste Tätigsein“ genannt. Das Bewusstsein ist ge-
wiss der Kern von [Śiva], auf den gestützt dieses [Welten]ei als äußerst [unabhängig]
erscheint.

13.14 Wegen dieser inhärenten Kraft zur Reflexion wurde dieser Śiva von seinen Ken-
nern in der Welt „großer Herr“ (maheśvaraḥ) genannt. Denn wie sonst könnte Er ohne
die Kraft eines anderen fähig sein, auch nur den Spross eines Grashalms zu krümmen?

13.15 Dieses von der Kraft des großen Herrn geprägte reine Erkennen, [das] alles
belebt [und] nur aus dem höchsten Unsterblichkeitstrank besteht, leuchtet zweierlei,
sowohl aus sich selbst heraus als auch vermittels anderer. Der spielerische Wandel [Śi-
vas] erscheint nun überall als [von Ihm] getrennte Entität, obwohl [es im höchsten
Sinne] nicht getrennt [ist]. Es gibt gar kein Wirken, das außerhalb [Seines] Erkennens
liegt.

6 Nach Kommentar vertreten pura, hier i. S. v. bhuvana ‚Welt‘ gebraucht, und pada ‚Wort‘ die insgesamt
6 Pfade (ṣaḍ-adhvan), welche im Śivaismus die materielle Welt konstituieren. Indem Sāhibrām diese in
3 Bezeichnete (vācya) – nämlich bhuvana, tattva und kalā, und 3 Bezeichnende (vācaka), nämlich pada,
mantra und varṇa – einteilt, lässt er diese zwei Elemente als pars pro toto für die ganze Gruppe stehen.
7 Vgl. Fußnote zu 13.2. Das Thema dieses Kapitels wird an mehreren Stellen mit Phrasen umschrieben, die
an Kapitel 11 erinnern. Eine Motivation dafür könnte in der Verwendung des Präfix’ ud- in den Synonymen
beider Kapitelthemen liegen, vgl. 13.20, 13.48f., 13.54, 13.58a, 13.98b, wo dies auch im persischen Prätext
anklingt, 13.124a und besonders den Exkurs in 13.99. Ein weiterer Grund für diese Assoziation dürfte die
mit 13.166 beginnende Anekdote von Yaʿqūb Lais̱ (Sanskrit Vyākopa) sein, der bereits als Erhabenheit
exemplifizierender Herrscher im 11. Kapitel vorkam.



Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein 973

13.16 Er ist mit diesem Wirken Seines wesensgemäßen Erkennens als Weltseele der
Vorsteher, [welcher] Schöpfung und Erhalt der Welten nur durch sich und in sich her-
vorbringt; der unermüdlich [Tätige] zuckt als Ursache des Untergangs [der Welten]8

durch fortwährende Erkenntnis der Einheit Seiner selbst. So beschreiben die Verstän-
digen [Ihn] in den Vedānta-Lehren in aller beider Hinsicht9 als Ursache [allen] Seins.

13.17 Niemals erscheint im Geist der innerlich vom Nektar „höchste Wonne [der Er-
kenntnis der eigenen Einheit mit Śiva]“ Gesättigten, die vermittels dieser höchsten Stufe
Vollkommenheit erreicht haben, unheilbringende Furcht, [selbst dann nicht,] wenn all
dies untergeht.

13.18 Die Ozeane mögen den Erdboden von allen Seiten überschwemmen und heftige
Stürme die Berge erschüttern; die tragende [Erde] mag mit den schwankenden Bergen
wie ein kleiner Spielball hin und her tanzen und Waldbrände mögen heftig wüten, [die]
mit ihren überspringenden, riesigen Flammen den Zwischenraum in [allen] Himmels-
gegenden einäschern – für jemanden von reinem Denken gibt es keine Vernichtung,
[weil] in ihm das Erkennen aufgegangen ist.

13.19 Kluge, die mit diesem ursprünglichen Fleißigsein (udyantṛ-bhāvam) verfah-
ren, dürften [damit] selbst den Gipfel des Urahns[, den hohen Rang des Schöpfergotts
Brahmā] erreichen.

13.20 Daher ist dies der höchst erhabene, ursprüngliche [Fleiß]. [Wenn] diese Macht in
Erscheinung tritt, bezeichnet man sie zweifach, gemäß der Unterscheidung in primären
und sekundären [Fleiß]:

13.21 Der primäre [Fleiß] hängt nicht von anderen [Faktoren] ab, der sekundäre wird
von anderen [Faktoren] beeinflusst; ersterer beruht allein auf dem [mit ihm verfahren-
den] Helden, letzterer beruht zusätzlich auf einer Methode.

13.22 Diejenigen, die sich mit der Kraft der eigenen Arme bemühen [und dabei] an
ihren Vorsätzen fest[halten], erreichen [ihre] Ziele und strahlen auf Erden ganz und gar
wie Bhīma.10

13.23 Die anderen ergreifen nach richtiger Überlegung ohne Furcht [geeignete] Mittel,
kommen zu Ruhm und strahlen auf Erden wie der diademgeschmückte [Arjuna].11

8 Eine Beschreibung der Vernichtungstätigkeit Śivas folgt in 13.18. 9 Gemeint ist nimitta ‚Wirkursache‘
und upādana ‚materielle Ursache‘. 10 Diese Strophe soll den primären Fleiß beschreiben. Bhīma ist im
Mahābhārata der zweitgeborene juristische Sohn von Pāṇḍu, der diesen vertretend vom Windgott Vāyu
mit Kuntī gezeugt wurde; er gilt dem Epos als Inbegriff von Stärke. 11 Diese Strophe soll den sekundären
Fleiß beschreiben. Arjuna ist im Mahābhārata der drittgeborene juristische Sohn von Pāṇḍu, der diesen
vertretend vom Himmelskönig Indra mit Kuntī gezeugt wurde; er gilt dem Epos als bester Bogenschütze.



974 Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein

13.24 Nur in diesen [beiden Arten des Fleiß’] scheint jegliches, von Einsicht [zur eige-
nen Vollkommenheit] und Kenntnis [zum Erfolg äußerer Faktoren] gekennzeichnetes
Wirken fest verwurzelt. [Daher] sollen Gelehrte dieses [Fleißigsein] aller [beider] Art
anerkennen.

13.25 Bei den Vollkommenheit Anstrebenden, die mit dem Verfahren der Ausdeh-
nung [des Bewusststeins] zur Vollkommenheit gelangen, [da] sie vor Geschmack an
der höchsten Wahrheit glänzen, strahlt der primäre [Fleiß] besonders.

13.26 Bei denen, die mit dem Verfahren des Zusammenziehen des [Bewusstseins]
über mehrere Geburten vollkommen werden, [da] sie sich um langsames Aufsteigen
bemühen, strahlt der sekundäre [Fleiß] besonders.

13.27 Daher bezeichnen Kluge das in den mystischen Werken beschriebene Wissen als
zweifach unterschiede: zum Beherrscher und zum [beherrschtes] Lebewesen gehörig;12

[es] bringt den Kennern in jeder Hinsicht Erfolg.

13.28 Die vorm höchsten Unsterblichkeitstrank glänzende, nicht in Äußeres und Inne-
res [unterschiedene] Art, bei der es gar keine Beschränkung [durch Regeln] gibt, nennt
man „Wissen des Beherrschers“.

13.29 Die beim Erfolg, [der] große Beschwerlichkeiten13 hervorbringt, in jeder Hin-
sicht Beschränkungen unterworfene, [im Yoga] als Konzentration bekannte Art nennt
man zum [beherrschten] Lebewesen gehöriges Wissen.

13.30 Auch in dieser [Einteilung] ist das erste der primäre [Fleiß]; wenn [dem so ist],
möge diese [erste Art hier] nicht [weiter] behandelt werden. Denn auch dabei bezeich-
net man die sekundäre [Art] als Heil, [das] alle zum Erfolg [führt und nicht nur die aus
sich selbst heraus Befähigten].14

13.31 Wer verständig ist und sich mit makellosem Denken gemäß den methodischen
Aphorismen befleißigt, wird notwendigerweise Erfolg haben.

12 Nach der im Kommentar zitierten Strophe aus Abhinavaguptas Tantrāloka, dessen exegetische Tradi-
tion mit den hier angeführten ‚mystischen Werken‘ (rahasyeṣu) gemeint sein dürfte, zeichne sich das auf
den Beherrscher bezogene Wissen (pati-jñānam) durch Grade der Ausdehnung (vikāsa-) wie in 13.25 aus,
während das auf das beherrschte Lebewesen bezogene Wissen (pāśava-jñānam) wie in 13.26 durch Grade
des Zusammenziehens (saṃkoca-) charakterisiert sei. 13 Wegen der folgenden Yoga-Terminologie läge
die Vermutung nahe, dass hiermit die fünf in Patañjali: Yogasūtra, Ed. Swāmī 2.3 beschriebenen Leiden
(kleśāḥ) gemeint seien: a-vidyā ‚Unwissenheit‘, asmitā ‚Egoismus‘, rāga ‚Verlangen‘, dveśa ‚Abneigung‘
und abhiniveśa ‚Anhaftung [an weltliche Genüsse]‘. Jedoch passt dazu schlecht, dass diese nach Sāhibrām
von der Methode hervorgerufen würden, was er auch in 13.45 wiederholt. Es dürfte sich hierbei also eher
um die Beschwerlichkeiten handeln, welche die Yoga-Praxis mit sich bringt. 14 Vgl. 13.21ff. und 13.35ff.



Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein 975

13.32 Welcher Erfolg tritt nicht für sich befleißigende Männer ein, [wenn] ihr Ver-
stand mit Methode verziert ist? [Würde] nicht gleichsam eine (1) mit Land prächtig
ausgestattete (rasā-ujjvalā) / (2) vor Liebe strahlende (rasa-ujjvalā) Geliebte vor [einen
solchen Mann] treten?

13.33 Diejenigen mit großem Verstand, die das Pferd „Methode guter [Männer]“ be-
steigen und [damit ins Ziel] reiten, sind rühmlich, haben im höchsten Maße Erfolg [und]
verheißen Glück.

13.34 Kluge, die sich [zum Fleiß] bereit erheben, kommen selbst in tiefer Finsternis
niemals ins Stolpern, [weil] ihre Auge „Methode“ stets wacht.

13.35 Für diejenigen, die sich mit reiner[, primärer] Anstrengung (yatnam) bemühen,15

ist der Erfolg zweifelhaft, [weil] sie nicht an [methodischen] Vorsätzen fest[halten].
[Und] Zweifel ist der Grund von Unheil.

13.36 Gar niemand kann es ertragen, mit [bloßem] Wagemut ein gleißendes Feuer
auch nur zu betrachten. Und Verstandesreiche überwinden es sogar mit Kalkül.

13.37 Deshalb [gilt], wenn sich eine unabwendbare Notlage einstellt, bei der [ansons-
ten] wirkmächtige Mittel unnütz sind, Ersteres[, nämlich Wagemut] als bestes [Mittel]
zum Erfolg.

13.38 Solange es [jedoch] einen Moment Zeit gibt, solange [noch] bedeutend [viel]
Kraft vorhanden ist, sollte man letztlich genau mit der Methode nach Art der Guten
[seine] Aufgabe erfüllen.

13.39 Wenn nun die Zeit abläuft [oder] die Kräfte zu schwinden drohen, gibt es keinen
Unterschied zwischen Not und Methode. [Dann] ist die [Methode] ganz unnütz.

13.40 In diesem [Fall] muss ein Kluger mit dem [primären] Fleißigsein (udyantṛtvam)
[seine] Aufgabe zu Ende bringen. [Er] soll dabei keine Sorge hinsichtlich der Überque-
rung des Ozeans und dergleichen [schweren Aufgaben] hegen.

13.41 Wer hierbei, wenn die Mittel schwinden, vor der Kraft „Wagemut“ strotzt, hat
[bereits] triumphiert, denn die Siegesgöttin bevorzugt stets den Helden.

15 Vgl. 13.21ff. und 13.30.



976 Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein

13.42 Genug der vielen Worte! Denn
auch [in anderen Fächern?] Gelehrte ha-
ben diese Tiefe.16 Dieses [Fleißigsein] ist
jedenfalls zweifach in Fleiß (-udyama-)
bezüglich der Aufgabe und bezüglich der
Mittel [zum Erfüllen der Aufgabe] unter-
schieden.

Bemühung heißt, sich Mühe zu geben,
um seine Wünsche zu erreichen. Und An-
strengung bedeutet, Schwierigkeiten zu
ertragen, um das Gewünschte zu erwer-
ben.

13.43 Der erste [Fleiß dient] unmittelbar dem Erreichen des Ziels und der andere
[bezieht sich] auf die Mittel dafür, wie eine Passage in den Upaniṣads und in deren
Hilfswissenschaften [direkt respektive indirekt] zum Beweis des Wesenskerns dient.

13.44 Für Menschen, die den Gnadenakt [Śivas] erhalten, entsteht Einsicht ganz ohne
Mittel, allein durch bloßes Hören.

13.45 Für die anderen entsteht die makellose Einsicht in denselben höchsten Wesens-
kern nach der Einsicht in die sehr beschwerlichen17 Mittel.

13.46 Ebenfalls [in dieser Weise] zwei-
fach strahlt besonders die Eigennatur des
Herrschers, der, [weil] er groß denkt,
schöne Städte erobern will.

Und Bemühung und Anstrengung gehö-
ren zum Charakter von Welt erobernden
Königen und Land einnehmenden Sulta-
nen.

13.47 Jawohl – kein anderer[, dies nicht anstrebender Herrscher] zählt auf Erden zu
Seines[gleichen]! Und mittellose [Herrscher] leben gewiss das Leben von [gewöhnli-
chen] Menschen.

16 Tentativ. 17 Vgl. 13.29.



Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein 977

13.48 Hauptsächlich gilt dies als Eigennatur von
jemandem, der [vor Fleiß] strotzend die Mond-
scheibe mit [seinem] vor Erhabenheit18 [makellos
weiß] leuchtenden, guten Ruf beschämt.

13.49 Wegen diesem von Erhabenheit charakte-
risierten [Fleiß] sind die Himmelsrichtungen ganz
und gar erfüllt von den Reichtümern „Anstren-
gung“ (yatna-), „Rücksichtnahme“, „gutes Wesen“,
„Kasteiung“, „Dankbezeugung“ und Dergleichen.19

Und diese Eigenschaft hängt
vom Streben ab. Je höher das
Streben ist, desto größer sind Be-
mühung und Anstrengung, das
Gewünschte zu erreichen.

13.50 Was die von Kleinlichkeit20 verursachten, in jeder Hinsicht Unheil bringenden[,
gegenteiligen Eigenschaften] anrichten, lässt [im Vergleich sogar] den [dunklen] Fleck
des Mondes weiß erscheinen.

13.51 Nur der ist in der Welt ein [wahrer] Mann,
der sich Tag und Nacht anstrengt (yateta). Wer
sich mit von anderen Erworbenem begnügt, ist ei-
ne Frau oder höchstens ein Eunuch.21

Ein hoch strebender Mann soll
keine Angst haben, Schwierig-
keiten zu ertragen.

13.52 Wirklich alle genießen hier [etwas]; von nicht genossenem [Essen kann] man
keinen Moment lang leben. [Doch] die Klugen halten den Zustand desjenigen, [der]
genießt, [was er] mit [seinen] eigenen Armen erworben hat, für das [wahren Männern
angemessene] Genießertum.

13.53 Es gibt hier [im individualisierten Wesenskern] eine eingeschränkte Aktions-
kraft (kalā), wegen der dieser [Wesenskern] – selbst untätig – als [sinnlich] Erfahrender
der von anderen [Faktoren außerhalb des Wesenskerns] hervorgebrachten [sinnlichen]
Erfahrungen bezeichnet wird.

13.54 So haben hier [in der Welt Herrscher] mit herausragend [fleißigem] Charakter
sogar die höchste Aktionskraft, durch die sie auch mit ungestörtem Geist über das von
anderen erworbene Resultat verfügen.

13.55 Für den an einem Ort [(1) im Herzen / (2) auf dem Thron] situierten [(1) We-
18  audārya- war das Thema des 11. Kapitels, das dort in 11.6–8 ebenfalls mit dem Mond verglichen wurde.
Es taucht in der folgenden Strophe erneut als Attribut zum elliptisch zu ergänzenden Thema dieses Kapitels
auf; vgl. Fußnote zu 13.13. 19 Hier werden die Themen voriger Kapitel in Abhängigkeit vom Thema dieses
Kapitels angeführt; darunter -praśraya- ‚Rücksichtnahme‘ als Synonym des 10. Kapitelthemas, -sat-sarga-
‚guter Beschluss‘ als Synonym des 12. Kapitelthemas, sowie -tapaḥ- ‚Kasteiung‘ als Thema des 1. Kapitels
und -śukla- ‚Dankbezeugung‘ als Thema des 4. Kapitels. 20  kārpaṇya- ‚Kleinlichkeit‘ war ein Antonym
zum 11. Kapitelthema, vgl. etwa 11.7. 21 Eine andere Abgrenzung von „Männlichkeit“ nimmt Sāhibrām
in 12.24 vor.



978 Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein

senskern / (2) Herrscher] ist diese höchste Aktionskraft, von der alles abhängt, als Reihe
(1) äußerer Sinne und Glieder und [dem Denken als] innerer Sinn22 / (2) der Diener im
äußeren und innere [Staatsdienst]23 (bāhya-antaḥ-karaṇa-) wahrnehmbar.

13.56 Ebendiesen [Fleiß], mit dem Kluge in der von Unheil heimgesuchten Welt den
nie zu verachtenden Weg beschreiten, soll man von ganzem Herzen ehren.

13.57 [Wer] dem Fleiß (udyama-) er-
geben [ist], erlangt das gewünschte [Re-
sultat] nebst Ruhm. Wenn der [Fleißige
ohne sein Zutun] vom Schleier „Verzöge-
rung“ verhüllt werden, entsteht ihm [dar-
aus] keinerlei Schande.

Weil es nur zwei Möglichkeiten gibt: Ent-
weder er erreicht das Gewünschte durch
Anstrengung; das ist das Ziel. Oder er
bleibt im Schleier stehen; dann würden
ihn die Weisen sicherlich entschuldigen.

13.58 [Es ist] gut, dass er sich mit höchster Er-
habenheit24 anstrengt (yatnaḥ kṛtaḥ)! Fluch [sei]
dem [aus früheren schlechten Taten resultieren-
dem] Schicksal, bei dem [gute] Eigenschaften und
[edler] Charakter [ihre] Verkehrung [ins Gegen-
teil] bewirken!

Sein hohes Streben, etwas Herr-
liches und Herausragendes zu er-
reichen, ist für alle offenkundig.

13.59 Ich werde mich stets mit unermüdli-
chem Herzen anstrengen (yatiṣye), [meine] Zie-
le zu erreichen. Werden sie erreicht, beruht mein
Glück auf der Ehrung [mit dem Ausspruch] „Gut!“
von sehr Berühmten. Werden [sie] hingegen nicht
erreicht, sagt man mir ebenso „Gut!“ – [durch
Aussprüche wie] „Fluch [sei] diesem [schlechten]
Schicksal!“ oder „[Fluch] den Hindernissen!“ ist
[einem] die Verehrung von [Menschen] mit makel-
loser Ansichten gewiss.

Ich werde mir Mühe geben;
wenn ich [das Ziel] erreiche –
gut! – [dann] bin ich glücklich. /
Und wenn ich es nicht erreiche,
würden die Großen meine Ent-
schuldigung annehmen. // (13.1)

13.60 Die mit sich ausbreitendem Ruhm [versehene] Aktionskraft fleißiger (udyama-
śālinām) Gelehrter, [die] im Verstand davon überzeugt sind, strahlt in jedem Fall unter
guten [Menschen].

Soweit das Gebilde „Aigrette“.

22 Vgl. 3.32. 23 Vgl. 33.15. 24 Vgl. Fußnote zu 13.13.



Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein 979

[Auszug des Kommentars:] Nachdem [der Autor] so die mit dem Faden „richtige Methode“ ge-
bundene Aigrette bereit gemacht hat und meint, [dass] sie durch die Platzierung über der Bro-
sche den Guten Vergnügen spendet, beginnt er das Gebilde „Brosche“ zu fertigen, indem [er
sagt]: Und so …

13.61 Und so haben gute [Menschen] einst fol-
gende Erzählung in einer Sammlung guter Erzäh-
lungen25 festgehalten, weil [sie] über die Nützlich-
keit des fleißigen (udyata-), guten Charakter[zugs]
staunen lässt.

In den Fabeln der indischen Wei-
sen steht:

13.62 Eine Ameise hatte sich den Gürtel „An-
strengung“ (yatna-) angelegt und verbrachte be-
kanntlich [ihre] Tage aufmerksam [damit], einen
Haufen Erde fortzutragen.

13.63 Ein aus Schicksal[s Fügung] gekommener
Vogel sah diese unter [ihrem] Eifer leiden, [wäh-
rend sie einzelne] Körner beiseite warf, um den
Haufen zu erschöpfen.

Eine Ameise bemühte sich, ei-
nen Haufen Erde abzutragen,
der auch für Menschen nur mit
Schwierigkeit zu bewegen wäre.
Sie trug kleine Stücke anderswo
hin. Ein Vogel flog vorbei.

13.64 Er beobachtete, [dass] sich die magere, er-
schöpfte, aufs Vollbringen des Zugesagten hoffen-
de [Ameise ganz] ihrem Tun widmete und dachte
erstaunt:

13.65 „O [Wunder], ihre Anstrengung (yatnaḥ)
beim Forttragen der Erde ist [derart] groß, dass [ih-
rer] Hände und Füße Geschick [dabei] die Schnel-
ligkeit des Geists übertrifft!“

Er sah ein schwaches und dün-
nes Wesen, das sich mit vollkom-
mener Freude bewegte und für
das Tragen der Erde [seine] gan-
ze Bemühung und unbeschreib-
liche Anstrengung aufbrachte.

13.66 [So] dachte er und sprach zu ihr: „[Mei-
ne] Liebe, was hast du [dir zur Aufgabe] gemacht?
Was ist [dein] Vorsatz? Woher kam das Verlangen
hierzu? Und was ist das [angestrebte] Ergebnis?

Der Vogel sprach: „Oh Kraftlo-
se, was hast du dir zur Aufgabe
genommen? Und was willst du
Wichtiges erreichen?“

25 Wörtlich wäre subhāṣita-āvalyām eher ‚in einer Reihe guter Aussprüche‘, doch stellt der Kommentar
klar, dass darin arbeitslose Indologen verstreute Erzählungen (kathā-) sammeln würden. Wer diese Fuß-
note liest, hat sich Kraft seines Fleißes ein Bier auf Kosten des Herausgebers verdient.



980 Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein

13.67 Aber, [meine] Liebe, bei diesem Tun hier [wird] man dich auslachen. Warum
[hast du damit] angefangen? Eine Tat bringt den Lebewesen sicher Anmut, [aber nur,
wenn sie] angemessen [ist].“

13.68 Sie hörte die belehrende Rede, entsiegel-
te [ihre] Stimme und sprach aufmerksam zu ihm:
„Guter [Vogel], vernimm, zu welchem Zweck die
Anstrengung (yatnaḥ) [geschieht]!

Die Ameise lockerte ihre Zunge
und sagte:

13.69 In meinem Herzen entbrannte Liebe zu ei-
nem meiner Art.26 Nachdem er [mich] als verliebt
erkannt hatte, setzte er eine Abmachung auf, [um
mich zu] prüfen:

„Ich schwärme für jemanden aus
meinem Stamm. Und als ich Ver-
einigung mit ihr wünschte, hat
sie eine Bedingung gestellt:

13.70 ‚Wenn du jenen Erdhaufen wegbringst und
auf diesem [damit bereinigten] Weg [zu mir] kom-
men wirst, dann werde auch ich auf diesem [Wege]
in dein Heim kommen.‘

‚Wenn du mich zu erreichen
wünschst, mache den [ersten]
Schritt und räume diesen Erd-
haufen aus dem Weg.‘

13.71 [Meine] Anstrengung (yatnaḥ) [dient] da-
zu, das auszuführen. Wegen der Abmachung stelle
ich meinen [Körper] auf die Probe (śodhaye), denn
Kluge wissen, dass eine nach Kräften [ausgeführ-
te] Tat wahrlich [gute] Resultate bringen [wird].“

Jetzt bin ich bereit, das zu er-
ledigen. Und ich will diese Be-
dingung erfüllen und erfolgreich
sein.

13.72 Der [Vogel] vernahm ihre Absicht,
lächelte und sprach zu ihr: „Mit dem Bo-
gen [erfolgreich] auf ein Ziel zu schießen,
[heißt,] genügend Kraft im Oberarm [zu
haben].

Der Vogel sagte: „Dieser Traum ist jen-
seits eines für dich erfüllbaren Wunsches.
Und dieser Bogen ist zu schwer für die
Kraft deiner Arme.“

13.73 Wie soll diese Aufgabe, [der] du zugestimmt hast [als wärst du ein Mann,27 dir]
Anerkennung bringen? [Meine] Liebe, spanne nicht [den Bogen] ‚Wagnis‘! Auf dass
ferner die Grundbedingung [aller Absichten, dein Körper] nicht vergehen möge!
26 Wie im Kommentar sub 13.73 expliziert, fasst Sāhibrām die werbende Ameise als weiblich, die umwor-
bene als männlich. Die Geschlechter der Fabeltiere sind im Aḫlāq-i Muḥsinī sprachlich nicht markiert. Aus
dem kulturellen Zusammenhang lässt sich allerdings vermuten, dass dort die werbende Ameise männlich,
die umworbene weiblich imaginiert wurde. Dieser Geschlechtstausch bzw. die Festlegung in der Adaption
könnte dazu dienen, das Streben der Ameise wie in 13.73 angedeutet noch unverhältnismäßiger wirken
zu lassen. 27 Vgl. Fußnote zum Geschlecht der Fabeltiere sub 13.69.



Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein 981

13.74 [Ist] der eigene [Wesenskern/Geist/Körper dabei] wohlauf, halten die Gelehrte
jede Tat für ein Verdienst. Welche Hoffnung auf Verdienst [gäbe es], wenn der eigene
[Wesenskern/Geist/Körper dabei] verginge?

13.75 Ein Gelehrter soll zunächst mit allen Mitteln [seinen] Wesenskern/Geist/Körper
(ātmā) schützen. Ist dieser geschützt, kann [er] vorzüglich das [darauf] Aufbauende
erreichen, denn Zeit [setzt] dem Verdienst keine Grenzen.“

13.76 Die fest entschlossene [Ameise] entsiegel-
te wieder [ihre] Stimme und sprach erfreuten Her-
zens: „Höre, Wohl dir! [Deine] Rede ist ganz gewiss
kostbar.

Die Ameise sagte:

13.77 Ich bin derzeit [so] fest darauf bedacht,
[weil ich] unter der Gewalt des Verlangens stehe.
[Doch] mit dem Fuß „Anstrengung“ (yatna-) eile
ich ganz ohne Leid.

„Ich bin entschlossen, für die-
ses Ziel Bemühung und Anstren-
gung aufzuwenden.

13.78 Wenn [ich] mit dem Fuß „Anstrengung“
(yatna-) voranschreite, dann trage ich sicher den
Erdhaufen fort und erreiche das gewünschte Re-
sultat.

Wenn ich es erreiche, bin ich am
Ziel.

13.79 Wenn andernfalls aber meine Hoffnung in-
nerlich ganz schwinden sollte, dann [gebührt] mir
ebenso Beifall und dem Schicksal der Tadel der
Welt:

Und wenn nicht, werde ich ent-
schuldigt sein.

13.80 ‚O, eine äußerst große Bemühung (prayāsaḥ) unternimmt diese armselige [Amei-
se] hier! Gewiss nennt man das Schicksal den wirkmächtigen Grund für Erfolg und
Misserfolg.‘

13.81 Ich nämlich setze den Fuß „Anstrengung“
richtig [und] auf den rechten Ort. Das Eintreten
und Ausbleiben des Erfolgs [meiner] Aufgabe ist
[hingegen] sicher durch den Willen des Herrn fest-
gelegt.

Ich folge dem Weg der Bemü-
hung; /



982 Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein

13.82 Was entsteht denn auf Erden schwer, wenn
der [Herr es] will? Wenn [Er] nicht will, vergeht
selbst, [was man schon] in Händen hält, augen-
blicklich.

‚Und dass dem Menschen nichts
anderes zuteil wird als das, wo-
nach er strebt.‘28 /

13.83 Nun denn, mir wird der Saum
des Gewands „[mein] Wunsch“ zu Hän-
den kommen [und] aller Kummer und [al-
le] Sorge werden gewiss vergehen.

Wenn ich den Rock meines Wunsches er-
greifen kann, / würde ich von Kummer
und Leid frei bleiben. /

13.84 Und, selbst wenn dem nicht [so]
ist, kann der Tadel [gewöhnlicher] Leu-
te meine Anstrengung (yatnam), [welche]
Kluge mit Beifall ehren, keineswegs befle-
cken.“

Und wenn ich es durch meines Anstren-
gung nicht erreichen sollte, / würde ich
entschuldigt sein und fertig. // “ (13.2)

13.85 Als die beiden so miteinander sprachen, kam plötzlich eine Gruppe von Men-
schen mit Schaufeln dorthin, um den Erdhaufen abzutragen.29

13.86 Nun war der Haufen im nächsten Augenblick weg gebracht. Wegen [diesem]
Anblick suchte der [Vogel] mit Geist [und] Stimme beim inneren Lenker aller, dem
mächtigen Gott Zuflucht:

13.87 „O höchster Gebieter, dieses Dein wundersames Wirken strahlt schranken- und
grundlos! Was ist diese niedere, kleingeistige [Ameise] mit schwachem Körper gegen
ihren in Erfüllung gegangenen Wunsch?

13.88 Herr, nun erkenne ich die Offenbarung an, welche Deine Macht lautstark ver-
kündet! Das Schicksal [eines Lebewesens als Schöpfergott] Brahmā und dergleichen
[hohe Stellungen] oder [als] Insekt ist der Wille dieses großen Herrn; denn der Herr
bringt hier [auf Erden] wirklich alles zu Wege.“

13.89 Deswegen sollen Erwachte, [die] auf Verdienste aus sind, [ihre] Liebe auf jenen
[Herrn] richten und diesen [Fleiß] stets auch anwenden, um zur Stufe der höchsten
Wirklichkeit zu gelangen. Wozu [dienen sonst] jene inneren Triebe?

28 Qurʾān 53:39. 29 Die von Sāhibrām gegenüber dem Prätext hinzugefügte Auflösung durch höhere
Macht erinnert an die Geschichte vom Strandläufer und dem Ozean aus dem Pañcatantra-Zyklus; vgl.
Hertel 1909a, Geschichte 1,10 (S. 40–43). Darin schafft es ein Strandläufer mit der Hilfe Garuḍas die
vom Ozean ihm gestohlenen Eier zurückzufordern. In späteren Fassungen dieser Geschichte beginnt der
Strandläufer, den Ozean Tropfen um Tropfen auszutrocknen, bevor sein aussichtsloses Tun das Mitleid
Nāradas weckt und dieser schließlich Garuḍa ruft, wie mehrere Bhagavadgītā-Kommentare mitteilen; vgl.
Hertel 1909b, 132f.



Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein 983

13.90 Diesen wahrhaftigen, höchsten, allgestaltigen Gebieter, der als einziger in dieser
[vor Unwissenheit] tief finsteren [Welt] wacht, die Grundlage von Allem, muss man
zum Erreichen [seiner] Ziele anstreben. [Denn] in der Gewalt Seines Willens [liegt] die
gesamte, mannigfache [Welt].

13.91 Deshalb sollen [Menschen] von gutem Verstand stets wie folgt denken: Während
diese [Welt, die] durch verschiedensten Anschein bunt [wirkt] und das [wahre] Treiben
verbirgt, in jeder Hinsicht schlummert, wacht nur der [Herr] allein. Er geht in diese
gesamte Welt ein und treibt [sie] zum entsprechenden Tun an, das Er als träges oder
auch fähiges [Lebewesen] vollständig vollendet und [so Sein] Ziel erreicht.

13.92 Ferner [folgt hier] eine weitere Anekdote, [die] bei [gewöhnliche] Leuten beliebt
[und] ehemals bekannt war; durch sie (yayā) können, [wenn] sie auf richtige Weise ins
Denken Eingang findet, Entschlossene alles erreichen.30

13.93–94 Es gab einen Herrscher namens Phe-
rendu [‚Mond der Pheras‘, dem] eine [schicksals-
mäßig] glückliche Zukunft bevorstand [und] des-
sen reiner Garten „Herrschaft“, in dem [alle] Him-
melrichtungen nach dem Basilikum31 „Wohlstand“
dufteten, immerzu von Plätzen der Vergnügung
geschmückt war. Wem bereitete die Pracht, die alle
erfreut, keine Freude?

Am Anfang der Herrschaft Farī-
dūns – als die duftenden Kräu-
ter des Glücks begannen, in den
Gärten des Wohlstands zu duf-
ten …

13.95 Wem verlieh sein immer segensreicher
Wind „Festtag“ aus dem Süden „Herzensfreude“
nicht durch die Erhebungen (1) ausschweifender
Heiterkeit / (2) überschwänglichen Wohlgeruchs
(āmoda-bhara-) die Pracht des Frühlings?

… und die Böe der Fröhlichkeit
aus der Gegend des Genusses
wehte –

13.96 Ihm, [dessen] ganzes Innenleben von der
Süße der [Menschen] mit gutem Charakter ent-
zückt war, entstand der segensreiche Wunsch, die
nicht unter [seiner] Kontrolle stehenden Gebiete
zu unterwerfen.

kam ihm die Idee, einige Provin-
zen zu erobern, die eine Gruppe
von Angreifern belagerte.

30 Wörtlich als rhetorische Frage: viśvastaiḥ kiṃ na sādhyate ‚Was können Entschlossene nicht erreichen?‘
31 Tentativ für -barbarikā-, die nach Kommentar eine zarte Blumenart sein soll; vgl. pw sub *vanabarbari-
kā: ocimum pilosun und *barbarīka: ocimum villosum. Ṭabasī 2018, S. 53 liest rayāḥīn ‚duftende Kräuter‘,
Plural von rayḥān, das konkret ‚Basilikum‘ bedeuten kann. Eine denkbar zur Wortmorphologie passen-
de Pflanzenart wäre der Sandelholzbaum, vgl. barbaraka bei Meulenbeld 1999–2002 IIA, S. 175 und IIB,
S. 199, doch passt dies schlechter zum Kommentar.



984 Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein

13.97 „O, wie könnten, [wenn] ich [als Mond der Pheras] aufgegangen bin,32 die Ver-
ruchten die dortigen, elenden Subjekte peinigen? [Denn] das ungezwungene [Treiben]
von [Menschen] mit gutem Schicksal kann man nur preisen!“

13.98 Es gibt auf der Erdoberfläche einige [Men-
schen], die sich am Füllen ihres Bauchs bis zum
Rand – [wie sie es] angemessen [finden] – erfreu-
en [und da sie] gedanklich allein auf das darin lie-
gende Glück erpicht sind, machen sie die Fleißi-
gen (udyatān) schlecht. Für entschlossene [Men-
schen] mit vor Erhabenheit33 strahlenden Augen
gibt es kein anderes Mittel außer dem Entwurzeln
der Feinde und der Aneignung ihrer Gebiete.

Obwohl zum Leben wenig ge-
nügt, / passt es zum hohen Stre-
ben, die ganze Welt mit dem
Schwert zu erobern. // (13.3)

13.99 Erhabenheit ist immer zu preisen! Alle [guten] Eigenschaften folgen aus ihr
[und] der im Dies- und Jenseits Verdienst bringende Ruf stützt sich auf sie.

13.100 Er war im Geiste mit unverrückbarer Ent-
schlossenheit darauf bedacht, anderen [zu] helfen,
und erhob sich, um diese [Absicht zur Hilfe] mit
dem Nektar „Zustimmung [seiner] angestammten
[Hofräte]“ zu besprenkeln.

Er teilte diese Ansicht den be-
deutenden Mitgliedern des Ho-
fes mit.

13.101 Als nun diese behaglichen Feingeis-
ter, [die] auch ehrenvoll behandelt wurden, [das
Ansinnen] gehört hatten, teilten sie dem Herr-
scher mit zusammengelegten Unterarmen34 auf-
merksam mit:

Einige sagten:

13.102 „Wahrlich, dies ist Herrschern angemes-
sen! Aber Kluge machen im Zweifel gar keinen
Schritt, [solange] sie behaglich [sind]. Denn der
[Zweifel] verheißt Unheil.

„O König!

13.103 [Herrscher, die] aus unerträglicher Not zu einem [solch] zweifelhaften Vorha-
ben aufbrechen, [ernten] niemals Spott.

32 Mit der metaphorischen Auslegung des Namens im Kommentar soll angedeutet werden, dass die Ver-
ruchten ihre Untaten meist in der Dunkelheit ausführten und der herrschaftliche Mondschein dies verei-
teln könne. 33 Vgl. Fußnote zu 13.13. 34 Dies wurde in 11.94 und 11.115 als Geste von Kriegern und
Hofräten gegenüber dem Herrscher erklärt; vgl. Wortschatz → prakoṣṭha und → bāhu.



Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein 985

13.104 Du bist [aber schon] ein freudvoller Gebie-
ter über dieses, dir angemessene Land hier. Deine
Schatzkammer ist so reich [gefüllt, dass] es keinen
Mangel [geben wird], selbst wenn daraus Ausga-
ben getätigt werden.

Du besitzt ein gut geordnetes
Herrschaftsgebiet und eine Men-
ge wertvoller Gegenstände.

13.105 Oh [weh/Wunder], Verständiger! Du lei-
dest ohne [äußeren] Grund, wie [jemand, der]
stumpf und blind [ist]. Gib den Stumpfsinn auf und
verfolge das deiner Dynastie angemessene Tun!

Ohne Not …

13.106 Herrscher, wie [kannst] du deinen [in-
nerlich] ruhigen, makellosen [und vor Gesund-
heit] strahlenden Körper nun mit der Staubschwa-
de ‚Gedanken‘ ganz in seinem Anmut verfinstern?

… den Staub des Konflikts aufzu-
wirbeln …

13.107 Ehrerweiser, wie [kannst] du das reine
Feuer ‚[dein] Machtglanz‘ ganz in den Rauch jenes
unreinen, unnützen Gedankens hüllen?35

… und das Feuer der Agitation zu
entzünden, …

13.108 Das ist nicht gut. Herrscher der Er-
de36 alles, was [dir] vom Schicksal gegeben wur-
de ist nektargleich, von hohem Wert, [und mora-
lisch] makellos. Was ein anderer nicht [einmal] im
Traum erreichen [kann], besudelst du mit ausgie-
bigen Güssen vom Gift ‚äußerst verwerflicher Ge-
danke‘ und rüstest dich hingebungsvoll, den Ozean
‚Unglück‘ zu überqueren?

… scheint nicht richtig.

13.109 Beschenke die [hierher] geeilten Bittsteller durch Erfüllen [ihrer] Wünsche, eh-
re deine Angehörigen mit Ehrung, genieße leckere, reine [und] an (1) Wohlgeschmack
/ (2) den [sechs] Geschmacksrichtungen (rasa-) reiche Speisen und stelle die Götter zu-
frieden!

35 Wörtlich: -cintayā pradhūmayasi ‚du räucherst mit dem … Gedanken‘. 36 Wörtlich: urvī-pate ‚Gatte
der Erde‘, vgl. Hara 1973.



986 Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein

13.110 Trinke was zu trinken ist, schmecke was
zu lecken ist, kaue das beste Essen, schlürfe was
zu schlürfen ist und befriedige die Gottheiten [dei-
ner] Sinne37 hier ganz gehörig mit den Reizen der
Frauen!

Genieße, was vorhanden ist, …

13.111 Trinke, iss [und] lass die deine [Angehörigen] trinken und essen! Befriedige
[deine] Geliebten mit guter Ausgelassenheit und Genüssen! Diese [deine] Lebenslage
von Nah äußerst vergnüglich. Oh [weh], warum verwirrst du [dich] mit solchen Ge-
danken?

13.112 Trinke, rieche, koste und schaue, höre [und] berühre [so] aus Lust alle Genuss-
objekte [mit deinen Sinnen]. Stelle dein Herz in jeder Hinsicht zufrieden und befriedige
Götter [und] Ahnen mit unschätzbar [wertvollen] Speise[opfern].

13.113 Erwache zur rechten [Zeit] und erfülle
[deine] Pflicht am Morgen, gib [Menschen] mit gu-
tem Charakter und reinen Absichten [Spenden],
beglücke Schauspieler und dergleichen [Künstler]
mit Silber, Kleidern und Speise und ruhe hier [ohne
Gefahr], Verständiger.

… und begib dich nicht in Ge-
fahr.“

13.114 Wache auf, Herrscher, [indem] du [dei-
nen] Irrtum [darüber, was zu tun und zu lassen
ist,] geschwind ablegst! Warum [willst] du ganz
vergeblich Unnützes unternehmen? Sei zufrieden
mit dem, [was du] in Händen hältst. Vernichte die
Dämonin ‚[Eroberungs]drang‘ geschwind mit Ur-
teilskraft.

Vers: Bemühe dich um Ruhe und
Genuss, weil kein /

13.115 Diese [Dämonin] hat niemals ein Ende,
Verständiger. Entfesselt man sie, wird sie immer
größer. Sie geht immer weiter [und] kann nie von
[ihr] Nachlaufenden eingeholt werden, bis diese in
die Grube stürzen. Man sollte [es] nicht tun.

Ende der Wünsche in Sicht ist. //
(13.4)

13.116 Deshalb ist allein das Unterlassen [dessen] für weise [Herrscher] mit woh-
lerfreutem Herzen ganz richtig. Denn [nur] für [Herrscher, deren] Verstand von schwer
zu überwindenden [Schwierigkeiten] geplagt wird, bringt eine Maßnahme keinen
Nachteil, [die] eigene und fremde [Krieger] im Kampf sterben lässt.“
37 Vgl. 9.10ff.



Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein 987

13.117 Der [Herrscher] vernahm jene von den
besten Hofräten vorgetragene Rede standesgemäß;
[er] fluchte innerlich, äußerlich aber beschwichtig-
te [er] mit ungetrübter Miene jene [Hofräte] und
mit überragenden Absichten eine makellose, be-
lastbare, zusagende [und] wertvolle Rede, [gleich-
sam] eine Woge aus Nektar.

Farīdūn sagte:

13.118  (1) „Eure Vernunft ist tiefsinnig, geschätzt, [selbst] von Geschickten nicht ins
Schwanken zu bringen wie eine am ganzen Körper geschmückte Frau [und] lieblich
nach Art der Führungskunst; (1) wessen (kasya) Geist würde sie nicht erstaunen? /
(2) [nur] den Geist des Schöpfergottes [Brahmā] (kasya) würde sie nicht erstaunen.

(2) Eure Vernunft ist oberflächlich, nicht geschätzt, [selbst] von Ungeschickten ins
Schwanken zu bringen [und nur] nach Art der Führungskunst lieblich; wessen Geist
dürfte sie nicht demütigen, wie eine Frau, [die] am ganzen Körper nach Krawall aus-
sieht?38

13.119 Dieses [aus eurem Mund] gekommene
genügsame Verhalten haben sich [Herrscher] von
erhabenem Wesen39 nicht angeeignet. Auf Erden
ist dies der Wesenszug von Tieren: Sie senken den
Kopf und leben in irgendeinem dunklen Loch von
(1) halb füllenden / (2) [von anderen schon] halb
vertilgten (sāmi-grasitena) [Fressen, das für sie]
abfällt.

„Genügsamkeit gehört zur Natur
vom Vieh mit gesenktem Kopf.

13.120 Oder ferner ist dies auch der Wesenszug
von Menschen, die mangels äußerer und innerer
gut [funktionierender] Sinne als Dumpfe oder der-
gleichen [Behinderte] unfähig auf dem Erdboden
liegen; [daher ist es] das Verhalten von Unedlen.

Und in einer Ecke zu sitzen, ge-
hört zum Wesen von nach Nied-
rigem strebenden alten Frauen,
die unfähig sind.

38 Dies führt der Kommentar als hintergründige Absicht in Form eines Doppelsinns (vakrokti-rūpa-
gūḍhābhiprāya-) aus, für unsere Begriffe etwa: ironischer Subtext. Als solcher beruht er nicht ausschließ-
lich auf von 13.118(1) abweichender Worttrennung, etwa wird acālyā pravīṇaiḥ wörtlich: ‚von Geschickten
nicht ins Schwanken zu bringen‘ hier ohne Veränderung als ‚von Ungeschickten ins Schwanken zu brin-
gen‘ gedeutet. 39 Vgl. Fußnote zu 13.13.



988 Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein

13.121 Kluge sollten bedenken, [dass] diese Zeit
[des Wohlstands] äußerst begrenzt [ist]; sie hält
gewiss nicht an. Sie wird zügig vergehen wie
ein abgetrennter Wolken[fetzen] am Himmel. Was
[nützt] dann Reue?40

Die Gelegenheit ist wie ein
Traum, wie eine vorbei ziehende
Wolke.

13.122 Deshalb soll man in dieser Angelegenheit
mit wagemutigem Vorgehen die Angst vor [der
Ungewissheit von] Erfolg oder Misserfolg ganz til-
gen, die Angst vor dem Feind [und] die Angst
vor dem Schicksal hinter sich lassen [und] sich
anstrengen (yateta). Dies ist die [richtige] Gesin-
nung.

Deshalb sollte man sie nutzen
und keine Sorge um die Erfül-
lung der Wünsche hegen.“

13.123 Wer schon mit dem Füllen des eigenen
Bauchs zufrieden ist, der ist mit der Schlinge an-
gebunden [wie das Vieh], nicht [herrschaftlich]
gegürtet. Wer Beschwerlichkeiten zum Wohle al-
ler auf sich nimmt, der ist gegürtet, nicht mit der
Schlinge angebunden.

Man soll sich nicht den Gür-
tel der Herrschaft anschnallen, /
wenn man die Bequemlichkeit
schätzt. /

13.124 Der Oberherrscher der Erde, der einen
erhabenen Charakter hat,41 dessen Anweisungen
nicht schwanken [und] der stets fleißig (udyataḥ)
ist, strahlt, obwohl in Beschwerlichkeiten versun-
ken, leicht mit [seinem] guten Ruf wie die Dunkel-
heit vertreibende Sonne.

Wie kann man von Anstrengung
frei sein, / wenn man die Welt-
eroberung anstrebt? // (13.5)

13.125 Folgende Gesamtaussage der Lehrbücher soll man sich unter allen Umständen
mit den Verstand ins Gedächtnis rufen: Trägheit (ālasyam) verursacht den Tierzustand,
Anstrengung (yatnaḥ) bewirkt den Götterzustand.

13.126 Einem Niedrigen erscheint Trägheit (ālasyam) als gänzlich angenehm [und]
Fleiß (udyamaḥ) als [gänzlich] leidvoll. Einem Hochgesinnten [erscheinen] diese Bei-
den umgekehrt.42

40 Wörtlich Plural: anutāpaiḥ. 41 Vgl. Fußnote zu 13.13. 42 Nach Kommentar sei Fleiß zu Beginn
unangenehm, aber am Ende angenehm und Trägheit vice versa.



Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein 989

13.127 Denn dies wird folgendermaßen in einer
Begebenheit aus alter Zeit mit einem Beispiel ver-
deutlicht: Ein [Herrscher] schickte [seinen] Sohn
zum Kampf gegen einen Feind.43

Es wurde erzählt, dass ein König
seinen Sohn in den Krieg gegen
Feinde schickte.

13.128 Der Herrscher ließ ihm eine angemessen [ausgestattete] Division folgen und
engagierte in richtiger Weise verlässliche Kundschafter, um [sein] Verhalten auf dem
Weg zu prüfen:

13.129 ‚Man soll [mir] Tag und Nacht Kunde über alle Wege, alle Nachtlager, über
Wildnis, schwer passierbares [Terrain] und Berge bringen!‘

13.130 [Weil er] in der politischen Kunst erfahren [war], platzierte er auch unter den
Kundschaftern je einzelne (1) verkleidete Agenten / (2) Asketen [als Agenten] (liṅgi-
naḥ),44 [die] nichts von einander wussten.

13.131 Er näherte sich unter vier Augen jedem [Kundschafter und Geheimagenten]
einzeln und wies ihn an, nachdem [er ihm drohend] ans Ohr gegriffen hatte,45 über alle
[Konfliktparteien] wahre Kunde zu überbringen.

13.132 Obwohl sich der [Herrscher] wie der [alles bezeugende] Wesenskern im In-
neren aufhielt, erfuhr er höchstpersönlich von allen [Konfliktparteien] alle dortigen
öffentlichen und geheimen Vorgänge durch das verlässliche Auge der Kundschafter.

13.133 Seitdem [der Sohn das väterliche] Haus verlassen hatte,46 wusste der [Herr-
scher] alles, [was] auf allen Wegen und bei Tag und Nacht geschah. Was ist für Ge-
schulte unerreichbar?

13.134 Er hörte vom rühmlichen, [verdienstvollen] Verhalten seines [Sohns] und froh-
lockte voll ausufernder Freude, wie [der Himmelskönig] Indra über das verdienstvolle
Gebaren [seines Sohns] Jayanta [erfreut ist].

43 Die Rede Farīdūns dürfte im Aḫlāq-i Muḥsinī schon vor dem Vers abgeschlossen sein. Sāhibrām nutzt
diese Anekdote hier als Rahmen für die folgende, was möglicherweise als Indisierung zu werten ist; abkvgl
Witzel 1987. 44 Vgl. Kauṭilya: Arthaśāstra, Ed.Kangle 1,11–12 für eine detaillierte Beschreibung der
verschiedenen Arten von Geheimagenten. 45 Nach Kommentar ist dies als drohende Geste zu verstehen,
mit der das Abreißen des Ohrs angedeutet wird. 46 Bezogen auf den Tagesablauf des Herrschers könnte
man auch übersetzen: gṛha-nirgamanād ūrdhvam ‚sobald [der Herrscher morgens] das [inneren] Gemach
verlassen hatte‘.



990 Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein

13.135 Nachdem nun täglich solche Kunde über-
bracht worden war, zürnte der Herrscher innerlich
[seinem] Sohn, [als er] erfuhr, [dass] dieser [seine]
Rüstung abgelegt hatte.

Er wurde informiert, dass der
Prinz auf dem Weg manchmal
seine Rüstung ablegte.

13.136 Und äußerst unglücklich darüber, [dass er]
zwei, drei Tage in ein [und demselben] Nachtla-
ger verbracht hatte, schrieb er eine Anweisung an
[seinen] Sohn, [da] ihm Grund und Folge erkannt
hatte.

Und manchmal ließ er sein Zelt
für zwei Nächte an derselben
Station. Der Vater schrieb ihm:

13.137 ‚Wohl [dir], Prinz! Oh, ich habe dir mit
Bedacht [diese] Bürde auferlegt und war [anfangs]
unbesorgt [und] erfreut; nun quält mich die [neus-
te] Kunde.

‚Oh mein Sohn!‘

13.138 Wie [passt] das Verhalten von Heldensöhnen [wie dir] zum Ablegen der Rüs-
tung? Wie der [gehörige] Siegeseifer zu deinem dreitägigen Aufenthalt am selben Ort?

13.139 Dein [Verhalten] ist Nachlässigkeit oder Wankelmut. Es scheint mir keine Be-
sonnenheit [zu sein, denn] Besonnene haben einen Verstand, [der] die Führungskunst
durchdringt. Fluch [sei] der Besonnenheit ohne Führungskunst!

13.140 Du hast das Lehrbuch der Führungskunst nicht vernommen. Die Führungs-
kunst ist das Auge der Herrscher. [Wenn] sie mit Führungskunst schauen, haben sie
Erfolg. Führungskunst ist überall eine Zierde.

13.141 Denn so hat der Lehrer aller, [der Herr] die zwei: Hoheit und Niedrigkeit zum
Nutzen der hohen und niedrigen Menschen auf [je] zweifache Art hervorgebracht.

13.142 Es ist die [eine] Unabhängigkeit [des unabhängigen Herrn], es ist die [eine]
Erkenntnis [des erkennenden Herrn] oder es ist das [eine] mannigfaches Trugbild [des
täuschenden Herrn], was bei diesen Beiden, nach Vorder- und Rückseite unterschieden,
als zwei [erscheint].

13.143 Damit legt der höchste Herr [Śiva], wo Sein Wesenskern äußerlich manifestiert
ist, Glück und Leid für Hoheit und Niedrigkeit [als Schicksal] fest.



Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein 991

13.144 [Es gibt] in dieser Welt niemanden, der nur Glück empfängt oder der nur leidet.
Diese hier [vorgenommene] Unterscheidung [betrifft] das Neben- und Hauptsächlich-
sein [dieser Aspekte].47

13.145 Vor wem Glück liegt, hinter dem [lauert] schließlich Leid; vor wem Leid liegt,
hinter dem [lauert] schließlich Glück.

13.146 Jener [höchste Herr] betrachtete die unendlich [vielen] Aufgaben und brachte
zuerst den Besten der Erde[, den Herrscher] hervor; und um dessen Stellung als Bes-
ter bedeutsam zu machen, schuf Er den gesamten restlichen Bestand [der Schöpfung].
Diese Einteilung in Vorrangiges und Untergeordnetes wurde in der [ganzen] Welt [als
Ordnung der Dinge] bekannt [und Er] schuf für diese [zweifache Einteilung] wiederum
die zwei Zustände „Wohlbehagen und Mühsal“, um [dem] im höchsten Maße entgegen-
zuwirken.

13.147 Als der aus sich selbst entstandene [Herr]
Ehrwürdigkeit und Ehrlosigkeit erschuf, schuf von
allein [und je] damit verbunden die zwei [Tätigkei-
ten]: Bemühung (prayāsa-) und Bequemlichkeit (-
ārāma-).

Als Gott die Würdigkeit erschuf,
verknüpfte er sie mit Anstren-
gung. Und als er die Unwürdig-
keit erschuf, verband er sie mit
Ruhe und Bequemlichkeit.

13.148 Der Schöpfer betraute den Herrscher mit
Ehrwürdigkeit und machte Bemühung (prayāsam)
zu ihrem Begleiter. Dies ist gewiss Seine Vorse-
hung.

Gott gab die Würdigkeit den Kö-
nigen …

13.149 Der Schöpfer ließ den Diener die Ehrlosig-
keit empfangen und machte Bequemlichkeit (āra-
mam) zu ihrem Begleiter. Dies ist gewiss Seine Vor-
sehung.

… und die Unwürdigkeit den
Knechten.

47 Der Kommentar führt aus, dass Leid den hohen Kasten und Glück den niedrigen primär zukäme, wäh-
rend Leid für die Niedrigen und Glück für die Hohen sekundär sei. Dies läuft der Parallelität von Hoheit
zu Glück und Niedrigkeit zu Leid in 13.143 zuwider und widerspricht auch der indischen Vorstellung von
den Genussprivilegien des Kriegeradels oder noch allgemeiner: dem Modell des Kastensystems als Ab-
stufung verschiedener Kapazitäten von Glück und Leid; vgl. Halbfass 1991, S. 349. Der Kommentar sub
13.146 führt detailliert aus, dass Glück und Leid hier durchaus im üblichen Sinne auf die sozio-religiöse
Hierarchie projiziert werden, aber zusätzlich auch eine gegenläufige Zuordnung stattfindet. Die Haupt-
und Nebensächlichkeit dieser folgt dabei dem Prätext wie ab 13.147 deutlich wird.



992 Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein

13.150 Daher kennzeichnen beim Herrscher Ehr-
würdigkeit und Mühe (-āyāsau) [je] das Hohe und
Niedrige, beim Untergebenen kennzeichnen Ehr-
losigkeit und Bequemlichkeit (-ārāmau) [je] das
Niedrige und Hohe.

Der König genießt es, wenn sei-
ne Herrschaft würdig ist. Der
Knecht genießt es, wenn er si-
cher, beschützt und bequem ist.

13.151 In Seiner Schöpfung hier werden die-
se zwei [von Ihm] höchstpersönlich gegebenen,
[hohen] Geschenke niemals vertauscht. Denn wer
könnte die Vorsehung übertreten?

Niemand erhält diese beiden Ga-
ben zusammen.

13.152 Daher belehre ich dich: Richte [dein] Sinnen nicht auf Bequemlichkeit (ārāme),
da dir so Ehrlosigkeit zukommen wird. Denn diese zwei gehören zusammen.

13.153 Denn sogar ein Ehrloser wird ehrwürdig, wenn er sich mit [dieser] Eigenschaft
bemüht (prayasyet); als derart [mit einander] verbunden kennt man diese zwei.

13.154 Dir sollst du Bemühung aneignen und den
Dienern Erholung [lassen, dann] kannst du auf im
hohen Rang thronend ein Reich ohne Feinde ge-
nießen!

Der König muss zwangsläufig
von Ruhe Abschied nehmen und
Bequemlichkeit dem Knecht las-
sen.

13.155 Wenn du umgekehrt verfährst, hast du
sicher den niedrigen Rang eingenommen; [dann]
werde ein armer Diener!

Wenn er dies nicht tut und es
sich bequem machen sollte, soll
er die Würdigkeit der Herrschaft
aufgeben.“

13.156 [Du hast] genug vom Genuss der Herr-
schaft, der zur Genüge Befriedigung verschafft!
Strebe nach keinem anderen [Genuss], Einsich-
tiger! Wenn der [Genuss der Herrschaft] erlangt
wurde, bringt das Verlangen nach etwas anderem
Herrschern gewiss zum Quell von Armut.‘

Vers: Der Genuss des Königtums
reicht dir, such keine andere Ru-
he! / Wenn du die Herrschaft er-
hältst, wünsche dir keinen ande-
ren Besitz. // 48 (13.6)

13.157 Nachdem der [Prinz] das Belehrungs[schreiben] mit Anstand und vor Scham
gesenktem Gesicht vernommen hatte, rüstete er sich freudig, zerschmetterte die Feinde

48 Die Einbettung dieser schließenden Strophe ist im Aḫlāq-i Muḥsinī nicht klar bestimmbar: Sie könnte
als Schluss des väterlichen Schreibens oder als Resüme außerhalb der eigentlichen Anekdote aufgefasst
werden. Aus dem Fortsetzung der Erzählung in der Vīraratnaśekharaśikhā wird ersichtlich, dass Sāhibrām
für seine Bearbeitung die erste Möglichkeit wählte.



Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein 993

und nahm ohne zu zögern den gegnerischen Reichtum ein; [als er damit] die Heimat
erreichte, ergriff er gesenkten Haupts die Füße [seines] Vaters und betrat mit [dessen]
Erlaubnis zum Vergnügen den Harem. Was ist bei Verstand nicht zu erreichen?

13.158 Deswegen soll man mithilfe der Wurzel „Anstrengung“ (yatnam) [alle] Him-
melsgegenden mit der Ranke „vollständiges Gedeihen“ [zurecht] machen, damit die
[Himmelsgegenden], Blumen und auch Früchte tragend, wohlriechendes / freudvolles
(āmoda-pūrṇam) Harz49 spenden werden.

13.159 Hofräte,50 ich habe bewusst den Nutzen der Anstrengung (yatna-) beschrieben,
[wie] er mir angemessen ist, denn welchen [weltlichen und überweltlichen], vollkom-
menen Erfolg wird die [Anstrengung] nicht erreichen lassen?

13.160 Auch das [krönende] Diadem aller Erfolge, das als ‚Befreiung‘ überliefert ist,
wird allein durch die [Anstrengung] großer [Menschen] geschwind erfolgen.

13.161 Alles, was in der Welt [vergeltungskausal] erlebt werden muss – gut und
schlecht –, erhält man von der bereits wirksamen Vergeltungskausalität von allein.

13.162 [Aber], was weder durch Opfer, noch durch Spenden und [auch] nicht durch
Ehrung der Seher und Ahnen erlangt wird, lässt diese [Anstrengung] allein durch [ih-
ren] Vollzug erlangen.

13.163 Hat man es erlangt, sind alle Wünsche befriedigt und es ist von herausragender
Behaglichkeit; wegen eines Bruchteils dessen sind auch [der Schöpfergott] Brahmā und
die andere [Götter] behaglich – [was man erlangen muss,] das ist die höchst segensrei-
che [Befreiung].

13.164 Wer ununterbrochen mit der höchsten[, sich auf Körper, Stimme und Geist
erstreckenden] Anstrengung (yatnam) verfährt, der erlangt schließlich das große Licht
[des Bewusstseins und] ergötzt sich frei von [allen] Befleckungen.

13.165 [Dies ist es,] womit man das äußerste [Ziel] erreicht, weswegen man die
höchste Behaglichkeit [aller] Behaglichkeiten erlangt, [die] Sprache und Sinneswahr-
nehmung über[steigt], [Kann es dann] verwundern, [dass] diese hier [zuvor beschrie-
benen, weltlichen Anliegen gelingen]?

49 Das hier als Duftstoff gebrauchte surasa (m. oder n.) ist im Kommentar an keiner Stelle eindeutig identi-
fiziert. Nach den Wörterbüchern könnte es sich dabei um Myrrhe, Indischen Mönchspfeffer (vitex negundo
linn.) oder Kamelgras (cymbopogon schoenanthus linn.) handeln. Gut in das florale Bild einer Ranke und in
die kaschmirische Landschaft würde die Deutung als Jasmin passen, der jedoch gewöhnlich als surasā f.
bezeichnet wird. 50 Dies schließt an die 13.118 begonnene Rede an, womit die Geschichte 13.127–158 in
der Vīraratnaśekharaśikhā von der vorhergehenden narrativ gerahmt wird. Im Aḫlāq-i Muḥsinī hingegen
erscheinen beide Anekdoten ohne explizite Verbindung zu einander.



994 Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein

[Auszug des Kommentars:] Nachdem [der Autor] den Status als Vorschrift [in der Veda-Exegese]
durch den damit in Zusammenhang stehenden Beweis, dass der Fleiß (udyamasya) das höchste
Ziel erlangen lässt, in Form der „Aigrette“ einfasst, fährt er danach fort, die Bereitung einer da-
zwischen geschalteten „Brosche“ durch die als Erklärung [in der Veda-Exegese] herangezogene
Erzählung von Vyākopa zu fertigen, indem [er sagt]: Und so …

13.166 Und so gelangte aufgrund dieser [Anstren-
gung] ebenjener Vyākopa, [der] den [gesamten]
Horizont mit seiner Erhabenheit51 geschmückt
hatte, ans äußerste [Ziel], nachdem er den Pfad der
Herrschaft beschritten / genossen (bhuktvā) hatte.

Yaʿqūb-i Lais̱ hat sich …

13.167 [Da] er mit ganz wachem Verstand über
den in [einer günstigen] Zukunft gründenden Fort-
bestand [seines Reichs] wachte, unterzog er [sei-
nen] Körper Kältebehandlungen [zur kalten Jah-
reszeit], Hitzebehandlungen [zur heißen Jahres-
zeit] und dergleichen Härten.

… zu Beginn seiner Laufbahn
Lebensgefahren ausgesetzt und
viele Gefahren in Kauf genom-
men.

13.168 Er unterwarf sich den [Kasteiungen], die hier auf Erden [für gewöhnliche
Menschen] in jeder Hinsicht unheilbringende Mängel sind, und geißelte [damit seinen]
Leib.

13.169 Er hielt die Schar der Sinne energisch
von [ihren] Sinnesobjekten fern und bändigte ru-
hig den Geist, [weil] er als Selbstbeherrschter Ge-
fallen am Mühsal (prayāsa-) fand.

Er hielt sich fern von Gemütlich-
keit und ruhte nicht nach An-
strengung.

13.170 Zu dem so verfahrendem [Herrscher]
sprach bekanntlich ein gleichaltriger Befehlsha-
ber: „Wundersam – wie [kann] der Lenker [aller]
anderen sich selbst in die Irre führen?

Man sagte:

51 Vgl. Anmerkung zu 13.13.



Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein 995

13.171 [Du bist] durch Prüfung der Rechtsfälle in
jeder Hinsicht der Behüter [aller] anderen – war-
um sollte sich ein [so] kluger [Herrscher] selbst
quälen? Ist dies Geschick in der Führungskunst?

„Du bist ein Kupferschmied52,
was ist deine Motivation, so viel
Grausamkeit zu ertragen …

13.172 Oh [weh], dein Körper ist gleich [dem ei-
nes Asketen] von übermäßig [glühender Inbrunst]
durchdrungen [und folglich] versengt. Warum
lässt du deinen Körper glühen als wolltest du [so
deine früheren] Taten vernichten, Gebieter?“

… und dich in den Strudel der
Vernichtung zu werfen?“

13.173 So von dem [Befehlshaber wohlwollend]
ermahnt, sprach der äußerst einsichtige [Herr-
scher]: „[Spätere] Reue über dieses Jugendalter,
[das] fürs äußerste [Ziel] geeignet ist, wäre die
[wahrhaft] befleckende Tat.

Er antwortete:

13.174 Was [taugt ein Mann] mit verwirrtem Denken, dessen Verstand zur [rechten]
Gelegenheit von Hochmut berauscht ist [und] der [es] bereut, wenn [es] keine Gele-
genheit [mehr gibt]? Der Mann, [der] die [rechte] Zeit erkennt, ist der [wahre] Mann.

13.175 Das für alle [Zeiten] Gute soll man beginnen und dies wird nach [einiger] Zeit
gelingen. [Wer], wenn es keine Gelegenheit [mehr gibt], auf das Gute hofft, empfängt
in jedem Falle Leid.

13.176 Oh [weh], ein Nachlässiger mit dumpfem
Verstand verschwendet dieses [mitfühlend zu be-
trachtende] Jugendalter nutzlos mit dem Auftra-
gen von Salben, [die] das Gesicht aufhellen, und
Dergleichen, wodurch [ihm in späteren Geburten]
der Lebensweg von Tieren oder gar von Bäumen
sicher ist.

„Es ist schade, dass ich mein lie-
bes Leben mit Kupfer- und Zink-
arbeiten verbracht habe …

13.177 Niemals [würde] ich das mit dieser Jugendkraft leicht zu erreichende, höchste
Ziel gefährden, um [mich] nur einen Augenblick [währender] Behaglichkeit hinzuge-

52 Yaʿqūb-i Lais̱ (r. 247/861–265/879) betätigte sich als Kupferschmied (ṣaffār ), bevor er sich militärisch ver-
dient machte und schließlich zum ersten Herrscher der nach seinem ursprünglichen Gewerbe benannten
Saffariden-Dynastie (247/861–393/1003) wurde. Sāhibrāms adaptive Zuspitzung auf den Gegensatz herr-
schaftlicher versus asketischer Ideale (13.167–169) führt im Grunde zu einer Verkehrung des geäußersten
Vorwurfs: Während Yaʿqūb sich trotz seiner Herkunft kriegerisch betätigt und kraft seiner Ambition sozial
aufsteigt, vernachlässigt Vyākopa scheinbar seine Kastenpflicht als Herrscher.



996 Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein

ben. Oder [besser gesagt]: Was [kann] ich, [der ich] kraftlos bin, wenn (1) [diese Ju-
gend]zeit vorüber ist / (2) der Tod eintritt (kāla-pāte), [noch] ausrichten, selbst [wenn]
ich wollte?

13.178 Und ferner begehre ich niemals ein Amt,
an dem auch andere teilhaben. Zum Ruf [wahrer]
Männer [gehört] eine Tätigkeit, die keinen ande-
ren gemein ist. Was [hieße] Vorrang bei gleicher
Tätigkeit?

… und meine Aufmerksamkeit
auf ein Gewerbe gerichtet war, in
dem es viele Wettbewerber gibt.

13.179 Ich unternehme keine solche Anstrengung
(yatnam) oder auch: ich lerne [keine] Handwerks-
kunst, [die] vielen entspricht. Ich strenge mich für
etwas an (yate), bei dem mich keiner beerben kann
– so mein Entschluss.“

Meine Bemühung und meine
Anstrengung gelten dem, dass
ich eine Stufe erreiche, wo nie-
mand mir ebenbürtig ist.“

13.180 Man vernahm diese [nur] wundersam zu
bewerkstelligende Absicht und sagte: „Dein Vor-
haben ist schwierig, denn schon der Vorsatz ist es.“

Sie sagten: „Das ist eine große
Aufgabe, die extrem schwer und
sehr kompliziert ist.“

13.181 „ Jawohl[, so sei es]!“ bekräftigte er und er-
klärte darauf: „Ich habe das bedacht. Diese äußerst
schwer zu bewerkstelligende Tat ist [wie] das Trin-
ken eines tödlichen Suds [– man kommt in beiden
Fällen nicht mit dem Leben davon].

Er sagte: „Der Trank des Todes
wurde mir zur Probe gebracht
und mit Frau und Kindern …

13.182 [Möge doch] der mühsame Auf-
stieg im Untergang [münden]! Oder [bes-
ser gesagt,] meine Meinung [ist]: Das Er-
reichen der äußerst hohen Stätte oder Ver-
nichtung – Beides ist gleich.

… muss ich die Vernichtung und das Ster-
ben meiner [Familie] in Kauf nehmen.
Aber wenn ich bei einer hohen Beschäf-
tigung sterbe, …

13.183 [Weil ich] das Gelübde der scharfen
[Schwerklinge einhalte],53 werde ich niemals ei-
ne Tat ausführen, [die ein] niederes [Resultat ver-
spricht].“ So entschlossen erreichte er am Ende den
höchsten Zustand. So hörten wir von der Größe
der Anstrengung (yatnasya), von der das gute Re-
sultat kommt.

… ist das besser als wenn ich
bei einer niederen Beschäfti-
gung vergehe.“ Mit seiner Bemü-
hung und Anstrengung erreicht
er zwangsläufig eine vorbildliche
Stellung.

53 Vgl. Fußnote zu 33.21.



Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein 997

13.184 Wenn die [Anstrengung] selbst diese
(1) Pfauenfeder / (2) Flamme / (3) Aigrette (-śikhā)
„[höchstes soteriologisches] Resultat“ erwirbt, die
makellos über allen stehend strahlt, welche Rede
[kann] dann von den anderen [drei innerweltli-
chen Lebenszielen sein]? Dieses gute Juwel nennt
der Verständige „Anstrengung“ (yatna-). Ganz ge-
wiss soll man es niemals aus irreführender Erwä-
gung vergebens aus der Hand gleiten lassen.

Vers: Habe Bemühung und An-
strengung bei der Arbeit, / behal-
te das Gewand des Wollens in
der Hand. / Alles, worauf sich das
Herz richtet – / wenn du dich an-
strengst, wirst du es erreichen. //
(13.7)

13.185 Dies ist die Stätte der Größe, dies
ist der [wahre] Wert auf Erden, dies ist
der [wahre] Schmuck eines Mannes [und]
dies ist die beste Wurzel von Herrlichkei-
ten.

Ebenso wird das Haus der Größe mit Be-
mühung und Anstrengung fundiert. Von
den entgegensetzten Eigenschaften, Faul-
heit und Dumpfheit, wird das Bestehen
von Ruhm und Wohlstand zerstört.

13.186 Diese [Anstrengung] ist der im Inneren liegende Wunschbaum. Von den Nek-
targüssen „gute Vorsätze“ begossen, erfüllt er den Wunsch, nach [dem] das Herz Be-
sonnener verlangt.

13.187 Man soll in rechter Weise auf Aussaat und Keimen dieses [Wunschbaums] ach-
ten: Die Nacht ist die [rechte] Zeit, ihn [zu] säen, der Tagesanbruch lässt [ihn] keimen.

13.188 Nachdem man nachts das zu Tuende festgelegt hat, fordert man bei Tagesan-
bruch den Anfang. Wie soll der gute Baum ohne [vorherige] Aussaat und [ohne] Keim
Früchte tragen?

13.189 Oder auch: Diese [Anstrengung] ist die Wurzel des über lange Zeit gewachse-
nen Wunschbaums „Schicksal“. Man soll sie durch Bewässerung mit Nektar unablässig
hegen.

13.190 Die [richtige] Zeit zum Bewässern mit Nektar ist der Abend oder eben der
Tagesanbruch. Zu diesen [Zeiten] sollen [diejenigen, welche] die gute [Frucht] erlangen
wollen, mit aufmerksamen Geist verfahren.

[Auszug des Kommentars:] Wie zuvor fertigt [der Autor zunächst] den Sinn als Vorschrifts-
aussage [der Veda-Exegese] am Platz der „Aigrette“ und fügt [diesen danach] mit der als Er-
klärungsaussage [der Veda-Exegese] in der „Brosche“ befindlichen Geschichte aus alten Zeiten
zusammen, indem [er sagt]: Und so …



998 Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein

13.191 Und so hört man von [folgendem] Ge-
schehen: Jemand bemerkte den [verarmten] Zu-
stand der Söhne des [einstigen] Herrschers na-
mens Tāhira und befragte einen [der Söhne]:

Man befragte einen Tāhiriden:

13.192 „Was hat den Verlust eures Reichtums ver-
ursacht?“ Der [Sohn Tāhiras] seufzte aus ferner
[Erinnerung] und sagte: „Obgleich man nicht von
den eigenen Fehlern reden sollte, werde ich es zu-
geben, [mein] Lieber, [weil du] aus Zuneigung [ge-
fragt hast]. Die Wahrheit strahlt in jedem Fall.

„Was ist der Grund für den
Verlust eurer Macht und eures
Wohlstands?“ Er antwortete:

13.193 Ich spreche die Wahrheit, [denn] diese Sühne mindert [meine] Untaten.54 Ver-
nimm dies und verfahre nach Belieben.

13.194 Wir erlangten die von [unserem] Vater erworbene Pracht wie eine [Dame] von
edler Abstammung, gaben das [ihr] angemessene Verhalten auf und genossen sie mit
üblen Absichten.

13.195 Nach Art von Pulindas55 wurde sie durch [unsere] aus Geringschätzung [re-
sultierenden] Verfehlungen erniedrigt; die Asketin verließ uns [Gefallene] und ging in
die Ferne.

13.196 Besonders zwei üble Laster gab es in unse-
rem Haus: Das Trinken von Alkohol in der Nacht
und schlimmer: Schlafen bei Tagesanbruch.

„Wein Trinken am Abend, Schla-
fen am Morgen.

13.197 Dadurch verursacht entglitt un-
serer Hand aus Erbärmlichkeit die gute
Maßnahme, auf Land und Leute zu ach-
ten. Und [wir] gaben die vorgeschriebe-
nen Taten auf.

Das heißt: Aus Faulheit haben wir die
Herrschaftsangelegenheiten unterlassen
und aus Dumpfheit die Sitte der Tapfer-
keit.

54 Zu Sāhibrāms Auffassung von Sühne (prāyaścitta) vgl. 9.13–18; zum öffentlichen Eingestehen von Ver-
fehlungen als Form dieser vgl. 8.55f. 55 Bezeichnung von verschiedenen, außerhalb des Kastensystems
stehenden Völkern. Nach Kommentar wird es hier wohl unspezifisch gebraucht als ‚Götter und Brahmanen
verachtende und bereitwillig andere quälende Fremde‘.



Kapitel 13 – Bemühung und Anstrengung : Fleißigsein 999

13.198 Deshalb erreichte unser Schiff
„Glück“, [das] im Strudel „Untergang der
Pflicht“ umher wirbelte [und nur] vom
schwachen Seil „Verlangen“ [weiter] ge-
zogen wurde, auch nicht das Ufer.

Zwangsläufig ging unser Schiff der Ent-
scheidungsgewalt im Strudel des Nieder-
gang unter; und unser Schiff der Hoff-
nung erreichte das ersehnte Land nicht.“

13.199 Es wurde gewaltsam vom Sturm „Übeltat“ ganz und gar versenkt. Um die [ver-
geltungskausalen] Resultate [unseres] schlechten Tuns zu erleiden, wurden wir nach
langer Zeit als Nackte, Arme [und] Erbärmliche von Wilden aus der Mitte [des Meeres]
gewaltsam herausgefischt.

13.200 Damit habe [ich] dir die Wahrheit erzählt. Ein [Mensch] von gutem Verstand,
[der] ein solches Resultat des schlechten Tuns vernommen hat, soll sich nach Kräften
davor hüten.“

13.201 Nach den Lehren der Vorzüglichen ent-
wurzeln jene zwei [zuvor genannten Laster] ge-
wiss die hohe Stätte „Wohlstand“. Deshalb soll ein
Kluger, [der] das Wohl wünscht, keinen Brannt-
wein trinken und mit Bedacht nicht bei Tagesan-
bruch schlafen.

Das Fundament seines Wohl-
stand zerstört, / wer am Abend
Wein trinkt und am Morgen
schläft. // (13.8)

13.202 So habe ich dieses Tor namens „Anstrengung“ (yatna-), [das] vom höchsten
[Lebens]ziel gestützt wird, zum Wohle der Verständigen beschrieben. Für die hier Ein-
tretenden rückt ununterbrochen die allerhöchste Vollkommenheit in greifbare Nähe.





16

dar ʿafv

Über Begnadigung
baḫšāyiš Verzeihung

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.73a)
pāpi-ādi-upekṣā Absehen von Übeltätern und Dergleichen

Synonyme im Text
kṣamā Vergebung
aparādha-sahiṣṇutā Vergehen Erdulden

Inhalt
1–36 Definition

37–47 Ein König begnadigte jemanden, der einen ihm Nahestehenden
getötet hatte

48–50 Was Kalif Maʾmūn über Vergebung sagte
51–69 Aristoteles belehrte Alexander über Vergebung
70–79 Ein König verwarf den Rat zu harter Strafe
80–90 Ein schlechter Beamter berief sich auf göttliche Vergebung

91 Abschluss



1002 Kapitel 16 – Begnadigung : Absehen von Übeltätern

16.1 Betrachtet nun das folgende, sechzehnte Juweltor, [ihr] Klugen, durch dessen
bloße Betrachtung ein Mann gute Resultate [im Dies- und Jenseits] erhalten [wird].

16.2 [Was im Inhaltsverzeichnis] als „Absehen von Übeltätern“ (pāpi-upekṣā) ange-
kündigt wurde, darf [erst] ausgeführt werden, nachdem der Lebensweg des [Übeltäters]
richtig betrachtet wurde. Sonst werden in dieser Sache Irrende Unheil erlangen.

16.3 Was die weisen [Smṛti-Autoren] verkündeten, nachdem sie [es] mit größter Sorg-
falt auf den Erdkreis hier bezogen untersucht haben, ist das [vergeltungskausale] Reifen
der Übeltaten in aller [ihrer] Vielfalt; das müssen Kluge beherzigen. Für allen [beiden
denkbaren Maßnahmen: Strafe oder Vergebung] ist allein die Untersuchung das höchs-
te Mittel [zur geeigneten Festlegung]. Deshalb sollte [ein Herrscher] mit makellosem
Verstand aufmerksam [seinen] Verstand darauf konzentrieren und [sich] nicht in Be-
fleckung stürzen, [wenn] er gute Absichten hegt.

16.4 Deshalb überwindet dieses [gewöhnliche] Welttreiben, wer die Untersuchung
voranstellt und der richtigen Gesinnung Aufwand betreibt [und schließlich weg]wei-
send den Fuß auf den makellosen Weg [– „Strafe“ oder „Vergebung“ –] setzt; und er
erreicht sein Ziel, [weil] er energisch den Weg bereinigt hat. Er erreicht die Stadt, wo
der Herr höchstpersönlich jene [Amtsinhaber] anweist.

16.5 Deshalb ist jenes Absehen von Übeltätern (pāpy-upeksā) wiederum das Erdulden
von Vergehen (aparādha-sahiṣṇutā). Weil es freilich endlos viele Übeltaten gibt, bringt
[das Erdulden dieser] endlos [mannigfache Resultate] (ānantyāya kalpate).

16.6 Verstandesreiche bezeichnen den Verzicht
auf die [Strafe] gemäß Ort, Zeit und auch der Sache
nach bei [Delinquenten, für die bereits] eine Strafe
festgelegt wurde, als Definition des [Absehens von
Übeltätern].

16.7 Manchmal Anmut, manchmal Verdienst
(dharmaḥ), manchmal gar Erwerb des besten Re-
sultats[, Befreiung] – wer [richtig] unterscheidet,
kann diese drei durch Verzicht auf [Strafe] erlan-
gen, wenn [er] die Macht [zum Strafen innehat].

Das heißt, die Bestrafung des
Übeltäter zu unterlassen, wenn
man Macht über ihn hat.

16.8 [Wenn man es] in jedem Fall [anwendet], ist es gar keine Anmut; [denn] so
richten [Herrscher] mit vor Hochmut strotzendem Verstand ganze Städte zugrunde.
Derart [verheerend] ist ihr Wesenszug.



Kapitel 16 – Begnadigung : Absehen von Übeltätern 1003

16.9 Diesen Wesenszug [„Erdulden von Verge-
hen“] erklären die Weisen zum großen Wesenszug.
Diese Sitte ist die Aigrette (-śikhā) [über] allen gu-
ten Charaktereigenschaften [und] durch sie [wird
man ein wahrer] Aigrette-Träger, [ein Herrscher].1

Und diese Wesensäußerung
steht als Tugend über allen
anderen Wesensarten.

16.10 Diejenigen, [die] mit dieser [leuchtenden] Flamme (śikhām) hier auf dem ver-
wirrenden/finsteren (timira-āvṛte) Weg [„mit Übeltätern voller Daseinskreislauf“] ein-
und ausgehen, geraten niemals in Stocken.

16.11 Wer diese [Aigrette] auf dem Kopf trägt und [unparteiische] Integrität gelobt,
dem wird, [weil] er [seinen] Verstand (1) verfeinert hat / (2) zur Schau stellt (puraskṛta-),
unter den Subjekten über die Maßen Hochachtung zuteil werden.

16.12 Ist es verwunderlich, dass, selbst [wenn] zu gegebener Zeit [der Strafausübung
oder der Hochzeit] andere diese [Aigrette] auf [ihren] Kopf platzieren, ihnen die Braut
„Wohlstand“ zuläuft?

16.13 [Wenn] sein Haupt damit geschmückt ist, vergehen in Gegenwart des vor über-
mäßigen Machtglanz prächtigen Aigrette-Trägers die Heuschrecken „Feinde“ ganz und
gar.

16.14 Jener sämtliche Obliegenheiten vollkom-
men ausführen lassende [Schöpfergott Brahmā],
die letzte Ursache [aller anderen Ursachen, den]
höchste Macht ziert, schuf diesen kleinen, [mit den
Obliegenheiten der Erde] belastbaren Manu, mit
der geschickten [Verhaltens]weise, sämtliche Fest-
legungen [richtig zu] treffen, setzte [ihn] ferner
mit Bedacht in die Stellung der Obergewalt ein und
erreichte [so ganz] von allein [sein] Ziel.

Und Sein – gepriesen sei Gott!
– Prophet – Gott segne ihn und
schenke ihm Heil – sagte:

16.15 So machte er diesen [Manu] zum Gegenstand der Andacht, [ließ ihn] die Ver-
neigung aller empfangen und lehrte [ihm,] nachdem er fertig war, den Schutz der ge-
gebenen [Schöpfung und Ordnung]:

16.16 „Sohn, ich aber habe dich als Behältnis des [bereits] Existierenden und [dir zur
weiteren Entwicklung] Anvertrauten erschaffen. Nimm dich des Schutzes der gegebe-
nen [Schöpfung und Ordnung] an! Werde als Hüter der gegebenen [Schöpfung und
Ordnung] zufrieden!“

1 Vgl. S. 45.



1004 Kapitel 16 – Begnadigung : Absehen von Übeltätern

16.17 Darauf legte [Manu] mit gesammelten Geist die Unterarme zusammen,2 verkün-
det Integrität gelobend freudig „[Bitte] sei [mir] gewogen!“ und war allein dem Mund
des [Schöpfergottes] ergeben.

16.18 Aus dem Mund des [Schöpfergottes] kam die vom [folgenden] Wesenszug der
Guten erfüllt Göttin der Rede [Bhāratī] hervor, [die] kraft aller [vedischen] Auxiliar-
wissenschaften schön war, und ging [zögernd] zwischen [den Beiden] hin und her.

16.19 [Der Schöpfergott sprach:] „Du brauchst dich gar nicht zu fürchten, [meine]
Liebe! Eile freudig [in den Mund Manus, denn] die Eigenschaft, [erst] nach reiflicher
Überlegung zu handeln, ging [ebenfalls] eine Verbindung mit ihm ein.“

16.20 So mit höchster Zuneigung belehrt, ließ sie sich in dessen vom Veda geläuterten
Mund nieder und nahm eine ruhige Gestalt an.

16.21 Dieser [Manu] wiederum, [dessen] Lotus „Mund“ durch den Kontakt mit ihr
voll erblüht war, bedachte sie mit höchster Aufmerksamkeit, machte sie bereit und ließ
[sie] in vollendeter Form erscheinen:

16.22 „[Den Wesenszug der Guten, den ich leh-
re, musst du] unbedingt wahren!“ [war ihre] erste,
die Angabe [des Gegenstands] betreffende Lehre.
„[Schon] seine Benennung ist von Natur aus lieb-
lich.“ [war] die zweite.

16.23 „Jene [Eigenschaft ‚Erdulden von Ver-
gehen‘] hält [den Herrscher] bei Taugenichtsen,
unverständlich Sprechenden, Übeltätern und Auf-
brausenden [von unverhältnismäßiger Strafe] ab.“
[war] die dritte. [Manu] vernahm [dies] und wur-
de wohlauf, [weil dadurch] seine Verunreinigun-
gen verschwunden waren.

„Halte dich an die Begnadigung
…“3

Gott befahl seinem Propheten,
diese Eigenschaft zu haben. Ler-
ne die Haltung der Begnadi-
gung! Gewöhne dich an Übelta-
ten, [die] sich unrechtmäßig ge-
gen dich richten.

16.24 Nachdem er [es so von Bhāratī in seinem Herzen] gehört hatte, stieg er [auf die
Erde] hinab, verhielt sich, die Erinnerung an die [Lehre] wach haltend, ganz ruhig und
erschien in durch und durch ruhiger Gestalt, obgleich er in sich die Herrlichkeit [der
Lehre] trug.

2 Dies wird in 11.94 und 11.115 als Geste von Kriegern und Hofräten gegenüber dem Herrscher erklärt;
vgl. Wortschatz → prakoṣṭha und → bāhu. 3 Qurʾān 7:199.



Kapitel 16 – Begnadigung : Absehen von Übeltätern 1005

16.25 Ganz darauf bedacht, die Vorzüglich-
keit der guten Charaktereigenschaften und der
[sozio-religiösen] Ordnung (-dharma-) zu etablie-
ren, wandelte er [dafür] gerüstet auf dem gesam-
ten Erdteil der Guten4 umher.

Aus diesem Grund hat der Pro-
phet – Gott segne ihn und schen-
ke ihm Heil – am Tag der Erobe-
rung von Mekka …

16.26 So trat, während er hier auf der Erde umher wandelte, der außergewöhnliche Zu-
stand ein, [dass seine Lehre Verbreitung fand].5 Für [Menschen, die für etwas] gerüstet
sind, ist es das größte Übel, [davon] abzulassen.

16.27 Diejenigen mit groben Naturell unterrichtete er darin mit [geeigneten] Argu-
menten, [nämlich indem] er sich des [seinem] Herzen anvertrauten Geheimnis’ der
Lehre entsann.

16.28 Obwohl er von einigen hart beansprucht
wurde, vergab er [ihnen] (kṣamitvā), [da er] mit
[inneren und äußeren] Herrlichkeiten vollkom-
men geschmückt [war] und erfreute [sie] mit be-
schwichtigenden Geschenken.

16.29 Unter Berücksichtigung von Ort und Zeit
weitete er [seine] Vergebung (kṣamā) auf alle aus,
hielt die Ordnung [damit] für etabliert und erfreute
sich ohne Sorgen.

16.30 Und alle, die diesbezüglich [noch] falsche
Ansichten [hegten], machte er allmählich durch
wiederholte Behandlung mit Vergebung (kṣamā-)
geneigt.

… alle Hochstehenden von
Qurayš freigelassen, die ihn
zuvor auf verschiedene Ar-
ten verfolgt hatten, indem er
äußerte: „Sie sind frei!“6 Und
ihre Herzen wurden durch die
Verkündung der Vergebung
erfreut. Denn: „Ihr sollt nicht
ausgescholten werden!“7

16.31 [Als] er sah, [dass seine] Lehre gewürdigt wurde [und] sofort Früchte trug, war
der führungskundige Herrscher [Manu] im Geiste ganz zuversichtlich.

16.32 Deshalb soll der Herrscher höchstpersönlich Ort, Zeit und Sache prüfen, einen
Entschluss fassen und immerzu bereit zur Vergebung (kṣamā-) sein.8

4 Nach Kommentar ist damit Āryāvarta ‚das Land der Arier‘ gemeint, vgl. Fußnote zu 7.27. 5 Tentativ.
6 Sīra von Ibn Hišām. 7 Qurʾān 12:92. 8 Der Kommentar legt deśa- ‚Ort‘, -kālau ‚Zeit‘ und viṣayam
‚Sache‘ zudem außenpolitisch aus. Der inhaltliche Anknüpfungspunkt scheint hierbei zu sein, dass auch
das Hinnehmen feindlicher Aktivitäten je nach Umständen eine politische Option darstellt.



1006 Kapitel 16 – Begnadigung : Absehen von Übeltätern

16.33 [Er] mag den Bösewichten vergeben (kṣāmyantām) oder [ihnen] zürnen – was
wird daraus [jeweils] folgen? Der Lenker [aller und der von Ihm eingesetzte Herrscher]
hat diese [Abwägung] als bestes Heilkraut verkündet.

16.34 Und so möge man die bedeutungsschwere und verdichtete Rede der Poeten
vernehmen! [Denn Menschen] mit großem Verstand stiftet eine ausgereifte Rede Ver-
trauen.

16.35 „Keinesfalls werde ich
meinen Wesenszug [„Verge-
bung“] unter einem Vorwand
beflecken. Was auch immer
jemand alles [gegen mich]
unternommen hat, ich [bleibe]
diesem [Verhalten] treu.“9

Vers: Es ist nicht unsere Gewohnheit, Ausflüchte
zu suchen. / Wir werden nichts tun außer Gutes
und Edles. / Den Leuten, die sich gegen uns vergan-
gen haben, / werden wir nichts tun außer Gutes. //
10 (16.1)

16.36 Und so sagten auch die Geschickten: „Dies
ist trefflich! Die Vergebung (kṣamā) des [Vergeben-
den] ist größer als die Übeltat des Übeltäters.“ So
sollen Weise denken.

Die Philosophen sagten: Je grö-
ßer das Vergehen ist, desto grö-
ßer ist die Tugend des Verzeihen-
den.

16.37 Dies haben Besonnene in einer Reihe [von
Erzählungen] zu Übeltätern und der Vergebung
(-kṣamā-) der [ihnen] Vergebenden illustriert. So
[erhält] die Zukunft offenbar ihr Leben vom Nek-
tarregen „alt[ehrwürdige] Geschehnisse“.

Es wurde erzählt, …

16.38 Jemand, [der] gegenüber dem Herrscher
ein Vergehen begangen hatte, kam sogleich zu ihm
und sprach immer wieder: „Gebieter, achte auf
meine Aussage [als] zu Unrecht Geschädigter!“

… dass ein Übeltäter zum König
der Araberkönige kam, obwohl
er einen Nahestehenden des Kö-
nigs getötet hatte.

16.39 Der Herrscher wusste, [was tatsächlich] ge-
schehen war, betrachtete den so vor [ihn] Getrete-
nen und sprach verwundert zu den vor [ihm] Be-
findlichen.

Der König sagte:

9 Tentativ. 10 Šāh Niʿmat Allāh Valī: Kulliyyāt-i ašʿār, Ed.Nūrbaḫš, S. 99, Rubāʿī 229 (mit einigen Vari-
anten).



Kapitel 16 – Begnadigung : Absehen von Übeltätern 1007

16.40 „O [Wunder], wie standhaft er
ist! Er quält unseren Angehörigen, kommt
[hier her] und spricht [uns] von Ge-
fahr und Strafe unbesorgt direkt an! Wie
[das]?“

„Du bekommst eine schwere Strafe we-
gen der großen Übeltat, die du gegen
mich und meine Verwandten begangen
hast. Hattest du keine Angst, bestraft zu
werden, als du zu mir kamst?“

16.41 [Er] hörte, [was] der Herrscher gesagt hat-
te und antwortete: „Bitte vergib mir, Ehrerweiser,
nachdem [du] den Grund meiner Geschwätzigkeit
gehört hast. Dein Wunsch geschehe!

Er antwortete:

16.42 [Herrscher] von gutem Beneh-
men, [in dem Wissen,] dass eure Verge-
bung (kṣamā) größer ist als große Übelta-
ten, kam ich [mit der Aussage, zu Unrecht
geschädigt zu sein,] entschlossen [und]
ohne Furcht [hier her].“

„Ich habe mich getraut, ohne Angst vor
eurer Bestrafung zu kommen, weil ich
weiß: Obwohl meine Übeltat groß ist, ist
eure Vergebung größer.“

16.43 [Der Herrscher] vernahm [dies,
sagte] „Was [du gesagt hast,] trifft zu.“ und
ließ ihn unter aufmunternden [Worten]
begnadigen (kṣamitvā);11 darauf sprach
den [damit] zufriedenen Herrscher ein
Befehlshaber an:

Der König hörte seine Äußerung, vergab
seine Übeltaten und betrachtete ihn mit
Gaben der Freundlichkeit. Ein Vertrauter
des Königs fragte ihn:

16.44 „[Gewähre uns] Wohl! Er hat Vergeltung
verdient. Herrscher, was ist das für eine geistige
Verwirrung aus Zuneigung? Oder [besser gesagt]:
Ist der Weg der Herrscher [wirklich] derart?“

„Ihr hattet Macht über solche
Feinde. Habt ihr keine Rache ge-
übt? Wurdet ihr von seinen Wor-
ten betrogen?“

16.45 Der Herrscher hörte [dies] und sprach zu
ihm: „[Es ist] keine Verwirrung. Dies ist [auch]
nicht das [übliche] Vorgehen von Herrschern. Hö-
re das Geheimnis in meinem Herzen und werde im
Geist unbekümmert!

Er sprach: „Nein, das war nicht
so. Ich habe überlegt:

11 Tentativ nach Kommentar kausativisch übersetzt, doch vgl. die Anmerkung zu dieser Stelle.



1008 Kapitel 16 – Begnadigung : Absehen von Übeltätern

16.46 [Ich hätte] ihm Vergeltung wider-
fahren lassen, weil es mein Herz erfreut.
Und dies [geschieht] mit Vergebung (kṣa-
mayā) sogar im strahlend weißen, durch
Ruhm verdienstlichen Überschuss.

An ihm Rache zu üben, würde mich er-
freuen und erleichtern. Und wenn ich ihm
vergebe, freut sich sein Herz und ich er-
halte Ruhm im dieser und Lohn in der
nächsten Welt.

16.47 In der Vergebung (kṣamāyām) [liegt] der
höchste Genuss, den es gibt. Zu welcher Läuterung
[hätte] ihn, [der nur] dem eigenen Genuss ergeben
ist, der Hohn anderer gebracht?“

In der Vergebung liegt viel mehr
Genuss als in der Rache.“

16.48 Und so hört bitte an dieser Stelle die liebli-
che, das Denken läuternde Geschichte, wie der Ka-
lif namens Māmoha sprach, [der] gute Führungs-
kunst besaß:

Es wurde vom Kalifen Ma’mūn
erzählt:

16.49 „Vergebung (kṣamā-) ist für Herr-
scher der höchste Genuss und das große
Fest. Würden die [gewöhnlichen Leute],
wenn sie das wüssten, zu [unserer] Freude
etwas anderes überreichen [als Übeltaten,
wenn] sie an uns herantreten?

„Wenn die Leute wüssten, wie viel Genuss
uns die Vergebung bringt, wie viel Freude
wir haben, wenn wir eine Übeltat verzei-
hen, würden sie sicherlich keine [andere]
Gabe als die Übeltat zu unserer Tür brin-
gen.“

16.50 Würden sie unsere Freude an
der Vergebung (kṣamāyām) kennen, dann
würden sie bewusst (balāt) das Vehikel
„Übeltat“ besteigen und voller Stolz hier
her fahren.“

Wenn der Übeltäter genau weiß, dass
wir jederzeit / einem Übeltäter vergeben
[und] wie groß unser Genuss bei der Ver-
gebung eines Übeltäters ist, / würde er
ständig mit Absicht Übeltaten begehen; /
fortlaufend kommt er zu uns, um seine
Übeltat vergeben zu lassen. // (16.2)

16.51 Und so sprach der beste Hofrat von erha-
benem Verstand namens Aristoteles mit Bedacht,
[als] er hierzu von Alexander befragt wurde:

Alexander fragte Aristoteles:



Kapitel 16 – Begnadigung : Absehen von Übeltätern 1009

16.52 „[Hofrat] von reifer Urteilskraft, richte [dei-
ne Aufmerksamkeit] auf das Verhalten eines Übel-
täter[, der fälschlicherweise eine Aussage als zu
Unrecht Geschädigter macht und damit um Verge-
bung bittet]. Wie [kommt] deine Ansicht [hierüber
zustande] und was ist [sie]?“ Der Kluge überlegte
und sprach zu [Alexander]:

„Was sagst du zu einem solchen
Übeltäter?“12 Der Philosoph sag-
te:

16.53 „Merke auf! Dies ist der bes-
te Ort zur Untersuchung der ‚Verge-
bung‘ (kṣamā-) genannten Eigenschaft ei-
nes [Herrschers], wie ein makelloser Spie-
gel für den ausströmenden Atem.

„O König. Wenn es keine Übeltat gä-
be, würde die Eigenschaft der Vergebung,
welche die beste Tugend ist, bei nieman-
dem erscheinen. O Herr, die Übeltät ist
der Spiegel der Vergebung.

16.54 Erkenne, [dass] jener Übeltäter gewiss der
Schmuck dieser guten Eigenschaft ist. Wie soll oh-
ne ihn die [Vergebung] einen Kopf aufrichten?

Und der Übeltäter verursacht
das Erscheinen dieser Eigen-
schaft. Wegen ihm entsteht
dieses Konzept.

16.55 Folgendes erscheint mir [– als jemand, der selbst nicht richten muss –] bei meiner
Ansicht zum Übeltäter als Pflicht, Herrscher. [Doch] die Richtschnur für das Ausführen
oder Nichtausführen [von Vergebung] ist allein das Ermessen des Gebieters.

16.56 Die [Vergebung] ist ein ganz reiner Spie-
gel; betrachte den Übeltäter daher nicht mit dem
falschen Blick. Mit welchem Blick man in den Spie-
gel schaut, so betrachtet man sich selbst.“

Vers: Die Übeltat ist der Spie-
gel der Vergebung und des Se-
gens, O Meister! / Schau nicht
demütigend auf die Übeltäter. //
“13 (16.3)

16.57 So vernahm es Alexander und sprach, mit
der [mit der Antwort] zufrieden, erneut zu ihm:
„Einverstanden. Sag, wann ist die [rechte] Zeit
für [Vergebung]?“ Wiederum erklärte [Aristote-
les] ihm:

Alexander fragte: „Wann ist es
gut, zu vergeben?“ [Aristoteles]
antwortete:

16.58 „Diese [Vergebung] immer [aus Überzeugung] ergehen zu lassen, halte ich für
den Weg von Heiligen. Herrscher, halte dich an die [für dich taugliche,] besondere Ma-
xime und höre, [was] ich sage:
12 Es scheint hier ein konkreter Fall vorzuliegen, der an dieser Stelle nicht weiter ausgeführt wird.
13 Ǧāmī: Dīvān, Ed.Afṣaḥzād, Band 2, S. 86, Ġazal 22, Z. 713 (mit einigen Varianten).



1010 Kapitel 16 – Begnadigung : Absehen von Übeltätern

16.59 Wenn ein kluger [Herrscher] zum Zeit-
punkt der Bestrafung bei [vollem] Vermögen[, die
Strafe auszuführen,] dem Feind vergibt (kṣāntvā)
und [ihn] aus eigenem Antrieb Dank bezeugen
lässt, [dann] ist dies eine ausgezeichnete Zeit da-
für.

„Zur Zeit der Macht und des
Siegs über den Feind soll man
sich durch Vergebung für den
Sieg bedanken.

16.60 Herrscher, höre hierzu folgende Anekdo-
te: Ein Herrscher besiegte einen Feind, unterwarf
[ihn] und hielt [ihn] in Haft.

In einer Geschichte wurde er-
zählt, dass ein König einen Feind
besiegt hat und ihn fesselte.

16.61 Später wandte er sich [ihm] zu und
befragte ihn: ‚Sag, in welcher Verfassung
scheint dir nun [dein] Körper zu sein?‘ Er
antwortete ihm:

Und er wurde vorgeführt und angespro-
chen. Der König fragte ihn: ‚Wie siehst du
dich selbst?‘ Er antwortete:

16.62 ‚Was soll ich, [der] ich nun in deinem Haus festgehalten werde, dazu sagen?
Dennoch: Wen würde die Rede eines Heiligen nicht ganz und gar befriedigen:

16.63 Der Herr der Welt, [der] unergründliche
Macht besitzt und die gesamte Schöpfung umfasst,
machte die Vergebung (kṣamām) aller [Delikte]
von jeder Art zu seinem Freund.

‚Gott mag etwas, nämlich Verge-
bung.

16.64 Du aber [machst dir] mit der von Ihm
gewährten Macht den Sieg in selber Weise [zum
Freund]. Auch [dieser] wurde dir von jenem
[Herrn] gewährt – erkenne [das] mit dem Herzen!
Welchen Unterschied [gibt es] hierbei zwischen
euch [und uns, der ich von dir so abhängig bin wie
du vom Herrn]?

Und ihr mögt etwas, nämlich
Siege.

16.65 Wenn du die Vergebung (kṣamām) wahrst,
die Er bewusst mit großer Achtung betrachtet,
wirst du dadurch [dein] Ziel erreichen.‘

Wenn Gott euch die Siege gab,
die ihr mögt, dann gebt Ihm die
Vergebung, die Er mag.‘

16.66 Der [Herrscher] trank diesen Nektar „Re-
de“, [der] sein Herz gewann, war [davon] befrie-
digt, befreite [ihn] und ehrte ihn mit einer guten
Bündnisvereinbarung.

Dem König gefiel diese Rede und
befreite ihn.



Kapitel 16 – Begnadigung : Absehen von Übeltätern 1011

16.67 Deshalb soll man an dieser Ei-
genschaft [Vergebung] festhalten und im
richtigen [Geistes]zustand bleiben[, in-
dem man trotz] des eigenen Vermögens[,
die Strafe auszuführen,] mit seinem Ver-
stand das äußerst heftige, vom Feind ge-
spiene Gift „Untat“ wie Nektar auftrinkt.

Weltbeherrschende Könige sollen leicht
im reinen Herzen verhältnismäßig zur
Übeltat schwere Bestrafung unterlassen
und als Dank für die Macht statt Rache
den beschämten Übeltäter mit der Kunde
der Vergebung erleichtern, …

16.68 Diesen Pfad beschritten Herrscher, die ihre
Leben mit Urteilskraft bestritten, rechtgläubig wa-
ren, die Götter [mit ihrem Ruhm] übertrafen [und]
Gefallen am Beschützen von Stadt und Städtern
fanden.“

… weil es die Sitte der Sultane
war, welche die Welt beherrsch-
ten und der Brauch der Könige,
welche die Welt eroberten.“

16.69 Man sieht vom Anbeginn der Schöpfung
Folgendes: Die Verruchten sind ganz den Übelta-
ten ergeben und die Herrscher haben einzig die
Vergebung (kṣamā-). Worin [liegt] sonst der Un-
terschied?

Vom Anfang des Weltkreislaufs
bis zur Zeit des Königs, / üb-
ten die Großen Vergebung und
die Niedrigen [begingen] Übel-
taten. // (16.4)

16.70 Und so jagte ein Herrscher einem Übeltäter,
[der] ein Angehöriger seines [Angehörigen] war,
in Haft viel Angst ein, [weil] er im Geiste [vor dem
Tadel der Leute darüber, einen Angehörigen zu be-
gnadigen,] zitterte.

Es wird erzählt, dass ein Nahe-
stehender des Königs eine Übel-
tat beging. Er kam vor Gericht
und sollte bestraft werden.

16.71 Einst befragte er den Aufseher des Ange-
hörigen über diesen, [weil er] unentschlossen war:
‚Was ist ihm angemessen?‘ Der sehr strenge [Auf-
seher] gab eine aufbrausende Rede von sich:

Eines Tages beriet sich der Kö-
nig mit einem Adligen über die-
sen Übeltäter. Dieser sagte:



1012 Kapitel 16 – Begnadigung : Absehen von Übeltätern

16.72 ‚Was [soll] ich, [der ich] eine niedrige
Stellung habe, [darüber] sagen, [was] ihm [recht-
mäßig?] zukommt? Auch bei Abtrennung [seiner]
Nase, Ohren und Lippen, [würde ich] nichts [sa-
gen].14 Das ist meine Meinung.
[Auszug des Kommentars:] Wenn ich in der Position des
Herrschers wäre, dann würde ich ganz viele [Strafen]
für ihn anordnen.

„Wenn ich an der Stelle des Kö-
nigs wäre, würde ich befehlen,
ihn zu bestrafen.“15

16.73 [Dies] hörte er entgeistert und sprach zu
ihm mit sanftmütigen und ruhigen Verstand: ‚Du
landest nicht bei meinem Standpunkt. [Nun] weiß
ich, [dass meine] Meinung deiner entgegengesetzt
ist.

Der König sagte: „Weil du nicht
an meiner Stelle bist, sollte mei-
ne Tat das Gegenteil deiner sein.

16.74 Obwohl [sein] zum Verlust der Kaste füh-
rendes Verbrechen den [gewöhnlichen] Menschen
bekannt ist, habe ich ihm vergeben (kṣāntam). Mei-
ne äußerst großzügige Vergebung (kṣamā) wird in
diesem Fall überaus berühmt werden.“

Ich werde ihm vergeben, obwohl
seine Übeltat schlecht schien.
Meine Vergebung scheint gut.“

16.75 Wie sich Niedrigen die Übeltat sehr stark
festsetzt, so [setzt sich] bei Hohen die Vergebung
(kṣamā) sehr stark [fest] – Diese [gilt als] Heilmit-
tel für jene.

Obwohl die Übeltat der Niedri-
gen groß ist, / ist die Vergebung
der Großen noch größer. // (16.5)

16.76 Und so sucht [der Übeltäter], wenn infolge
einer Erscheinung [seine] Schuld ungeheuer groß
[wirkt], in Gedanken (1) an diese [Übeltat] / (2) an
diesen [Herrn] (tac-cittatayā) täglich beim Herrn
Zuflucht.

Und wenn jemand die Übeltat,
die er begangen hat, bedenkt
und erkennt, dass er die Verge-
bung Gottes braucht, …

16.77 Deshalb soll man, nachdem man [seinen]
Verstand gebraucht hat, jenen [Übeltäter gleich]
im nächsten Augenblick befreien. Den, [der die
Vergebung] verzögert, wird der Herr bestrafen.

… sollte er die Vergebung der
Übeltat des Übeltäters nicht ver-
hindern, …

14 Tentativ. 15 Dies ist in Sāhibrāms Autokommentar fast wortwörtlich wiedergegeben: yadi ahaṃ rāja-
pada-sthaḥ bhaveyam, tadā bahu eva etad-artham anuśiṣyāmi ‚Wenn ich an der Stelle des Herrschers wäre,
dann würde ich ihn heftig für diese Sache bestrafen.‘



Kapitel 16 – Begnadigung : Absehen von Übeltätern 1013

16.78 Deshalb soll ein Verständiger überlegen
und dem Weg der Pflicht oder Pflichtunterlassung
so einschlagen, dass [ihm] die Gnade des Herrn zu-
kommt.

… damit Gott auch ihm vergibt.

16.79 Wenn du Hoffnung hast, dass der Herr [dei-
ne] Übeltat bereinigen wird, dann ist Folgendes an-
gemessen: Du sollst den Übeltätern ganz vergeben
(kṣantavyam).

Wenn du die Verzeihung Gottes
erwartest, / verzeih dem Übeltä-
ter durch Vergebung und Begna-
digung. // (16.6)

16.80 Und ferner: Jemand wurde von jemandem
in rechter Weise mit einer Aufgabe betraut. Je-
ner missachtete dessen Unterweisung und handel-
te nach eigenem Gutdünken.

Es wird erzählt, dass ein König
jemanden schickte, um etwas er-
ledigen.

16.81 Er erhielt ein Amt und führte [sei-
ne] Aufgabe zum Unmut des [Auftragge-
bers, nämlich des Herrschers] aus. Der
[Herrscher] lud ihn vor, fesselte [ihn] im
Schneidersitz und ließ [ihn] peinigen.

Er erledigte die Aufgabe in einer Art und
Weise, die dem König nicht gefiel. Der Kö-
nig entfernte ihn [aus seinem Amt] und
befahl, ihn zu verhaften und ihn zu Füßen
des Throns zu bringen. Und der König be-
gann, ihn zu verhören und zu befragen.

16.82 In diesem Zustand sprach er zum
[Herrscher]: „Bedenke: Was schätzt auch
du dann [im Jenseits] als Verbündeten?
Sprich, Ehrerweiser!“

Der Arme sagte: „O König, denkt ihr, dass
auch ihr morgen beim Herrn der Herrn
zum Verhör bestellt werdet? Was wird
euch in jenem Moment gefallen?“

16.83 Schmunzelnd antwortete er: „Die Verge-
bung (kṣamā).“ Nachdem er so gesprochen hatte,
[erwiderte der Gefesselte]: „Wo ist sie jetzt bei dir?
[Denn] die [Vergebung des Herrn] beinhaltet die
[deinige]. Warum machst [du] das? Belehre mich
[stattdessen?] gut!

[Der König] sagte: „Die göttliche
Vergebung.“ Er sagte: „Dann ver-
gebt mir, weil die göttliche Ver-
gebung abhängig von der könig-
lichen Vergebung ist.



1014 Kapitel 16 – Begnadigung : Absehen von Übeltätern

16.84 Ich bin der Übeltäter, du bist der
Vergeber (kṣamitā) – mache [dir] im Ver-
stand Gleichheit von euch[, nämlich Herr
und Herrscher,] klar.“ Als [er] so gespro-
chen hatte, befreite der [Herrscher] ihn
geschwind und schulte [ihn]; und so in
sein Amt eingesetzt, führte er [seine] Auf-
gabe angemessen aus.

Ich bin bei dir ein Übeltäter und so bist du
bei Gott. / Wenn du mir vergibst, wird dir
auch Gott vergeben. //“ (16.7)

Dem König gefielen diese Worte und er
ließ ihn frei. Er erwies ihm seine Gunst
und übertrug ihm erneut die Aufgabe.

16.85 Diesem Pfad der Guten sollen Wissende fol-
gen. Vor Männer, [die] darauf wandeln, wird die
Braut „Wohlstand“ treten und [sie] augenblicklich
umarmen.

Vergebung ist eine segensrei-
che Eigenschaft. / Wer Verge-
bung übt, hat Reichtum. /

16.86 Durch einen Bruchteil des Lichts dieser
[Vergebung] erblickt man das Herz[, seinen We-
senskern]. Durch den (1) Hauch / (2) Wohlgeruch
(-gandhena) dessen erstrahlt der [eigene] Körper
wie ein Blumengarten.

Das Herz leuchtet mit dem Licht
der Vergebung. / Mit ihrer Brise
leuchtet die Brust. /

16.87 Durch diese [Vergebung] wird der höchste Herr augenblicklich [dein] Freund,
denn [Herrscher] von gleicher Größe [wie der Herr] bringen den Menschen Wohlwollen
entgegen.

16.88 Diesen Stempel [„Vergebung“] hat der
[Herr] zur Festigung des Wohlwollens auf der Er-
de platziert. Erhebe auch du dich [zur Vergebung]
und festige damit die Freundschaft.

Gott lobt die Vergebung; /

16.89 Ehre diese [Freundschaft, die] unschätz-
bar [wertvolle], gute Resultate [bringt], mit großer
Hochachtung! In diesen harten Zeiten ist sie dein
bestes Heilmittel.

was Gott lobt, lobe! // (16.8)



Kapitel 16 – Begnadigung : Absehen von Übeltätern 1015

16.90 O [vergebender Herrscher], über-
all dort, wo jedwede Vorschrift und jed-
wedes Verbot (itarad) [in der Durchset-
zung] übel erscheint, sollen [diejenigen,
die] das Gute wünschen, unter Betrach-
tung dieses [Themas] hier die Vergebung
(kṣamā) zur Abdeckung gestalten. Diese
göttliche [Vergebung, die] für [diejenigen,
die] sie hegen, mit höchster Freude al-
les Unheil abwehrt, vermag es, geschwind
voranzuschreiten, wo es gar keinen Weg
[zu geben scheint].

Aber Vergebung ist dort verboten, wo
göttliche Bestrafung vorgesehen ist. In
solchen Fällen sind Zorn und Wut ange-
messen:

Wenn für die Übeltat gesetzlich eine Be-
strafung vorgesehen ist, / sollte man in
diesem Fall nicht Vergebung üben. / Ver-
gebung heißt in diesem Fall, bestrafen
zu lassen. / Gesetzliche Bestrafung ist wie
ein Damm gegen göttliche Bestrafung. //
16 (16.9)

16.91 Welchen Erfolg gewährt dieses „Erdulden von Vergehen“ (aparādha-sahiṣṇutā)
genannte, [hiermit ab]geschlossene Tor, [das] vor den edlen Juwelen „gute Aussprüche“
prangt [und] schön vom Anmut des Kalks „dargelegte Bedeutung“ [ist], den Eintreten-
den nicht?

16 Die letzten beiden Zeilen sind nicht in allen von Ṭabasī 2018 benutzten Handschriften überliefert und
waren vermutlich auch nicht in der Vorlage Sāhibrāms enthalten.





17

dar ḥilm

Über Milde
burdbārī Duldsamkeit
ġaḍab Wut (Antonym)

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.72d)
krodha-ādi-sahanam Zorn und Dergleichen Ertragen

Sanskrittitel im Kolophon
kṣamā- Nachsicht

Synonyme im Text
krodha-(ādi-an-artha-pra)śāntiḥ Zorn (und dergleichen Unheil) Beruhigen
kṣantṛtvam Nachsichtigsein
śamaḥ/śāntiḥ [geistige] Ruhe
dayā Mitgefühl

Antonyme im Text
kopaḥ, krodhaḥ, roṣaḥ/ruṣ Zorn
manyu Wut
krodhanā Zürnen

Inhalt
1–26 Definition

27–47 Das Evangelium über geistige Ruhe
48–72 Maʾmūn vergab dem Goldschmied, dem sein Rubin zersprang
73–99 Anūšīrvān befragte Buzurǧ-mihr über Milde

100–115 Ḥusayn vergab dem ungeschickten Diener
116–125 Jesus belehrte die Aposteln über den Zorn Gottes
126–145 Wann Zorn angemessen ist

146 Abschluss



1018 Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen

17.1 Nun soll das folgende, siebzehnte Juweltor [betreten und] untersucht werden,
durch dessen bloße Untersuchung ein Mensch den schwer zu erlangenden [Erfolg im
Dies- und Jenseits] empfängt.

17.2 Die Definition dessen, was ich zuvor als „Beruhigen von Zorn und dergleichen
Unheil“ (krodha-ādy-an-artha-śānti-)1 angekündigt habe, wird nun ausgeführt, [weil]
sie an der Reihe ist.

17.3 Der Wesenskern von allem, der Herr, Lehrer
der beweglichen und unbeweglichen [Lebewesen]
schuf diese bewegliche und unbewegliche [Lebe-
wesen] umfassende [Welt, die] mit einer Men-
ge viel[fach] strahlender, guter Verfahrensweisen
prangt, mit der inneren Bereitschaft, sie zu behü-
ten; Er erreichte [Sein] Ziel, [als] Er die subtilen,2
sehr lieblichen [Eigenschaften wie Mitgefühl und
Nachsicht] schuf, [die] allein dem Gemüt[, nicht
den Sinnen] zugänglich sind; dieser an deren Spit-
ze stehende Wesenszug überragt [alle anderen und
ist] von Natur aus prächtig.

Eine göttliche Eigenschaft ist die
Milde.

17.4 Wer ebendiese [Eigenschaft], den höchst prächtigen Quell von Liebreiz, das
Schmuckstück, die hier [auf die Erde gekommene unveränderliche] Eigennatur des
Schöpfers im Geiste hält, der allein ist fürwahr ein [Mensch] mit ruhigem Verstand
(śānta-), [der danach] strebt, [wieder] mit Seiner Gegenwart versehen zu sein; er strahlt
gewiss wie eine Sonne auf Erden, [weil auch] er eine von Natur aus liebliche Gestalt
hat.

17.5 Diese [Eigen]natur ist die gute Eigennatur, das einem [von Natur aus] entspre-
chende Naturell. Ihre Definition übersteigt die einem von Natur aus eigene [Eigennatur]
(svataḥ) nicht im Geringsten.

17.6 Nun, ist nicht eine Definition über einen anderen [Begriff] möglich, [wenn man]
die in jeder Hinsicht unheilbringende Abart dessen betrachtet? Hört aufmerksam!

17.7 Besonnene bezeichnen das Auflodern im Geist, [welches] die gute Sache, nämlich
die Abwägung, [was] getan werden muss und [was] nicht getan werden darf, entwur-
zeln kann, als „Zorn“ (kopaḥ).

1 Die Ankündigung im uddeśa-prakaraṇa 1.72d lautete jedoch: krodha-ādi-sahanam ‚Ertragen von Zorn
und Dergleichen‘. 2 Tentativ für kalā-bharān.



Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen 1019

17.8 Das Beruhigen der Aktivität des [Zorns] beim [Auflodern] – [geschehe es] mit
oder ohne Anlass – des [dafür] bereiten Geists bezeichnet man als Definition dieser
[Eigenschaft].

17.9 Man möge dies als „[geistige] Ruhe“ (śamaḥ), „Selbstbeherrschung“, [oder] mit
„Nachsicht“ (kṣamā), „Nichtschädigung“ und dergleichen Synonymen bezeichnen. Für
uns macht das keinen Unterschied, [der] auf verschiedenen Resultaten [beruhen wür-
de].3

17.10 Im höchsten Sinne ist ebendiese [Eigen-
schaft] beim Herrn vorhanden. Er allein verteilt ei-
ne Spur [davon] an einen bestimmten [würdigen]
Empfänger, [infolgedessen sie auch bei ihm] er-
strahlt.

17.11 [Er] teilte dies den Weisen mit ruhigem
Denken, [welche] die Last der Welt tragen, ge-
mäß [ihrem] Vermögen zu und gab [ihnen entspre-
chend] mehr oder weniger [davon].

Wie [der Koran] sagt: „Gott ist
bereit zu vergeben und mild.“4

Allen Propheten und Heiligen
gab Gott einen Teil von dieser Ei-
genschaft, …

17.12 Mithilfe dieser [Eigenschaft] beseitigen die
[Weisen] die unheilbringende Manifestation des
Zorns, [welche] das Verdienst (dharma-) und [die
anderen zwei innerweltlichen] Lebensziele zer-
stört, [und bleiben dabei] frei von Befleckung.

… um mit ihrer Stärke die Wut
umzuwandeln, die den Glauben
korrumpiert …

17.13 Auf diese [Eigenschaft] gestützt entwur-
zeln sie den [Zorn] vollständig, [der] vor den Krie-
gern [„Lust“ und Dergleichen] des vor Machtglanz
strahlenden Herrschers „Verblendung“ marschiert,
und zerreiben [ihn] augenblicklich.

… und die satanische Armee an-
führt.

17.14 Allein, indem man sich auf diese [Eigenschaft] stützt, tilgt man alle üblen Ge-
spinste, [die] gleißend sind, weil sie auf dem [Zorn] beruhen; ebendies ist der Wesens-
zug, [aus dem] der größte Erfolg [resultiert].

17.15 Hochgesinnte stützen sich ganz auf die [innere] Ruhe (śāntim) und zerstören au-
genblicklich die Manifestation des Zorns (kopa-), [die] das Verdienst (dharma-) schmä-
lert.

3 Tentativ. 4 Qurʾān 3:155.



1020 Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen

17.16 Die gewalttätige Gestalt „Zorn“ (krodha-), [die] zum Sturz in beider, dies- und
jenseitiger Hinsicht führt [und] vor üblen Gespinsten strotzt, wird [schon] aus der Ferne
allein durch einen Hauch dieser [Ruhe] (yad-) beruhigt.

17.17 Wenn durch den (1) leuchtenden Glanz / Glanz der Sonne (2) (-bhāsvat-
pratāpena) „diese [Ruhe]“ die gewaltige Verblendung/Dunkelheit (tamasi) verschwin-
det, gehen auch die Dämoninnen „üble Gespinste“ nicht [mehr] um.

17.18 Und so verkündeten die Vollkommenen
[wie Manu, welche] die jenseitige und diesseitige
[Welt] gesehen haben [und] von deren Faden „An-
weisung“ die fest[gelegte] Ordnung des Schöpfers
durchzogen ist:

In der prophetischen Tradition
wurde erzählt:

17.19 Einen dumpfen [Menschen] mit boshafter
Gesinnung, der mit Täuschung und Dergleichen
oder hinterhältigem Verhalten andere quält, sollt
ihr nicht für aus eigenem [Tun] mächtig halten!

Der Stärkste von euch ist nicht
derjenige, der die Menschen im
Kampf besiegen kann.

17.20 Jener ist durch die Bosheit [seines angestrebten?] Resultats5 und dergleichen
üble Gespinste (1) nur / (2) ganz und gar (param) verbrannt. Wegen seines [Tuns] wird
sich seine [jetzige] Kraft beim Reifen [seiner vergeltungskausalen] Resultate gar nicht
zeigen.

17.21 Wer sich selbst von sich aus, sobald er den
Wilden „Zorn“ anwachsen sieht, mit einer [geeig-
neten] Maßnahme läutert, ist [wirklich] mächtig.
Was könnte er nicht erreichen?

Der Stärkste ist derjenige, der
sich in seiner Aggression besiegt
und seine Seele besitzt.

17.22 Kennt den Mann als [wirklich] mächtig, [der] den [zornigen Menschen] als
überquellende Mine der Befleckung betrachtet und geschwind [seine] Lebenshauche
[und Sinne von ihm] abwendet.

17.23 [Wer] die Pferde „Sinne“ zügelt, [wenn] sie die Himmelsgegenden mit der Dun-
kelheit „Zorn“ (krodha-) bedecken [und damit] auf Abwege geraten, erreicht darauf
entschieden den schwer zu erreichenden Weg der Guten.

17.24 Sein Verstand kennt in keiner [dies- oder jenseitiger] Hinsicht Furcht, [weil] er
den Fortbestand der Welt unter Kontrolle gebracht hat. Immerzu soll man ihm Gutes
überreichen, sonst [droht] einem Gefahr vom [Schicksal].

5 Tentativ.



Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen 1021

17.25 Ist es etwa Heldentum, mit dem Starke
[zwar] die äußeren Feinde demütigen, [doch] in
den Versammlungen der Weisen sich selbst hier-
bei besudeln, weil [sie sich] für besonnen halten?
Die Manneskraft von Unmengen tragenden Hoch-
gesinnten, die jene Mine allen Unheils, den vor
Kraft strotzenden, inneren [Feind] namens „Wut“
besiegt haben, ist die [wahre] Manneskraft.

Denk nicht, dass es bei Männ-
lichkeit um Macht und Mut
geht. /

17.26 Deswegen: Wenn du auf diesen mächtigen
[inneren Feind] zielst und bereit bist[, ihn zu besie-
gen], dann weiß ich fürwahr, [dass] du ein Mann
mit reichlich Manneskraft [bist].

Wenn du deine Wut besiegst,
weiß ich, dass du weise bist. //
(17.1)

[Auszug des Kommentars:] An ebendieser Stelle beginnt [der Autor] die „Brosche“ zu fertigen,
indem [er sagt]: Und so …

17.27 Und so soll man an der von [Menschen] mit
guter Führungskunst verkündeten Blütenrispe der
Führungskunst riechen; allein durchs Riechen an
ihr [werden] Herrscher alle Ziele erreichen!

Im Buch Evangelium steht:

17.28 Herrscher auf Erden, [die] ein
[hohes] Amt innehaben, sollen sich streb-
sam aneignen, dass die eigenwillige Akti-
vität [ihrer] Sinne [und Glieder] kontrol-
liert ist.

17.29 Aus der Verkehrung dessen, was
die [Sinne] begehren, [resultiert die rich-
tige] Geisteshaltung, welche, selbst wenn
die [rechte] Zeit für Zorn (kopa-) eintritt,
dennoch nicht auf den [Zorn] ausgerich-
tet ist.

Könige sollen ihre Seele mit geistiger Ru-
he abrichten und zähmen, um sie gehor-
sam zu machen, … damit sie nicht wütend
wird, wenn sie etwas hören, das ihnen
widerstrebt. Weil sie die Macht und die
Fähigkeit haben, sind die Untergebenen
ihnen gegenüber gehorsam. Wenn Wut
nicht von geistiger Ruhe beherrscht und
Zorn nicht von Duldsamkeit kontrolliert
wird, würde man auf jedes Wort und jede
Tat mit Wut reagieren.

17.30 Diese üblen Pferde namens „Sinne“ lassen den unachtsamen Herrscher hier auf
Schritt und Tritt6 in Gruben voller Unheil stürzen und traben über [ihm] umher.

6 Wörtlich: itas tataḥ ‚hier und dort‘.



1022 Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen

17.31 Und was auch immer er tut, [solange] seine Absicht von anderen[, etwa von den
Sinnen] abhängig ist, werden die Subjekte bestimmt mit ihm wetteifern wie mit einem
Berauschten.

17.32 Und damit hält er nicht [mehr] das
Schmuckstück in der Hand, welches die [Gesell-
schafts]ordnung ist. Ist die Ordnung verfallen,
[droht] sofort allseitige Demütigung aus Unglück.7

Die Leute werden entmutigt
und die Herrschaft verliert ihren
Wohlstand.

17.33 Die Altvorderen mit üppiger Urteilskraft
haben diesen [Gegenstand] noch auf andere Weise
dargelegt, [weil] in ihrem Spiegel „Denken“ diese
[Welt durchschaubar] wie eine Jujube erscheint.

Folgender Vers sagt sehr schön:

17.34 Wem die Zornerfülltheit (krodha-) nämlich
wahrhaft den Verstand raubt, der erscheint zwei-
fellos wie ein Dämon oder auch [wie] ein Raubtier.

Vers: Duldsamkeit ist der Schatz
des Verstands. / Wer keine Milde
hat, ist ein wilder Dämon. /

17.35 Deshalb unterwirft jeder, der diesen [Zorn]
unterwirft, sogleich all jene äußeren und inneren
[Feindes]scharen.

17.36 (1) [Die scheinbare Bedeutung:] O [Wun-
der], der [Zornige] scheint ohne die Schranken
der Verständigen zu verkehren und schmückend
(alaṃkāritaḥ). Denn die Macht des Schicksals ist
wunderbar.

(2) [Die wahre Bedeutung:] Oh [weh], den [wahr-
haft] Verständigen scheint der [Zornige], obwohl
unbeschränkt verkehrend im höchsten Maße als
eingekerkert (alaṃ kāritaḥ). Denn die Macht des
Schicksals ist wunderbar.

Milde bindet den Dämon, wenn
du es [richtig] verstehst. / Wut
kommt durch sie ins Gefängnis. //
(17.2)

17.37 Und wer könnte über den König der Ber-
ge steigen, der sich in der Flut „Zorn“ (kopa-) kein
bisschen bewegt, obgleich [diese Flut] die äußerst
hohen Salbäume bricht und die Flussufer weithin
zerfurcht?

Ein im Geiste ruhiger Mann ist,
der von der Flut seiner Wut nicht
bewegt wird, obwohl ein riesiger
Berg, der ihr im Weg steht, sie
nicht aufhalten kann.

7 Tentativ, der Text ist an dieser Stelle zweifelhaft.



Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen 1023

17.38 O [Wunder], es ist die Hitze des Sommers
„Wut“ (kopa-), wegen deren ungeheuer brennen-
der Flammen selbst die Regenwolke „Verdienst“
(dharma-) aus Furcht vor völliger Aufzehrung in
die Ferne zieht.

17.39 Wo diese Flamme vom Nektargüssen „[geis-
tige] Ruhe“ (śama-) gelöscht wurde, strahlt die [Re-
genwolke „Verdienst“] wieder, auch wenn überall
auf der Welt die Hitze brennt.

Und die Flamme des Zorns kann
ihn nicht beeinflussen, obwohl
der ätherische Sphäre [der Pla-
neten] davon entzündet werden
kann.

17.40 Solange der Regen mit dem Nektargüssen
„[geistige] Ruhe“ (śānti-) nicht hierhin fällt, kann
das heftige Feuer „Zorn“ (-kopa-) gar nicht zur Ru-
he kommen – so [ist] der Stand [der Dinge].

Kein Sultan kann ohne Milde die
Flamme der Wut löschen.

17.41 Und wie könnte, solange der Herrscher hier
nicht den Schutz dieser [Eigenschaft] bietet, die auf
Land und Leuten beruhende Festlegung des [Steu-
er-]Einkommens [Bestand haben]?

Und kein Herrscher kann ohne
die Hilfe der Duldsamkeit die
Last des Umgangs mit Menschen
tragen.

17.42 Nur deshalb [konnten] auch früher [geistig]
Beruhigte (śāntaiḥ) [ihr] Herrschaftsgebiet hier
nach Lust genießen, die Erde schmücken und als-
bald unbesorgt im Himmel weilen.

Deshalb ist der gerechte König
derjenige, der alltäglich Nutzen
aus der geistigen Ruhe zieht.

17.43 Oh [Weh], vom Feuer „Zorn“ (krodha-) Versenkte erfahren Leid, bekleiden sich
mit dem dürftigen Kleid „Schande“ und schmücken das höllische Dasein, [weil] sie einen
befleckten Verstand haben.

17.44 Mit der Unterstützung dieser [Ruhe] ent-
wurzelt man [wie] ein besonnener Ringer mit der
Kraft [seiner] Beine sofort den gewaltigen Bau
„Zorn“, [der] alles [zu] verbrennen [droht].

Mit ihrer Hilfe wendet er den
Schaden des weltverbrennenden
Zorns ab.

17.45 Und wenn die schlechte Taten läutern-
de Sonne „[geistige] Ruhe“ (śama-) scheint, dann
geht auch die Dunkelheit „Zorn“ (krodha-) [schon]
weithin unter.

Als Milde eintrat, schwand die
Wut. /



1024 Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen

17.46 Wahrlich ist auf Erden kein anderes Mittel
zum Sieg über diesen [Zorn] geeignet. Wurde der
[Zorn] von dieser [Ruhe] beseitigt, kann er unter
gar keinen Umständen mehr aufkommen.

Die Duldsamkeit besiegte die
Wut. /

17.47 Der Bedauernswerte, der wegen [seines]
hohlen Kopfs sofort vom Zorn (krodhena) angesta-
chelt wird, [wird] aus Einbuße [seines] Schatzes
„Verstand“ schnell im Unglück versinken.

Die Säule der Vernunft ist Duld-
samkeit; / Der Tor ist immer nied-
rig. // 8 (17.3)

[Auszug des Kommentars:] Hier bereitet er die Fertigung der „Brosche“ mit [den Worten]: Hier-
zu …

17.48 Hierzu erzählt man eine Geschichte, in
der vom Herrscher Saṃdhimant mit dem be-
kannten Namen der Geburtskaste Vajāg9 berich-
tet wird, [der] (1) keinen schwachen Geist (a-
laghu-mānasaḥ) / (2) einen schönen Geist (laghu-
mānasaḥ) hatte.

Man erzählt von Sulaymān War-
rāq:

17.49 Einst sprach der Herrscher bei der Unterhaltung über Geschichten von [geistig]
beruhigten (śānta-) Herrschern vor seinen Befehlshabern die gute Geisteshaltung des
Herrschers Māmoha an:

17.50 Ich ging einst in die Versammlung des Be-
hüters Māmoha. Vorn sah ich in seiner Hand einen
wertvollen Rubin.

„Eines Tages war ich bei
Maʾmūn.

17.51 Alle betrachteten diesen drei Dau-
men breiten [und] vier Daumen langen
[Rubin]10 wie eine zweite Sonnenscheibe
und staunten.

… der 4 Finger lang und 2 Finger breit und
von einer Klarheit und Helligkeit war wie
die Strahlen der Sonne …

8 Firdausī: Šāhnāma, Ed.Muṭlaq, Band 7, Pīrūz, Z. 5 (mit einigen Varianten im ersten Miṣrāʿ). 9 Persisch
warrāq ‚Schreiber‘ ist eine Berufsbezeichnung. 10 Tentativ, die Dimensionen -parīṇāham wörtlich: ‚mit
dem Umfang von …‘ und -vistṛtam ‚… ausgebreitet‘ sind unklar. Die 3x4 Daumenlängen repräsentieren in
jedem Fall die 12 Ādityas, eine Gruppe von Göttern, die seit der epischen Mythologie vornehmlich mit dem
in dieser Gruppe eingeschlossenen Sonnengott Sūrya assoziiert wurde. Das Erzielen dieser symbolischen
Zahl durch Multiplikation dürfte der Grund für die Veränderung der Maße bei der Übertragung gewesen
sein, weil der Rubin in der indischen Gemmologie der Sonne zugeordnet wird; vgl.Hopkins, § 39,McHugh
2018 und Gansten 2018.



Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen 1025

17.52 In [seiner] der Makellosigkeit glich er dem
Mond und in [seiner] Lieblichkeit dem Lehrer der
Götter [Bṛhaspati];11 [er] war überall [derart] von
Licht erfüllt wie er vom Hof mit Lobpreis über-
häuft wurde.

… und wie der erhellende Mer-
kur.

17.53 Der Herrscher betrachtete den so beschaffe-
nen [Rubin] staunend, rief einen Goldschmied her-
bei und regte [ihn] höchstpersönlich an, einen Sie-
gelring zu [herzustellen]:

Er rief einen Goldschmied herbei
und sagte:

17.54 „Kunstfertiger, schaffe mir einen vor guter
Machart strahlenden Siegelring. Fasse diesen Edel-
stein in ihn ein, sodass beide [zusammen] Gegen-
stand von Ansehen [werden].

„Fertige einen Siegelring mit die-
sem Rubin als [eingefassten]
Stein.“

17.55 [Du] sollst [dein] Handwerk so überbordend ausführen, dass der Ring durch
jenen [Rubin] leuchtet wie die Schönheit des Tages durch die Sonne, wie die Nacht
durch Mond.“

17.56 Der (1) Kunstfertige (kalā-kalaḥ) / (2) die
Mine der Künste (kalā-ākaraḥ) ging mit dem vom
[Herrscher] erhaltenen [Rubin] in sein Haus und
war bereit, den Ring zu fertigen.

Der Goldschmied nahm den Ru-
bin und ging.

17.57 Vernehmt aufmerksam, wie ich [etwas]
Wunderbares bei diesem nach Großen strebenden
Herrscher sah, als ich darauf auch am nächsten Tag
dorthin ging!

Es begab sich, dass ich andern-
tags bei ihm war.

17.58 Bei Hof, wo man Gefallen an der Stimmung
der guten [Hofangehörigen] findet, kam dem Herr-
scher [wieder] der Siegelring in den Sinn12 [und er]
befahl Dienern, geschwind den Goldschmied her-
bei zu rufen.

Er erinnerte sich an den Ring und
rief den Goldschmied herbei.

11 Dem Bṛhaspati ist in der indischen Kosmographie der Jupiter zugeordnet. 12 Tentativ, siehe Anmer-
kung zur Edition.



1026 Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen

17.59 Augenblicklich brachten die Diener den
schmächtigen [Goldschmied] in Windeseile vor
[den Herrscher]. Der ganz Klägliche zitterte wie
ein vom Wind geschüttelter Baum.13

Als der Goldschmied ankam, sah
ich, dass er zitterte wie eine Mot-
te.

17.60 Der geistig ruhige (śānta-) Herrscher sah
ihn in dieser Verfassung und fragte mit sanfter
Stimme, gleichsam seine Furcht mildernd (śama-
yan):

Maʾmūn fragte:

17.61 „Was ist der Grund? Warum hast du [dei-
ne] Anmut derart eingebüßt? Sage mir schnell die
Wahrheit!“ Vom Nektar „Rede“ belebt, sprach der
[Goldschmied] zum [Herrscher]:

„Warum verhältst du dich so?“ Er
sagte:

17.62 „Habt Nachsicht, habt Nachsicht (kṣamya-
tām)! Wie es sich gehört, spreche ich wahrheitsge-
mäß, Ehrerweiser. Bei Herrschern strahlt fürwahr
besonders die Nachsicht (kṣamā) gegenüber denen
mit unglücklichen Gedanken!“

„Gewähre mir Immunität, damit
ich spreche!“

17.63 Der Herrscher vernahm mit ruhigem
(śānta-) Verstand die Rede dieses äußerst ängstli-
chen und sagte wieder und wieder: „[Es sei dir]
nachgesehen (kṣāntam). [Sei] im Herzen getröstet
[und] sprich!“

Er antwortete: „Ich gewähre Im-
munität.“

17.64 Mit getröstetem Herzen zog er diesen [Ru-
bin] wie [etwas] Klägliches heraus und zeigte [ihn]
schlotternd dem Herrscher in vier Stücke [gebro-
chen].

Der Goldschmied zeigte den
Edelstein, der in vier Teile
[zersprungen] war.

17.65 Er legte die Hände zusammen, senkte vor
Scham sein Haupt und sprach mit stockender Stim-
me ganz ohne Hoffnung zu dem hochgesinnten
Herrscher:

Er sagte:

13 Die persische Redewendung ču bīd larzīdan ‚zittern wie eine Motte‘ kannte Sāhibrām offenbar nicht
und schmückte bīd ‚Motte‘, das auch ‚Weide‘ bedeuten kann, an dieser Stelle aus.



Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen 1027

17.66 „Juwel der Stadt Bagdad! Als ich zu [eurer]
Freude den Ring hergestellt hatte, erhob ich diesen
[Rubin] aus [meiner] Hand, um ihn zu prüfen.

„Ich habe den Ring gefertigt und
wollte den Edelstein in den Ring
einfassen.

17.67 [Während] ich [ihn] mit [der Frage], wie
ich [ihn] einfassen soll, in der Hand wog, fiel er
plötzlich auf den Amboss14 und [zersprang] in vier
Teile.

Er ist aus meiner Hand auf den
Amboss gefallen und in vier Teile
[zersprungen].“

17.68 Damit habe ich dir die Wahrheit gesagt. Die Wahrheit ist ein wenig [belebend
wie] Unsterblichkeitstrank, [doch die letzte] Richtschnur für die Entscheidung über
Wahrheit und Unwahrheit ist allein das Ermessen des Herrschers.“

17.69 Der Herrscher vernahm dies lächelnd und
sprach: „Geh geschwind [und] fertige unbesorgt
vier auf diese [Bruchstücke] bemessene Ringe!

Maʾmūn lachte und sagte: „Geh
und fertige vier Ringe.

17.70 Es gibt hier keine Spur eines Vergehens.
Dir wird auch Lohn für alle fünf [in Auftrag gege-
benen] Ringe gegeben. Sei guten Gewissens, Un-
schuldiger!“

Du hast keine Übeltat began-
gen.“

17.71 [Menschen] von gutem Verstand sollen
Folgendes bedenken: Es ist die äußerst wertvol-
le Denkweise namens Nachsicht (kṣamā-), die bei
jenem [Unglück] als äußerst liebliche Gestalt des
Herrschers manifest wurde; die besten Dichter ha-
ben sie „Beruhigung von Zorn“ (krodha-praśāntiḥ)
genannt.

Und diese Reaktion von Maʾmūn
ist der Gipfel der geistigen Ruhe
und Duldsamkeit.

14 Tentativ. Lexikalisch verzeichnet ist für kūṭa lediglich ‚eiserner Hammer‘ (pw), jedoch legt das an dieser
Stelle einhellig überlieferte und eindeutige sindān des persichen Pätexts dieses Arbeitsgerät nahe, das auch
semantisch besser passt. Die Erklärung im Kommentar ayas-ghane wäre hingegen nach der Sāhibrām
geläufigen grammatischen Tradition (Vgl. Pāṇini 3,3.82) ‚auf einen Hammer für Eisen‘, also ‚auf einen
Schmiedehammer‘ zu deuten; da aber im Sanskrit kein gut abzusichernder, spezifischer Begriff für Amboss
zur Verfügung steht, halte ich es für denkbar, dass kūṭa hier diesen bezeichnen oder zumindest unter dem
Oberbegriff der Eisenbearbeitungswerkzeuge mitbezeichnen kann.



1028 Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen

17.72 Dies ist das gepriesene Kapi-
tal [zum Erwerb von] Größe, die beste
Grundlage für eine ganz hohe Stellung;
es bringt selbst den Beschämten Freude
und ist den [Menschen] mit gebrochenem
Herzen Verbandszeug.

Milde ist das Kapital der Perfektion; / Sie
verursacht Ruhm und Eminenz. / Milde
bringt den Beschämten Freude; / Sie ist
wie Wachs für jeden mit gebrochenem
Herzen. // (17.4)

17.73 Weichherzige, hört folgend, was der Haupt-
hofrat Bhojarjyamihira sagte, als er von Nūtnaśara
hierzu befragt wurde:

Anūšīrvān befragte Buzurǧ-
mihr, …

17.74 „Für [deinen] Verstand Berühmter! Was ist
diese Sache namens Nachsichtigsein (kṣāntṛtva-)?
Und welcher Art ist sie? Und was ist [ihr] Resul-
tat?“ Der anständige [Hofrat] sprach mit Bedacht
zu [seinem] Herrn:

was Milde ist. [Buzurǧ-mihr]
antwortete:

17.75 „[Herrscher] mit ganz klarer Urteilskraft! Wie [könnte] dir ganz unbekannt sein,
was mich hier ehrwürdig macht? Erkenne dies gemäß [deiner] Einsicht!

17.76 Wie Salz die mit diesen und jenem
Geschmäcken zubereiteten Speisen [schmecken
lässt], so weckt diese höchste [Eigenschaft] alle gu-
ten Eigenschaften.

„Sie ist das Tafelsalz der Veranla-
gungen, …

17.77 Dieser Wesenszug von [Menschen] mit guten Wesenszügen, welche ein dem
sattva [-Strang]15 zugeordnetes Naturell ist, bringt, [auch] wenn es Grund zur Verände-
rung gibt, keinen andersartigen Zustand hervor.

17.78 Oder man erklärt sie zur Grundlage aller Eigenschaften. Der Schöpfer höchst-
persönlich gebraucht ‚Nachsicht‘ (kṣamā)16 als ihren Namen.

17.79 Und sie möge die Last ertragen und diese tragende [Nachsicht] hier möge nicht
erschöpft werden! Deswegen stellte der Schöpfer sie auch dem Namen nach mit der
Erde gleich.

17.80 Oder [auch durch Wortauslegung]: Mit ‚Sämtliches Leid lindernd (kṣa-payatī )
geht sie ins Innere des Herzens ein (mā-ti) – dies ist die Nachsicht (kṣamā).‘ schuf der
Schöpfer sie auf Erden.

15 Vgl. Fußnote zu 9.10. 16 Zugleich: ‚Erde‘.



Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen 1029

17.81 Und diese Gebetskette (akṣa-mālā) [aus 108
Buchstaben,17 die] nach Läuterung der schlechten
Taten eine Fülle an Verdienst herbei zaubert, wird
auf der Erdoberfläche namentlich als ‚Nachsicht‘
(kṣamā) bezeichnet.

… weil wenn Buchstaben dieser
[geistigen Ruhe (ḥilm)] in umge-
kehrter Reihenfolge geschrieben
werden, ist es Salz (milḥ).

17.82 Der Buchstabe a- [von akṣa-mālā ] bedeutet hier ‚Abwehr [von schlechten Ta-
ten]‘, -lā zeigt die Bedeutung ‚Gewinn [von Verdienst]‘ (lābha-) an. Wiederum bereinigt
von [diesen nachgeordneten] Resultaten bleibt zweisilbig kṣamā ‚Nachsicht‘ übrig.

17.83 Meist mögen [Menschen] mit gutem Verstand den verborgenen Sinn. Sie erken-
nen das in ‚Glücksgöttin des Salzes‘ (lavaṇa-śriyām) Angedeutete[, nämlich  das Syn-
onym kṣāra-mā ] auf verborgene Weise[, nämlich unter Zusatz der mittleren Silbe -ār- ]
als kṣamā ‚Nachsicht‘ .

17.84 Wie eine Speise ohne Salz nur zu Spott
[taugt], so auch die ganze Gruppe [guter] Cha-
raktereigenschaften ohne dieses [Salz ‚Nachsicht‘];
soviel steht fest.

Genau so wie kein Essen ohne
Salz schmeckt, sieht keine Ver-
anlagung ohne Milde schön aus.“

17.85 Diese [Nachsicht] ist der Liebreiz des Körpers; damit versehen strahlt er auf
Erden besonders – deshalb hängt selbst die [körperliche] Gestalt eines [Menschen] hier
von der Nachsicht (kṣamā-) ab.“

17.86 Der Gebieter prüfte die mit der [zu erörtern-
den] Sache gespickte, gute Rede aus dem Mund des
Hofrats und war zufrieden. Erneut befragte er den
[Hofrat] mit makelloser Erkenntnis, um die Einzel-
heiten zu verstehen.

Anūšīrvān fragte:

17.87 „Ozean der Urteilskraft! Nachdem ich den
hier [zur Rede stehenden] Gegenstand in [seiner]
Ursprungsform und [seinem] Resultat vernommen
habe, will ich aus deinem Mund dessen Formen im
Einzelnen hören.“

„Was ist das Merkmal eines geis-
tig Ruhigen?“

17 Die Gebetskette (akṣa-mālā) setzt sich nach Kommentar wie folgt zusammen: 50 Buchstaben in alpha-
betischer und umgekehrter Folge bilden 100 Perlen, zuzüglich der 8 Konsonantenklassen (varga) und die
Silbe kṣa separat als größere Perle, die Anfang und Ende markiert (Meru).



1030 Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen

17.88 Er stimmte der vom Herrscher gesproche-
nen Rede durch Verneigung zu und sprach: „Höre!
Zusammengefasst wird dieser Gegenstand mit drei
[Merkmalen] definiert:

17.89 [Diejenigen, die] den Ozean des Verstands
überquert haben, sagen, dieser [Gegenstand] ha-
be gemäß der Unterteilung in hohe[, mittlere und
niedrige Menschen] drei Merkmale. Höre davon
das erste ausführlich:

[Buzurǧ-mihr] antwortete: „Der
geistig Ruhige hat drei Merkma-
le.

17.90 [Er richtet] lächelnd süße Worte18

an den, [der zu ihm] mit bösem Blick Un-
sagbares spricht. Dem, [der ihm] bei [sei-
nen] Tätigkeiten Mühe bereitet, entgeg-
net er mit Gaben, Achtung und derglei-
chen [Wohltaten].

Erstens: Wenn eine unhöfliche verärgerte
[Person] etwas Bitteres zu ihm sagt, gibt
er ihm eine süße Antwort. Und wenn er
ihn tätlich belästigt, wird er ihn stattdes-
sen mit Freundlichkeit betrachten.

17.91 Folgendes ist der Gipfel der Größe die-
ser [Nachsicht]: Wenn man dem Giftgeber Zu-
cker reicht und dem Steinwerfer einen Regen von
Früchten schenkt.
[Auszug des Kommentars:]

… von Früchten: Und so wird gesagt: sei ein Früchte
tragender Baum!

Vers: Ich sage dir, was das höchs-
te Maß der Milde ist: / Schenke
dem, der dir Gift gibt, Zucker! /
Sei nicht weniger als der Baum,
der Schatten spendet. / Schen-
ke dem, der dich steinigt, eine
Frucht. /

17.92 Wenn man denjenigen, [der einen
wie] eine Mine höhlt,19 vollständig erfüllt,
[indem man ihn] Gold erlangen lässt und,
wenn der Kopf gespalten wird, wie die
Perlmuschel [den Spaltenden] mit Perlen
erfreut.

Schenke dem, der dich grausam quält,
wie eine großzügige Mine Gold. / Lerne
die Bedeutung der geistigen Ruhe von der
Perlmuschel: / Schenke dem, der deinen
Kopf spaltet, Schmuck. // 20 (17.5)

17.93 Und vernimm augenblicklich aufmerksam, [indem du dem] Gehör schenkst,
[Herrscher] mit gedanklicher Ruhe (śama-), das zweite Merkmal der [Nachsicht, also]
den mittleren Bezugspunkt:

18 Wörtlich Singular: vāṇī. 19 Nach Kommentar ist jemand gemeint, der wunde Punkte sucht und aus-
nutzt. 20 Die letzten zwei Zeilen nach Ṭabasī 2018, S. 95, Fn. 7.



Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen 1031

17.94 Wenn jemand, in dem die vom Wind
‚Missbilligung aus Grobheit‘ angefachte Feuer-
flamme ‚Zorn‘ (krodha-) brennt, sein Antlitz mit
der Art der Kälte des Nektarplatzregens „Nach-
sicht“ (kṣamā-) flutet, ist das die zweite [Art der]
Nachsicht (kṣamā).

Das zweite Merkmal ist es, wenn
die Flamme des Zorns, zu der
Zeit, in der sie auflodert und
im höchsten Maße Wut herrscht,
erlischt. Das ist die Sicherheit
des Herzens und die Ruhe der
Seele.

17.95 Sowohl (api) alle hochgesinnten [Weisen], deren Urteilskraft mit Nachsicht
(kṣamā-) verfeinert ist, beschwichtigen [ihr] Naturell und weichen nicht von ihrer Ei-
gennatur ab.

17.96 Als auch (ca) für besitzlose Heilige, [die]
sich zur eigenen Verfeinerung auf den Pfad der Gu-
ten begeben haben, gilt diese [Wesens]art als Er-
folg [bringend].

Und die [auf dem Pfad des Sufis-
mus] reisenden [Derwische] hei-
len Wut auf diese zwei Arten.

17.97 Bei anderen mag die [Nachsicht vorhanden] sein oder nicht, [aber wegen der
Worte:] ‚Bei den mit Strafgewalt ausgestatteten [Herrschern] ist sie eine Pracht.‘ ist sie
eine vom Schöpfer höchstpersönlich vorgeschriebene Eigenschaft.

17.98 Nun wende [dich], Herrscher, in einem Augenblick dem folgenden, dritten Be-
zugspunkt [dieser Eigenschaft, nämlich] bei gewöhnlichen Leuten zu und höre, [was]
ich erzählen werde:

17.99 Das Herunterschlucken des Gifts „Wut“
(manyu), [das] aus dem ungestümen, dem Wesen
der Wilden innewohnendem Wesenszug [resul-
tiert, der] zweifach zu bestrafen ist: [durch Körper-
strafen] zu bestrafen [und durch Konfiszierung]
zu bestrafen; [dieser Herunterschlucken desjeni-
gen mit Strafgewalt] ist die letzte[, dritte Art der
Nachsicht].“

Und das dritte Merkmal ist, dass
man den Zorn gegen jemanden
herunter schluckt, der tatsäch-
lich eine Strafe verdient.

[Auszug des Kommentars:] Hier beginnt [der Autor] die „Brosche“ zu fertigen, indem [er sagt:
Höre] ferner [die] hierzu …

17.100 Höre ferner folgende hierzu erzählte Ge-
schichte, Herrscher!21 [Wenn] das Gehör von ihr
erfüllt ist, entsteht im Herzen klare Erkenntnis.

Es wird erzählt, dass …

21 Zugleich: kṣamā-pate ‚Hüter der Nachsicht‘.



1032 Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen

17.101–102 Der Herrscher namens Hosain, die
reife Frucht am Baum „Urteil aus Lust an der Un-
terscheidung, was aufzugeben und was anzuneh-
men ist,“ die junge Blüte im Garten „gute Wesens-
äußerungen“, der [Wurzel]spross „Gutmütigkeit“ ,
war die Sonne für den Lotus „Herz der Bevölke-
rung“; wenn er aufging, gingen die Diebe „Unheil“
unter.

… einst der Spross des Gartens
der Führung und Orientierung,
Enkel des Propheten, Palme des
Beschützers, Ḥusayn, Sohn von
ʿAlī – Grüße an ihn! – …

17.103 Einst saß er bekanntlich freudvoll mit den
gastfreundlich empfangenen Oberen von Arabien
in einem vor bunten Hügelkissen vorzüglichen Pa-
villon.

… mit einer Gruppe von Gästen
der obersten Araber um die Tafel
saß.

17.104 Als nun die Zeit [zum Essen beinahe] ge-
kommen war, näherte sich der Küchenchef – [weil]
er von erhabenem Verstand war – mit [dem ortsüb-
lich] gefälligen heißen Wasser im [goldenen] Krug
[zum Händewaschen].22

Sein Diener kam mit einer
Schüssel heißer Suppe zum
Sitzplatz.

17.105 Weil [sein Blick] auf die Stirn [des Herr-
schers fiel], wurde wegen der Macht des Herr-
schers sein Verstand todbringend stumpf, er kam
ins Stolpern [und] stürzte [beim Versuch,] ins In-
nere des bunten Ruhelagers zu kriechen.

Weil er so ängstlich war, blieb
sein Fuß an der Ecke der Tafel
hängen.

17.106 Während aus allen [Mündern] der Ausruf
„Weh, oh weh!“ erschallte, fiel ihm der Krug voll
sehr heißen Wassers aus der Hand nach vorn, auf
den Kopf des Herrschers.

Die Schüssel fiel ihm aus der
Hand auf den Kopf des Prinzen.

17.107 Nachdem er ausgerechnet dorthin ge-
fallen und das Wasser vollständig auf dem Kopf
des [Herrschers] ausgelaufen war, füllte sich des-
sen Gesicht augenblicklich [und] allseitig mit
[Brand]blasen.

Und die Suppe lief über sein ge-
segnetes Antlitz.

22 Gemäß Kommentar würden sich üblicherweise die Fremden vor dem Essen mit heißem Wasser die
Hände waschen. Alle überprüften Textzeugen des Aḫlāq-i Muḥsinī lesen an dieser Stelle āš ‚Suppe‘. Mög-
licherweise handelt es sich bei der Erklärung Sāhibrāms um eine notdürftige Interpretation eines infolge
von Textverderbnis oder undeutlicher Schreibung von ihm gelesenen āb ‚Wasser‘.



Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen 1033

17.108 [Während] der [Küchenchef ihn] für so
gut wie tot hielt, schaute er den [Herrscher] inner-
lich ruhig (śānta-) mit zu Lehre und Anstand be-
reiten Blick an. Dies glich einem Wunder.

Ḥusayn schaute ihn an, um
ihn Manieren beizubringen und
nicht, um ihn zu bestrafen.

17.109 Als er in Gedanken etwas Vertrauen ge-
fasst hatte, legte er die Hände zusammen und de-
klamierte mit einem maßgeblichen Ausspruch, der
auf diesen [Manu,] die Autorität über Lehre und
Reinheit, herabgekommen war:

Der Diener rezitierte:

17.110 „Wer den Zorn (ruṣ) zurückhält, obwohl
die [rechte] Zeit [dafür] gekommen ist, beherrscht
die Erde. Der Herrscher aller hat auch Mitgefühl
mit [seinen] Anhängern.“23

„… und die [wenn sie jemandem
grollen] den Groll unterdrücken
…“24

17.111 [Während] er den maßgeblichen Ausspruch [zur Beschwichtigung] voraus-
schickte, trat vor [den Herrscher], verneigte sich vor ihm, berührte mit den Händen
[erst dessen] Füße und [dann] freudig [dessen] Augen.

17.112 Der [Herrscher] betrachtete des-
sen gutes Vorgehen, sagte „Ich habe den
Zorn vertilgt.“ zu dem sprechenden [Kü-
chenchef] und sprach [weiter]: „Das [be-
reits] Erlittene soll man ertragen.“

Ḥusayn – Grüße an ihn! – sagte: „Ich
habe meinen Zorn herunter geschluckt.“
Und der Diener sagte: „… und den Men-
schen gegenüber Nachsicht üben!“25 [Ḥu-
sayn] sagte: „Ich habe Nachsicht dir ge-
genüber.“

17.113 Er bemerkte, [dass] der [Küchen-
chef] starr [stand], entsann sich [des letz-
ten Teils des Ausspruchs] und sagte mit
Bedacht: „Ich habe kein Verlangen nach
dem, [was du] aus meinem Besitz genom-
men hast,26 [und] werde dir geben, was
[als Lohn] festgesetzt wurde.“

Der Diener rezitierte den Rest des Verses:
„Gott liebt die Rechtschaffenen.“27 Ḥu-
sayn – Grüße an ihn! – sagte: „Ich ent-
lasse dich aus meinem Besitz und werde
großzügig die Verantwortung überneh-
men, dein Leben zu schützen.“

23 Das Koranzitat, mit dem dieser, dem Manu in den Mund gelegter Ausspruch korrespondiert, wird im
Aḫlāq-i Muḥsinī dialogisch entwickelt, indem Ḥusayn auf jede Phrase entprechend antwortet. Sāhibrām
lässt indes den Küchenchef bereits hier den ganzen Ausspruch sagen. 24 Qurʾān 3:134. 25 Qurʾān 3:134.
26 Tentativ, vielleicht ist zu korrigieren zu: ‚Ich habe kein [weiteres] Verlangen [und] werde dir aus meinem
Besitz geben, was [als Lohn] festgelegt wurde.‘ 27 Qurʾān 3:134.



1034 Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen

17.114 So tröstete er den elenden [Küchenchef] und erstaunte die bei Hof gegenwär-
tigen [Gäste, die] innerlich [nach einer Erklärung] verlangten. Der Beste der Redner[,
der Herrscher] sprach:

17.115 „[Es ist] wahr: [Herrscher], die klug mit
Rache vergelten, [gelten] auf Erden als geschickt.
[Denn] der Lauf [der Dinge] hier folgt der [politi-
schen] Führungskunst, [nicht dem religiösen Ver-
dienst]. Das gefällt mir nicht. Was ist hierbei das
Augenmerk und welcher Art ist es? Diejenigen,
[die bei dieser Überlegung] zum Gipfel [der Er-
kenntnis] gefunden haben, sollen all die hochge-
sinnten [Herrscher] ehren, welche die unendliche
Anzahl der [dies- und jenseitigen] Aufgaben be-
rücksichtigen und bemüht sind, wirklich allen –
[sowohl den Schadenden als auch den Helfenden]
– Hilfe [zu entgegnen]; [solche Herrscher sind
gleichsam] Sonnen auf Erden.

Vers: Eine schlechte Tat zu ver-
gelten / ist weise für oberfläch-
liche Menschen. / Leute, die den
tiefgründigen Sinn verstehen, /
reagieren auf eine schlechte Tat
mit einer guten. // (17.6)

17.116 Hört noch in einer anderen [Anekdote]
von Größe dieser [Nachsicht]; darin (yatra) wird
von einem makellosen Empfänger des Mitgefühls
des unabhängigen Herrn namens Aisa berichtet,
[der sein] Ziel erreicht hat.

Es wird erzählt, dass der Heilige
Jesus (ʿĪsā) – Grüße an unseren
Propheten und an ihn! – …

17.117 Er hatte, wie man sagt, himmlische Sicht [und] war geschickt in [hellseheri-
schen?] Berechnungen in [allen] drei Zeiten. Durch seine [Lehr]meinung, die [seine]
Gruppe [von Anhängern] erfreute, erreicht man die [Lebens]ziele.

17.118 Ihn fragte einst, [während] er bequem
saß, ein Anhänger von ihm in bescheidener Weise:
„Welche Sache ist schlecht und schwer abzuwen-
den? Sprich, Herr!“

… gefragt wurde, was das
Schwierigste von allem sei.

17.119 „Wohl [geschehe]!“ gesagt habend sprach
er zu ihm: „Der Zorn des Herrn (-krodhaḥ) ist das
Schlimmste vom Schlimmsten und schwer abzu-
wehren. [Du] darfst nicht [so] handeln, dass [du]
diesen Weg [einschlägst].“

Er antwortete: „Gottes Zorn.“



Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen 1035

17.120 Der [Anhänger] hörte [dies], legte zitternd
die Unterarme zusammen28 und sprach erneut zu
ihm: „Wodurch entsteht dieser [Zorn]? Wodurch
kann man [ihn] abwenden? Sag [es] mir!“

Sie fragten: „Wodurch ist man
vor Gottes Zorn geschützt?“

17.121 „Er zürnt (kupyati) dem, [der] den
Machtlosen, Schwachen und Elenden zürnt (kṛta-
krodhāya). Und der unabhängige [Herr] wird
durch Aufgeben dieses [Zorn] und durch Nach-
sicht (kṣamā) gnädig.“

[Er] antwortete: „Durch Aufge-
ben des eigenen Zorns.

17.122 So denkend soll ein Kundiger niemals den [göttlichen Zorn auf sich] ziehen.
Das zürnende (kruddhā) Naturell ist jeder Hinsicht der Ruin der Männer.“

17.123 Auch an anderer Stelle
beschrieb [Aisa] bekanntlich die
Schwere des göttlichen Zorns (-
kopasya): „Die Zeit, obwohl sie
allen Furcht einflößt, erzittert vor
Ihm.“

Und der Heilige Rūmī erzählte [im Masṉavī] diese
Geschichte folgendermaßen:

Ein Weiser fragte Jesus: / „Was ist in der Welt
das Schwerste von Allem?“ / Er antwortete: „Mei-
ne Seele, das Schwerste ist Gottes Zorn, / wovor
die Hülle sich ängstigt wie wir.“ / Er fragte: „Was
schützt uns gegen Gottes Zorn?“ /

17.124 Man mag Leute einbüßen, Wünsche ein-
büßen und Häuser ganz und gar einbüßen, niemals
[aber] soll man jemandem zürnen – so die Über-
zeugung von Klugen.

Er sagte: „Seinen eigenen Zorn
zu der Zeit aufzugeben. / 29 Auf-
geben des Zorns, des sexuellen
Verlangens und der Gier /

17.125 Deswegen ist die [wahre] Manneskraft,
der [wahre] Vorrang der Geburtskaste und die
[wahre] Meinung der Guten das, was durch Ver-
brennen des Samens „Zorn“ (krodha-) den Nektar
„Nachsicht“ (kṣamā-) bewahrt.

ist die Männlichkeit und die Es-
senz des Propheten.“ // 30 (17.7)

17.126 Bei diesem Grundsatz, [der] so durch Offenbarung, [andere] Beweismittel und
auch selbst die eigene Reflexion bewiesen ist, scheint uns an dieser Stelle noch ein Son-
derfall [vorzuliegen, den] Gelehrte verstehen können.

28 Dies wurde in 11.94 und 11.115 als Geste von Kriegern und Hofräten gegenüber dem Herrscher erklärt;
vgl. Wortschatz → prakoṣṭha und → bāhu. 29 Rūmī: Maṯnavī-yi Maʿnavī, Ed. Surūš, Band 2, Daftar 4,
S. 550, Z. 113–-115. 30 Rūmī: Maṯnavī-yi Maʿnavī, Ed. Surūš, Band 2, Daftar 5, S. 893, Z. 4026.



1036 Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen

17.127 Obwohl im Konflikt der beiden [Eigen-
schaften Zorn und geistiger Ruhe] die [geistige]
Ruhe (śāntiḥ) [nach der allgemeinen Regel] vor-
trefflich ist, wiegt im bestimmten Fall der Zorn
(krodhaḥ) schwerer, weil es eine Ausnahme[rege-
lung dafür gibt].

Man soll wissen, dass Zorn in
vielen Angelegenheiten besser
als Nachsicht ist.

17.128 Dies ist nicht wunderlich, denn [es] ist bekannt, dass unter einer allgemeinen
und einer besonderen [Regel] die besondere schwerer wiegt. Was [könnte] der Fehler
von etwas [sein, das] aus der Logik folgt?

17.129 Deshalb ist der [Zorn] in einem bestimmten Anwendungsbereich für Verständi-
ge rühmenswerter als [geistige] Ruhe (śānteḥ). Die Richtschnur in allen Angelegenheit
ist das Unterscheidungsvermögen, so [wurde es] bestimmt.

17.130 Denn es ist namentlich Stumpfsinn in der Welt, wenn der Verstand nur auf eine
Sache festgelegt ist. Wie sollen diejenigen, [die] im Schlamm „Stumpfsinn“ versunken
sind, [jemals wieder] auftauchen?

17.131 Bei [Menschen, die] aufgrund von Verlan-
gen, Gier, Hochmut, Rausch, Verblendung und Lie-
be Laster haben, ist äußerst heftiges Zürnen (krod-
hanā) zu Beginn (-agrya-) das beste Heilmittel.

Denn Zorn aus Gier und Hab-
sucht, Arroganz und Überheb-
lichkeit wird verachtet.

17.132 Und wer im [richtigen] Anwendungsbereich von Zorn (kopasya) nur [geistige]
Ruhe (śāntiḥ) walten lässt, der stürzt sich und auch den anderen in tiefe Blindheit und
(1) vernichtet [Beide] vollends (vināśitaḥ) / (2) vernichtet [Beide damit] wie ein Schaf
(avi-nāśitaḥ).

17.133 Gewöhnlich sollen Herrscher,31 [die] das Gedeihen von Land und Leuten wün-
schen, von Zeit zu Zeit diesen [Zorn] nach Kräften in richtiger Weise anwenden.

17.134 Wenn [Feinde] mit vor Hochmut strotzendem Verstand wahrnehmen, [dass]
der Herrscher weichherzig [ist], werden sie ohne Rücksicht auf den eigenen Nutzen
oder den anderer [seine] Städte verwüsten.

31 Wörtlich: ilā-varaiḥ ‚Gatten der Erde‘, vgl. Hara 1973.



Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen 1037

17.135 Der [jeweils richtige] Lebensweg nach Kasten und Lebensstadien ist fest an
den Faden „Zorn“ [in Form von Strafe] gebunden, wie die Reihe der Sternbilder sich
unablässig auf Winde gestützt bewegt.32

17.136 Einige [Menschen] mit vor Hochmut
strotzendem Verstand verlieren das Interesse am
von der Tradition vererbten Mysterium, wenn es
diesen Schutz nicht gibt.

Aber zur Ausübung der vor-
herrschenden Religion und zum
Schutz der Rituale der vorherr-
schenden Scharia …

17.137 Und im derartigen
Anwendungsbereich [liegt] der
verdienstreiche Anlass für Zorn
(krodhasya). Und diesen nut-
zen die erfolgreichen [Menschen,
die] Ursache und Wirkung un-
mittelbar erkannt haben.

… wird er sehr gelobt und ist gewollt. Zum Bei-
spiel, wenn jemand eine Übeltat gegen Frauen sei-
nes Harems mit Nachsicht betrachtet, wird sein
Tun aus Vernunft, wegen der Scharia und der Sit-
te verachtet. Und er würde keine Zustimmung
von den Leuten erhalten, die nach den Regeln der
Männlichkeit verfahren.

17.138 Die Rufschädigung, die [dabei] entsteht, ist den Weisen ein Schmuck. Wer vom
[Standpunkt des] allwissenden [Herrn] aus besonders rein ist, ist wirklich rein. [Damit
sind] die Verruchten[, die ihm Übel nachreden,] erledigt!

17.139 Nur der [zeitliche] Weitblick oder der [räumliche] Weitblick wird in jeder
Hinsicht ein gutes Resultat in der Welt bringen. Worin versinkt der Kurzsichtige nicht?

17.140 Diejenigen, welche [aus Weitblick] diese Welt geringschätzen, [weil] sie nur in
der jenseitigen Welt Zuflucht suchen, sollen [erst] unterscheiden und [dann die richti-
ge] Tat ausführen; [so] werden sie die Unendlichkeit erreichen.

17.141 Nur wer so die richtige Entschei-
dung [darüber] trifft, [was] zu tun ist und
[was] nicht getan werden darf, ist [wirk-
lich] ein Mann; seine Manneskraft zählt
[wirklich] in der Welt.

Weil es ohne Zorn und Wut keine Eifer-
sucht gibt, ist es vollkommene Männlich-
keit, wenn man den Anlass für Nachsicht
oder Zorn richtig unterscheidet, um bei
jedem Anlass angemessen zu reagieren.

17.142 Ein Kluger, der diese zwei [Eigenschaften: Zorn und die Beruhigung des
Zorns] gemäß [ihrem] Anwendungsbereich einsetzt, erwirbt unweigerlich [und] all-
seitig Ruhm im Dies- und Jenseits.

32 Ein unmittelbarer kosmographischer oder mythologischer Anknüpfungspunkt für diese Idee lässt sich
nicht finden, sie scheint aber nicht zu abwegig, da die die Winde, respektive die Windgötter (marutaḥ)
mit jeglicher Bewegung außerhalb und innerhalb des Körpers (als Lebenshauche) assoziiert werden; vgl.
Hopkins, §§ 47-48. Vgl. auch 11.110.



1038 Kapitel 17 – Milde : Zorn und Dergleichen Ertragen

17.143 Die Anwendung dieser Beiden zur ange-
messenen Zeit ist der Sitz von Rühmlichkeit. Dies
ist der liebliche Zustand der Dinge, denn die Zeit
ist ganz ausschlaggebend.

Repression und Gunst sind je
nach Anlass gut – /

17.144 Denn das Pflanzen von Blumen auf wei-
chem Boden ist gleichsam ein Schmuck, doch auf
hartem [Boden] ist das Pflanzen von Dornen gut.33

anlässlich von Blumen sollen
Blumen, anlässlich von Dornen
sollen Dornen sein. // (17.8)

17.145 Niemals soll man durch [ihre] Artigkeit liebe [Pferde und Menschen] von [ho-
her] Geburt mit Schlägen gefügig machen; lastentragende [Pferde und Menschen von
niedriger Geburt hingegen] werden durch Gabe von Schlägen, Körperstrafen und Der-
gleichen gehorsam.

17.146 So wurde dieses Juwel namens Nachsicht (kṣamā-) zum Freudengewinn für das
Herz des Auftraggebers verfasst. Wer mit aufmerksamen Geist hierauf blickt, in dessen
Hand befindet sich der Erfolg [aller Lebens]ziele.

33 Auf das Thema übertragen bedeute dies nach Kommentar: Bei Weichherzigen solle der Herrscher Nach-
sicht walten lassen und bei Hartherzigen mit Härte verfahren.



22

dar tavāẓuʿ u iḥtirām

Über Demut und Respekt
furūtanī Erniedrigung

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.74ab)
ātithya-aucitya-taḥ
svasya mārdavam

eigene Milde nach angemessener Gastfreundschaft

Sanskrittitel im Kolophon
namratā- Demut

Synonyme im Text
vinamratā besondere Demut
natiḥ Verneigung
ānatiḥ/saṃnatiḥ Unterwerfung

Antonyme im Text
auddhatyam Hochmut
madaḥ Dünkel

Inhalt
1–45 Definition

46–63 Ibn Sammāk und Ḥasan Šaibānī besuchten Hārūn ar-Rašīd
64–78 Ismāʿīl empfing einen Rechtsgelehrten mit Respekt

79–122 ʿAbdullāh-i Ṭāhir besuchte zwei Derwische
123–133 Ein Derwisch empfing einen Herrscher mit Verneigung

134 Abschluss



1040 Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut

22.1 Man möge dieses zweiundzwanzigste Juweltor vernehmen! [Wenn Menschen, de-
ren] Essenz der Verstand ist, dort eintreten, werden sie reich an der Essenz [„Maximen“;
daran besteht] kein Zweifel.

22.2 Dieses [Tor] hier, das Verständige – Hoheit anzeigend – „Demut“ (namratā) nen-
nen, ist es, [was] zuvor hier [im Inhaltsverzeichnis] als „Milde“ (mārdava-)1 angekün-
digt wurde.

22.3 Wenn die Freigiebigen, die Helfer und ebenso die Beschützer sich nach [ihrem
Akt des Gebens, Helfens oder Beschützens] demütig verhalten (nameyur ), [dann wird]
ihr Lebensweg in der Welt unübertroffen sein.

22.4 Die Aufgeblasenen, die nach dem Geben, Helfen [und] Vollbringen [von Schutz]
vor Stolz hochmütig (mada-uddhataḥ) sind, werden in [dieser] Welt verachtet [und] im
Jenseits ein schlechtes Schicksal haben.

22.5 Daher hält man nach dem Geben, Helfen und Vollbringen [von Schutz] es für
Weise höchst angemessen, die Unterarme zusammenzulegen2 und ein Gesuch [an Gott]
zu richten.

22.6 Hochmut (auddhatyam) nach dem Geben[, Helfen und Schützen führt] zu Dumm-
heit und bloße Demut (-namratā) [ohne zu geben, etc.] ist Falschheit. [Wenn] es von
Demut umgeben [ist, bringt] das [Geben, etc.] Anmut in das Haus der Menschen.

22.7 Hochmut (auddhatyam) ist die Wesensäußerung der Widergötter, bloße Demut
(-namratā) ist Niedrigkeit, [aber] die besondere Demut (vinamratā) nach dem Geben ist
der makellose Wesenszug der Götter.

22.8 [Für Einfältige] unvorstellbar ist die Größe
[der Resultate] dieser [Demut], denn sie bewirkt
Hoheit. Gewöhnlich gelten [solche] Läufe in der
Welt als entgegengesetzt zur Regel.3

Demut ist der Grund für Hoheit.

1 Der dort 1.74ab angekündigte Titel lautete allerdings: ātithyaucityataḥ svasya mārdavam ‚eigene Milde
nach angemessener Gastfreundschaft‘. 2 Dies wurde in 11.94 und 11.115 als Geste von Kriegern und
Hofräten gegenüber dem Herrscher erklärt; vgl. Wortschatz → prakoṣṭha und → bāhu. 3 Damit soll
angedeutet werden, dass namratā ‚Demut‘, zugleich physisch: ‚Hinuntergeneigtsein‘ dem Wortlaut wider-
sprechend zu auccyam ‚Hoheit‘ führt, während auddhatyam ‚Hochmut‘ zugleich: ‚Erhobenheit‘ zu nīcatā
‚Niedrigkeit‘ führt.



Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut 1041

22.9 Fülle ist die Ursache von Demut (namratā-) [und] Leere ist der Grund von Hoch-
mut (auddhatya-). Gewöhnlich sieht man diesen Lauf in der Welt bei den Kübeln der
Maschine [Wasserschöpfrad].4

22.10 Auch die Offenbarung legt dies mit [den
Worten] „Wer größte [Ergebenheit] an den Gott
hat …“5 dar. Demut (namratā) ist jedenfalls in der
Welt das Mittel [zum Erlangen] des äußerst schwer
zu erlangenden [Brahman].

Denn es heißt ja im Hadīṯ: „Wer
vor Gott demütig ist, den erhöht
Gott.“

22.11 Und so trug der Heilige Vyāsa, der Weise vor, [weil er] entschlossen war, die
Dreiwelt zu läutern: „Wie [tief jemandes] Demut ist, so [hoch] ist [seine] Hoheit.“

22.12 Und wer für den [Herrn] seinen Kopf ver-
neigt (namayan) [und ihn dadurch] mit der Er-
de verbindet, den wird Er aus dieser [Verbindung]
aufrichten und für [das Besteigen von einem] Ge-
fährt tauglich machen.

Wer sich für Gott erniedrigt, den
erhebt Gott und erhöht seine
Stellung.

22.13 Demut (namratā) gilt nämlich in dieser
Welt nach [ihrem] Resultat als Hoheit. Gewöhnlich
verbirgt der Kraft verleihende [Herr seine] Absich-
ten,6 soviel ist gewiss.

Demut bringt dir Hochachtung /

und aus Ehre erhältst du Wür-
de. // (22.1)

22.14 Und so unterwies zu dieser Zeit der Herr-
scher namens Nasīra, Sohn des Ahmadaka, seinen
nahe befindlichen Sohn:

Naṣr ibn Aḥmad war ein Sama-
nidenherrscher. Er wies seinen
Sohn folgendermaßen an:

4 Die Kübel eines Wasserschöpfrads entleeren sich nach dem Aufsteigen am höchsten Punkt des Rades
– das entspricht der Hochmut aus der ersten Strophenhälfte – und füllen sich nach dem Absinken am
niedrigesten wieder auf – das entspricht der Demut. 5 Die gesamte Strophe, die den Abschluss der
Śvetāśvataropaniṣad (6.23) bildet, wird im Kommentar zitiert. In der Übersetzung von Slaje 2009, S. 80
lautet sie: „Die Inhalte, die hier gelehrt wurden, leuchten nur einer Persönlichkeit mit größter Ergebenheit
an [diesen] Gott ein – wie an [diesen] Gott, so [groß auch die Ergebenheit] an den Lehrer.“ 6 Damit
dürfte erneut auf die Gegenläufigkeit des Wortsinns von namratā versus auccya, hier: ucca-tā angespielt
werden.



1042 Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut

22.15 „Liebes Familienmitglied! Wenn
du willst, [dass] dieses Herrschaftsge-
biet, [das] mit großer Mühe erlangt und
unter Aufopferung der Jugend gesichert
wurde, schön sicher [bleibt und] lange
[währt], dann giere nicht nach übermäßi-
gen Reichtümern!

Geliebter Sohn! Wenn du willst, dass das
Land, das wir uns mit viel Mühe erobert
haben und die Herrschaft, für die wir
unsere geschätzte Lebenszeit aufgebracht
haben, um [ihre] Regeln zu etablieren, dir
jahrelang erhalten bleibe, …

22.16 Entwickle nicht viel Vertrauen in die [hier]
angesammelten Schätze. Dieser Reichtum an Din-
gen, selbst wenn er jetzt geschützt ist, wird ganz
und gar zerrinnen.

… dann vertraue nicht auf die
Staatskasse, denn Besitz ist von
Verfall bedroht und …

22.17 Hänge [dein] Herz auch nicht an dein Heer!
Deine Soldaten wachen jetzt, [solange] sie deinen
Rang sehen und schlafen sonst.

… stütze dich nicht auf die Ar-
mee, denn Soldaten haben wan-
delbare Gemüter.

22.18 Bemühe dich ohne das Laster [der Gier nach
Reichtümern] ganz und gar um die Stabilität des
Landes. Die Stabilität des Landes bezeichnet man
nämlich als Stabilität im Rücken.

Verlasse dich für den Fortbe-
stand des Landes und das Be-
stehen der Herrschaft …

22.19 Und ist der Rücken stabil, ermüden [selbst] sich Tag und Nacht mühende Men-
schen gar niemals. Die Ermüdung ist der Zustand des gebrochenen Rückens.

22.20 Herrscher, [die sich] ohne das Fieber [„Gier“?] an die stützende Stabilität des
Landes hielten, erlangten hier Ruhm und erreichten [im Jenseits] unendliche Welten.

22.21 Freigiebigkeit und Demut (namratā) sind
das Fundament für die Stabilität von Land und Leu-
ten. Kluge [Herrscher] sollten mithilfe [ihrer] Ei-
gennatur[, der Befehlsgewalt,] diese zwei [Eigen-
schaften] erwerben.

… auf Großzügigkeit und vergrö-
ßere [deine] Demut.

22.22 Wie zwei [Arten von] Netzen
Vögel und Fische unter Kontrolle brin-
gen, [machen] diese beiden [Eigenschaf-
ten] die Menschen [gefügig]. Sobald sie
gefangen sind, [können] sie nicht mehr
fliehen.“

… denn Demut und Großzügigkeit sind
zwei Fallen für die Herzen der Menschen.
Jeder, der einer dieser beiden Fallen zum
Opfer fällt, kann ihr überhaupt nicht ent-
fliehen.“



Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut 1043

22.23 Und so sprach der Herr der Geschöpfe zum
[von ihm eingesetzten] Befehlshaber [Manu, der
alle] Vorgänge der gesamten Welt kennt, Hort Sei-
nes Mitgefühls ist [und] jedermanns Verneigung
(nati-) verdient:

Der Prophet – Gott segne ihn
und schenke ihm Heil! – äußer-
te in den heiligen Worten:

22.24 „Lang mögest du leben! Ich bin zufrieden mit der Übertragung der Lehre [des
Kastensystems] auf [dich] hier [und] frage [nun, da nichts weiter zu tun übrig ist]:
Kluger, wer ist der Vogelsteller, [der löbliche] Kraft besitzt+? Antworte!“

22.25 Als der Herrscher Manu so befragt wurde, schwieg er. „Warum [schweigst du]?“
schmunzelte der Gebieter und antwortete ihm darauf höchstpersönlich:

22.26 „Wisse, [dass] dieser [Vogelsteller mit löb-
licher Kraft] ‚freigiebig‘ [ist]: Der Vogel, [den] er
[fangen] will, kommt immer unter seine Kontrol-
le. Niemals kann sein Ziel fliehen.

„Meister einer Gemeinde ist, wer
sie bedient.“

22.27 ‚Demut‘ (namratā) ist
diese wundersame Jagd[metho-
de] in der Welt. Durch sie ge-
langen die Herzen der Menschen
aus Zuneigung [und ganz] ohne
Schädigung unter die Kontrolle
[ihrer] Wohltäter.

Denn jedes Mal, wenn du jemandem gegenüber
Demut gezeigt hast, wird sein Herz zu deiner Beu-
te und er verfängt sich in der Schlinge deiner
Freundlichkeit. Folglich ist er der Beherrschte und
du bist der Bediente; er ist deine Beute, du sein
Jäger.7

22.28 Wenn hochmütige (uddhatānām), [also] nicht-demütige (a-namrāṇām) [Men-
schen] dieses Netz ‚Zuneigung‘ zerreißen, erheben sich augenblicklich [und] weithin
die [bereits] unter Kontrolle gebrachten Fremden und Angehörigen.“

22.29 Wahrlich gewährt sie Licht, wahrlich ver-
treibt8 sie Dunkelheit [und] sie stiftet Vertrauen zu
den guten [Menschen] – Demut (namratā) ist das
beste Heilmittel.

Vers: Demut ist ein Licht, /

7 Variante ṣayyād-i ū ‚sein Jäger‘ in Ṭabasī 2018, S. 140, Fn. 9. Die Auswahl lässt sich hier nicht durch
eine direkte Entsprechung absichern, aber spiegelt den von Sāhibrām in 22.24d ausgeschmückten Wortlaut
śākunikaḥ ‚Vogelsteller‘ am ehesten wider. 8  dāyinī von dā ‚abschneiden‘.



1044 Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut

22.30 O [Wunder], die [Demut] bezaubert weit-
hin! Durch einen Hauch von ihr scheinen selbst
Fremde wie Angehörige. Wie [könnten] Kluge sie
nicht schätzen?

das viele Fremde bekannt
macht. /

22.31 Wer sie über [allem anderen] hoch in Ehren
hält,9 dem steht augenblicklich das Tor [„Demut“]
zu [zukünftigen] Wohlergehen zum Eintritt ganz
offen; [daran besteht] kein Zweifel.

Jeder, der demütig ist, hat Wür-
de; / die Tür des Glücks öffnet
sich ihm. // (22.2)

22.32 Folgendes ist diese [Demut: Wenn jemand
seine] eigene Größe gering schätzt und durch die
Hoheit dieser [Größe, weil] er sich seines [mensch-
lichen] Verstands bedient, mit besonders geneig-
tem (vinamra-) Haupt anderen Ehre erweist; frei-
lich [wird] er mit beruhigtem Denken im Jenseits
[höchstes] Wohl genießen.

Demut bedeutet, dass jemand
seinen eigenen Wert geringer
schätzt als den Wert eines ande-
ren, folglich seine Ehre und sein
Ansehen herunterspielt und die
anderen als wertvoll und respek-
tabel erachtet.

22.33 Wer auch immer [sich] so einschätzt [und] aufmerksam mit den Leuten verfährt,
der erhebt seinen Stamm[baum] und schmückt [seine] Familie opulent.

22.34 Die strahlende Größe jener [Person,] einer Perle der Erde, wetteifert mit der
Sonne im Himmel, [da sie] gleichsam alles [unter ihren Strahlen] verschwinden lässt.

22.35 Bei allen, die [ihrer] Sinne Herr sind, strahlt diese Wesensart besonders. Be-
kanntlich [können] von [ihren] Sinnen besessene [Menschen] niemals [wirklich] eine
Unterweisung begreifen.

22.36 Dieser [obige] Gedanke und die Belehrung,
dass durch die [Demut] von selbst Größe und Eh-
re derer wachse, [die ihre Sinne unter Kontrolle
haben, scheint] den Tieren [unter den Menschen
nur] Mahlen des [bereits] Gemahlenen[, d. h. nur
unnütze Wiederholung].

Wer diesen Gedanken meidet,
fürchtet, seine innere Würde und
seinen hohen Rang irrtümlich zu
verlieren.

9 Wörtlich: yena uccatare śirasi iyaṃ dhāryate ‚wer sie auf [seinem] äußerst hohen Kopf trägt‘.



Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut 1045

22.37 Obwohl dieses Handeln allge-
mein [gilt], ist es [besonders] bei Mäch-
tigen bedeutsam. Die [wahre] Pracht des
unschätzbar [wertvollen] Juwels [kommt]
nämlich nicht bei einem gewöhnlichen
Menschen [zum Vorschein].

Aber wer tatsächlich großen Wert und ho-
hen Rang hat, schreckt nicht vor Demut
zurück, denn die Demut verringert nicht
jemandes Größe und Herrlichkeit, son-
dern vielmehr vermehrt sie bei Schöpfer
und Geschöpfen Pracht und Charisma.

22.38 Wenn Hochgesinnte diese [Demut] pflegen,
zählt sie [wirklich]. Wie [könnte] dieser Wesens-
zug bei gewöhnlichen [Menschen] einen Vorrang
bewirken?

Demut steht den Würdevollen
gut. // 10 (22.3)

22.39 Man soll [seinen] Verstand gebrauchen und
Folgendes erkennen: Der Dünkel (madaḥ) ist das
Naturell von schlechten Menschen nur. Und man
soll sich nicht übermäßig um ihre Unterweisung
bemühen, [denn] damit würden sie den [Dünkel]
stark wachsen lassen.

22.40 Dieser Wesenszug der falsch Gebildeten
wirkt gegenteilig [zur Demut?]. Deshalb unterwei-
se [sie] nicht und erniedrige dich [nicht damit].11

Hier wird deutlich, dass Hoch-
mut zu den Eigenschaften der
Unvollkommenen und Verach-
tenswerten gehört. Ihre Intenti-
on ist es, ihre Unzulänglichkeit
zu überdecken, aber in Wahrheit
bringen sie ihre Schändlichkeit
zum Vorschein.

22.41 Dünkel (madaḥ) lässt den Menschen un-
gebührlich ins Unglück geraten [und macht ihn]
wertlos. Gib ihn deshalb sogleich auf und werde
demütig (namra), [weil du] von guter Gesinnung
[bist].

Denn Überheblichkeit macht ei-
nen Menschen erbärmlich und
wertlos.

22.42 Vermeide nach Kräften den Umgang mit
diesem [Dünkel], Wissender! [Denn man] sieht,
[dass] die [sich hoch] Dünkenden (mattānām) ein
ausschließlich nichtiges Resultat [erhalten].

Bemühe dich, dem Hochmut
fern zu bleiben, / denn ein Hoch-
mütiger hat vom Hochmut kei-
nen Nutzen. /

10 Saʿdī: Kulliyyāt Ed. Furūġī, Būstān, Dībāča, S. 310, Z. 18. 11 Tentativ. Wörtlich: ātmanaḥ hīnatāṃ
mṛgaya ‚jage deiner Minderwertigkeit nach‘.



1046 Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut

22.43 Jeder, der auf Erden frei von Trug und
Selbstsucht ist, verdient [es] wahrlich, dort [zu
weilen], wo es keine [vergeltungskausale Wirk-
samkeit von] Tun und Lassen12 gibt.

22.44 [Diejenigen, die] Dünkel (mada-) und Trug
aufgegeben haben [und] durch Anstand13 und De-
mut (-ānati-) anmutig sind, [erhalten] hier [im
Diesseits einen guten] Ruf, Herrlichkeit und Vor-
herrschaft, im Jenseits [haben sie] die beste Zu-
kunft.

Wenn du ohne Hochmut und
Heuchelei bist, / wirst du zu den
Vorzüglichen am Hof der Herr-
lichkeit [bei Gott] gehören. //
(22.4)

22.45 Die Größe der Großen, die Gelehrsamkeit
der Gelehrten [und] die Heiligkeit der Heiligen ist
es, was hier [in der vergänglichen Welt] das selbst-
lose Tätigsein ist.

Demut steht allen Menschen
gut, insbesondere aber den
Staatstragenden, denn Demut
ist der Schmuck des Edelmutes.

22.46 Besonnene illustrierten dies [wie folgt]:
[Als] Manāk, Sohn des [Poeten] Sādhīyaṃs14 an
den Hof kam, zollte der Herrscher ihm Achtung,
[sowie er ihn] gesehen hatte.
[Auszug des Kommentars:] Dieser Herrscher zollte
Achtung, d. h. er machte ihn durch ehrerbietiges Auf-
stehen und Dergleichen zum Gegenstand [seiner] Ach-
tung.

Es wird überliefert, dass Ibn
Sammāk zu Hārūn ar-Rašīd in
die Versammlung kam. Der Ka-
lif stand für ihn auf und bezeugte
ihm seine Ehrerbietung.

22.47 Er sah das [gute] Benehmen des [Herr-
schers] und sprach zu ihm: „Trefflich, Wohlgesinn-
ter! Mit dieser [Demut] hast du, Herrscher, den
Gipfel der Herrschaft erobert – trefflich, trefflich!“

Er[, Ibn Sammāk] sagte: „Kalif!
Deine Demut hinsichtlich deiner
Herrschaft ist größer als deine
Herrschaft.“

12 Tentativ. Wörtlich: kṛta-a-kṛtam ‚Getanes und nicht Getanes‘, hier in Anlehung an Slaje 2009, S. 87 wie
in der Kathopaniṣad 2.14 aufgefasst, wo es im Dialog zwischen Naciketas und dem Todesgott ebenfalls
um einen Ort außerhalb dessen (anyatra-asmāt kṛta-a-kṛtāt) geht. Die darin ausgedrückte Freiheit von
der Vergeltungskausalität ist auch für die Befreiungsvorstellungen des späteren Hinduismus zentral und
scheint daher am ehesten zur in der nächsten Korrespondenz mit dem Aḫlāq-i Muḥsinī beschriebenen
Stellung bei Gott zu passen. Andere denkbare Übersetzungen wie ‚halb Getanes‘ oder ‚Willkürliches‘ haben
nicht diese soteriologische Tragweite; jedoch fehlt eine Erklärung im Kommentar des Autors, mit der dies
sicher zu entscheiden wäre. 13  vinaya- ‚Anstand‘ ist das 10. Kapitelthema. 14 Da der Kommentar
dies zum Namen eines Dichters erklärt, hatte Sāhibrām möglicherweise hier den berühmten Dichter Saʿdī
(1210–1291/1292) vor Augen, dessen Name in persischer Schrift Sammāk; vgl. Anmerkung zur Edition.



Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut 1047

22.48 Der Herrscher vernahm den Trefflichkeits-
ausruf, antwortete [darauf]: „[Das ist dein] Mitge-
fühl.“ und sprach [weiter]: „Bitte erzähle!“ Denn es
ist eine Dummheit der Menschen, [wenn] Kenner
still bleiben[, weil man sie nichts fragt].

Der Kalif sagte: „Das hast du
schön gesagt, fahre fort!“

22.49 Der Poet15 sah dessen Geschick und An-
stand16 und sprach freudig: „Sehr wohl, vernimm
die Essenz, denn Weitschweifigkeit ist schwer ver-
ständlich.

Er sagte:

22.50–51 Wenn der [Herr] jemandem den Se-
gen „Größe, Macht, Besitz und Kraft“ gibt und die-
ser [Begünstigte sich] gegenüber den von Ihm ge-
schaffenen [Wesen] dieses Anteils als würdig er-
weist, [indem] er mit ruhiger Art verfährt und [sei-
ner] Macht entsprechend demütig ist (ānamati),
[dann] wird der höchst erhabene [Herr] ihn mit
der Ehrung bedenken, [ihn] zu Seinen Angehöri-
gen zu zählen.“

„Jeder, dem der Herr Besitz, Ho-
heit, Schönheit und Größe17 ver-
leiht und der seinen Besitz mit
den Menschen Gottes – geprie-
sen sei Er – teilt, mit seiner
Schönheit fromm bleibt und mit
seiner Größe demütig ist, den be-
trachtet der erhabene Herr als
Nahestehenden, der läutert.“

22.52 Der Herrscher vernahm den Sinn der guten
Rede und, [weil] sein Verstand wach [war], nahm
ein Tintenfass und schrieb diese Unterweisung auf.

Hārūn verlangte nach Tintenfass
und Schreibrohr und schrieb ei-
genhändig diese Worte auf.

22.53 Er nahm das [beschriebene] Blatt in die
Hand und überlegte; schließlich erkannte er von
selbst dessen tieferen Sinn: Demut (namratā) [zei-
tigt] gute Resultate.

Dieses Aufschreiben war wieder-
um ein Zeichen der Demut des
Kalifen.

22.54 Genug der vielen Wor-
ten! Jeder, der demütig (namraḥ)
ist, verdient es, der Versammlung
guter [Menschen beizuwohnen,
und] wird die Gnade des Herrn
empfangen – so die Meinung der
Kenner.

Die Klugen erfuhren vielfach, / dass niemand von
Demut Schaden nimmt. / Ein Demütiger ist ehr-
würdig; / er ist eine Manifestation der Gnade Got-
tes. / Durch Demut nimmt jemandes Ruf zu, /
durch Demut erreichten viele ihre Wünsche. //
(22.5)

15 Vgl. Fußnote zu 22.46. 16  vinayam ‚Anstand‘ ist das 10. Kapitelthema. 17 Diese vier Segnungen, die
auch Sāhibrām in dieser Anzahl vorgelegen haben dürften, nach Ṭabasī 2018, S. 141, Fn. 1.



1048 Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut

22.55 Die Ältesten, die Besten, die Gro-
ßen, die Kenner der Lehrbücher und die
Hüter der Ordnung (dharma-) formulier-
ten die Einsicht, dass durch die [Demut]
wahrlich der Wohlstand zunimmt.

Demut und Respekt soll man insbesonde-
re gegenüber Edlen zeigen, wie den gro-
ßen Sayyids, den bekannten Rechtsge-
lehrten und Sufi-Meistern. Durch Demut
erhebt sich das Banner des Wohlstand.

22.56 Und so kam einst der Liturgieleiter namens
Hasann zum Hof des Herrschers Hāro-Raśed [und]
wurde von den guten [Hofangehörigen dort] ge-
ehrt.

Imam Muḥammad Ḥasan Šai-
bānī – möge Gott ihm vergeben
– kam zu [Hārūn ar-]Rašīd.

22.57 Sofort bei seinem Erscheinen ver-
ließ der [Herrscher] seinen Sitzplatz, ging
[ihm] einige Schritte entgegen und ließ
[ihn seinen] Sitzplatz einnehmen.

[Hārūn ar-]Rašīd verhielt sich ihm gegen-
über überaus hochachtungsvoll, indem er
aufstand und ihm seinen Platz anbot.
Und als sich dieser erhob, begleitete er ihn
einige Schritte.

22.58 Und der [Herrscher] setzte sich aus freien
Stücken unweit von ihm hin. Nun näherte sich ein
gewisser Anführer der Hofräte [seinem] Ohr und
bedeutete ihm mit einem Zeichen:

Einer der Hofangehörigen sagte:

22.59 „Wie [du als] Gebieter [dich] ihm gegen-
über verhalten hast, wird den [noch] festen Gipfel
der Herrschaft ins Schwanken bringen. Denn diese
Position müssen Hochgesinnte behüten.“

„Mit einer solchen Demut
schwindet die Autorität des
Kalifats.“

22.60 Der [Herrscher, der] die Andeutung ver-
stand, hörte dies und wandte sich an den Hof-
rat: „Was durch [solches, die Ehrwürdigen ehren-
des Verhalten] vergehen kann, dessen Abwesen-
heit [halte] ich für besser als [dessen] Anwesen-
heit.

22.61 Die Größe, die aus Ehrung der Ältesten,
Besten und großen Menschen18 untergeht, ver-
dient [es, zu] vergehen. Wenn die [Vernichtung der
Größe] ausbleibt, [so] reinigt [dies die Größe].

[Hārūn ar-]Rašīd antwortete:
„Autorität, die durch Demut
vergeht, besteht besser erst gar
nicht. Und es ist besser, dass
der Wert, der aus Respekt ge-
genüber den Großen schwindet,
abnimmt und verschwindet.“

18 Vgl. 22.55.



Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut 1049

22.62 Man betrachtet Scham oder den Tadel der Leute als Resultat der nicht vor-
handenen [Ehrung von Ehrwürdigen]. Ich denke, [dass] durch [Scham oder Tadel] die
Lebenden [schon zu Lebzeiten] sterben. Der richtige Zustand [bereitet hingegen] Freu-
de.

22.63 Und wie könnten die [Subjekte] durch je-
manden wohl gedeihen, der durch Ehrung der Ehr-
würdigen die höchste Größe vernichten könnte,
[wenn sie doch] auf die [Ehrung der Ehrwürdigen]
angewiesen sind? [Das] erkläre mir!

Vers: Der Wert, der durch Hoch-
achtung der Menschen schwin-
det, / wie könnte er jemanden
schmücken? // (22.6)

22.64 Und so höre bitte19 auf rechte Weise folgen-
de vorzügliche Anekdote, in welcher der Herrscher
namens Yīsmāyīl die Oberherrschaft erlangt.

22.65 Dieser gutmütige Herrscher, ein Sāmanīya,
wurde Oberherrscher über Khurasāna und erhielt
bekanntlich Wohlstand, [weil] er [richtig] über die
Mittel [der Herrschaft] verfügte.

Es wird überliefert: Der Samani-
de Ismāʿīl war König über Kho-
rasan und ein sehr wohlsituierter
Sultan.

22.66 Und einst kam aus eigenem Antrieb ein äu-
ßerst prächtiger Gelehrter mit ruhigen Denken zu
ihm, [während] er sich bei Hof aufhielt, und erfreu-
te [ihn dadurch].

Eines Tages kam ein Rechtsge-
lehrter mit einer wichtigen An-
gelegenheit zu ihm.

22.67 [So] erfreut, ehrte der [Herrscher] ihn mit
größter Zuneigung [und] angenehmen, hochwer-
tigen Gegenständen, [welche] die Vollendung des
Anstands20 und der Achtung [waren].

Er behandelte diesen Rechtsge-
lehrten sehr respektvoll …

22.68 [Als] dieser [Gelehrte] fortging, [nachdem]
er die Ehrung empfangen hatte, folgte [der Herr-
scher ihm] sieben Schritte lang, kehrte um und ver-
brachte den Tag behaglich.

… und als jener ging, lief er sie-
ben Schritte hinter ihm.

19 Während die Anekdote von Hārūn ar-Rašīd im Aḫlāq-i Muḥsinī schon vor dem Vers abgeschlossen
sein dürfte, legt Sāhibrām seinem Hāro-Raśed zur Beschwichtigung des Ministers auch die folgende An-
ekdote in den Mund. Möglicherweise ist dies als Indisierung zu werten; abkvgl Witzel 1987. 20  vinaya-
‚Anstand‘ ist das 10. Kapitelthema.



1050 Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut

22.69 Als nun die Nacht gekommen war,
nahte dem Herrscher, [während er] fried-
lich schlief, der Schöpfer der Festlegung
und des Bestands [der Welt]21 und offen-
barte ihm wahrhaftig:

Als er (Ismāʿīl) nachts schlief, sah er in
einem wahrhaftigen Traum seine Heilig-
keit, den Propheten Mohammed – Gott
segne ihn und spende ihm Frieden –, der
zu ihm sprach:

22.70 ‚Bravo, weil [du] den Anstand gegenüber
diesem Gelehrten, [der] ein Gefäß des [Gott]ver-
trauens [ist], bewahrt [hast], ist mein Geist erfreut.
Trefflich! Ich bin mit dir zufrieden, Freund.

„O Ismāʿīl! Du hast einen mei-
ner Rechtsgelehrten wertschät-
zend behandelt.

22.71 Dieser [Gelehrte] hat den alles beleben-
den, alles hervorbringenden, allwissenden Herrn
um deinetwillen gebeten, [damit] er dir Zuneigung
entgegenbringen werde.

Ich erbete bei seiner Heiligkeit
dem Herrn – gepriesen sei Er –,
dass er dich in beiden Welten
wertschätzend behandelt.

22.72 Als Resultat der sieben Schrit-
te, die [du] ihm folgend gegangen [bist],
wird vorausgesagt: [Deine] Nachkom-
menschaft wird über sieben Generationen
herrschen.‘

Und weil du sieben Schritte hinter ihm
gelaufen bist, habe ich gebetet, dass sie-
ben Angehörige deiner Nachkommen-
schaft Herrscher sein werden. Beide Ge-
bete wurden für dich erhört.“

22.73 So wurde der Herrscher im Traum von ihm angesprochen; erfreuten Herzens
erwachte er und verkündete, [dass alle] sich unverrückbar an die Verhaltensweise der
Guten halten [sollen].“

[Auszug des Kommentars:] Soweit die in Form einer Erklärung [der Veda-Exegese] verfasste
„Brosche“; an ebendieser Stelle beginnt [der Autor] erneut, indem er sich der „Aigrette“ in Form
einer Vorschrift [der Veda-Exegese] zuwendet, eine Ausgestaltung in Form einer gesonderten
Lehre zu erstellen, indem [er sagt: Gelehrte] sollen erwägen …

22.74 Gelehrte sollen abwägen und diese [Demut] hier im richtigen Anwendungsbe-
reich umsetzen. Ohne Abwägung bringt sie, [wenn] ausgeführt, Unheil [und] offenbart
die [eigene] Dummheit.

21 Obwohl es nicht im Kommentar expliziert wird, dürfte hier abermals Manu als Entsprechung zu Mo-
hammed gemeint sein; die Umschreibung niyati-sthiti-kāriṇā ‚Schöpfer der Festlegung und des Bestands‘
erklärt Sāhibrām als Einteilung des Kastensystems und Unterweisung in den jeweiligen Kastenpflichten,
was andernorts ebenfalls Manu zugeschrieben wird.



Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut 1051

22.75 (1) Ein Schmuck für gute [Menschen] ist der
[eigene] Gefallen an der Lehre derer [und] Demut
(namratā) [gegenüber denen] / (2) Schmuck [und]
Demut (namratā) guter [Menschen] sind [allein]
der Gefallen an der Lehre derer, welche die Lehr-
bücher kennen und welche im Verdienst (dharma-
) gefestigt sind, [weil] sie in [der Gewissheit der]
Existenz [Gottes] leben.22

Eines der Kennzeichen für De-
mut ist die Vorliebe für die Ge-
sellschaft von Gelehrten der Reli-
gion, Frommen und Derwischen,
die Gewissheit erlangt haben.

22.76 Diejenigen, die nicht das Banner „[heili-
gen] Worte und Lehrbücher“ tragen, sich an nie-
deren Verlangen erfreuen, in Scharen umherzie-
hen, die äußerlich rötliche [Entsager-]Gewänder
tragen, aber aus Habsucht zum Fluch bereit sind
[und die] mit [ihrem] bloßen Verhalten [Men-
schen] von erhabener Einsicht verwirren, finden
Gefallen am Geschwätz; [ihnen gegenüber bedeu-
tet] Demut (namratā) Härte, welche [Menschen]
von besonnenem Verstand Freude bereitet.

Und nicht mit denjenigen, die
sich vor den Leuten als reli-
giöse Gelehrte, Derwischen, die
Gewissheit erlangt haben, und
wahrhaftige Sufi-Meister23 aus-
geben und die aus Habsucht
nach den vergänglichen welt-
lichen Dingen die Worte des
Herrn mit dem Schmuck ihres Ei-
gennutzes verzieren.

22.77 Kluge sollen den achten, der tausende Mei-
len24 zurückgelegt, Flüsse durchquert und Berge
überschritten hat; und der weit gelaufen ist und
aufrichtig zum Gipfel [der Erkenntnis] gelangt ist;
[er] hat das Auge „Unterscheidung“ für den Lauf
der Welt.

Stattdessen soll man sich in die
Gemeinschaft von jemandem be-
geben, der die Gemeinschaft von
Menschen verabscheut …

22.78 Verständige sollen nur den Worten von
jemandem Glauben schenken, der [unparteiisch]
nicht für sich begehrt: „Die Leute sollen meinem
Rat folgen!“

… und man soll jemandem ver-
trauen, der kein Interesse daran
hat, dass jemand an ihn glaubt.

22 Tentativ. Es wäre zu erwarten, dass diese und die nächste Strophe in zumindest einer Auslegung analog
konstruiert sind, aber es ist nicht ersichtlich, wie dies mit dem Kommentar in Übereinstimmung zu bringen
ist. 23 Diese dritte Gruppe findet sich nicht im edierten Text, wird aber in dessen Varianten überliefert.
24 Wörtlich: yojana-śatāni ‚hunderte yojanas (je etwa 14.5 km)‘.



1052 Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut

[Auszug des Kommentars:] Zu diesem Zweck beginnt [der Autor], eine dazwischen geschaltete
„kleine Brosche“ zu erstellen, indem [er sagt]: Und an dieser Stelle …

22.79 Und an dieser Stelle geben Kenner des An-
stands folgendes Beispiel, in dem von Abodhlāh,
bekannt unter dem Namen Tāhīra, berichtet wird.

Es wird überliefert: Als ʿAbdul-
lāh, der Sohn von Ṭāhir …

22.80 Nachdem er die Feinde vernichtet
hatte, ging er als Herrscher nach Khurāsā-
na [und] bestieg darauf den Thron die-
ses Herrschaftsgebiets; die dort Ansässi-
gen kamen zu ihm.

… Herrscher von Khorasan (reg. 828–45)
wurde, begab er sich in die Residenz von
Nishapur. Die Würdenträger und Adligen
kamen, …

22.81 Sie ließen die Ältesten und Besten vorge-
hen und erfreuten den [neuen Herrscher] mit die-
sen und jenen Geschenken in den Händen wie die
Götter den [Himmelskönig] Indra [erfreuen].

… um ihn zu begrüßen.

22.82 Während so sieben Tage lang Ein- und
Ausgehen herrschte, freute sich der [neu] auf den
Thron gekommene Herrscher mit gutem Verstand
prächtig.

Nach einer Woche …

22.83 Als darauf das Ein- und Ausgehen der Leu-
te beinahe zum Erliegen gekommen war, fragte der
[Herrscher]: „Sind alle Hiesigen [hierher] gekom-
men oder nicht?“

… fragte er, ob es in dieser Stadt
irgendjemanden gebe, der ihn
noch nicht begrüßt und nicht
nach ihm gefragt habe.

22.84 Nachdem [man ihm] gesagt hatte, [dass] alle gekommen [seien], sprach er wie-
derholt lächelnd: „Verkündet [mir], ob es irgendjemanden hier[zulande] gibt, der [noch]
nicht hier her gekommen ist!“



Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut 1053

22.85 Nachdem [er] so gesprochen hatte, ka-
men die [Hofangehörigen] zusammen und richte-
ten sich an den Herrscher: „In deiner Versamm-
lung ist [jeder] Mann erschienen, der Name und
Gestalt25 hat.

Sie erwiderten: „Jeder, der in die-
ser Stadt Rang und Namen hat,
hat euch begrüßt und hat euren
Hof besucht.

22.86 Darüber hinaus sind zwei Heilige übrig,
[die] ein Gelübde einhalten, zur letzten [Wirklich-
keit] vorzudringen. Und jegliches [sichtbare oder
unsichtbare] Tor zum Ein- und Ausgehen ist ihnen
versperrt.

22.87 Denn diese Beiden verweilen [ganz] allein
an der Landesgrenze, frei vom weltlichen Tumult
[und] völlig vertieft in die Wahrheit.

Außer zwei Derwische, die sich
beide zurückgezogen und den
Blick von der Betrachtung von
diesem und jenem abgewandt
haben. Sie stehen über den Maß-
stäben der gewöhnlichen Men-
schen und widmen sich fortwäh-
rend dem Gedenken Gottes.

22.88 Mit den Strömen des Unsterblichkeits-
tranks „Unterscheidung“ haben sie die Leiden-
schaft weitläufig weg gespült, das Ichbewusstein
getilgt und sich in der (1) zur [körperlichen] Befrei-
ungspraxis [errichteten] Hütte / (2) Stätte der Be-
freiungspraxis[, ihrem Körper] (yoga-kuṭyām) in
die Einsamkeit zurückgezogen.

Vers: Diejenigen, die sich bei
Gott aufhalten, / haben ihre Her-
zen von Hochmut und Heuchelei
gereinigt. /

22.89 [Obwohl] mit halb geöffneten Augen [me-
ditierend], sehen diese Beiden alles rings herum.
Und obwohl sie [ihre] Körper und [dieses] Land
überschreiten, bleiben sie [im Rahmen] der Festle-
gung [herrschaftlicher] Bekanntmachungen.

Ohne zu schauen, haben sie Welt
und Sein im Blick. /

25  nāma-rūpa- ‚Name und Gestalt‘ sind Kernbegriffe des Advaita-Vedānta, mit denen Ādi-Śaṃkara einen
bereits zu Beginn der Schöpfung existierenden, aber noch nicht entfalteten Urstoff beschreibt. Die Vor-
stellung, dass Name und Gestalt in entfalteter Form Inbegriff der Welt nach vollzogener Schöpfung sind,
teilen auch spätere Advaitins mit ihm; vgl. Hacker 1950. Deshalb erklärt Sāhibrām, ein nāma-rūpa-dhṛt
‚jemand, [der] Name und Gestalt hat‘ sei nicht nur sinnlich erfassbar (pratyakṣa-gocara), er gehöre zum
Weltlauf (vyāvahārikaḥ). Wenn jemand diesen überwunden habe und nicht zum Herrscher gekommen sei,
würden die Höflinge mit dieser Aussage nicht lügen. Es geht hier also im Unterschied zum Aḫlāq-i Muḥsinī
nicht um die soziale, sondern um die soteriologische Stellung.



1054 Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut

22.90 Obwohl sie sich hier [in ihren Körpern]
befinden, weilen sie im Haus ‚Zwölf [Finger au-
ßerhalb des Körper liegender Meditationsort] des
Herrn [Śiva?]‘.26 Und obwohl sie (1) keine Flügel
haben / (2) die zwei Aspekte [des Geistes Trägheit
und Zerstreutheit]27 hinter sich gelassen haben
(niṣpakṣau), fliegen sie in der unendlichen, höchs-
ten Sphäre.

22.91 Obwohl sie keine Flügel haben, funkelt und
strahlt ihr Verweilen auf dem Flügel dieser [höchs-
ten Sphäre, welche] die höchste Freude [aller] Wel-
ten spendet, [zur Anmut von Dies- und Jenseits]
genügend.“

Ohne Flügel, aber beide Wel-
ten unter ihren Schwingen. / Kein
Königreich, aber sie gelten als
Herrscher; / ihren Thron haben
sie im göttlichen Schloss aufge-
baut. // (22.7)

22.92 Der Herrscher vernahm [dies] und sprach:
„Sagt, wer sind diese beiden Makellosen? [Und]
wie leben sie?“ Man teilte dem Herrscher aufmerk-
sam mit:

ʿAbdallāh fragte, wer diese bei-
den seien. Sie sagten:

22.93 „Der eine wird Ahmad-Harabh genannt, der
andere trägt den Namen Aslam-Tosin, gewürdigt
mit dem Zusatz Mahāmada; [sie] leben als Heilige.

Aḥmad Ḥarb und Muḥammad
Aslam Ṭūsī, die religiöse Gelehr-
te sind …

22.94 Sie bedürfen keiner Herrscherhäuser, kei-
ner Befehlshaber und keines anderen Orts; [sie]
sind frei und denken ausschließlich an den Namen
des höchst erhabenen [Herrn].“

… und niemals am Hof von Herr-
schern und Befehlshabern ver-
kehren.

22.95 „Ich werden gleich dorthin gehen, um diese
Beiden zu sehen! Wenn [ich sie] erreicht habe, ist
es höchst schicklich, ihnen (atra) ein Geschenk zu
überreichen, [denn es bereitet ihnen] Freude.“

Er sagte: „Wenn sie nicht zur
Begrüßung kommen, dann gehe
ich, um sie zu grüßen.“

26 Tentativ. Nach Kommentar sei mit -candra- der dvādaśānta- gemeint, mutmaßlich beruhend auf der nu-
merischen Assoziation von „Mond“ mit „zwölf“; der dvādaśānta wiederum ist ein in der Befreiungspraxis
(yoga) an verschiedenen Stellen imaginierter Ort, zwölf Fingerspitzen oder drei Fäuste außerhalb des Kör-
pers, nach Tāntrikābhidh. sub dvādaśānta über dem Scheitel, nach Vijñānabhairava, Ed. J. Singh 24ff.
von der Nasenspitze entfernt. 27 Vgl. Kommentar sub 7.18.



Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut 1055

22.96 Nachdem er so gesprochen [und etwas] zu-
recht gemacht hatte, bestieg er [sein] Pferd und be-
gab sich hocherfreut nebst Zubehör zu Harabh.

Folglich sattelte er auf und ritt zu
Aḥmad Ḥarb.

22.97 Dabei ging ein gewisser [Diener des
Ahmad-Harabh] vor und überbrachte die Kunde:
„Herr, der Herrscher ist gekommen, um dich zu se-
hen.“

Jemand eilte voraus, um anzu-
kündigen, dass ʿAbdallāh-i Ṭāhir
kommt.

22.98 Als der [Heilige] in einer derartigen Situati-
on war[, dass er nicht weggegangen war], stieg der
Herrscher geschwind vom Pferd und betrat dessen
Haus mit unbeschuhten Füßen.

Aḥmad hatte keine Zeit, zu
fliehen. ʿAbdallāh betrat dessen
Haus.

22.99 Dieser [Ahmad-Harabh] sah den [Herr-
scher] und bewegte sich nach langer Zeit ein we-
nig von seinem Sitz weg. Er richtete [seinen] Kopf
nach unten und verweilte, als berge er etwas [in
sich].

Aḥmad stand auf und blieb eine
Weile mit gesenktem Kopf ste-
hen.

22.100 Er hob den Kopf und sprach den auf den
Fuß[spitzen mit Anstand] hochstehenden Herr-
scher an: „[Ich] habe gehört, [dass] du der Sohn
Tāhīras bist und [dass] du [wie dein Vater] ein
Mann bist, [der] Gutes tut.

22.101 Dein makelloser Anblick hier ist geläu-
tert und läutert die Welten. Selbst [was] mein Au-
ge [sieht,] übertrifft [jetzt, wo] du [mir] zu Gesicht
[kommst,] [das, was] die Ohren [bisher von dir ge-
hört haben].

ʿAbdallāh blieb ebenfalls stehen.
Aḥmad hob den Kopf, blickte ihn
an und sagte: „O Sohn des Ṭāhir!
Ich hatte gehört, dass du ein
Mann mit schönem Gesicht und
angenehmer Gestalt bist. Jetzt,
da ich dich sehe, bist du noch
schöner, als berichtet wurde.

22.102 Betrachte [dich als] Gefäß, das der alle Dinge zu Wege bringende [Herr] befüllt
hat; sei deshalb von hoher Gesinnung [und] lebe [deine Subjekte] schützend hundert
Jahre!

22.103 Und lass dein gutes Gesicht nun nicht
wegen Übertretung Seiner Befehle bleich und von
Fehlern verzehrt werden. Die Gesinnung, die bei
Überfluss [bestehen bleibt], ist [wahre] Gesin-
nung.

Nun verunstalte dein schönes
Gesicht nicht dadurch, dass du
wider den Anordnungen Gottes
handelst.



1056 Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut

22.104 Bete, [dass] dein Körper äußerst rühmens-
wert [und auch] in Zukunft ganz prächtig [bleiben
wird]. Mache ihn nicht zum Brennholz des grausi-
gen Feuers der Hölle, Verstandesreicher!“

Und lasse ein so schönes Gesicht
nicht zum Brennholz für das Höl-
lenfeuer werden.“

22.105 So sprach der Kluge, schwieg [darauf]
und begann nach Westen gerichtet sein Ritual. Der
Herrscher kam mit Tränen heraus.

Anschließend richtete er sich
nach der Gebetsrichtung aus
und begann zu beten. ʿAbdallāh
ging weinend aus dessen Haus …

22.106 Nun ging der Herrscher zu dem Aslam-
Tosin genannten [Heiligen]. Und [als] dieser ihn
von Ferne abwies, verblieb er entmutigt draußen.

… und ging zu Muḥammad As-
lam. Dieser ließ ihn nicht rein.

22.107 Als seine große Mühe – oh [weh] – frucht-
los [blieb], wurde [sein] strahlendes Haupt [äußer-
lich] vor Scham geneigt und bleich, [sowie] inner-
lich ohne Verlangen.

Wie sehr sie es auch versuchten,
es hatte keinen Zweck.

22.108 Doch zum entmutigten Herrscher spra-
chen die Diener des [Heiligen] mit Freude: „Wartet
und geduldet [euch] bis Freitag.

Sie sagten, dass man bis Freitag
warten müsse, …

22.109 An diesem Tag geht er raus, um [sich]
in der verdienstvollen Stätte zu läutern. Vielleicht
kommt eine Begegnung mit dir zustande. Gehe
nun, Schöner.“28

… wenn er zum Gebet sein Haus
verlassen werde. Vielleicht ergä-
be sich eine Begegnung.

22.110 Nun ging der enttäuschte Herrscher und
brachte mit Mühe die Tage [bis Freitag] herum. Am
vereinbarten Tag kam er erneut, um den [Heiligen]
zu sehen.

ʿAbdallāh kam am Freitag und …

22.111 Der in Straßennähe auf das Herauskom-
men [des Heiligen] wartende Herrscher setzte sich
draußen hin und beschäftigte sich [damit, seine]
Stirn an eine Säule zu lehnen.29

… wartete an dessen Allee.

28 Wörtlich; śubha-darśana ‚einen schönen Anblick Bietender‘, womit auf śubha- aus śubha-ālaye, dort:
‚verdienstvoll‘ und darśanam, dort: ‚Begegnung‘ in derselben Strophe angespielt wird. 29 Tentativ. Nach
Kommentar diene die mit lalāṭa-arpita-yaṣṭi-bhāj ausgedrückte Tätigkeit dem Vertreiben von Ermüdung.



Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut 1057

22.112–113 Zu dieser Zeit kam der Muslim30

nach draußen, um in das gute Haus zu gehen. Am
Weg sah er [einsatz]bereite Soldaten, [die] gutes
[Kriegs]gerät mitführten und von beiden Seiten
je zu einander gerichtet die Schwerter präsentier-
ten, [sodass sie] eine Gasse bildeten; er zögerte,
überlegte bei sich und brachte [sich schließlich] in
[furchtlos] glänzende Verfassung.

Der Sufi-Meister (šayḫ) kam zum
Gebet heraus. Als er sah, dass
dort Reiter standen, blieb er dort
stehen.

22.114 Der Herrscher trat nun vor [ihn], ver-
neigte sich ein wenig, [während er demütig seine]
Hand an die Stirn legte und versah seinen Mund
mit Eloquenz[, indem er ihn angemessen begrüß-
te].

ʿAbdallāh stieg von seinem Pferd
ab, ging zu Moḥammed Aslam
und begrüßte ihn.

22.115 [Als der Heilige] ihn fragte, wer er sei und
weshalb [er gekommen sei], sprach der Herrscher
mit Anstand:31 „Ich bin Abodhlāh-Tāhīra, hier her
gekommen, um dich [zu meiner Läuterung] zu um-
schreiten.“

Der Sufi-Meister (šayḫ) fragte,
wer er sei und was er möchte. Er
sagte: „Ich bin ʿAbdallāh-i Ṭāhir
und bin gekommen, um zu dir zu
pilgern.“

22.116 [Der Heilige] sprach: „Weh, [welch fal-
sche] Hoffnung!“ und konzentrierte sich auf den
Herrn; „Mit mir [hast du] gar nichts [zu tun und]
wie könnte überhaupt die Rede [davon sein, dass]
ich mit dir [etwas zu tun habe]?“ [Er wandte sich
ab und] schaute auf einen Abhang.

Der Sufi-Meister (šayḫ) sagte:
„Bloß nicht! Was hast du mit
mir zu schaffen und was ha-
be ich mit dir zu besprechen?“
Anschließend drehte er sich zur
Wand und sah ihn nicht an.

22.117 Der [darunter] leidende [Herrscher] trat
erneut vor in sein Sichtfeld und brachte [sein]
Haupt energisch mit den Staubpartikeln an dessen
Füßen in Bewegung.32

ʿAbdallāh trat vor, legte die Stirn
auf den Staub an [dessen] Füßen
und …

22.118 Der schwankende [Herrscher] mit wei-
chem Herzen sah, [dass] der [Heilige] in seinem
[abweisenden] Wesen firm [blieb], und jammerte
elendig zum Herrn,33 mit [den] sanften Worten:

… sprach ein Gebet:

30 Tentativ. Vgl. Anmerkung zur Edition. 31  vinaya- ‚Anstand‘ ist das 10. Kapitelthema. 32 Tentativ.
33 Dies ist eine Anspielung auf das 3. Kapitelthema: dainyākrandana ‚Wehklagen im Elend‘.



1058 Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut

22.119 „Herr, dieser Mann von Dir hält mich
hier Deinetwillen für einen Feind, [weil ich] von
schlechten Taten befleckt [bin]. Und ich verhalte
mich aus demselben [Grund] dem Heiligen [ge-
genüber] mit freundschaftlichen Blick. Schaue mit-
fühlend auf uns [und] sei [unser] Zeuge!“

„Oh Herr! Dieser Mann ist mir,
der ich ein schlechter Knecht bin,
um Deiner Zufriedenheit willen
feind. Ich hingegen bin ihm, der
ein guter Knecht ist, zugeneigt.

22.120 Kein anderer hat die Macht, alles Bei-
des[, seine Feindschaft und meine Freundschaft]
zu erwägen und diesbezüglich durch jenen [Hei-
ligen mit guten Taten] meine Schicklichkeit[, der
ich schlechte Taten begangen habe,] herzustellen[,
sodass sie] gute Resultate zeitigt. Wozu vergebens
[einen anderen bitten]?

Weil jene [seine] Feindschaft
und diese [meine] Zuneigung
um Deinetwillen bestehen, erhe-
be diesen Schlechten zu einem
Gutem.“

22.121 Am Ende seines Gesuch erklang eine ver-
borgene Stimme: „Erhebe [deinen] Kopf! Wisse,
[dass] deine Verfehlungen [nun] mit den guten Ta-
ten dieses [Heiligen] gleichauf sind, Verstandesrei-
cher.“

Eine Stimme aus dem Verborge-
nen sprach: „Erhebe deinen Kopf,
denn ich habe deine Sünden auf-
grund seines Tuns vergeben.“

22.122 Obwohl [ich] meine Zeit kraft der Ver-
geltungskausalität mit [anderen] Befleckten ver-
bracht habe, freunde ich mich nur mit Vorzügli-
chen und Heiligen auf milde Weise an. Warum?
Denn wenn für den Lehrer aller Götter [jemand]
niedrig sein kann,34 wird dieser [unterscheidende,
der auch] jener [vergebende Herr ist,] dann [am
Weltende] wegen [unseres] Umgangs mit Heiligen
selbst uns Befleckten vergeben.

Vers: Obwohl wir die Schlechten
sind in dieser Zeit, / finden wir
Gefallen an den Guten. / Was wä-
re denn, wenn am Tag der Aufer-
stehung / aus Großzügigkeit den
Schlechten wegen der Guten ver-
geben wird? // (22.8)

[Auszug des Kommentars:] An ebendieser Stelle fertigt [der Autor] eine eingeschaltete „Bro-
sche“, indem [er sagt]: Man erzählt …

22.123 Man erzählt Folgendes: Ein Herrscher,
[der] von [Menschen] mit guten Eigenschaften ge-
ehrt wurde, ging zur einer Einsiedelei von Heili-
gen, um einen Heiligen zu sehen.

Es wird überliefert: Ein Herr-
scher besuchte einen Derwisch.

34 Tentativ.



Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut 1059

22.124 Der [Heilige] erhob sich, bezeugte dem
Herrn [seinen] Dank35 und verneigte sich (natiṃ
cakāra) bedächtig. Der Hofrat des [Herrschers] sah
[das Verhalten] und fragte [den Heiligen]: „Warum
hast du zur falschen Zeit [für Dankbezeugung und
Verneigung so] gehandelt?“

Dieser machte sofort einen Knie-
fall. Der Wesir des Königs fragte:
„Was war das für ein Kniefall?“

22.125 Der Heilige lächelte und antwortete dem
[Minister]: „Verständiger, ich habe dieses Verhal-
ten mit Bedacht an den [Herrn, der] unbegreifli-
che Wege [geht,] gerichtet, weil der [Herrschers]
erschienen ist.“

Er erwiderte: „Ein Kniefall aus
Dankbarkeit.“

22.126 Der [Hofrat] sprach erneut zum [Heili-
gen]: „Aus welchem Grund hast [du] bei unserem
Erscheinen diesen Weg für Ihn eingeschlagen, auf
dem Dankbezeugung und Unterwerfung (saṃna-
tiḥ) [liegen]?“

Er fragte weiter: „Wofür hast du
dich bedankt?“

22.127 „Wahrlich, [der du als Hofrat] den Ver-
stand zum Kern hast! Siehst du nicht Folgendes:
Der Herr brachte zuerst den Herrscher [ganz] von
selbst in [meine] Nähe, nicht aber mich zum Palast
des Herrschers.

Er sagte: „Ich habe Gott dafür ge-
dankt, dass er den Herrscher zu
mir geschickt hat und nicht mich
zum Herrscher.

22.128 Kluge sollen verstehen, dass es ganz sicher ein wunderbarer Weg der Hand-
lungen ist, wenn [innerlich] beruhigte [Heilige so] mit Herrschern zusammenkommen,
[die] einen schönen Anblick [bieten].

22.129 Es ist eine makellose Kasteiungsübung,36

wenn Herrscher die Heiligen besuchen, [indem
sie] zu deren Einsiedelei gehen; [es] vernichtet
schlechte Taten und gewährt das Gewünschte.

Denn wenn ein Herrscher zu ei-
nem Derwisch kommt, ist es eine
Observanz.

22.130 Und es ist eine ganz befleckte Hand-
lung, wenn der [Heilige] zum Palast des Herr-
schers [geht und] am Tor auf die Anweisung von
niederträchtigen [Wächtern] wartet.

Wenn aber ein Derwisch sich an
den Königshof begibt, dann ist es
Frevel.

35 Dies verweist auf das Synonym zum 4. Kapitelthema: śukra ‚Dankbezeugung‘; so auch im Folgenden.
36  tapas-kriyā ‚Kasteiungsübung‘ ist ein Synonym zum 1. Kapitelthema; so auch im Folgenden.



1060 Kapitel 22 – Demut und Respekt : Demut

22.131 [So aber] hat der [Herrscher] Kasteiung
ausgeübt [und] auf mich ist kein zum Kastenver-
lust führendes [Vergehen] gekommen. Gemäß die-
ser Überlegung ist dies [also] der Anlass für Dank-
bezeugung [und Verneigung].“

Da der Herrscher eine Observanz
beachtet hat und ich keinen Fre-
vel begangen habe, gibt es Anlass
zu Dankbarkeit und Erkenntlich-
keit.“

22.132 Durch tägliches Erkundigen nach den
Lebensumständen von Heiligen werden [dadurch
wahrhaft] lebendige Männer eine vorzügliche, ho-
he Stellung erreichen – so [lautet] die feststehende
Meinung.

Vers: Wenn du wünschst, einen
Derwisch zu besuchen, / wird
deine Stellung erhöht …

22.133 Mit Hilfe der [Armee der Heili-
gen] wird der Herrscher die Stadt der Ma-
gier37 erobern. Was ist denn in der Welt
für Heilige mit ruhigem Geist schwer zu
vollbringen?

… als ob du zum himmlischen Thron
schreiten würdest. / Wenn du einen Der-
wisch um Hilfe bittest, / wirst du sieg-
reich sein, selbst wenn du gegen Farīdūn
kämpfst. // (22.9)

22.134 Damit habe ich dieses Juwel namens „Demut“ (namratā-) restlos untersucht.
Eine würdige Person, [die] dieses richtig im Herzen trägt, schwankt bei keinerlei [Auf-
gabe].

37 Vgl. Fußnote zu 10.40.



33

dar tayaqquẓ u ḫibrat

Über Wachsamkeit und Kunde
āgāhī Informiertsein
bīdārī Wachen
ġaflat Nachlässigkeit (Antonym)
ḫvāb Schlaf (Antonym)

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.76c)
svapna-bodha-aucitī angemessenes Schlafen und Wachen

Sanskrittitel im Kolophon
samyag-bodha-aucityam richtiges [und] angemessenes Wachen

Synonyme im Text
avahitatā/-tvam Gewahrsein
avadhānam Aufmerksamkeit
ādaraḥ Beachtung
jāgaryā Wachsamkeit

Antonyme im Text
pramādaḥ Nachlässigkeit
nidrā Schlaf

Inhalt
1–21 Definition

22–37 David und Maḥmūd gingen selbst auf den Marktplatz
38–74 Der schlecht informierte Emir und die Vögel
75–79 Hurmuz’ Vermächtnis
80–86 Manṣūrs drei Säulen der Herrschaft
87–92 Ardašīrs Agenten

93–107 Exkurs: voreilige Rechtsurteile
108–146 Ein falsches Urteil in Qubāds Herrschaftszeit
147–165 Die Maximen des alten Mannes
166–202 3 Ursachen für Nachlässigkeit: Lust, Habsucht und Alkohol
203–224 Lobpreis des Patrons

225 Abschluss



1062 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

Vorbemerkung: Ich danke allen Teilnehmern des indologischen Kolloquiums von Roland
Steiner, besonders ihm selbst, Martin Straube, Dragomir Dimitrov und Mitsuyo Demoto
für die ausdauernde gemeinsame Lektüre dieses Kapitels, die fast wöchentlich zwischen
November 2022 und April 2024 stattfand. Sie fiel so sorgfältig und ideenreich aus, dass
die inhaltliche Durchdringung und auch die Annotation dieses Kapitels nun alle anderen
überragt.

33.1 Nun soll man das dreiunddreißigste Juweltor (1) betreten / (2) vernehmen / (3) ein-
üben (saṃśīlyatām), das im Inhaltsverzeichnis als „richtiges [und] angemessenes Wa-
chen“ (samyag-bodha-aucitī )1 angekündigt wurde.

33.2 Wachen (bodhaḥ) [bezeichnet] hier den Zustand des Wachseins. Obwohl er [allen
Lebewesen] gemein ist, sollen Weise aus der Bedeutungsschwere im Gebrauch dieses
[Begriffs] etwas Besonderes erfassen.

33.3 Hierbei ist der Zustand des Gewahrseins (avahitatā), welchen [gewöhnliche]
Menschen auf Erden selten haben, dieser von Gelehrten geschätzte Unterschied, den
man Angemessenheit (aucitī ) nennt.

33.4 Eine bestimmte Kunst des Wachens (bodha-) herrscht bei Besonnenen vor, welche
sie [selbst dann] haben, [wenn sie] ihren Geist auf die überall hervortretenden Menge
der Aufgaben richten.2

33.5 Ebendiese ausgeprägte [Kunst] wird in den mystischen Werken der Hochge-
sinnten3 besungen: Das Asketentum der Asketen ist es, dass [sie] der Verbindung [von
Erkenntnisobjekt und Erkenntnissubjekt] gewahr sind (avadhānatā).

1 Der Titel im uddeśa-prakaraṇa 1.76c lautet allerdings svapna-bodha-aucitī ‚angemessenes Schlafen und
Wachen‘, was dort auch im Kommentar zu svapna- abgesichert wird: katham kiyantaṃ ca kālaṃ nidrā
kāryā. ‚Wie und wie lange soll man schlafen?‘ Tatsächlich kommt Schlaf durchaus in Korrespondenz mit
dem Aḫlāq-i Muḥsinī als Gegenwort vor (33.78) und wird später (33.202) metaphorisch für Trunkenheit
gebraucht. Eine nähere Auslegung erfährt es hier jedoch nicht, dagegen wird die abweichende Bezeich-
nung samyag-bodha-aucitī in 33.12–15 ausführlich begründet. 2 Tentativ. Hier wurde der Deutung des
Kompositums in der ersten Verszeile als -āsakta-cetasām ‚derer, [die ihren] Geist richten auf …‘ analog zum
paraphrasierenden Kompositum im Kommentar te -datta-cittāḥ der Vorzug gegeben, weil sich -āsakta im
Kompositum zuvor belegen lässt; vgl. atyanta-āsaktatvam in 2.42d und nirantara-sukha-āsaktaḥ, kom-
mentiert mit sva-ānanda-āsvāda-sakta-matiḥ in 10.46d. Denkbar wäre jedoch auch die Analyse -a-sakta-
cetasām ‚deren Geist nicht der … verhaftet ist‘, da -sakta- auch unpräfigiert vorkommt; vgl. etwa rasa-eka-
saktaḥ in 33.205a. Darauf könnte der Kommentar wiederum mit einer Paraphrase durch den gesamten
Nebensatz hinweisen: yayā te sarva-vyavahāra-bhāra-datta-cittāḥ api na svataḥ manāk api cyavante ‚[ei-
ne Kunst des Wachens,] durch die sie, obwohl sie [ihren] Geist der Menge aller Tätigkeiten widmen, von
sich aus nicht im Geringsten stürzen‘. 3 Wie das Zitat des Vijñānabhairava, Ed. J. Singh 106 im Kom-
mentar zeigt und die Einordung rahasyeṣu ‚in den mystischen Werken‘ stützen kann, sind damit hier die
esoterischen Schriften des nicht-dualistischen Śivaismus gemeint.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1063

33.6 Ohne dieses [Gewahrsein] dürfte Herrschern nämlich nicht [einmal] einen Mo-
ment lang der Bestand [ihrer Herrschaft sicher] sein. Man sieht, dass zur Stellung der
Herrschaft Aufgestiegene aus Unaufmerksamkeit (an-avadhānataḥ) stürzen.

33.7 Es ist kein Wunder,4 [dass] einige, an Aufmerksamkeit (avadhāna-) reiche [Herr-
scher] die Erde beherrschen. Daśaratha und dergleichen [Erdenherrscher] unterstütz-
ten [ja sogar] Indra im Himmel.5

33.8 Was [können] wohl Herrscher nicht erreichen, [wenn] ihre Sorgfalt von Aufmerk-
samkeit (avadhāna-) aufrecht erhalten wird? Welches gewünschte [hingegen] würden
nachlässige [Herrscher] (pramattaiḥ) nicht zerstören, selbst [wenn es ihnen schon] in
die Händen gefallen ist?

33.9 Wahrlich gibt es hier auf Erden tausendfach Menschen mit den gleichen Sinnen
und Lebenshauchen, deren Bauch ungefüllt [bleibt], obwohl sie ununterbrochen tätig
sind und hundert Verbeugungen machen. Einige [wenige Herrscher respektive Aske-
ten] mit außergewöhnlich großer Kunst des Wachens (bodha-) entfalten die höchste
Macht über sich und andere und rüsten sich in ihrem [wesensgemäßen Zustand] be-
findlich [und] zufriedenen Geistes, die Stätte des höchsten Unsterblichkeitstranks[, den
Himmel respektive das Absolute]6 zu erreichen.

33.10 Was [können Herrscher] mit aufmerksamen (avahita-) Verstand nicht genie-
ßen, [wenn] sie den Rauschtrank der Nachlässigkeit (pramāda-) weithin meiden? Oder
[besser gesagt]: Welchen Genuss würden verstandesreiche [Herrscher] nicht [auch an-
deren] verschaffen?

4 Wörtlich als rhetorische Frage. 5 Nach Mani, S. 204 enthalte Kambars tamilische Adaption des
Rāmāyaṇa, das Irāmāvatāram eine Episode, in der Daśaratha den von Śaṃbara eroberten Himmelsthron
für Indra zurückerobert. Ob Sāhibrām hier auf diesen oder einen damit verwandten Mythos anspielt oder
ob sāhāyyaṃ cakruḥ ‚unterstützten‘ hier lediglich heißt, dass die betreffenden mythischen Herrscher nach
dem Tod zu Indras Gefährten im Himmel wurden, bleibt unklar. 6 Andere, auch zwei sich nach ih-
rer Auslegung für Herrscher respektive Asketen unterscheidende Übersetzungen von mahā-amṛta-padam
sind möglich. So könnte amṛta-pada als ‚todlose Stätte‘ verstärkt durch mahā- ‚höchste‘ eine zutreffende
Beschreibung des Absoluten liefern, wohingegen der Himmel auch als ‚höchste Stätte des Unsterblich-
keitstranks‘ oder als ‚höchste Stätte der unsterblichen [Götter]‘ mythologisch stimmig wäre. Jedoch ver-
wendet Sāhibrām amṛta-pada nur an dieser Stelle, mahā-amṛta ‚höchster Unsterblichkeitstrank‘ hingegen
mehrmals im Bilde eines Getränks. Da in dieser und der folgenden Strophe ebenfalls Metaphern der La-
bung und des Trinkens vorherrschen, wie im Folgenden kontrastierend pramāda-madirā ‚Rauschtrank der
Nachlässigkeit‘, wurde hier diese Übersetzung bevorzugt.



1064 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.11 Und dieses Gewahrsein über die Verbindung [verschiedenster Verpflichtungen]7

ist es, was besonders den Herrschern [zukommt]. Wie kann bei anderen[, die nur ihren
Eigennutz verfolgen] überhaupt von Verbindung die Rede sein?

33.12 Ebendieses [Gewahrsein] besingen die Kenner der Wirklichkeit in den Lehrbü-
chern zweifach mit [je] einem Attribut versehen: „richtig“ und „Angemessenheit“ [je]
im Vorder- und Hinterglied. [Nämlich samyag-avahitatvam ‚richtiges Gewahrsein‘ und
avahitatva-aucitī ‚angemessenes Gewahrsein‘.]

33.13 In diesem Sinne (evam) wurde hier zuvor8 dieses [Kapitel] mit einer allgemeinen
[Bezeichnung „Wachen“] und [zwei] spezifischen [Bezeichnungen] als „richtiges Wa-
chen“ (samyag-bodha-) [und] „angemessenes Wachen“ (-bodha-aucitī ) angekündigt. Bei
mystischen [Themen] schätzt man obskure Worte.

33.14 Für Herrscher, [die ihre] Aufmerksamkeit auf die Erlangung des Siegs richten
(avadhāya), [indem] sie derart den folgende Weg beschreiten, [tritt] die sehr segensrei-
che Vollendung [ihrer im Jenseits auszukostenden] Verdienste ein.

33.15 Aber bezüglich der in äußere und innere
unterschiedenen konstitutiven Elemente9 [bilden]
diese zwei [Aspekte] in umgekehrter Reihenfolge
den Zustand des aufmerksamen Denkens (avahita-
citta-tvam) von Herrschern.10

Wachsamkeit bedeutet, über die
Belange der Herrschaft wach zu
bleiben. Kunde bedeutet, über
die Bevölkerung informiert zu
sein.

7 Der erklärungsbedürftige Gebrauch von saṃbandhe ‚hinsichtlich der Verbindung‘ schließt an 33.5 an,
wo das Gewahrsein der Verbindung von Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt als Aufmerksamkeit par
excellence vorangestellt wird. Damit versucht der Autor, die auf den Herrscher zugeschnittene Auslegung
dieses Kapitelthemas demselben Schema unterzuordnen. Jedoch geht aus seiner Erläuterung nicht her-
vor, zwischen welchen Elementen die Verbindung hierbei bestehen soll. Denkbar wäre die Verbindung des
Herrschers zu verschiedensten Verpflichtungen oder die Verbindung aller an ihn getragenen Verpflich-
tungen untereinander. 8 Vgl. Anmerkung zu 33.1. 9 Der Ausdruck prakṛtayaḥ lässt im Kontext der
politischen Theorie zunächst an die 7 klassischen Herrschaftsfaktoren denken, die in Kauṭilyas Arthaśāstra
6,1.1 ausgeführt werden: (1) svāmin Herrscher, (2) amātya Haupthofrat, (3) janapada Provinzen, (4) durga
Festungen, (5) kośa Schatzkammer, (6) daṇḍa Militär und (7) mitra Verbündete. bāhya-prakṛtayaḥ ‚äußere
Herrschaftsfaktoren‘ wären sodann ebendiese außerhalb des eigenen Herrschaftsgebiets, also bei einem
fremden Herrscher; vgl. Scharfe 1989, 203f. Zwar erklärt Sāhibrām die āntara-prakṛtayaḥ als Haupthofrat
und dergleichen, was an den zweiten Herrschaftsfaktor anknüpfen könnte. Doch sollen bāhya-prakṛtayaḥ
nicht die gesamte Faktorenreihe eines anderen Herrschers, sondern die abgabenpflichtigen Erwerbstä-
tigen und dergleichen bezeichnen. Daher dürfte hier in Übereinstimmung mit dem Kommentar ‚innere‘
und ‚äußere‘ eher die Einteilung der konstitutiven Elemente des eigenen Staates meinen, nämlich in einen
inneren Kreis weisungsbefugter Administratoren und einen äußeren Kreis von Abgabenpflichtigen; vgl.
auch 40.6 und Kommentar zu 7.46.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1065

33.16 Für Herrscher von edler Geburt, deren We-
senszug [es ist], die Aussagen der zu Unrecht Ge-
schädigten zu schützen,10 sind diese zwei [Aspekte
des Wachens] gewiss im Dies- und Jenseits schmü-
ckend.

Es ist üblich und wird von den
gerechten Herrschern erwartet,
…

33.17 Sie sollen nach Kräften die in-
neren [Elemente] mit einem für Ehrwür-
dige [angemessenen] Verfahren12 auf die
Staatsangelegenheiten13 ansetzen. Und
[auf die darauf Angesetzten sollen sie] zur
[Überprüfung der] Angelegenheiten der
äußeren [Elemente] Agenten [ansetzen,
welche] diese14 beobachten.

… Informanten einzusetzen und im Ge-
heimen vertrauenswürdige Ermittler zu
beschäftigen, damit sie die Zustände der
Bevölkerung und die wichtigen Angele-
genheiten der Menschen beobachten und
ausspähen …

33.18 Und die Agenten sollen derer beiden
schlechtes Verhalten unverzüglich mit [geeigne-
ten] Beweisen belegt vor die Herrscher bringen;
[denn] Saumseligkeit ist ein großes Unheil.

… und die Nachrichten weiterge-
ben und übermitteln können.

33.19 Schnelligkeit brilliert [als Strategie], um
dieses durch Auspressen [von höheren Steuern],
schlechter Verwaltung, Hinterlist und Verfall [der
Kapazitäten zum Steuereinzug] von vor Hochmut
strotzenden [Administratoren] beschädigte Haus
zu erhalten. Bei langer Vernachlässigung aber wird
es, [da es] mit offenkundigen Mängeln versehen
[ist], von [Gegen]maßnahmen gewaltsam ernied-
rigt allerdings nicht die [frühere] Festigkeit errei-
chen.

Nachdem die [Herrscher] infor-
miert wurden, sollten sie ver-
suchen, jedes Problem zu be-
seitigen, das bei der Durchset-
zung der Gerechtigkeit aufgetre-
ten ist. Es sollte korrigiert und re-
formiert werden, bevor es zu spät
dafür ist, etwas zu unternehmen.

10 Nach Kommentar soll den konstitutiven Elementen im inneren Kreis der ‚Zustand des richtigen Wa-
chens‘ (samyag-bodhatvam) gelten, was mit der Definition der ‚Wachsamkeit‘ (tayaqquẓ) im Aḫlāq-i Muḥ-
sinī korrespondieren dürfte. Hingegen soll den hier an erster Stelle genannten Elementen des äußeren
Kreises das ‚angemessene Wachen‘ (bodha-aucitī ) gelten, was der ‚Kunde‘ (ḫibrat) des persichen Prätexts
entsprechen dürfte. 11 Dies korrespondiert hier wie auch andernorts mit dem Attribut ʿādil ‚gerecht‘
im Aḫlāq-i Muḥsinī. 12 Darunter versteht der Autor Bezahlung, Landschenkungen, Beschwichtigungs-
geschenke zu bestimmten Anlässen und dergleichen mehr. 13 Wörtlich: rājya-vṛtte Singular. 14 Der
Kommentar gibt keine Auskunft darüber, ob damit die inneren, die äußeren oder schon, wie in der folgen-
den Strophe, beide Konstituenten gemeint sind.



1066 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.20 Andererseits, solange die [Administratoren]
ihren aus Verwirrung begonnenen Vorgang [noch]
selbst in der Hand haben, sollen sie die Korrektur
(1) am Getanen selbst (svayaṃ kṛte) / (2) am Selbst-
getanen (svayaṃ-kṛte) vornehmen.

Vers: Man kann ein Problem
gleich am Anfang beheben, /
noch bevor man die Kontrolle
verliert. // (33.1)

33.21 Und früher strotzten viele Herrscher vor hel-
denhaften Verhalten [der Art, dass] sie Integrität als
[ihr] hohes Gelübde der Schwertklinge15 ansahen.

[Auszug des Kommentars:] In der Nacht unter Wechseln
[ihrer] Kleidung [umher] zu laufen, um auf die Wege der
Leute zu achten, ist heldenhaftes Verhalten. Genau dies
ist Gewahrsein (avahitatvam), so die Intention. Hierzu
sagt [der Autor] Integrität, [um auszudrücken,] dass [die-
ses Gewahrsein] von [Herrschern, die] für den Bestand der
Festlegung sorgten, durch eigene Bemühung durchgeführt
wurde. Diese Integrität, [nämlich] unter allen Umständen
für Maßnahmen des Herrschers die Nicht-Zahlung von
Löhnen zu korrigieren, ist das hohe, [da] schwer einzu-
haltende Gelübde der Schwertklinge.

Es kam oft vor, dass die Sulta-
ne nachts verkleidet herumlie-
fen, um sich über die Lage der
Herrschaft und der Menschen
zu informieren. Die Höflin-
ge waren über viele Nach-
richten nicht informiert. Und
wenn sie irgendwie informiert
wurden, aus eigenem Interes-
se oder aus Zeitgründen da-
von erfuhren, sagten sie dem
Herrscher nichts oder konn-
ten ihm nichts sagen.

Folgendes ist die Intention: Allen, die nur ich für Staats-
positionen ernenne und einsetze, möge jede Angelegen-
heit zu Ohren kommen. Wenn(?) dennoch aus Eigennutz …
durch [Aufgaben, die] ihr nicht hinter meinem Rücken tun
sollt, wurde die [eigentliche] Aufgabe zunichte gemacht.
Sie werden [mir](?) zu Ohren kommen – [das ist] die In-
tegrität, das Gelübde der Schwertklinge.

Soweit das Gebilde „Aigrette“. Nun [folgt] die Fertigung der „Brosche“.

15 Ursprünglich handelt es sich dabei um eine brahmanische Askesübung für einen verheirateten Mann, in
deren Zentrum die Enthaltsamkeit gegenüber seiner auch zur Zeit der Observanz neben ihm schlafenden
Ehefrau steht. Die meisten Erklärungen zur Bennung dieser Praxis geben an, dass dieses Gelübde so schwer
sei, wie eine Schwertklinge entlang zu laufen, worauf auch Sāhibrām weiter unten (33.46) abhebt. Eine
andere Erklärung lieferten indes die Kommentatoren Dinakara und Bhavabhaṭṭa, wonach die Eheleute
beim Schlafen ein Schwert zwischen einander legten. In der schönen Literatur fungiert das Gelübde der
Schwertklinge als Metapher für ein besonders schwieriges und gefährliches Unterfangen, was auch hier
der Fall sein dürfte; vgl. Hatley 2016, Kane V.1, S. 266 und Stenzler 1886.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1067

33.22 Und so [erzählt man]: Folgendes [helden-
hafte] Verhalten legte David an den Tag, dem die
Verneigung aller von selbst zukommt; unsere [Ver-
neigung ihm gegenüber] möge uns [als Brahma-
nen] angemessen [in Form des Glück bringenden
Ausrufs svasti ] geschehen.

Es wird überliefert, dass seine
Heiligkeit David …

33.23 Dieser [Herrscher] von besonnenem Ver-
stand wechselte jede Nacht [seine] Kleidung und
ging in die Straßen, die Läden der Händler und die
[Stadt]grenzen wie ein armer Bettler.

… in den Nächten verkleidet in
der Stadt und auf dem Basar her-
um lief. Da er wie ein Fremder
aussah, …

33.24 Er gab sich wohlwollend und befragte mit
sanfter Stimme die [ihm] entgegen kommenden
[Leute] einzeln: „Wie verhält sich der Herrscher
euch gegenüber?

… befragte er alle: „Wie hat Da-
vid euch behandelt?

33.25 Welche [Verhaltens]weise [pfle-
gen] seine Handwerker und Diener hier-
bei euch gegenüber? Schenkt er dem Be-
achtung, [wenn ihr] von einer Schandtat
hört?“

Und wie verhalten sich seine Diener und
Untergebenen?“ Und wann immer er ein
Problem fand, setzte er sich dafür ein, es
zu beseitigen.

33.26 Sultan Mahāmada von feinem Ver-
stand sprach besorgt einen bestimmten
[Aspekt] in diesem Vorgehen der alten
Herrscher an:

Von Sultan Maḥmūd wird in ähnlicher
Weise überliefert, dass er nachts heraus
ging und die Verhältnisse untersuchte.

33.27 „Dieses [Vorgehen] ist wahrlich der Gipfel
für Herrscher, [was] die Bestimmung der tatsäch-
lichen Vorgänge anbelangt. Mir gefällt aus Sorge
vor Unheil nicht, dass [man dem Herrscher] hier-
bei entgegenwirken [kann].

Und wenn der König selbst her-
aus geht und untersucht, besteht
ein Risiko.

33.28 Und so setzten die vormaligen, an der Spit-
ze stehenden, besten und ältesten [Herrscher] zum
Gelingen [der Herrschaft] Hofräte ein, nachdem
sie auf richtige Weise [deren] Lebenswandel be-
dacht hatten.

Die Großen und Intelligenten
haben als Regel formuliert, dass
der Sultan …



1068 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.29–30 Jemand mit vorzüglichem Streben16

[und] scharfem Verstand, der in diesem Sinne (iti)
die eigenen [Interessen] zurückhält, dessen Ver-
stand für uneingeschränktes Vertrauen bekannt
ist, [der] die Herzen gewinnt [und] nur auf das
Wohl des Herrschers Rücksicht nimmt, soll derart
mit der Aufgabe hier betraut werden, dass keiner
die Schwachstelle der von ihm auszuübender Tä-
tigkeit [als Stellvertreter] erkennt.

… vertrauenswürdige Vertreter
[für die Zeit seiner Abwesenheit]
und Unterstützer der Regierung
ohne [eigene politische] Interes-
sen, mit reinen Herzen und mit
hohem Streben auswählen soll,
auf eine Art und Weise, dass kein
Mensch es merkt und seine regu-
lären [Befehle] unter ihm befolgt
werden.

33.31 Dieser soll [sein] ganz gewichtiges Wirken
rühmlich entfalten [und so, dass] es sein Herz er-
freut. [Wenn er] damit zufrieden [ist], wird er [sei-
ne Loyalität] nicht ändern.

Sodass, wenn jemand über den
Zustand des [Vertreters] Be-
scheid weiß, ihn niemand mit
Gold verführen kann.

33.32 Und damit derjenige, [dem man stellver-
tretend] die Herrschaft übertragen will, keinesfalls
im Vorgehen gehindert ist, soll er Anspruch haben,
den Herrscher zu sehen.
[Auszug des Kommentars:] Denn es gibt in den Palästen
auch [Stellvertreter, die] obwohl sie [wie in 33.31 be-
schrieben] äußerlich und innerlich zufrieden sind, im
Vorgehen gehindert sind. Die Abgrenzung zu diesen
[erfolgt hier]. Weil es zu Unheil führt, wenn [der Stell-
vertreter] bei einer notwendig sofort zu erledigenden
Aufgabe im Vorgehen gehindert ist, soll man ihm jeder-
zeit die Tür zum Herrscher öffnen, so die Bedeutung.

Es sollte möglich sein, dass der
Vertreter zum König gehen kann,
wann immer er will. Es könnte
eine Nachricht geben, die nicht
warten kann.

33.33 Die feinen und groben Maßnahmen17 eines klugen [Stellvertreters], der nach
diesem Verfahren vorgeht, [werden] ganz ungestört [sein] und überall [innerhalb und
außerhalb des Herrschaftsgebiets] gute Resultate zeitigen.
16 Wörtlich: mahā-icchaḥ ‚nach Großem strebend‘, was hier und andernorts (vgl. das Thema des 11. Ka-
pitels) ‚mit hohem Streben‘ übersetzt. An dieser Stelle legt es der Autor jedoch als udāra-matiḥ ‚mit edler
Gesinnung‘ aus. 17 Der Kommentar erklärt die feinen Maßnahmen als mahatyaḥ rāja-eka-gocarāḥ ‚be-
deutende, nur den Herrscher betreffende‘, was die Vorgänge am Hof beschreiben dürfte. Dagegen seien
‚grobe Maßnahmen‘ alpāḥ prajā-yoga-kṣema-ādi-lakṣaṇaḥ ‚weniger bedeutend, Erhalt, Erwerb und der-
gleichen bei der Bevölkerung betreffend‘. Ein denkbares Kriterium für diese Bewertung wäre, dass das
Verhalten des Stellvertreters am Hof für sein politisches Schicksal bedeutsamer ist als öffentliche Maß-
nahmen.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1069

33.34 Folgendes ist der Nektar: [Wenn] er mit
gutem Verstand überlegt hat und [seine] je auf
angemessene Weise gewürdigten Administratoren
ringsum achtsam verfahren (dhṛta-ādareṣu) [und]
ganz und gar nur dem [Berichten über die] Er-
eignisse ergeben sind und er [so] genügend ver-
lässliche Erwartungen über die großen oder klei-
nen Geschäfte der Bevölkerung erlangt, gebietet
der Herrscher auf dem Thron glücklich, [da] er den
schwer zu gehenden Weg [der Herrschaft / des gu-
ten Nachlebens] erleuchtet hat.18

Auf diese Weise ist der Sultan
über alle besonderen und allge-
meinen Angelegenheiten infor-
miert. Danach werden alle be-
deutenden Höflinge und die an-
gesehenen Leute wissen, dass
der Sultan über ihre Zustän-
de Bescheid weiß. Ohne Zwei-
fel wird ihr Einkommen so sein,
wie es sein sollte. Und sie werden
nichts Unrechtes tun.

33.35 Und man sagt: Es gibt keinen Gegenstand
von derart unmittelbar hohem Wert für Herrscher,
wie die persönliche Beachtung (ādaraḥ) dieser Ob-
liegenheiten.

Vers: Wie edel ist doch die Gabe,
Wissen über die Aufgaben zu be-
sitzen! /

33.36 Daher mögen alle diesen [Gegenstand]
haben [und] keinem möge er fehlen! Besonders
möge damit der (1) dem Skanda gleichende Herr-
scher [Kaschmirs]19. / (2) der [den Segen seines Va-
ters habende] kleine Prinz [Ranbir Singh] gerüstet
sein!

Möge die Welt niemals ohne die-
sen Schatz sein! / In der Welt wird
derjenige geehrt, / der sich der
Welt voll bewusst ist. // 20 (33.2)

33.37 Sein erhobenes und unschätzbar [wertvolles] Haupt ist21 oder wird hierauf
[gerichtet] sein,22 [weil] er aus Geschick stets persönlich über diesen Obliegenheiten
wacht.

18 Der Kommentar könnte mit para-loka-mārgaḥ api asya prakāśa-yuktaḥ ‚auch der Weg in die jenseitige
Welt ist für ihn lichtvoll‘ andeuten, dass der Herrscher den schwer zu Weg nicht durch sein Beispiel selbst
erleuchtet hat, sondern dieser für ihn beleuchtet wurde, etwa von Lehrbüchern wie diesem hier. Mögli-
cherweise trifft dies nur auf die zweite Auslegung des Wegs zu. 19 Die Gleichsetzung des Herrschers von
Kaschmir mit Skanda, dem Sohn Śivas begründet Sāhibrām mit einem Zitat von Kalhaṇa: Rājataraṅginī,
Ed. Stein 1.72: „Kaschmir ist Pārvatī[, die Gattin Śivas]. Man soll wissen, [dass] der Herrscher dort [folg-
lich] von einem Teil Śivas kommt.“ Jonarāja: Rājataraṅginī, Ed. Slaje 134 verwendet dieses Zitat um die
Herrschaft Šāhmīrs über Kaschmir zu legitimieren; vgl. Ogura 2015, S. 184f. und Slaje 2014, S. 263n152
20 Niẓāmī Ganǧavī: Šaraf-nāma, Ed.Dastgirdī, S. 162, Z. 10–11. 21 Dies ist vermutlich auf den im Zeit-
raum der Abfassung dieses Werks (vor 1853) amtierenden Herrscher Gulab Singh (reg. 1846–1887) zu
beziehen. 22 Dies ist vermutlich auf den damaligen Thronanwärter Ranbir Singh (reg. 1857–1885) zu
beziehen.



1070 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.38 Man erzählt Folgendes: Es gab
im Land Khvārjam einen gewissen, zum
Schutz der zu Unrecht Geschädigten be-
reiten Herrscher, der das Gebot des Herrn
in [sein] Herz geprägt hatte.

Es wurde erzählt, dass es in Ḫwārazm ei-
nen gerechten König gab, auf dessen Tafel
des Denkens geschrieben stand: „Gottes
Gebot zu achten …“

33.39 Auf der Anhöhe seiner Erhabenheit prang-
te stets das errichtete Banner der Zuneigung zu
den Erwerbstätigen, [was] Zeichen des Erreichens
(1) der [hohen Stellung] / (2) des [Herrn] (tat-) ist.

Und er hielt das Banner „… und
barmherzig zu sein mit den Men-
schen“23 auf dem Feld der Güte.

33.40–41 Und in seiner [Herr-
schafts]zeit verschwand die Ge-
fahr von Schwächen, Unruhen
und dergleichen [Übeln], sodass
sowohl der Vogel zum Freund des
[Greif]vogels wurde und in die
Luft flog als auch der Schakal
vom schwarzen Löwen beschützt
wurde; um wie viel mehr [lebten
die Menschen] in Freundschaft,
die von selbst aufmerksam (bud-
dhāḥ) und durch Lehren äußerst
geschult sind?

Aufgrund seiner Gerechtigkeit paarte sich der
Gerfalke mit dem Storch. / Aufgrund seiner Fried-
lichkeit schloss der schwarze Löwe mit dem Scha-
kal Freundschaft. / Weder steigt der eine über dem
Feld in die Höhe, / noch reißt der andere auf Erden
mit seiner Pranke. // (33.3)

In seiner Zeit wagte es niemand, etwas Schlech-
tem wie Lastern und Ausschweifungen in der Öf-
fentlichkeit nachzugehen.

33.42 Es gab einen bestimmten [Menschen, dem]
unter [allen] Ehrenwerten die höchste Ehre des
[Herrschers] gebührte, sodass – [weil] ihm keiner
ebenbürtig war – er die Zuständigkeit für Alles er-
langte.

Einer der Emire, eine angesehe-
ne Persönlichkeit an seinem Hof,
diente ihm lange Zeit.

33.43 Der [Herrscher] setzte ihn
[als Stellvertreter] ein, obwohl er
heftige Laster hatte, [aber öffent-
lich] das Leben eines Heiligen
mimte; folglich konnte niemand
den [Herrscher] in Kenntnis set-
zen.

Am Eingang des königlichen Zeltes wartete auf
Wunsch des [Emirs] niemand. Er gab gegenüber
dem Sultan vor, ein Wohltäter zu sein; heimlich
trank er Wein und gab sich verschiedenen Lastern
hin. Niemand wagte es, ihn zu melden.

23 Dieses und das vorhergehende Zitat entstammen ein und demselben Ḥadīṯ.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1071

33.44 Was auch immer Verständige irgendwo [oder] irgendwann gebilligt haben,
[wird] aus Zurückhaltung24 [von Einwänden] gegen diese [Billigung] nicht verworfen.
Diese [Zurückhaltung] wiederum ist hier [in der Welt] ein Schmuck.

33.45 Genug der vielen Worte! Selbst
der [Herrscher], obwohl er davon erfah-
ren hatte, konnte ihm nicht insgeheim
oder öffentlich gegenübertreten und [es]
mitteilen.

Der Sultan hatte davon erfahren. Er woll-
te sich nicht verbal mit ihm streiten.
Denn diese Worte auszusprechen, würde
den Schleier [zwischen ihnen] heben und
würde Stolz und Ehre verletzen.

33.46 Der Weg der Herrschaft ist eine aufgerichtete Schwertklinge.25 Wer seinen Fuß
auf richtige Weise darauf setzt, der wird ganz zufrieden sein.

33.47 Gegenüber denjenigen, die unter Beachtung von Zurückhaltung in eine hohe
Stellung gebracht wurden, ist es die energische Abkehr [von Zurückhaltung], welche
die Stätte der Herrschaft verfallen lässt.

33.48 Zu einer späteren Zeit zitierte nun der ver-
standesreiche Herrscher diesen Stolzen herbei und
befahl ihm: „[Du] sollst mir einen Hahn herbrin-
gen!

Aus diesem Grund rief er den
Emir eines Tages und sagte: „Ich
brauche einen Vogel, …

33.49 Mir scheint, [dass] niemand au-
ßer dir einen [Hahn] herbringen kann,
der schwarze [Flügel]spitzen, [sonst] rest-
los weiße, reine Flügel [und] einen roten
Schnabel hat.“

… der einen roten Schnabel, schwarze
Flügelspitzen und ansonsten weiße Flügel
hat. Niemand außer dir kann einen sol-
chen Vogel finden.“

33.50 Er hörte [dies], legte die Unterar-
me zusammen26 und teilte dem Herrscher
mit: „[Ich habe] das vernommen und [es
auf mich] genommen, [sofern mir] eine
Frist von zwei drei Tagen gewährt wird.“

Der Emir sagte: „Ich werde mich darum
kümmern. Irgendwie wird es mir möglich
sein, ihn zu finden; aber ich brauche drei
Tage Zeit.“

24  uparodhaḥ ‚Zurückhaltung‘ ist ein Synonym des 8. Kapitelthemas. 25 Vgl. Anmerkung zu 33.21.
26 Dies wird in 11.94 und 11.115 als Geste von Kriegern und Hofräten gegenüber dem Herrscher erklärt;
vgl. Wortschatz → prakoṣṭha und → bāhu.



1072 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.51 Und [als] ihm mit „So [sei es]!“ geant-
wortet wurde, ging er, ganz darauf konzentriert,
den [Hahn] aufzuspüren, in die Grenzgebiete; er
bemühte sich sehr, [aber] fand nirgends so einen
[Hahn].

Der Emir bemühte sich, ihn zu
finden. In der Stadt und dem
Umland27 wurde der Vogel nicht
gefunden.

33.52 Nach drei Tagen kam der Scharf-
sinnige an den Hof28 und sprach im Laufe
des Gesprächs von seinem Auftrag:

Nach drei Tagen begab sich der Emir zum
Fuße des Sultanthrons. Er formulierte ei-
ne Einleitung, um sich zu entschuldigen:

33.53 „[Trotz] großer Anstrengungen,
wurde nirgendwo so ein Vogel gefunden.
Wenn du [es] befiehlst, werde ich gehen
und etwas Besseres als das [von dir Be-
schriebene] herbringen.“

„O König, ich habe nach dem Vogel ge-
sucht, soweit die Mühe es möglich mach-
te. Er wurde nicht gefunden. Stattdessen
kann ich zur Verfügung stellen, was auch
immer Eure Hoheit anweist.“

33.54 Der Herrscher vernahm dessen Re-
de und sagte: „Ich möchte so einen [wie
von mir gefordert], keinen anderen. Ob es
wohl gut ist, [dass] dir das Vorrecht [der
Regentschaft] anvertraut wurde?

Der Sultan sagte: „Ich wünsche genau
diesen Vogel. Ich habe dich zum Herr-
scher der Stadt und des Landes gemacht
und du kannst diesen [kleinen] Wunsch
nicht erfüllen.

33.55 Genug von diesen äußerst langwierigen Gesprächen, [die nur] unnötig Aufre-
gung bewirken. [Mir] ist bekannt, [dass] du deswegen hier sehr gelitten hast.

33.56 Sei’s drum. [Ich] gewähre dir einen Zeit-
raum von weiteren drei Tagen. Aber die Abma-
chung hierbei ist wie zuvor: Du sollst aber diesmal
nicht ohne [den Vogel] kommen.“

Geh, ich gebe dir noch drei Tage
Zeit. Aber komme diesmal nicht
ohne den Vogel zurück!“

33.57 Mit dieser Abmachung ging er ein zweites
Mal und bemühte sich in jeder Hinsicht; [wieder]
fand er keinen solchen [Hahn] und kam gedanken-
los und [ohne Vogel] in der Hand [zurück].

Der Emir ging und kam nach drei
Tagen mit leeren Händen zurück.

27 Im Apparat von Ṭabasī 2018, S. 236 finden sich auch Varianten, in denen keine „Stadt“ verzeichnet
ist, was der Vorlage Sāhibrāms näher stehen könnte; jedoch ist aus der Anlage des Apparats in Form von
Fußnoten der Beginn der Varianz nicht ersichtlich. 28 Tentativ, der Text ist an dieser verderbt.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1073

33.58 Der Herrscher beobachtete genau, [dass]
er innerlich ganz hohl kam, und sprach: „Ich habe
erkannt, [dass] deine Wachsamkeit über alle [An-
gelegenheiten] dieser Art ist.

Der Sultan sagte: „Du bist über
die Stadt so [schlecht] infor-
miert, …

33.59 Dein Verhalten habe [ich nun] richtig ver-
standen. Es gibt vier solche [Hähne] an genau ei-
nem Ort. Wenn [du] diese [vier] nicht kennst, was
kennst du [dann überhaupt]?29 Das sage mir!“

… dass es vier Vögel mit diesen
Formen und Eigenschaften in ei-
nem Haus gibt und du sie nicht
finden kannst.

33.60 Er vernahm [dies] mit ganz gespitzten Ohren und verharrte aufgeregt im Schwei-
gen. Der tiefsinnige Herrscher sprach: „Vergeben sei [deine Unkenntnis], gehe in die
von mir [gewiesene] Richtung.

33.61 Ich verrate [dir] den Weg, auf dem du gewiss alle vier [Hähne] finden wirst.“
[Obwohl] sein Herz vor Furcht gebrochen war, konzentrierte er sich nun [aufs Hören].

33.62 [Wenn du] an der Kreuzung nach
Osten losgehst, gibt es auf der rechten Sei-
te des Tempels einen Gebäudekomplex.
Dort gibt es eine Straße aus abgerundeten
[Pflastersteinen].

Gehe auf die Kreuzung der Stadt und wei-
ter über den östlichen Basar; wenn du bei
einer bestimmten Moschee ankommst,
gibt es auf der rechten Seite ein Viertel.
In diesem Viertel gibt es eine Gasse …

33.63 Und in Richtung dieser [Straße
findest du] ein Gebäude mit einer Tür im
Westen. [Wenn du] dieses betrittst, siehst
[du] auf der Südseite eine Kammer.

… die eine Tür im Westen hat. Wenn du
[darüber] ein Haus erreichst, wende dich
zur Bank auf der Südseite.

33.64–65 Hier gibt es in der linken
Hälfte dieser [Kammer] eine weitere, klei-
ne [Kammer]. Dort wirst du eine Volie-
re finden, [deren] Eingang geschlossen
ist. Wenn [du] deren Tür öffnest, [steht
dort] ein von einer Filzwolldecke bedeck-
ter Hühnerkäfig. Hier siehst [du] im Inne-
ren die vier Hähne, die ich dir beschrieben
habe.

Auf der linken Seite gibt es ein Gebäude
und in diesem Gebäude gibt es ein Zim-
mer. Mach die Tür dieses Zimmers auf.
Dort findest du einen Käfig mit einer gel-
ben Filzdecke. In diesem Käfig gibt es vier
Vögel mit den besagten Eigenschaften.

29 Wörtlich im Nominalstil: eṣām cet a-jñātṛ-tā kutra te sā [jñātṛ-tā] ‚Wenn [du] keine Kennerschaft dieser
hast, worin besteht dann deine [Kennerschaft]?‘



1074 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.66 Bitte geh schnell und bring [sie] her, Ver-
ständiger! Schluss mit dieser Zerstreutheit! Män-
ner, die sich auf den Gesamtzusammenhang kon-
zentrieren können, sind [wahre] Männer.“

Bring sie her!“

33.67 Er vernahm die Rede aus dem Mund des
Herrschers aufmerksam und ging fort; [als] er bei-
nahe an das Richtige dachte,30 wurde sein Geist
verwirrt.

Der Emir wunderte sich. Er ver-
ließ den Hof des Sultans …

33.68 Er ging den vom Herrscher beschriebenen
Weg, und erkannte all das [wieder]; entsprechend
trat er ein, fand und nahm die vier [Hähne].

… und ging in die vom König ge-
wiesene Richtung …

33.69 Er kam zurück, setzte ihm die vier [Häh-
ne] vor, legte die Unterarme zusammenlegte31 und
hoffte guter Dinge auf die Gnade des Herrschers.

… und brachte den Käfig mit den
Vögeln zurück.

33.70 Mit „Setz dich!“ herzlich behandelt, un-
terwies der [Herrscher] den [Hofrat]: „Ein [von
mir eingesetzter] Leiter soll wie ich mit gehöriger
Aufmerksamkeit bei der Aufgabe sein, [die er als
Amtspflicht] ergreift.“

Der König sagte: „Diejenigen,
die mit dem Regieren beauftragt
sind, sollten über Stadt und Land
so [gut] informiert sein wie ich.“

33.71 Dieser verstand, schämte sich und versank
sofort in tiefer Sorge [vor öffentlicher Bloßstel-
lung]; er überlegte: „Wie soll man das Verhalten
eines [Herrschers, der hier alle] Vorgänge kennt,
einschätzen?

Als der Emir diese Rede hörte,
dachte er: „Der König, der die
Basare, Straßen und Häuser der
Stadt so gut kennt, weiß viel-
leicht auch, was ich heimlich tue.

33.72 [Wie dem auch] sei. Ab heute werde ich
überhaupt nichts [mehr] in dieser Weise tun. Ich
werde zur Läuterung [meiner] früheren [Taten]
sogar Gegenmaßnahmen treffen.“

Deshalb muss man die Lebens-
weise ändern.“

30 Dies deutet die Erkenntnis an, dass es sich bei der Aufgabe um eine Prüfung gehandelt hat; vgl. 33.71,
31 Dies wird in 11.94 und 11.115 als Geste von Kriegern und Hofräten gegenüber dem Herrscher erklärt;
vgl. Wortschatz → prakoṣṭha und → bāhu.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1075

33.73 Er besiegelte [mit den Fingern] Ohren und
Nase und schwor: „Ich werde [es] nicht [mehr]
tun.“ [Damit] begab er sich auf den richtigen Pfad
und verbrachte [so sein] Leben.

Er bereute seine Sünde und kehr-
te auf den richtigen Weg zurück.

33.74 Folgendes strahlt [als] ganz makelloser
Kern aus jener [Anekdote]: Im [Leben des Herr-
schers] wird die Untersuchung des Verhaltens der
Edelleute, [die] ein Amt bekleiden, für Herrscher,
[welche] die im Dasein[skreislauf] vorhandenen,
guten Herrlichkeiten begehren, zum eigenen Nut-
zen und dem anderer [gute] Resultate zeitigen.
Schluss mit den [reuigen] Verzagungen!

Aus dieser Geschichte geht her-
vor, dass es viele Vorteile bringt,
wenn die Sultane über die Tätig-
keiten der Menschen Bescheid
wissen.

33.75 Und so vernehmt bitte freudig, was der
[Schriftsteller wie der] Schöpfer [Brahmā] in einer
neue, bunte Schöpfung in Worten über das ver-
dienstvolle Verhalten früherer Herrscher nieder-
gelegt hat.

Der Schriftsteller schrieb / die
Berichte der Könige Persiens /

33.76 Der folgende Regenstrom des Nektars,
wie der Herrscher Harmoj zur Zeit [seines Able-
bens seinen Sohn] namens Khusrava belehrte, mö-
ge euch Befriedigung bringen!

als Hurmuz im Sterben lag / sagte
er dem Ḫusrau: …

33.77 „O Söhnchen, obgleich diese enorme Last
[der Erde] auf deine Schultern gelegt wurde, wird
sie gewiss Freude spenden,32 [wenn] ihre … mit
deinem Befehl versehen sind.

… „O Junge, / die Welt ist von dir
abhängig / und an deinen Befehl
gebunden. /

33.78 Ein Anführer33 muss genügend wach-
sam (buddhena) sein, soll nicht nachlässig (pramā-
dinā) ruhen; wenn [etwas] getan werden muss,
tritt durch Schlaf (nidrayā) künftig gewiss Unheil
ein.

Ignoriere dies nicht, indem du
schläfst; sei wach! / Bleib immer
über die Nachrichten der Welt
informiert. /

32 Wörtlich als rhetorische Frage: kiṃ na modayet ‚wird sie nicht Freude spenden?‘ 33 Tentativ netrā
für te ’tra gelesen.



1076 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.79 All dies hier hängt von dir ab – vernach-
lässige dies nicht im Verstand!“ So sprach er und
[rezitierte] „OM Verneigung [dem Urgrund]“ und
fand mit ganz wachem Verstand (vibuddha-) die
[letzte] Ruhe.

Wenn die ganze Welt in deiner
Verantwortung liegt, / ignoriere
deinen Daseinszustand nicht!“
Ende. // (33.4)

33.80 Glaube [mir, nur] diejenigen, die über die
eigenen und fremden Länder aus allen Richtungen
Nachrichten zusammentragen [und] denen [da-
her] von nirgendwo Gefahr droht, sind ganz und
gar wachsam (vibuddhāḥ), was das [Meiden von
Nachlässigkeit] anbelangt.

Um die Nachlässigkeit zu über-
winden, muss man Spione er-
nennen, damit man über den
Zustand jeder Region Bescheid
weiß.

33.81 Und so sprach der Kalif Monsar: „Mein Ver-
stand hängt von dreien ab. Diese halte ich für ehr-
würdig [und] kann sie [nur] durch [gutes] Schick-
sal erhalten; [daran besteht] kein Zweifel.

Der Kalif Manṣūr sagte: „Ich
brauche drei Personen:

33.82 Ich werde [erstens] den Bediens-
teten ehren, der die [rechtmäßige] Bezah-
lung meines Anteils und des Anteils der
Erwerbstätigen prüft und vornimmt; [er]
hat in jeder Hinsicht eine gewinnbringen-
de Zukunft.

Erstens: Einen Buchhalter, der mir nicht
das der Bevölkerung [zustehende] Geld
gibt und gleichzeitig nicht das mir [zuste-
hende] Geld bei der Bevölkerung lässt.

33.83 Und [ich werde zweitens] den
Burgwächter [ehren], der ohne [seinen]
eigenen Nutzen im Geringsten zu beach-
ten Anweisungen gibt, und [so] Grausam-
keit [im Keim] erstickt. Ach so … o weh!“
[gab er von sich und] seufzte.

Zweitens brauche ich einen Vogt, der
denjenigen, der eine Grausamkeit erlitten
hat, Gerechtigkeit widerfahren lässt und
ein Urteil fällt, ohne an sein eigenes Inter-
esse zu denken.“ Dann seufzte er traurig
und sagte: „Ach, drittens …“

33.84 Und [als] er verstummt war, trat ein ge-
wisser Ehrwürdiger heran und hakte nach: „Herr,
nenne uns den dritten, den du im Sinn hast.“

Er wurde gefragt, wer das sei.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1077

33.85 „Hm, wer mir sachgemäß über die Erwerbs-
tätigen Bericht erstattet, den würdige ich im hohen
Maße als Empfänger [meiner] Zuneigung.“

„Eine Person, die mich über de-
ren Zustand34 so informiert, wie
er tatsächlich ist.“

33.86 Der Baum des [guten] Schicksals trägt für
die Herrscher Früchte, wenn sie sich auf Erden mit
solchen zusammentun, vermittelst derer die Sub-
jekte Glück empfangen.

In der Tat, wenn der König diese
Personen engagiert, wird es dem
Volk großen Nutzen bringen.

[Kommentar:] Hier fertigt [Autor] die „Brosche“ mit [den Worten: DieAltvorderen] erzählten
…

33.87 Die Altvorderen erzählten Folgendes: Es
gab einen [Herrscher] Arodh-śiras, nach Bābhak
benannt,35 [der] seine Gedanken darauf gerichtet
hatte, das Tun [seiner] Angehörigen, Hofräte und
Handlanger in Erfahrung zu bringen.

33.88 Und so war es seine Gewohnheit, dass
er, [wenn] diese vor [ihn] traten, ihnen aufzähl-
te, [was sie] am Vortag getan hatten, sachgemäß,
jeglicher [öffentlicher oder geheimer] Art und in
vollem Umfang.
[Auszug des Kommentars:] Und das ist, [was sie] getan
hatten: Der [Betreffende] (anena) hat an diesem Tag
dies gegessen, hat hier geschlafen, ist hierhin gegangen,
hat mit dem gesprochen [und] hat dies gesagt. Alles,
[was sie] gegessen hatten und dergleichen, ließ er [sie
so] hören, wie [sie es] erlebt hatten.

Es wird überliefert, dass der Kö-
nig Ardašīr Bābak36 die Umstän-
de seiner Beamten und seiner
Höflinge in dem Maße ausspio-
niert hat, dass er jeden Tag den
Emiren, Wesiren Regenten und
anderen Dienern erzählte, was
sie letzte Nacht getan, gegessen,
wo sie geschlafen, mit wem sie
gesprochen und was sie gesagt
haben.

34 Hiermit dürften die zwei zuvor genannten Staatsdiener gemeint sein, welche der dritte bespitzeln soll,
wie auch die folgende Anekdote (33.87ff.) nahelegt. Sāhibrām interpretierte das Personalpronomen in
aḥvāl-i īnān-rā ‚deren Zustand‘ wohl auf die mit 33.82b korrespondierend genannte raʿīyat ‚Bevölkerung‘,
bezogen, im Sanskrit ‚Erwerbstätige‘, dort -arjaka-, hier samarjaka-. Doch ist eine entsprechende Varianz
in der konkreten Vorlage nicht auszuschließen, vgl. Ṭabasī 2018, S. 261, Fn. 7: aḥvāl-i dunyā-rā ‚über den
Zustand der Welt‘. 35 Im Sinne von Sāhibrāms Auffassung von Bābhak als Ortsbezeichnung könnte
Bābhak-khyātiḥ auch ‚in Bābhak bekannt‘ bedeuten. 36 Nach Ṭabasī 2018, S. 261, Fn. 2(2).



1078 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.89 Sie hörten alles, [was sie] getan hatten, [so],
wie [sie es] erlebt hatten, gingen nach draußen und
sprachen erstaunt: „Dies ist ohne göttliche Hilfe
nicht [möglich]!“

Die Leute waren darüber über-
rascht. Sie sagten, dass er von
Engeln informiert werde.

33.90 Die Aktivität seiner Agenten war makel-
los; die [Leute] gingen hierbei von einer Entfaltung
göttlicher Macht aus, weil [sie] keine Zeichen [der
Agenten] oder Ähnliches37 wahrnahmen.

Das war jedoch ohne die Über-
mittlung der Information durch
die Spione nicht möglich.

33.91 [Wenn man] tüchtige Agenten einstellt, um
zu unterscheiden, [was] getan werden muss und
[was] nicht getan werden sollte, nehmen sie ener-
gisch das Denken der Herrscher [für sich] ein, weil
[sie] richtig verfahren.

Vers: Die Spione sind die Ver-
trauten der Könige. / Weltherr-
scher schätzen sie von Herzen. /

33.92 Die [Agenten oder Herrscher] sollen das
Herz der Grausamen peinigen und diejenigen hei-
len, [die von Grausamkeit] betroffen sind. Dieses
Vorgehen ist in jeder Hinsicht für Herrscher rühm-
lich.

Nicht nur vergiften sie die Leber
der Grausamen, / sie salben auch
die Wunde derer, die nach Ge-
rechtigkeit trachten. // (33.5)

33.93 Ohne Zeichen der [Agenten] gilt für Herr-
scher im Falle einer Aussage von zu Unrecht Ge-
schädigten folgende Abmachung: [Sie] sollen auf-
merksam (avadhāya) eine [Gegen]maßnahme er-
greifen, [aber] eine schnelle Anweisung ist nicht
geboten.

Wenn der König ohne Angaben
eines Spions über ein Ereignis in-
formiert wird, soll er nach den
Bedingungen der Wachsamkeit
(āgāhī ) nicht sofort ein Urteil fäl-
len.

37 Hinweise darauf, wie die Informationen außer durch geheime Zeichen noch übermittelt werden konn-
ten, gibt schon Kauṭilyas Arthaśāstra 1,12.11: “The apprentices of clandestine establishments should
communicate the secret information gathered by spies through signs and written messages (saṃjñā-
lipibhiḥ).”, 1,12.13: “… should carry outside the information gathered by spies through songs, recitations,
written messages hidden within musical instruments, or signs (gīta-pāṭhya-vādya-bhāṇḍa-gūḍha-lekhya-
saṃjñābhiḥ).” und 1,16.25: “he should obtain the information gathered by spies through the blathering
of beggars, drunkards, lunatics, and those asleep, or by way of drawings, writings, and signs displayed
in holy places and temples (yācaka-matta-unmatta-supta-pralāpaiḥ puṇya-sthāna-deva-gṛha-citra-lekhya-
saṃjñābhir vā).”; Übersetzung: Olivelle 2013, S. 79 und 87, Sanskrit von mir ergänzt.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1079

33.94 Und die Gelehrten erklärten: Die
Anweisung von Herrschern ist [so unver-
meidlich wie] Tod und Geburt; sie ist die
auf die Erde herab gekommene [göttliche]
Stimme von verborgener Gestalt.
[Auszug des Kommentars:] Und deshalb kann
keiner diese [Anordnung] rückgängig ma-
chen. Das heißt, dass ein Herrscher aufmerk-
sam sein sollte.

Denn die Großen sagten, das Urteil des
Königs sei wie das Schicksal und die Vor-
herbestimmung. Wenn es aus der Welt
des [göttlichen] Willens in die Welt der
Menschen kommt, kann es auf keinen
Fall zurückgewiesen und verhindert wer-
den. Und es kann unmöglich unterlassen
und vermieden werden.

33.95 Der unzerbrechliche Pfeil des
[Herrscher]worts wird im Bogen „Mund“,
[der] mit der Sehne „Zunge“ bespannt
[ist], mit entfachtem Machtglanz ange-
legt. Wie könnte er umkehren?

Vers: Wenn vom Bogen des Schicksals ein
Pfeil geschossen wird, / kann er mit keiner
weisen Entscheidung zurück geschossen
werden. // (33.6)

33.96 Die mit [ihren] jeweiligen Aufgaben be-
trauten, dem Thron loyale [Beamten] sollen bei
den großen und kleinen Aufgaben nachdrücklich
die Maxime beachten, das Wichtige [schriftlich] zu
sammeln.

33.97 Und [wenn sie ihre] Pflicht derart [in
Schriftform] erfüllt haben [und] das Herrscher-
wort in dieser [Angelegenheit] überaus [und] end-
gültig klar formuliert wurde, [dann] wird seine
Anweisung erteilt und dürfte unter keinen Um-
ständen scheitern.

Daher sollten die Statthalter
[verschiedener] Regionen des
Herrschaftsgebiets und dieje-
nigen, welche die Herrschaft
unterstützen, in Angelegen-
heiten, die das Interesse der
Öffentlichkeit betreffen, kein
Urteil ohne beglaubigten Beweis,
klare Gründe, deutliche Belege
und eingängige Argumente
unterzeichnen.

33.98 [Erst] nachdem [er es] mit dem Geist er-
wogen hat, zu klarer [Einsicht] gelangt ist und [es]
auch später für belastbar hält, soll [der Herrscher]
das tun, [was] zu tun ist, [indem er] es mit einer
Anweisung schmückt.

Und sie sollten ohne gründliche
Überlegung, Bedacht, Konsulta-
tion und Gewissheit keinen Be-
schluss erlassen.

33.99 Und die Gelehrten sagen: Was der Herr-
scher sofort anweist, ist sowohl fernab von Ver-
stand und Rechtshermeneutik.38 als auch der Ruin
[seines] guten Rufs.

Deshalb sagten die Weisen: Es ist
nach Religion und Vernunft nicht
zulässig, / dass der König ohne
Beweise befiehlt, /

38 Vgl. 33.136.



1080 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.100 [Der Ausführende] muss die Anweisung,
[wenn sie] gravierend [ist],39 sorgfältig bedenken
und auch verstehen, bevor [er sie] ausführen soll.
Andernfalls [richtet sich] die Grausamkeit vermut-
lich gegen [ihn] selbst oder andere [Unbeteiligte].

weil sein Urteil wie das bereits
eingetretene Schicksal / manch-
mal Leben nimmt, manchmal Le-
ben schenkt. // (33.7)

33.101 Und es gibt hierbei noch eine
weitere Abmachung:40 Einen Mann, [von
dem] der Herrscher [es] nur dem Hören-
sagen nach vermutet, sollte er unter kei-
nen Umständen [allein deshalb] für schul-
dig halten.41

Eine weitere Bedingung der Wachsamkeit
(āgāhī ) ist, dass der König nicht aus Ver-
mutung einen Unschuldigen benachtei-
ligt und ihn nicht in Gefahr bringt.

33.102 Bestrafung von Übeltätern, die aus [blo-
ßer] Vermutung [erfolgt], lässt Herrscher im Dies-
und Jenseits in den Schlamm des Verrufs stürzen
[und] führt zum Zusammenbruch.

Denn die Vermutungen basieren
meist auf Missmut und Verärge-
rung.

33.103 Und es heißt in den mystischen Wer-
ken: Die Anweisung, welche auf einem Verständ-
nis aus [bloßer] Vermutung [fußt], befleckt ruhm-
reiche Herrscher mit Schuld.

Wie Gott – gepriesen sei Er! –
sagte: „Mutmaßungen anstellen
ist manchmal Sünde.“42

33.104 Ein Herrscher wird ge-
wiss dem Unheil und der harten
Strafe des [Herrn] anheimfallen,
[wenn] er hierbei [sein] Urteil
auf [bloßer] Vermutung zu grün-
den pflegt.

Und wenn jemand einfach aufgrund einer Ver-
mutung ohne Überprüfung und Gewissheit ein
Urteil in einer wichtigen Angelegenheit fällt und
sich diese Vermutung dann als falsch heraus stellt,
würde er sich dem Zorn und der Wut Gottes aus-
setzen.

33.105 Demgemäß sollen [Herrscher, die] auf ei-
nen guten Ruf aus sind, von diesem [voreiligen
Urteil] aufgrund eines Fingerzeigs auf das Gesicht
[des Angeklagten?] oder wegen einer Markierung
an der Nase [von früherer Bestrafung?] 43 sogleich
ablassen, [wenn] sie ihr eigenes Wohl wünschen.

Möge Gott uns davor bewahren!

39 Aus dem Kommentar geht hervor, dass hier konkret das Verhängen der Todesstrafe gemeint ist. 40 Vgl.
33.93. 41 Wörtlich: na aghi-kalanā-āspadam prāpyaḥ ‚sollte ihn nicht zum Gegenstand der Fiktion ma-
chen, [er sei] schuldbehaftet‘. 42 Qurʾān 49:12. 43 Tentativ.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1081

33.106 Besonnener, zerstöre nicht so [aus bloßer
Vermutung] jemandes Lebensunterhalt, dass eine
Spur des Makels auf deinen Ruf kommt! Der Tief-
sinn ist nicht vorschnell [und es gibt dazu] kei-
ne Alternative. Die [Vermutung] ist fürwahr ein
schlechter Antrieb.

Vers: Bestrafe niemanden aus
einer leichten, falschen Ver-
mutung. / Sonst kommt später
Reue. /

33.107 Wenn diese nämlich irgendwann [als blo-
ße Vermutung] erwiesen offenbar wird, was kann
dann ein bloßgestellter [Herrscher, der] reuig ist,
[weil er] getan hat, [was man] nicht tun sollte, [da-
gegen] ausrichten?

Denn wenn die Gewissheit sich
deutlich von der Vermutung un-
terscheidet, / wirst du es bereuen,
aber Reue hilft nicht. // (33.8)

[Auszug des Kommentars:] Hier fertigt [der Autor] die „Brosche“ an der „Aigrette“ des [bereits]
Gesagten mit [den Worten: Folgendes] erzählt man …

33.108 Folgendes erzählt man: Als der
Herrscher Kubādha die Erde regierte, ging
jemand an einen [menschen]leeren Ort
und sah von Weitem jemanden.

Es wird erzählt, dass in der Zeit als Qubād
herrschte, jemand zu einer Ruine kam. Er
sah jemanden, [der] gefallen [war].

33.109 Er ging näher [heran], schaute und – [sei-
nen] Blick [daran] heftend – erkannte, [dass] sein
Kopf abgeschlagen war und in seiner [Körper]mit-
te ein Schwert steckte, sodass [es] hoch ragte.

Als er genau hinschaute, sah er,
dass sein Kopf abgeschnitten war
und in seiner Brust ein Dolch
steckte.

33.110 Nachdem er dies gesehen hatte,
versank er in einem Ozean aus übermäßi-
ger Sorge [und] zitterte mit schwanken-
dem Geist. Er erstarrte und verharrte zwi-
schen Gehen und Bleiben.

Der Mann war so perplex, dass er über-
wältigt wurde und dort versteinerte.

Weder konnte er bleiben, noch wagte er
zu gehen. // (33.9)

33.111 Und zu genau dieser Zeit kam ein Bediens-
teter des Herrschers dorthin, sah diese Gesamtsi-
tuation, trat vor [ihn] und wurde sehr betrübt.

Zu dieser Zeit kam einer der Die-
ner des Provinzherrschers dort
an und sah ihn in dieser Situati-
on.



1082 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.112 Er überlegte, kreuzte [dann] schnell die
Hände des Stehenden44 [auf dem Rücken], fesselte
[sie] und hängte [ihm] das blutbeschmierte kleine
Schwert um den Hals.

Sofort band er dessen Hände am
Nacken fest und hängte ihm den
blutigen Dolch um den Hals …

33.113 Und so führte der eigene Diener [des Herr-
schers] ihn zum Audienzsaal des Herrschers, be-
richtete [seinem] Herrn alles [so], wie [er es] ge-
sehen hatte.

… und brachte ihn vor die Tür des
Provinzherrschers. Und er schil-
derte die Situation.

33.114 Dieser sah und hörte das, [was] gesche-
hen war, [und war] aus Zorn zu harten Strafen auf-
gelegt. Mit drohendem Gebrüll machte er diesen
[mutmaßlichen Mörder] zu einem Todgeweihten
und stellte [fragend] fest:

Der Provinzherrscher schrie:

33.115 „Was [soll] das? Warum hast du jenen
gewaltsam umgebracht, [du] Dummkopf?“ Dieser
bat [ihn] mit „Beschütze [mich]!“ um Sicherheit
[vor sofortiger Strafe] und sprach mit verneigten
Körper:

„Warum hast du diesen Mann
getötet?“ [Der Mann] sagte:

33.116 „O allwissender Herrscher, höre mit Ver-
stand, [was] mir passiert [ist]! Entscheide dann
wie [du] willst, dein Verfahren ist in jedem Fall
richtig.

„O König!

33.117 [Als] ich in die Wildnis ging, sah ich bald
jenen derart umgebracht und wunderte [mich]:
Was [ist das]? [Darauf] erstarrte ich, [weil ich] von
Benommenheit übermannt wurde.

Ich kam zu dieser Ruine und fand
ihn schon tot vor. Ich war perplex
und überwältigt.

33.118 [Nun] weiß ich, [dass] just zu dieser
Zeit [meiner Benommenheit] jener Bedienstete
des Herrschers kam; er führte mich, [der ich] nach
dem Fesseln [wieder] zur Besinnung gekommen
war, mit dem Schwert um den Hals hier her.

Bewusstsein Während ich in die-
sem Zustand war, nahm mich
dieser Mann fest und brachte
mich zu Ihnen.

44 Wörtlich: ūrdhva-saṃsthiteḥ ‚desjenigen mit nach oben gerichteter Gestalt‘.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1083

33.119 Ich weiß in diesem Fall nicht, [was] mit
diesem Toten oder dem Mörder passiert ist – [das
ist] die Wahrheit, Großherrscher! Nun ist die Ur-
teilskraft des Gebieters [mein einziger] Ausweg.“

Ich kenne weder den Getöteten
noch den Mörder.“

33.120 Der Herrscher vernahm seine Rede [und
erwiderte ihm:] „O Einfältiger, [ich habe dich] ja
fürwahr gehört.“ [Zu seinen Befehlshabern sagte
er:] „Ich glaube, [dass] er mit [seinen] Geschichten
[nur] einen Weg zu seinem Freispruch bahnt.

33.121 In Wirklichkeit hat dieser Übeltäter ihn
mit einer Untat umgebracht. Wie angemessen, soll
er schnell die höchste Strafe[, den Tod] erhalten.“45

[Der Provinzherrscher] sagte:
„Ich nehme an, dass du diesen
Mann getötet hast und dich
selbst retten willst, indem du das
behauptest.“

33.122 Jener hörte dies und sprach bar jeder
Hoffnung auf Leben zu dem scharf richtenden
[Herrscher]: „Herr der Himmelsgegenden,46 ma-
che [mich] nicht irrigerweise aus [bloßem] Ver-
dacht zum Schuldigen!

Der arme Mann sagte: „ Behan-
deln Sie mich nicht aufgrund Ih-
rer [negativen] Vermutung!

33.123 Herrscher, höre hierzu ein Mysterium,
[das] von der höchsten Autorität gesprochen wur-
de: [Solche, die als] Kluge [gelten wollen,] sollen
am Gegenstand der Gewissheit keine Zweifel he-
gen.“47

Wie Gott gesagt hat: ‚Und
Vermutungen helfen hinsicht-
lich der Wahrheit nicht.‘48

Vermutung ist kein Ersatz für
Gewissheit.“

33.124 Und der [Herrscher] missachtete das zu
recht geäußerten Wort von höchster Autorität und
befahl: „Man soll [ihn] auf die Vorrichtung brin-
gen!“

Der Provinzherrscher hörte nicht
auf ihn und befahl, ihn aufzu-
hängen.

33.125 Sie führten ihn umgehend zur
Richtstätte, fesselten ihn mit Seilen und
gaben darauf, als [er] auf die Vorrichtung
gebracht wurde, laut bekannt:

An der Stelle, wo sie ihn einen Strick um
den Hals legten und ihn hochziehen woll-
ten, schrien sie:

45 Denkbar wäre auch: a-kṛta-karmaṇā… asau prāptavyaḥ… ‚für [seine] Untat soll er … erhalten‘. 46 Zu-
gleich dürfte nach nir-āśaḥ ‚bar jeder Hoffnung‘ bei āśā-ina auch anklingen: ‚Herr der Hoffnung‘. 47 Nach
Kommentar implziere dies sinngemäß, dass sie einer bloß in Verdacht stehenden Sache keine Gewissheit
beimessen dürfen. 48 Qurʾān 10:36.



1084 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.126 „O hört, kommt her! Weil dieser [Mann]
an einem menschenleeren Ort jemanden getötet
hat, erging in diesem Fall der Befehl [des Herr-
schers]: Man soll [ihn] auf die Vorrichtung brin-
gen!“

„Er hat in dieser Ruine jemanden
getötet.“

33.127 Unter den durch die Bekanntmachung
Herbeigerufenen trat ein junger Befehlshaber [aus
seiner Gruppe] nach vorn und rief den Beamten
schnell zu: „Halt! Halt!

Da trat ein junger Mann unter
den Zuschauern vor und sagte:

33.128 Geduldet euch so lange, bis ich
vor den Herrscher getreten bin und die-
se Tötung aufkläre. Sonst [wird uns allen]
Unheil geschehen!

„O Henker! Warte, bis ich zum König ge-
gangen bin und die Situation erkläre. Be-
eile dich nicht, …

33.129 Und wenn dem von euch [hierher] ge-
brachten Unschuldigen aus [bloßem] Verdacht auf
Schuld ein Verbrechen unterstellt wird, dann wird
der Bestand [des Reichs] mit allem, [was dazu ge-
hört,] augenblicklich zu Ende gehen.“

… denn dieser Mann ist unschul-
dig. Und es ist böse, einen Un-
schuldigen zu töten.“

33.130 [Weil] sie besonders [aufmerksam] zu-
gehört hatten, unterbrachen die verwunderten
Scharfrichter darauf [die Exekution] und führten
ihn zum Herrscher.

Der Henker hielt inne. Sie brach-
ten den [Jungen] zum Provinz-
herrscher.

33.131 Sobald er vor [ihm] stand, sprach er voll
Eile zum Herrscher: „Vergebender, ich habe diesen
Mord [begangen]! Lasse diesen nicht fälschlicher-
weise hinrichten!
[Auszug des Kommentars:] Dieser, das heißt am men-
schenleeren Ort begangene, von Euch nicht gesehene
Mord von mir.

Er sagte: „Ich war es, der in dieser
Ruine Blut vergossen hat.

33.132 Der [Getötete war] ein alter
Feind von mir; ich hatte in dieser [Wild-
nis] die Gelegenheit und tötete ihn ge-
waltsam. Dieser [von euch Verdächtigte]
wusste gar nichts davon.“

Der Mann war mein Feind und ich fand
eine Gelegenheit, ihn zu töten. Und der
Junge, der verurteilt wurde, ist sich dieser
Tat nicht bewusst.“



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1085

33.133 [Der Herrscher] hörte [das], besann
sich[, dass er aus bloßem Verdacht befohlen hat-
te,] und hielt, von Furcht überwältigt, [den Atem]
an; er verkehrte mit [seiner] Wahlgottheit49 und
gab Läuterung gelobend das Versprechen: „So wer-
de [ich] keinen Befehl [mehr] erlassen.“

Der König dachte darüber nach
und gelobte sich, niemanden
aufgrund seiner Vermutung zu
verurteilen.

33.134 [Weil] er auf dem Thron der Herrschaft
saß, gab er den Befehl, den [fälschlich Verdäch-
tigten] freizulassen und ließ denjenigen, [der] den
wahren Sachverhalt beschrieben hatte, ins Gefäng-
nis sperren.

Er warf diesen Jungen ins Ge-
fängnis.

33.135 Nun wurde dieser ins Gefängnis gesteckt
und jener befreit. Die Befehlshaber traten vor den
Gebieter und meldeten: „So ist es geschehen!“

Über das Vorkommnis wurde
dem König Qubād ein Bericht ge-
schrieben.

33.136 Darauf rief er [ihnen] im Geiste ver-
trauend viele Rechtshermeneutiker und bedeuten-
de Berater herbei und befragte [sie] aufmerksam
zu diesem Fall [desjenigen, der sich selbst ange-
zeigt hat].

Er fragte die damaligen
[Rechts]gelehrten.

33.137 Und nachdem sie sich versammelt hatten,
sagten sie ihm: „Er soll keinesfalls exekutiert wer-
den. [Wenn] man Gravierendes und Geringfügiges
abwägt, [steht die angemessene] Sühne von Übel-
taten fest.

Sie antworteten, dass dieser jun-
ge Mann nicht getötet werden
sollte, …

33.138 Nachdem er seinen Feind getötet hat, ret-
tete er darüber hinaus (api), [weil] er wahrheitsge-
mäß aussagte, einen anderen. Wegen seiner Aussa-
ge ist ein einziger gestorben, [der sein] Feind [war]
– das ist sicher [vergleichsweise] eine Geringfü-
gigkeit.

… weil er zwar jemanden getötet,
aber einen anderen gerettet hat.

49 Nach Kommentar als iṣṭadevatayā saṃgatiṃ kṛtvā wiedergegeben; wie der Wortlaut des Grundtexts
iṣṭvā dies bedeuten soll, bleibt unklar.



1086 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.139 Dieser so [lautende] Rat von uns kommt zustande, [weil] er durch Werke der
[Rechts]grundsätze schwer zu widerlegen ist.50 [Doch] die reifliche Einschätzung des
Herrschers wiegt schwerer als alles andere.“

33.140 Nachdem der [Herrscher] aufmerksam aus
dem Mund von Fachleuten den auf [seinen] Kern
reduzierten [Rat] vernommen hatte und den [De-
linquenten] vor [sich] führen ließ, befragte er [ihn]
ausführlich über das gesamte [Vorkommnis].

Qubād lud diesen jungen Mann
vor und befragte ihn über das
Vorkommnis.

33.141 „Du musst den Grund hierfür und das Eigentümliche [daran] unbedingt [vor]
mir aussagen!“ So vom Herrscher höchstpersönlich aufgefordert, antwortete der [De-
linquent] besonnen vor [ihm]:

33.142 „Die Wahrheit [ist:] Bis zu diesem Tag war ich meines Feindes nicht hab-
haft geworden. [Als ich] ihn am menschenleeren Ort fand, tötete [ich] ihn sofort. Der
[fälschlich Beschuldigte wusste] gar nichts [davon].“

33.143 Der [Herrscher] vernahm [dies] erfreut
und (1) hielt [es] für wahr / (2) besann sich
auf die [höchste] Wahrheit (satyaṃ dhyātvā); er
sprach wohlgesonnen: „Warum habe [ich] verges-
sen, [was] im [Buch] ‚Lehre des Anstands‘51 gesagt
wird?

Er schenkte ihm ein Gewand und
ließ ihn frei. Er befahl, die Anwei-
sung zu schreiben, …

33.144 Ein Herrscher soll niemals auf-
grund [bloßen] Verdachts bereit sein, Blut
zu vergießen. Derart kann man die Mess-
schnur für großes Unheil anlegen.

… dass die Provinzherrscher nicht das
Blut von Menschen nur aufgrund ihrer
Vermutung und [ihres] Verdachts vergie-
ßen sollten.

33.145 Eine Strafe, die aus [bloßem] Verdacht [er-
geht], ist keine Auszeichnung für der Herrschaft.
Wenn keine Gewissheit besteht, ist jemandes Blut-
vergießen nicht heilvoll.

Vers: Bestrafung aufgrund von
Vermutung ist keine Gerechtig-
keit. / Ohne Gewissheit sollte es
kein Blutvergießen geben. /

50 Tentativ. Möglicherweise ist -durdharam, hier: ‚schwer zu widerlegen‘ noch stärker als ‚unumgänglich
[wegen]‘ aufzufassen. 51 Die Identifikation von vinaya-śikṣā als Werktitel (granthikā-nāma) könnte auf
eine abweichende Vorlage Sāhibrāms hinweisen. Möglicherweise handelt es sich jedoch um einen Hinweis
auf das Aḫlāq-i Muḥsinī selbst, wie andere Belge von vinaya-śikṣā nahelegen; vgl. S. 42. In diesem Fall wäre
hier die vierte Wand durchbrochen.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1087

33.146 Und ebenso: Aus dem [Herschafts]gebiet,
wo Herrscher aus bloßem Verdacht [Straf]befeh-
le [erlassen], sollte man das Weite suchen, [indem
man] nichts als schnell flieht – soweit der Aus-
spruch.

Wenn in einer Region die Urteile
auf Vermutungen beruhen, / soll-
te man ganz schnell aus dieser
Region fliehen. // (33.10)

[Auszug des Kommentars:] Hier fertigt [der Autor] die „Brosche“ mit [den Worten]: Man er-
zählt …

33.147 Man erzählt Folgendes: Ein gewisser Herr-
scher machte [seine] Privatstraße für alle zugäng-
lich [und verkündete:] „Alle mögen [herkommen
und] erhalten, [was] sie sich wünschen!“

Es wird berichtet, dass einer
der Könige eine öffentliche Ver-
sammlung organisierte, …

33.148 Edelleute und gemeines Volk betrachteten
seinen Anblick wie den für ihre erwählte [Gottheit
bestimmten] Anteil [voller Erwartung eines guten
Resultats]. Was ist bei einem makellosen Plan denn
schwer zu erlangen?

… dessen Tore für Adlige und
Niedere geöffnet waren. Die Gro-
ßen und Kleinen suchten Gunst,
indem sie das segensreiche Ant-
litz des Königs anblickten.

33.149 Die Verständigen erbaten von ihm zur Er-
hellung ihrer Augen den höchsten Glanz der Per-
len52 der Aigrette und Brosche (-śekhara-śikhā-)
auf [seinem] Kopf.

Ihre Augen leuchteten, als sie
den glänzenden Schmuck der
Krone sahen.

33.150 Nur durch die Erhellung vom Blick auf das
Gesicht des guten Herrschers werden die Augen
der Leute wahrhaft erhellt.

Das Gesicht der Sultane zu se-
hen, lässt die Augen leuchten. //
(33.11)

33.151 Und einmal eröffnete ein alter Mann mit
ganz reifem Verstand der Versammlung im Verlauf
des Gesprächs folgende wunderbare Geschichte:

Unter den Menschen fing ein al-
ter Mann an zu reden:

33.152 „Bedenkt: Diejenigen, die Glück
haben, weil [sie] den Herrscher sehen,
sollten doch ein außergewöhnliches Ge-
schenk für ihn mitbringen.

„Jeder, der das Glück hat, die Könige zu
sehen, sollte ein kostbares und außerge-
wöhnliches Geschenk mitbringen.

52 Der genaue Wortlaut ist verderbt, übersetzt wurde nach den denkbaren Konjekturen -mauktikālī- oder
-mauktikānāṃ.



1088 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.153 Deshalb habe auch ich hierfür, obwohl
[ich] selbst nicht über ein äußeres [Kleinod] verfü-
ge, ein kleines, [aber] feines Juwel in der unschätz-
bar wertvollen Schatulle ‚Gelehrsamkeit‘.
[Auszug des Kommentars:] … obwohl [ich] selbst
nicht über einen, das heißt über einen [als] Geschenk
geeigneten, goldenen und dergleichen [edlen] Gegen-
stand verfüge …

Ich habe keinen Zugang zu ir-
gendeiner Art von Gold und Sil-
ber, sondern möchte eine könig-
liche Perle aus den Juwelen der
Weisheit …

33.154 Ich wünsche, ebendieses geschwind zu
schenken und dem Herrscher eine Freude zu berei-
ten; [so] wird meine Wenigkeit sicher profitieren.“

… verschenken.“

33.155 Der Herrscher vernahm freudig des-
sen selbstbewusste Rede und erwiderte mit zarter
Stimme, gleichsam alle erfreuend.

Der König sagte:

33.156 „[Altehrwürdiger] von gutem, reifen Ver-
stand, hier auf meinem Marktplatz, [wo] die Ware
namens „Essenz der Rede“ [gehandelt wird], gibt es
eine große Fülle [solcher] äußerst wertvollen Wa-
ren.
[Auszug des Kommentars:] Das heißt: Mir bereitet ge-
nau die Ware „gute Rede“ viel Freude. Deshalb bringe
sie her! Was ist es denn?

„Unter allen Gütern ist das Wort
am Tag des Basars meiner Gunst
und Barmherzigkeit das belieb-
teste Gut. Was hast du zu bie-
ten?“

33.157 Nachdem er das Interesse des Herrschers
an einer Fülle guter Reden erkannt hatte, sprach er,
[der] weitreichende Einsicht hatte, erfreuten Her-
zens Folgendes:

Der Alte sprach:



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1089

33.158 „Herrscher, du sollst [den Abstand von]
vier Fingern53 beachten, sodass du bei deinen
Obliegenheiten niemals schwanken wirst. [Denn]
durch Schwanken [besteht] immerzu Gefahr.“

33.159 Handle [erst], wenn du geistig darauf
vertrauen [kannst], was [du] selbst gesehen hast,
Oberherrscher; [doch] schenke dem Hören keine
[solche] Beachtung (ādaram).
[Auszug des Kommentars:] Folgendes ist gemeint: Zwi-
schen Auge und Ohr liegen nur vier Finger. […] Wegen
der wahrhaften Einsicht in das mit eigenem Auge Gese-
hene ist es angemessen, fortzufahren. Und weil das Ge-
hörte wahr oder falsch sein könnte, da glaubwürdige
und unglaubwürdige Sprecher [dabei] gleich [erschei-
nen], ist es nicht angemessen, fortzufahren.

Zwischen Vermutung und Ge-
wissheit liegen nur vier Finger.
Was auch immer Sie mit den Au-
gen sehen, ist sicherlich wahr.
Und was auch immer Sie mit den
Ohren hören, – sei es wahr oder
falsch – ist eine Sache des Zwei-
fels und der Vermutung; es kann
sein, dass es falsch ist.

33.160 Das [selbst] Gesehene ist in jedem Fall gut
und führt zum Glück in Dies- und Jenseits; dieje-
nigen, [die] davon ausgehend handeln, haben Er-
folg. Wie [könnte] das Gehörte dem Gesehenem
gleichen?

Wie [könnte] Hören wie Sehen
sein?

33.161 Eine herrschaftliche Anweisung an Voll-
strecker von Körperstrafen hat Macht; Herrscher
sollen sie [nur] erteilen, nachdem sie sich innerlich
vergewissert haben, niemals aus bloßem Verdacht.

Weil der Befehl des Königs ver-
bindlich ist, sollte er auf Gewiss-
heit beruhen, nicht auf Vermu-
tung.

33.162 Falls [irgendwann] bekannt wird, [dass]
der Verdacht unter Annahme von Verlässlichkeit
zu Unrecht gehegt wurde [und] wenn die Er-
kenntnis sich [anders als bisher] darstellt,54 leiden
die einfältigen [Herrscher, die keine Untersuchung
durchgeführt haben, im Dies- und Jenseits].“55

Denn wenn sich diese Vermu-
tung als falsch herausstellt und
sich Gewissheit anderer Art ein-
stellt, verursacht dies Schande in
dieser Welt und Befleckung in
der nächsten.“

53 Vgl. den übersetzten Kommentar unter 33.159. 54 Wörtlich: mukha-darśinyām ‚[ihr] Gesicht zeigt‘.
55 Wörtlich als rhetorische Frage: kim akam na āpyeta jaḍaiḥ ‚Welches Leid werden die Einfältigen nicht
erlangen?‘



1090 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.163 So vernahm er die Ansicht unter „Treff-
lich!“-Rufen und ehrte den Alten mit einem Ge-
schenk zur Belohnung, [weil] der Nektar von des-
sen Rede seinen Verstand befriedigt hatte.

Der König lobte ihn und nahm
das Wort an.

33.164 Der Befehl, welcher aus dem Mund ei-
nes [Herrschers] mit überzeugtem Kopf56 kommen
wird, ist ein Kostüm für Land und Leute und im be-
sonderen Maße eine Pracht für die [religio-soziale]
Ordnung (dharma-).

Jedes Urteil, das auf Gewiss-
heit beruht, / schmückt die Herr-
schaft und verziert die Religion. /

33.165 Und den Befehl, welcher auf [bloßem]
Verdacht fußt, lässt innere Schwäche hervortreten.
Damit geht diese Pracht zugrunde – so [lautet] die
Zusammenfassung des Inhalts der Lehrbücher.

Das Urteil, das auf Vermutungen
beruht, / verursacht Sorgen und
Nachteile für die Seele. // (33.12)

33.166 Und so [erzählt man]: Ein Gelehrter wur-
de von jemandem aufgesucht und gebeten: „Nenne
[mir] den Grund für die Nachlässigkeit (pramāda-)
von Herrschern! [Denn] oft sind sie nachlässig.

Ein Weiser wurde gefragt: „War-
um sind manche Könige nachläs-
sig?“

33.167 „…,57 welche dazu führen, [dass] die Herr-
scher sich von der Herrschaft und den Erwerbstä-
tigen abwenden58 – soviel steht fest.“

33.168 „Lust, Habsucht und Trinken von Alkohol
– das sind die drei Defizite der Männer. Besonders
bei Herrschern haben diese [drei] nämlich schwer-
wiegende Folgen59 für alle [Aufgaben].

Drei Dinge können den König
von Herrschaft und Untertanen
ablenken:

56 Wie Sāhibrām im Kommentar selbst einräumt, ist diese Idiomatik im Sanskrit ungewöhnlich, da nicht
der Kopf, sondern das Herz als Sitz des Denkens gilt. Grund dafür dürfte die Verwendung von sar, wörtlich:
‚Kopf‘ im Persischen sein, dort jedoch nur präpositionell in az sar-i yaqīn ‚aufgrund von Gewissheit‘ (?).
57 Textverderbnis. 58 Tentativ nivṛttān übersetzt, der Text ist an dieser Stelle verderbt. 59 Wörtlich
Singular: gauravam ‚Schwere‘.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1091

33.169 Darunter [das erste Defizit]: Wer durch
Sinnesgenuss der Lust ganz hörig wird, dem dürf-
te alles Erwünschte60 abhanden kommen – so [lau-
tet] die feststehende Meinung.

33.170 Der Lüstling zieht bei Niemandem Scham
oder Zurückhaltung in Betracht. Und auch die
dies- [und] jenseitige Gefahr sieht [er] nicht im ge-
ringsten klar.

Erstens sexuelles Verlangen,
[also] der Lust des [niederen]
Selbst zu folgen. Denn jeder, der
sich der Erfüllung der Begierden
und Wünsche des [niederen]
Selbst widmet, hat vor nieman-
dem Angst und hat keine Zeit
für irgendetwas Anderes.

33.171 Wenn er vom Genuss der Lust berauscht
ist, entgleiten jedem lüsternen Herrscher rasch [al-
le] Obliegenheiten gleichzeitig – so [lautet] die
feststehende Meinung.“

Jeder, der von sexueller Lust be-
trunken ist, / verliert mit einem
Mal seinen Wohlstand. // (33.13)

[Auszug des Kommentars:] Hier fertigt [der Autor] die „Brosche“ mit [den Worten: Folgende]
Anekdote …

33.172 Folgende Anekdote haben auch hierzu die
Altehrwürdigen verkündet: Einst trat ein Beamter
vor Alexander und sagte freundlich sprechend:

Es ist bekannt, dass jemand Alex-
ander Folgendes riet:

33.173 „Großer Herrscher! Mit Blick auf die Zu-
kunft solltest du viele Frauen heiraten, [damit]
es sicher wenigstens ein [würdiges Familien]ober-
haupt unter den vielen guten Söhnen geben wird.

„Ihr seid der König und überaus
groß.61 Heiratet viele Frauen, da-
mit ihr viele Kinder bekommt …

33.174 Oder vielmehr: Wenn viele [Söhne nach
deinem Tod] übrig bleiben, strahlt dein [guter] Na-
me. Du wirst [als] Vorsteher [neben deinem Ruhm]
sogar körperlich lange leben.

… und sie euch als Vermächtnis
bleiben!“

33.175 Herrscher, [dass] du viele Frauen hast, ist in jeder Hinsicht angemessen. Unter-
gebenen [wie wir] können nur Anliegen äußern,62 die höchste Autorität ist der Verstand
des Herrschers.“

60 Wörtlich Plural: sarvāḥ kāmanāḥ ‚alle Wünsche‘. 61 Oder nach Ṭabasī 2018, S. 248, Fn. 2: pādišāh-i
buzurg-ī ‚[Ihr seid] ein großer König‘. 62 Wörtlich: vijñāpanā-sārāḥ ‚haben das Anliegen zum Kern‘.



1092 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.176 Dieser [Alexander] vernahm dessen mit
Zuneigung und Ehrerbietung durchzogene Rede,
lächelte und sprach: „Das ist wahr, jene [dein Re-
de] erscheint als Zuneigung.

Er sagte:

33.177 Es ist auch wahr, dass man durch Berück-
sichtigung der Aussagen von zu Unrecht Geschä-
digten, Elenden und Leidenden hier [im Diesseits]
und nach dem Tod durch [seinen] guten Namen
Heil erlangen wird; [und] auf keine andere Weise.

„Mein Vermächtnis ist Gerech-
tigkeit und ein guter Ruf.

33.178 Das [zukünftige] Andenken an Herrscher gibt es auf Erden nur aufgrund die-
ser zwei [genannten Faktoren]. Wer dies bei seiner Machtausübung beherzigt, ist ein
glücklicher Machthaber.

33.179 Offenkundig gibt es tatsächlich in der Offenbarung den Ausspruch: ‚Der Sohn
ist der [eigene] Wesenskern‘63 [Aber es gibt] auch die Maxime: [Was] von Männern
jeweils selbst zu tun ist, bleibt von jedem selbst in Erinnerung.

33.180 Folgendes ist nämlich äußerst übel: Wenn
jemand, der alles bezwingt, durch Seitenblicke von
Frauen gebunden wird; derart [aber] ist der Le-
bensweg mit vielen Frauen.“

Und es ist erbärmlich, dass je-
mand, der viele Männer beherr-
schen konnte, sich schließlich
den Frauen unterwirft.“

33.181 Und [es wäre] für jeden, der [auch nur]
einen einzigen Augenblick lang dem Wunsch nach
[Frauen]64 folgt, besser, [wenn] (1) auf seinen Kopf
Staub fiele / (2) er sterben würde (tat-mūrdhni
pāṃsūnāṃ pātaḥ) als die Scham [auf sich zu neh-
men, dass] (1) Herrscher / (2) Löwen (siṃhāḥ) den
(1) Frauen / (2) Elefantenkühen (vaśā-) unterliegen.

Vers: Für ein gewisses Maß an se-
xuellem Verlangen – Schande!65

– / ist es nicht das Prinzip der lö-
wenähnlichen Männer, sich den
Frauen zu unterwerfen. // (33.14)

63 Vgl. den unter 33.174 angeführten Spruch zur Namensgebung aus dem Mānavagṛhyasūtra, Ed.R. H.
Sastri 1,18.6 = Āśvalāyanagṛhyasūtra, Ed. Tirtha 1,15.11: ātmā vai putranāmāsī ‚Du bist fürwahr der
Wesenskern namens Sohn.‘ 64 Oder: etad-āśām ‚dem Wunsch der [Frauen]‘. 65 Die Phrase ki ḫāk bar
sar-i ān wörtlich: ‚Erde auf sein Haupt‘ kann genau wie im Sanskrit erklärt heißen, dass es schändlich ist
oder es besser wäre, zu sterben.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1093

[Auszug des Kommentars:] Der [Autor] bespricht die
zweite Ursache von Nachlässigkeit:

33.182 Lass ab von der Habsucht, wegen der sich
der [Gierige] wiederum ganz ohne zu bedenken,
[welche] schlechten Folgen [dies hat], mit Gewalt
um einen Gegenstand bemüht, obwohl er einem
Anderen gehört.

Die zweite Ursache von Nach-
lässigkeit ist Gier, [also] Geld zu
sammeln und Schätze anzuhäu-
fen. Und es gibt keine Eigen-
schaft, die bei einem König un-
beliebter ist als die Gier, Geld zu
sammeln.

33.183 Wie könnte bei Herrschern innerlich die
Sorge um [den Erwerb und Erhalt des Besitzes
der] Erwerbstätigen aufkommen, [wenn] sie ge-
nau so [wie beschrieben] vorgehen, [dass sie] nicht
beachten, [was] gute und [was] schlechte Folgen
[zeitigt]?

Denn wer gierig Geld sammelt,
kennt keine Achtung vor [im re-
ligiösen Gesetz] Erlaubten und
Verbotenem (ḥalāl u ḥarām) und
trägt keine Sorge für Herrschaft
und Untertanen.

33.184 Wie [könnte denn] ein gescheiter
[Mensch] sich diese Verdunklung [seines Ver-
stands] aneignen, durch die, [weil] er Alles [an
sich] rafft und in jeder Hinsicht geistig blind ist,
seine Augen nicht [mehr] satt werden?

33.185 Wie [könnte] der allwissende und Al-
le schützende [Herr] jemanden gedeihen lassen,
[der] will: „Niemand außer mir darf irgendetwas
besitzen!“?

Im Gegenteil: Er möchte nicht,
dass jemand anderes als er Geld
und Eigentum hat. Er möchte Al-
les haben und würde sich trotz-
dem nicht zufrieden geben.

33.186 Die [Muschel]schale „Auge“ von Gierigen
füllt sich gewiss niemals. Eine Muschel wird [nur
dann] Perlen enthalten, wenn [sie] Genügsamkeit
walten lässt.

Die Schale der Augenhöhle von
Gierigen wird nie voll. / Erst
wenn die Muschel genügsam ist
[und sich schließt], kann sie Per-
len hervorbringen. // 66 (33.15)

[Auszug des Kommentars:] Hier fertigt [der Autor] die „Brosche“ mit [den Worten: Und man]
erzählt …

66 Rūmī: Maṯnavī-yi Maʿnavī, Ed. Surūš, Band 1, Daftar 1, S. 6, Z. 21.



1094 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.187 Und man erzählt auch Folgendes: Ein [in-
nerlich] Ruhiger unterwies – [da] er fürwahr in
dieser [seiner letzten] Stunde einen besonders wa-
chem Verstand besaß – einen zu [ihm] gekomme-
nen Herrscher:

Es wird überliefert, dass ein As-
ket einem Sultan Folgendes riet:

33.188 „O, aus gutem Schicksal67 hat
es sich für dich ergeben, [dass] du Herr-
scher über Reiche bist, Ehrerweiser. Wer-
de nicht zum Herrscher über Elende und
Arme. Verschwinde! [Menschen, die] fest
im Leben [stehen], sind maßvoll.“

„O König, eure Untertanen sind reich und
ihr seid König von Reichen. Nehmt ihr
Geld von den Untertanen, werden sie be-
dürftig und dann werdet ihr König von
Bedürftigen.“

33.189 Und man sagt: Wenn im Herzen
der Herrscher das Verlangen nach [Ver-
größerung] der Staatskasse wächst, ver-
elenden die Reichen. Oh weh, Fluch dieser
Habsucht!

Der Weise Firdausī sagte Folgendes: Vers:
Wenn der König beschließt, einen Schatz
anzulegen, / wird er seine Untertanen lei-
den lassen. / 68

33.190 Wenn dieses Verlangen [dennoch] auf-
kommt und man [dies als solches] erkennt, soll
man hoffen, [dass es] ganz und gar auf den Feind
übergeht. Man soll verstehen, [dass] dieses [Ver-
langen] überhaupt kein Glück bringt – so [lautet]
die feststehende Meinung.

Da man dem Feind das Scheitern
überlassen soll, /

33.191 Warum sollte ein besonnener [Herrscher]
mit makellosen Absichten das feste Verlangen auf
das [Vergrößerung der Staatskasse] richten, deren
man wie des unablässig wehenden Winds gar nicht
habhaft wird?

soll man den Schatz [gleichsam]
als Wind betrachten. // 69 (33.16)

[Auszug des Kommentars:] Hier fertigt [der Autor] die „Brosche“ mit [den Worten]: Und so …

33.192 Und so wurde ein bestimmter Erdenherr-
scher von seinen Leuten auf das Anhäufen der
Staatskasse angesprochen: „Herrscher, erhebe die
Steuer!“ [Dieser] völlig Erfolgreiche antwortete:

Einem König wurde empfohlen,
Geld von den Untertanen einzu-
treiben und in der Schatzkam-
mer zu hinterlegen. Er sagte:

67 Wörtlich Plural: bhāgyaiḥ. 68 Firdausī: Šāhnāma, Ed.Muṭlaq, Band 6, Ardašīr, Z. 232 (mit einen
Varianten im ersten Miṣrāʿ). 69 Firdausī: Šāhnāma, Ed.Muṭlaq, Band 1, Manūčihr, Z. 769 (mit einigen
Varianten).



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1095

33.193 „Unter den Beiden,70 [nämlich der Staats-
kasse oder den Erwerbstätigen] halte ich entge-
gengesetzt [zu eurer Meinung die Erwerbstätigen
für die wahre] Schatzkammer. Wie könnte mein
Wunsch nicht bedenkenlos aus dieser erfüllt wer-
den?“

„Es gibt keine bessere Schatz-
kammer als die Untertanen.
Wann immer ich es brauche,
nehme ich das Geld aus dieser
Schatzkammer.“

33.194 Schluss auch mit dem „Trinken von Alko-
hol“ genannten [Laster, das] Ausgelassenheit be-
wirkt! Dadurch (yena) dürften Herrscher augen-
blicklich in Spiel, Belustigung und Dergleichen
versinken.

33.195 Herrscher sollen, [wenn] sie Gutes wün-
schen, ganz und gar dem [richtigen] Weg entspre-
chend handeln, [nämlich fernab] vom Berauscht-
sein, durch das [sie] großes Unheil empfangen.

Das Dritte, was nachlässig
macht, ist das Weintrinken und
die Neigung zur Vergnügung
und Ausgelassenheit. Der König
sollte es vermeiden, betrunken
zu sein. Denn, wenn er betrun-
ken ist, verfährt er nachlässig
mit der Herrschaft und seinem
Geld.

33.196 Und so [sagt man]: Denn im Falle
der schwerwiegenden Nachlässigkeit (pramāde),
[nämlich] wenn der Herrscher betrunken ist, ver-
fahren [seine] Untergebenen eigenmächtig mit
den Erwerbstätigen und den Provinzen.

Und seine Gefährten tun in dem
Wissen, dass er sich im Zustand
der Nachlässigkeit befindet, was
sie wollen, mit wem sie wollen.

33.197 Wenn die Befehlshaber beginnen, eigenmächtig zu agieren, wird der Herrscher
augenblicklich zugrunde gehen, [weil] seine Subjekte [mit ihm] unzufrieden sind und
er einen schlechten Ruf haben [wird].

33.198 Man soll erkennen, [dass] der Herrscher
unvernünftig ist, [wenn] er [etwas] trinkt, [das]
Rausch und Verrücktheit verursacht, [und damit]
freiwillig [und] hemmungslos das Schreibrohr [zur
Niederschrift] seiner Dummheit aushändigt.

Der Nachlässige ist jemand, der
etwas zu sich zu nimmt, / was
zum Verlust des Bewusstseins
führt. //71 (33.17)

70 Wörtlich als Relativsatz: dvayoḥ yaḥ kośaḥ babhāti ‚was von den beiden als Schatzkammer erscheint‘.
71 Niẓāmī Ganǧavī: Maḫzan al-asrār, Ed.Dastgirdī, S. 144, Z. 7. Wörtlich: ki-š qalam-i bī ḫabarī dar-kašīd
‚was mit der Feder der Nachlässigkeit geritzt ist‘.



1096 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.199 Und wenn der Herrscher nachlässig
(pramādini) ist, kommen mannigfach neue Arten
der Politik mit üblen Schwachstellen im Land und
in den Grenzgebieten des Landes zum Vorschein.

Es kommt oft vor, dass im Zu-
stand der Trunkenheit einige
Probleme und Schäden entste-
hen, …

33.200 Ein solches Verhalten von mächtigen
Herrschern ist äußerst schädlich. Und ihm entge-
genzuwirken ist [auch dann] schwierig, [wenn die
Herrscher wieder] wachen Verstand haben.

… die man im nüchternen Zu-
stand nicht lösen und beheben
kann.

33.201 Dieses Berauschtsein bewirkt Brüchigkeit
des Hauses „Obliegenheiten“, und die Wachsam-
keit (jāgaryā) ist [sein] Mörtel; [sie] ist in jeder
Hinsicht ein Schmuck für Herrscher.

Vers: Trunkenheit ist nicht Sitte
und Praxis der Herrscher. / Der
König regiert besser mit der Ge-
wohnheit der Nüchternheit. /

33.202 Der Herrscher ist der Nachtwächter über
die Obliegenheiten von Land und Leuten. Der
Schlaf „Berauschtsein“ ist ihm nicht angemessen;
[nur] angemessenes Wachen (bodha-aucitī ) [berei-
tet] Freude.

Der König soll Wächter der Herr-
schaft sein und Trunkenheit ist
wie süßer Schlaf. / Der Wächter
soll nicht schlafen, er soll wa-
chen! // (33.18)

33.203 Dieser Herr aller, der empfängt, was
Weise [wie Vyāsa] als geheime Sühne [des Herr-
schers?] für [seine verhängten] Strafmaßnah-
men72 gegen Delinquenten lehrten: „Bewahre, be-
wahre [mich]!“, gewährt Beides[: Er verhindert das
vergeltungskausale Absinken in niedere Existen-
zen und lässt aufsteigen]; wird Er nicht – von gu-
ten Taten erfreut – unserem Gesuch entsprechen?
Man bittet fürwahr:

Dank dem Herrn, der Reue an-
nimmt, …

72 Tentativ, der Kommentar lässt auch die Deutung zu, dass diese Sühne eine der Strafmaßnahmen (daṇḍa-
kriyā … tāsāṃ madhye yāni … prāyaścittāni) für Delinquenten ist. Zu Sāhibrāms Auffassung der Sühne
(prāyaścitta) im Allgemeinen vgl. 9.13–18.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1097

33.204 Dieser strahlende (1) dem Skanda glei-
chende Herrscher [Kaschmirs] / (2) Prinz [Ranbir
Singh] (rāja-kumāraḥ)73 möge triumphieren! [Er]
hat Erkenntnis erlangt und besitzt ein gnädiges
Herz, ist ein Reservoir guter Charakterzüge, seine
Schultern sind vom [vielen] Anstand geneigt [und]
er ist dafür gerüstet, das Begehrte beider Welten zu
erreichen.

… dass dieser erfolgreiche Prinz,

33.205 Wenn der Herrscher so verfährt (1) wie ei-
ne [nur Nektar suchende] Biene (madhu-paḥ) [und
entsprechend] auch allein an [poetischen] Stim-
mungen / Liebe (rasa-) hängt / (2) wie ein [am
Boden haftender] Trinker (madhu-pa) [und ent-
sprechend] sich auch allein auf die Erde (rasā-)
stützt, [weil er ihren Erhalt und Erwerb sichert],
und er täglich (1) [seine] Macht über das Da-
sein / (2) [seine] Vergegenwärtigung Śivas (bhava-
vibhava) zu vermehren wünscht, erlangt er auf
wunderbare Weise gleichsam mühelos, (1) die Stät-
te der Glücksgöttin (para-ma-padam) / (2) den
höchsten Rang (parama-padam).

33.206 Kaschmir, welches die Stirn der Erde ist,
hat von (1) den besten Gelehrten / (2) guten Perlen
(san-maṇi) geschmückte Glieder [und] erstrahlt
auf die höchste Stätte gestützt. Ich glaube, er ist der
vom Schöpfer eingesetzte (1) Anführer / Haupt-
stein (nāyakaḥ) / (2) Mann, [dessen] Kopf Glück
[ziert], (nā aya-kaḥ) von [Kaschmir] (asyā).

… der König, der die Herrschaft
verziert, …

73 Vgl. Kommentar und Anmerkung zu 33.36.



1098 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.207 Ebendieser [Ranbir Singh] möge (1) mit
prächtigen Machtglanz (sat-pratāpaḥ), dem Haupt-
einsatz, Missstände zu beseitigen, (doṣa-apahāra-eka-
paṇaḥ) [und] großem Streben (mahā-īhaḥ) zum Erfolg
[der Brahmanen], der Götter auf Erden, aufsteigen, [in-
dem] er jeden [seinen] Lohn gibt (pratyarpita-arghaḥ)
[und so] die Glücksgöttin gedeihen lässt (kamalā-ṛddhi-
kārī ) wie die Sonne (2) mit großer Hitze (sat-pratāpaḥ),
dem einzigen Einsatz, die in der Nacht [bestehenden]
Bedeckungen zu beseitigen (doṣā-āpa-hāra-eka-paṇaḥ)
[und] einer Krankheiten heilenden Wirkung (ama-ha-
īhaḥ) zum Erfolg [der Brahmanen], der Götter auf Er-
den, aufgehen möge, [indem] sie [deren] Opfergaben er-
widert (pratyarpita-arghaḥ) [und] die Lotusblüten auf-
gehen lässt (kamala-ṛddhi-kārī ).

… der ein Vermögen wie
Farīdūn und einen Thron
wie Alexander hat. Sein
Horoskop ist wie die Son-
ne und seine Autorität ist
wie Ǧamšīd.

33.208 Als sie diesen [Ranbir Singh] antrafen, kamen
Führungskunst, [gutes] Schicksal, [guter] Ruf, Anstand,
Glaube, Eloquenz, Mitgefühl, Leidenschaft, Macht, Ur-
teilskraft und Ordnung zusammen [als Familie]74 aus
dem Himmel des auf dem Lotus sitzenden [Schöpfer-
gottes Brahmā] hier [auf die Erden] herab und fanden –
[zuvor nur] auseinander gerissen – [bei ihm] das Glück
ihrer [gesamten Verwandtschaft] und [damit] Wohlbe-
finden.

33.209 Dass der mächtige Befehl dieses klugen [Ran-
bir Singh, der] wie ein Regent der Śakas75 am erhöhten
Sitz[, dem Thron,] Gefallen fand, [nun] über den Ber-
gen, Meeren, Anhöhen und Wassern erstrahlt, ist es kein
Wunder. Denn als sein Übermaß [an Machtglanz noch]

74 Zugleich sollen Nīti, Vidhi, Kīrti, Vinīti, Śraddhā, Vāṇī, Kṛpā, Rati, Vibhūti, Viveka und Dharma auch
Namen des Schöpfergottes selbst, seiner Geschöpfe oder von deren Nachfahren sein. 75 Gewöhnlich
gibt Sāhibrām mit Śakendra Pers. Iskandar Alexander den Großen wieder, wie aus dem korrespondieren-
den Prätext auch hier naheliegt. Im Kommentar will er diesen jedoch als Śākādhikarī Yudhiṣṭhirādiḥ ‚ein
Regent der Śākas wie Yudhiṣṭhira und andere‘ verstanden wissen. Die genaue Referenz ist unklar, sollte
einer der Yudhiṣṭhiras aus der Gonanda-Dynastie Kaschmirs gemeint sein? Vgl. Kalhaṇa: Rājataraṅginī,
Ed. Stein 1.350ff und 3.379ff.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1099

in weiter Ferne glühte,76 schickten [die Regenten], be-
vor [der ausdrückliche Befehl sie ereilte], zu ihm ge-
schwind [je] eine geliebte [Tochter] als Botin, fürwahr
ein Art Diadem.

33.210 Dieser [zuvor schon behandelte], der
[hier behandelte und] jener [zukünftige]77 Ranbir
Singh hat eine gute Zukunft hat, ist von reiner
Geburt [und] das [personifizierte] Vertrauen [sei-
nes] Vaters, [der] den [guten] Ruf (1) des makello-
sen Erfolgs [und] Glücks (amala-udaya-) / (2) des
Erscheinens der unsterblichen [Götter] (amara-
udaya-) genießt [und] mit dem Titel „ehrwürdi-
ger Mahārāja“78 geschmückt wurde; möge [Ranbir
Singh] dies- und jenseits triumphieren!

Abū’l-Muḥsin, der bekannte Kö-
nig, /

33.211 Sein Wille zur Regentschaft der Stadt
[Jammu] strahlt nach oben und unten aus.79 So be-
merkte es auch [sein] Vater [Gulab Singh] und er-
hob ihn mit großen Erwartungen in den Rang des
Kronprinzen.

auf den der Thron der Herrschaft
stolz ist, /

33.212 Selbst der Schöpfer erkannte ihn, [als] er
[so zu Macht] aufgestiegen war, zu recht wegen
des [guten] Schicksals der Bevölkerung gleichsam
als Avantivarman (r. 855/6–883) und führte ihn zur
Oberaufsicht über Kaschmir, [das] vom weitrei-
chenden Ruf des [Avantivarman] erfüllt [ist].80

weil er in Sachen Gerechtigkeit
ein zweiter Sanǧar ist, / hat Gott
ihm die Herrschaft Sanǧars ge-
geben. // (33.19)

76 Zugleich möchte Sāhibrām in pratapati ‚als … glühte‘ den ersten Sohn und späteren Thronfolger Ran-
bir Singhs, Pratāp Singh (1848–1925, r. ab 1885) hineinlesen. Die genaue Deutung bleibt jedoch dun-
kel. 77 Tentativ, die genaue Deutung der drei Pronomen im Kommentar ist nicht klar. 78 Wörtlich:
śrīman-mahā-upapada-rāja-pada-ārcitasya ‚mit dem Wort rājan und den Beiworten śrīman- und -mahā-
geschmückt wurde.‘ 79 Ranbir Singh erhielt schon vor seiner Inthronisierung als Mahārāja 1856 weit-
reichende politische Verwantwortung als Statthalter der Region Jammu und machte sich – wie eines der
geheimen Schreiben des Spions Saif-ud-Dīn an den damaligen Chief Commissioner John Lawrence von 1853
näher ausführt – einen Ruf als Hindu-Hardliner in religionspolitischen Angelegenheiten; vgl. B. S. Singh
1974, S. 177. 80 Die Regierungszeit Avantivarmans wird in Kalhaṇa: Rājataraṅginī, Ed. Stein 5.1–127
geschildert. Hiervon greift Sāhibrām besonders die in 5.66 beschriebene Gegenwart von „Heiligen wie
Bhaṭṭa Kallaṭa zum Nutzen der Leute“ heraus, um das hier angeführte „[gute] Schicksal der Bevölkerung“
als tertium comparationis ins Feld zu führen.



1100 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.213 Der Schöpfer versprach ihm bei guten Vertrags-
schlüssen und [guter] Prüfung von Soldaten und Dienern
sein lotus[gleiches] Herz zu betreten, [weil] er ein tiefes
und besonnenes Wesen hat, und ihn – wie schon [zuvor]
Pravarasena (6. Jh.) – zum Oberaufseher über die Stadt in
der Mitte [des Kaschmirtals, Śrīnagar] zu machen.81

33.214 Er hat wie Lalitāditya (724/725−-760/761) aus-
drücklich den hohen Vorsatz, in Wüstengebieten Was-
serquellen [zu schaffen].82 Erscheint die ausgelassene
Glücksgöttin nicht, [wenn man] ihr eine Behausung mit
(1) lieblichem Wall / (2) mit dem Wall von Lalitāditya
(lalita-prākāra-) zurecht macht?

33.215 Wird er nicht [zusammen] mit demjenigen, [der]
sich seinerseits in guter Art und Weise in einer großen
Notlage in Sopore (Suyya-pure)83 aufhielt, den Gelehrten
als [dem Baumeister] Suyya [gleichender] Herrscher in
Erinnerung bleiben?84

33.216 Eben dieser erhabene Verstand (-buddhi) des
Prinzen [Ranbir Singh] möge gedeihen! Durch ihn ge-
langt er wachsam (buddhaḥ) [und] mit vom Gnadenakt
des [Herrn zur Geheimlehre aller Sühnepraktiken na-
mens] „Behüte!“85 inspiriertem Geist zu den lotus[glei-
chen] Füßen des [Herrn].

In Übereinstimmung
mit dem Befehl, der
akzeptiert werden
sollte: „Wendet euch
in aufrichtiger Reue
wieder Gott zu!“86

81 Pravarasena II gilt nach Kalhaṇa: Rājataraṅginī, Ed. Stein 3.348–363 als Gründer von Śrīnagar. 82 Kal-
haṇa: Rājataraṅginī, Ed. Stein beschreibt, wie Lalitāditya die Segnung, durch seinen bloßen Willen Wasser
selbst in der Wüste fließen zu lassen, von einem Diener des Indra erhielt (4.233). Später machte er davon
bei einem Feldzug gegen Feinde nahe des „Ozeans aus Sand“ Gebrauch (4.294–301), was Kalhaṇa poetisch
mit dem Zutagebringen der Vitastā (dem heutigem Jhelum) durch Śiva vergleicht. Solcherlei mythische
Überhöhungen Lalitādityas, unter dem die Karkoṭa-Dynastie zu ihrem größten territorialen Einfluss ge-
langte, haben die Historizität dieser Beschreibung in Zweifel gezogen. Der Anknüpfungspunkt zu Ranbir
Singh ist in diesem Fall nicht klar. 83 Zur Identifikation von Suyyapura mit dem heutigen Sopore vgl.
Stein 1900a, S. 201, Fn. sub 5.118. 84 Der von Sāhibrām in seinem Kommentar irreführendwerweise als
‚Herrscher‘ (-rājā) bezeichnete Baumeister Suyya wurde nach Kalhaṇa: Rājataraṅginī, Ed. Stein 5.68–120
von einer kastenlosen Frau Suyyā als Findelkind adoptiert und konnte seine Talente durch die Gunst Avan-
tivarmans (r. 855/6–883) verwirklichen. Er befestigte ein neu geschaffenes Flussbett für die Vitastā (heute
Jhelum), verlegte den Zusammenfluss von Sindhu (Indus) und Vitastā und schuf ringförmige Deiche zur
Bewässerung der Felder, was eine Steigerung der Ernteerträge nach sich zog; Stein 1900a, S. 98 und Stein
1899, §§69–71. Auch hier ist der Anknüpfungspunkt zur Biographie Ranbir Singhs unklar. 85 Vgl. 33.203.
86 Qurʾān 66:8.



Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen 1101

33.217 Er möge das Tor zum Höchs-
ten Gebieter, [nämlich] die Vergebung
von Vergehen87 auf diese Weise mit dem
Schlüssel „Vertragspflicht“ öffnen und mit
fester Überzeugung88 herrschen!

… betrat er die Welt der Reue und öffne-
te die Vergebung mit dem Schlüssel von
„und bitte [ihn] um Vergebung für deine
[eigene] Schuld …“89

33.218 Denn nur durch diese Art [der
Vertragspflicht] werde ich wieder zu die-
sem [Höchsten Herrn] gelangen, [von
dem ich kam], [wenn] er[, Ranbir Singh]
(yaḥ) über die Maßen leuchtet, [weil er]
das Aufgeben von Verfehlungen90 (1) an
den drei Stellen [Körper, Stimme und
Geist] / (2) dreimalig (tri-bandham) ver-
sprochen hat.

… und mit der Bedeutung von „Und wen-
det euch eurem Herrn zu …“91 erlang-
te er die Akzeptanz [Gottes]. Und wie
eine gut bewässerte Tulpe befestigte er
seinen Weinbecher [unverrückbar] auf
Stein. Und wie eine wilde Lilie fing er an,
mit zehn Zungen den Ausspruch: „Möge
Gott mir vergeben!“ zu sagen.

33.219 Sein[, Ranbir Singhs] (yasya) Gesicht hat
den entstellten Schein [der Laster] abgelegt und
strahlt intensiv, vom über allem [stehenden Brah-
man-]Glanz geziert, (1) [innerlich] beruhigt und
ruhig / (2) ruhig [wie das] von [innerlich] beru-
higten [Weisen] (praśānta-śāntam).

Sein segnendes Gesicht, das vom
ständigen Weintrinken brannte,
wandelte sich zur Erscheinung
der Anbeter Gottes.

33.220 „Ich werde bestimmt [nur] den
wohlschmeckenden [Nektar] trinken, oh-
ne die [vergängliche] Freude der Entstel-
lung [durch Alkohol und dergleichen ver-
botene Genüsse].“ Wer [wäre] fähig, den
Verstand von diesen [Ranbir Singh] ins
Schwanken zu bringen, [der] eine so ge-
festigte Verfassung hat?

Und er gab mit dem Versprechen von:
„Und ihr Herr gibt ihnen reines Getränk
zu trinken.“92 …

87  aparādha-kṣamā ‚Vergebung von Vergehen‘ ist ein Synonym des 16. Kapitelthemas. 88 Die Glosse
des Kommentars rūḍha-niścayaḥ = dṛḍha-niścayaḥ ‚feste Überzeugung‘ verweist auf das 12. Kapitelthema.
89 Qurʾān 47:19. 90 In vyasana-tyāgam ‚Aufgeben von Verfehlungen‘ dürfte eine Anspielung auf das
39. Kapitelthema vyasani-tyāga ‚Verstoßen von Lasterhaften‘ liegen. 91 Qurʾān 39:54. 92 Qurʾān 76:21.



1102 Kapitel 33 – Wachsamkeit und Kunde : richtiges und angemessenes Wachen

33.221 Oder womit [könnte] man ihn [über-
haupt] vergleichen, [der] er den Alkohol „Dünkel“
und „schlechte Führungskunst“ ablehnt und den
[Herrn] ehrend den Pfad der Wahrheit beschrei-
tet?

… das Laster des Weins auf, der
wahrhaftig Wein der Arroganz
ist.

33.222 Und das Getümmel der Verruch-
ten, das es vorher in seinen Versammlun-
gen gab, möge durch Zusammensein mit
[Menschen, die] ruhig und dem Verdienst
(dharma-) ergeben sind, übertroffen wer-
den.

Jetzt sind bei seinen segensreichen Ver-
sammlungen anstelle des Grölens von
Weintrinkern die Stimmen religiöser Ge-
bete zu hören. Statt laute Schreie der
Weintrinker sind Allāh akbar und Lā ilāh
illā L-lāh von Gottespreisern zu hören.

33.223 Und die Empfänger des Unsterb-
lichkeitstranks „gute Gottesliebe“, [die]
wirklich überall verbreitet sind, mögen
voller Freude in den Versammlungen die-
ses wohlgesinnten [Ranbir Singhs] er-
scheinen!

Anstelle des Klangs des [Instruments]
Nay, die attraktiven Stimmen derer, die
den Koran aus ihrer Erinnerung rezitie-
ren. / Anstatt eines Schlucks Wein, der
Wein der Liebe zu Gott. // (33.20)

33.224 Der alles sehende, dreiäugige
Herr [Śiva] möge den Vertrag mit ihm so
gedeihlich gestalten, dass die Erdbewoh-
ner ringsum untertänig, zufrieden [und]
mit [guten] Resultaten versehen sein mö-
gen!

Gott – gepriesen und erhoben sei Er! –
möge die Segenskraft der Reue und Buße
seiner Heiligkeit in das Leben aller Men-
schen fließen lassen und möge das Glück
dieser Konstellation bis zur Zeit seiner
glückenden Herrschaft anhalten!

33.225 Und hiermit wurde dieses prächtig strahlende Juweltor namens „angemes-
senes Wachen“ (bodha-aucitya-) richtig [und] in vollkommen lieblichem Stil verfasst,
um Hochmütigen das Fürchten [zu lehren]. Was dürfte es nicht gewähren, [nun da es]
durch angemessenes Wachen (bodha-aucitya–) (1) [das Licht hinter diesem Tor]93 frei
gibt / (2) geöffnet wurde (-utkīlitam)?

93 Tentativ.



38

dar ṣuḥbat-i aḫyār

Über Verbundenheit mit Guten

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.77c) und Kolophon
sat-saṅgaḥ Umgang mit Guten

Synonyme im Text
vaidya-sevā Aufsuchen von Gelehrten
sat-saṃgatiḥ Zusammenkunft mit Guten

Inhalt
1–16 Definition

17–45 Der Gelehrte
46–68 Der Berater
69–75 Der Arzt
76–90 Der Astrologe

91–106 Der Dichter
107–112 Der Gefährte
113–136 Bücher sind die besten Begleiter
137–140 Selbstbeschreibung und Patronage

141 Abschluss



1104 Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten

38.1 Nun seht/hört/bedenkt (paśyata) das achtunddreißigste Juweltor, [ihr] Verstan-
desreichen! Das Hängen daran ist eine Pracht für Männer, [die] hier [im Diesseits /
in der sichtbaren Welt] und in der anderen [jenseitigen / unsichtbaren Welt] (1) gute
Resultate / (2) [ausschließlich] gute Resultate (sat-phalā) [bringt].

38.2 Was ich im Inhaltsverzeichnis (1.77c) als „Umgang mit Guten“ (sat-saṅga-) ver-
kündet habe, wird hier im Abschnitt der Definition [anwendungsbezogen] dargelegt,
[weil] die Entfaltung dessen makellos ist.

38.3 Das richtige Beiwohnen bei Guten (santaḥ), welche (1) ganz ihren Kastenpflichten
ergeben / (2) durch ihre [jeweilige Kastenpflicht] zur [wahren] Bestimmung1 gelangt
(sva-dharma-niṣṭhāḥ) sind [und] sich auf die [14 traditionellen] Wissenszweige berufen,
verkünden an dieser Stelle die Weisen in gebundener Sprache als „Umgang mit Guten“
(sat-śaṅgaḥ).

38.4 Und diese [wahre] Bestimmung (dharmaḥ) soll man als in eine höchsten, [mitt-
lere und niedrige Heilsweg] unterschieden kennen. Übereinstimmend nimmt man drei
Arten dessen an: Wissen (jñānam), Befreiungspraxis (yogaḥ) und Tat (kriyā).

38.5 Obwohl die beiden Erst[genannten] gleich sind, [weil sie] die [wahre] Bestim-
mung (-dharmatva-) des Wesenskerns beinhalten, gibt es durchaus einen konzeptuel-
len Unterschied [zwischen ihnen, welche] in [dem für Wissen spezifischen Vorgang
der] Ausdehnung und [dem für Befreiungspraxis spezifischen Vorgang des] Zusam-
menziehens2 besteht. Der dritte [Weg, nämlich die Tat] ist offenkundig nicht auf den
Wesenskern bezogen.

38.6 Die Mīmāmṣakas (rāddhānti-) erkennen nämlich die Bezeichnung [dessen, die
ihre Gegner vornehmen,] nicht an: „Die [wahre] Bestimmung (dharma) muss erst noch
erreicht werden, [weil sie] ohne Präzedenz [in der Welt] (a-pūrvaḥ) ist.“3 Denn bei die-
sen [zwei, Wissen und Befreiungspraxis] erkennen [die Mīmāṃsakas ihre] Manifesta-
tion als [wahre] Bestimmung (dharmatvena) an.

38.7 Und so verfasste der Herr Yājñavalkya, [der] den leuchtenden Glanz „dieser
[Urgrund]“ hat, [welcher] von der Sonne „Herr“ beschienen wird, am Anfang [seines
Werks] Folgendes:

1 Vgl. 38.4–10. 2 Vgl. die Gegenüberstellung von Ausdehnung versus Zusammenziehen im Kommentar
sub 13.27, vgl. auch die Fußnote zur Übersetzung dieser Strophe. 3 Das bedeute laut Kommentar, dass
Wissen und Befreiungspraxis nach dieser Definition nicht als dharma bezeichnet werden können.



Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten 1105

38.8 „Unter den Tätigkeiten des Opfers, des guten Verhaltens, der Selbstbeherrschung,
der Nicht-Schädigung, der Meditation und des Vedastudiums ist dies die höchste Be-
stimmung (dharmaḥ), die durch Befreiungspraxis Einsicht in den Wesenskern [ver-
schafft].“4

38.9 Wenn ich gestützt auf die Ansicht des Hochgesinnten [Yājñavalkya] dies aus-
gedrückt habe, mag [bei den Zeitgenossen] Misstrauen daran bestehen. [Das ist] nicht
[ihr] Fehler, [weil es sich nur] aus einer subtilen Denkart [erweist].

38.10 Diese [zur Definition von „Guten“ in 38.5–9 vorgenommene], alle drei [Domänen
aus 38.4: Wissen, Befreiungspraxis und Tat umfassende] Konzeption nennt man [wahre]
Bestimmung (dharmaḥ). Eine andere, darüber hinausgehende Konzeption von [wahrer]
Bestimmung (dharmasya) verbreitet dies- und jenseits Schrecken.

38.11 Das Gespräch über die dies- und jenseitigen
Obliegenheiten der Edlen in Gegenwart der Ver-
ständigen dieser Welt wird als dieser [Umgang mit
Guten] bezeichnet.

Denn das gemeinsame Sprechen
mit Guten und Beisammensein
mit Wissenden …

38.12 Und etwas anderes, [was] diesem [Umgang
mit Guten] gleichkommt, ist die goldene Kleidung
der Exzellenz [oder] [wenn man] das Elixier des
guten Schicksals „Gold[zauber]“ in die Hand be-
kommt.

… ist das Elixier der ewigen
Glückseligkeit und …

38.13 Und der [Umgang mit Guten] weist den gu-
ten Weg zum immer währendem Reichtum[, der
richtigen Einsicht]; der Zustand derer, [die] hier
darauf (yena) wandeln, wird in den Lehrbüchern
in gebundener Sprache als rühmlich beschrieben.

… die Anleitung zum allzeitigen
Glück.

38.14 Ein Gelehrter soll keine Zuneigung zu welt-
lichen Dingen hegen, oder [besser gesagt:] Gute
sollen das im Herzen tragen, wodurch [es] unsterb-
lich wird.

Vers: Lass die Freundlichkeit der
Reinen in dein Herz, / schlie-
ße Freundschaft nur mit glückli-
chen Menschen! /

4 Yājñavalkyadharmaśāstra, Ed.Olivelle 1.8, dort jedoch abweichend: “Sacrifices, normative practices,
self-control, refraining from injury, gift giving, and Vedic recitation – among these activities, however,
this is the highest dharma: to perceive the Self by means of Yoga.”; Übersetzung Olivelle 2017, S. 82.



1106 Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten

38.15 Wie ein Granatapfel, [wenn er
sich] gleichsam lächelnd [öffnet], den
ganzen Garten [lächeln] lässt, so macht
der Umgang mit [guten] Männern dich im
hohen Maß zum [guten] Mann.

Der [vor Reife] lächelnde Granatapfel
lässt den gesamten Garten lächeln. / Eine
Verbindung mit [guten] Männern macht
dich auch zum [guten] Mann. /

38.16 Wie ein Stein – sei er dunkel oder
hell –, [wenn] er zu einem gelangt, [der]
einen Blick für [sein] reines Inneres hat,5
sofort zum Edelstein wird, so [wird auch]
ein Mann [sofort zum Besten seiner Art].

Ein Stein, egal ob Granit oder Mar-
mor, / verwandelt sich in den Händen ei-
nes Connoisseurs zu einem Edelstein. // 6

(38.1)

38.17 Wir hörten [von den Leuten], dass durch
diesen [Umgang mit Guten] einige westliche Herr-
scher, obwohl (ca) sie außerhalb des Kasten[sys-
tems] stehen, den großen Weg zum Erfolg erreich-
ten.

Unter den persischen Königen …

38.18 Und so gab es unter ihnen die Festle-
gung, [dass] eine Konsultation keinesfalls außer-
halb der Versammlung von Gelehrten, Unergründ-
lichen, Kennern [des wahren Ziels] und Weisen[,
die den Gesamtzusammenhang sehen,] stattfindet.

… gab es die Regel, dass ihre
Gesellschaft nie der Philosophen
und Gelehrten entbehren soll.

38.19 Ohne [mit diesen] konsultiert zu haben
und ohne diese befragt zu haben, erging in ihrem
[Herrscher]haus zu keiner Angelegenheit eine An-
ordnung [des Herrschers]. [Daher] haben sie auf
Erden den Ruf[, Gelehrte zu sein].

Sie erließen keine Anordnung,
ohne den Ratschlag und die Kon-
sultation dieser.

5 Tentativ, oder śuddha-hṛd-dṛśam prāptaḥ ‚einem reinherzigen [Menschen] zu Gesicht kommt‘?
6 Rūmī: Maṯnavī-yi Maʿnavī, Ed. Surūš, Band 1, Daftar 1, S. 36, Z. 724-–726 (in einer anderen Reihen-
folge und mit einigen Varianten).



Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten 1107

38.20 „O [Wunder], dies ist die Führungskunst
der Westler! O [Wunder], dies die Klugheit [ihres]
Verstands! O [Wunder, bei ihnen] kommen zu Un-
recht Geschädigte zu Wort!“ verkündet man über-
all.

38.21 Wegen dieses [Umgangs mit Guten] hat-
te [ihre Herrschaft] selbst in diesem schlechtesten
Zeitalter7 über viertausend Jahre ununterbrochen
fortgeführt Bestand.

Weil sie das Fundament der
Herrschaft auf Gerechtigkeit
und Wahrhaftigkeit bauten,
währte ihr Königtum über
viertausend Jahre.

38.22 Und so [erzählt man] zu diesem [Thema]:
Es gab einen Herrscher namens Saṃjara, [der] an
[seinen] Vorsätzen fest[hielt], auf den die Gunst
des [Herrn] herab kam und [zu dem] unsere Ver-
neigung im hohen Maße aufsteigt.

Sultan Sanǧar – Gott hab ihn se-
lig! – …

38.23 Angeblich ließ dieser Kluge den vordersten
Gelehrten Umara Khayām auf der Hälfte [seines]
Throns sitzen und er [kam infolgedessen] ungehin-
dert [seinen] Obliegenheiten [nach].

… ließ den Philosophen ʿOmar
Ḫayyām mit sich auf dem Thron
Platz nehmen.

38.24 [Obwohl] aus dem Geschlecht der Āb-
hāsīyas [stammend],8 mit ruhiger [orthodoxer
Geistes]aktivität und detaillierter Kenntnis der
Lehrbücher versehen, verhielt er sich [dennoch]
bezüglich [seiner] Obliegenheiten gemäß der Leh-
re des [Umara Khayām, weil] er vor Führungs-
kunst strahlte.

Obwohl die Abbasidenkalifen
selbst gelehrt waren, begrün-
deten sie ihr ganzes Handeln
und Wirken auf den Worte der
Gelehrten und Frommen.

38.25 Und dies wird im maßgeblichen „Lobpreis
der Herrscher“ gesagt: Der Mächtige, der die Leh-
ren der Gelehrten beachtet, verdient die Bezeich-
nung „Oberherrscher“.

[Auszug des Kommentars:] Lobpreis der Herrscher
ist die Übertragung des Eigennamens Śāh-nāma.9

In der „göttlichen Abhandlung
zum Kalifentum“ wurde er-
wähnt, dass man jemanden
König nennen kann, der über
Autorität verfügt und dessen
Befehle im Einklang mit der
Weisheit sind.

7 Vgl. Fußnote zu 8.68. 8 Während Sāhibrām dies noch auf Saṃjara bezieht, gibt es im Aḫlāq-i Muḥsinī
an dieser Stelle keinen Bezug zum Vorherigen, da Sanǧar Seljuke war. 9 Diese Identifikation ist sicher
falsch, weil die Quelle im Aḫlāq-i Muḥsinī nach-islamisch ist.



1108 Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten

38.26 Alle [Herrscher] aus edlem Geschlecht, die
Wissen und Anstand10 haben, sollen, auch wenn
sie mit Macht ausgestattet sind, die Gelehrten eh-
ren – so [ist es] Brauch.

Deshalb ist es notwendig,
dass der Herrscher, der absolute
Macht hat, umfassende Weisheit
erlangt.

38.27 Herrscher sollen sich alle Wege in
der Welt, auf die Bündnisse geschlossen
werden, durch Aufsuchen von Gelehrten
(vaidya-sevayā) aneignen und nicht auf
andere Weise.

Diese Erlangung wird verfügbar, indem er
die Art und Weise der Führung und der
Kontrolle dieser Welt lernt und gemäß der
erlernten Methode anwendet.

38.28 Und nichts, was sie darlegen würden, ist je geringfügig. Ihre Ansicht dürfte
durch göttliche Vergegenwärtigung[, weil sie die Sicht der Lehrbücher haben,] gewiss
in gar keinem [Fall] fehlgehen.

38.29 Wissende Herrscher, [die] Charaktergü-
te11 in den Mittelpunkt stellen und [infolgedes-
sen] sich mit Gelehrten besprechen, genießen un-
gestört [ihr] Herrschaftsgebiet und haben dort[, in
der nächsten Welt] ein gutes Schicksal.

Um dieses Ziel zu erreichen, soll-
te er geneigt sein, mit Rechtsge-
lehrten, Gebildeten, Philosophen
und Mystikern zu sprechen und
Umgang zu pflegen.

38.30 [Wer] sich hier mit Versessenen, Ver-
rückten, Trinkern, Niedrigen, Gierigen, Besesse-
nen und Lüstlingen bespricht, hat gewiss gar kein
gutes Schicksal[, weder im Dies- noch im Jenseits].

Und [er sollte] sich von Unwis-
senden, Leichtsinnigen und Ver-
kommenen …

38.31 Deshalb soll man sich, standhaft im Guten,
am [gegenüberliegenden] Ufer von ihnen aufhal-
ten.12 Genug [davon], die Zusammenkunft mit ih-
nen lässt jedenfalls den Menschen fallen.

… fernhalten.

38.32 Die Zusammenkunft mit einem [Men-
schen] mit reinem Denken, [dessen] Ansichten
durch Lehrbücher ausgereift sind, ist der [Glück
bringende] Weg [ins Jenseits, der] durch das Er-
reichen von innerer Ruhe, Ruhm, Gewinn und den
eigenen Zielen [auch im Diesseits] äußerst bedeut-
sam ist.

Vers: Ein Gefährte, der feinsinnig
und vollkommen ist, / bringt der
Seele Erholung und beruhigt das
Herz. /

10  -vinaya- ‚Anstand‘ ist das 10. Kapitelthema. 11  sauśīlyam ‚Charaktergüte‘ ist das 2. Kapitelthema.
12 Tentativ. Oder nicht auf einander bezogen: tataḥ taṭasthena bhāvyam ‚soll sich [fern] von ihnen gleich-
gültig verhalten‘.



Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten 1109

38.33 Der [inhärente] Wesenzug / die Entschlos-
senheit (-sargaḥ) von [Menschen] mit flachem Ver-
stand ist sicher nur Nachlässigkeit[, die einem vom
rechten Weg abbringt]. Umgang mit ihnen ist töd-
licher13 als Gift, denn er vernichtet [immer alle Be-
teiligten] bis an die Wurzel.

Das Zusammensein mit jeman-
dem aber, der unwissend und
nachlässig ist, / ist wie tödliches
Gift. // (38.2)

38.34 Und demgemäß beachteten die Minen der
Weisheit, die Westler (yavanaiḥ) folgende Sitte,
[weil] sie auf [ihr] zukünftiges [Glück] bedacht
waren: [Sie] machten [nur jemanden,] dessen Ver-
stand durch die Lehrbücher ausgereift war, zum
Herrscher.

38.35 Wer unter den zeitgenössischen Kennern
der Lehrbücher, Gelehrten und Klugen als Bedeu-
tendster erschien, den verehrten sie zu [seinen] Fü-
ßen14 entschieden[, ohne Alter oder Geburt zu be-
achten].

Bei den Griechen gab es den
Brauch, dass ihr Regent jemand
sein musste, dessen Wissen-
schaft und Weisheit die aller
Gelehrten und Philosophen
seiner Zeit übertraf …

38.36 Wenn durch einen Blick
[bereits] eine Flut voller Licht
und guter Anordnungen macht-
voll [auf sein Umfeld] übergeht,
[nennt man] das Bedeutsamkeit.
Wodurch ließe sich [dies] verber-
gen?

… oder jemand, der unter der Betreuung eines
Wissenden und Philosophen steht und diesem ge-
horcht, damit durch den Einfluss des Umgangs
[mit diesem] das Licht der Tugend seinen Charak-
ter erhellt.15

38.37 Die Größe des Umgangs mit Guten (sat-
saṅga-) ist es gerade, dass in der Nähe Befindliche
das Denken dieser [Guten] annehmen. Kluge sol-
len diesen [Umgang] unter allen Umständen pfle-
gen.

Denn der Einfluss des Umgangs
ist groß.

13 Wörtlich: tīkṣṇaḥ ‚scharf‘, da Gift nach der Idiomatik des Sanskrit „brennt“. 14 Tentativ. Vgl. Anmer-
kung zur Edition. 15 Der letzte Nebensatz nach Ṭabasī 2018, S. 306, Fn. 1.



1110 Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten

38.38 Und es heißt in der Überlieferungstradition:
Erkenne den Umgang mit Guten (sat-saṅgaḥ) als
Dose eines Parfümeurs und den Umgang mit Üblen
als Schmelzofen eines Eisenschmieds.

[Auszug des Kommentars:] Ein Parfümeur ist jemand,
[der] vom Handel mit Duft[stoffen] lebt. Dessen Do-
se ist das Gefäß, [in dem] Duftstoffe verwahrt wer-
den. Selbst wenn er [einem] daraus keinen wohlrie-
chenden [Stoff] gibt, wird man dennoch gewiss durch
den Duft vom Hauch dessen Wohlgeruchs zum profitie-
renden Nachbarn. Um dies zu bestätigen, erwähnt [der
Autor] bei dieser Gelegenheit mit Umgang mit Üblen
den Räuber des [Wohlgeruchs]. Hier ist die Bedeutung
[wie folgt]: Selbst wenn nämlich von dessen Feuer nie-
mand plötzlich verbrannt wird, erzeugt [ein Schmelz-
ofen] dennoch Unlust durch Ausstoßen von Rauch und
den Aufstieg von Dampf vom glühenden Eisen.

Es wird überliefert: Ein guter
Gefährte ist wie ein Parfümeur;
[selbst] wenn er dir von sei-
nem Duft nichts abgibt, profi-
tierst du in jedem Fall von sei-
nem Wohlgeruch. Ein schlechter
Gefährte ist wie ein Schmiede-
ofen; [selbst] wenn du durch sein
Feuer nicht verbrennst, plagen
dich [sein] Rauch und Dampf.

38.39 Höre, [was] ich sage: Suche die Häuser
der Parfümeure auf! [Wenn du] dorthin gehst,
gewinnt [dein] Geist an Freude. Das Verbindung
[zum Parfüm] bleibt intensiv an [deinem] Gewand
haften [und] macht die Höflinge zufrieden.

38.40 Und gehe nicht zum Kohlebecken der
Eisenschmiede! [Wenn] du dorthin gehst, flie-
gen [dir] von allen Seiten Kohlefunken und übler
Dampf ins Gesicht.

Vers: Bleib nicht beim Schmie-
deofen stehen, / der Feuer und
Rauch aus jeder Richtung ver-
breitet, / Wende dich zum Par-
fümeur, denn bei ihm / nimmt
deine Kleidung seinen Duft an. //
(38.3)

38.41 Deshalb sollen Herrscher stets Gelehrte,
[nämlich] scharfsichtige Kenner der Lehrbücher
vorangehen lassen, sodass [ihr] Weg [der Herr-
schaft] strahlen möge.

Von den Intellektuellen und Wei-
sen, die der Herrscher unbedingt
braucht, …



Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten 1111

38.42 Oder [genauer gesagt]: (1) Einer
[davon] ist derjenige / (2) [nur] einen [soll
man beschäftigen] (ekaḥ ayam),16 der ver-
traut ist mit dem Wort[, nämlich mit der
Grammatik], mit der Rede[, nämlich mit
der Veda-Exegese und] mit dem Beweis-
mittel[, nämlich mit der Logik], dessen
Verstand fest auf die [wahre] Bestimmung
(dharma-) [ausgerichtet ist], [der] sehr ge-
schickt [darin ist], aus [eigenem] Vermö-
gen [Regeln und Verbote] gemäß Sachlage
anzupassen oder zu verwerfen, überaus
[aufmerksam] den wahren Zustand [der
Dinge] erkennt [und] zur [rechten] Ge-
legenheit in der [Hof]versammlung unter
dem Vorwand von Erzählungen über gu-
te und schlechte Taten den Gebieter zu
[weltlichen] Obliegenheiten und [religiö-
sen] Pflichten bewegt.

… ist einer der Rechtsgelehrte, der sein
Fach kennt, es praktiziert und daran
glaubt; jemand, der die religiösen Regeln
auswendig kann und die Rechtsfragen be-
züglich Ursprünglichem und Abgeleite-
tem vollständig durchdrungen hat, damit
er bei der [rechten] Gelegenheit in der
Versammlung des Herrschers Worte dar-
über sprechen kann, was verboten und er-
laubt ist und über die Strafen und religiö-
se Regeln; und [jemand,] der auf eine ver-
ständliche Weise die Gebote und religiö-
sen Pflichten, die Gepflogenheiten und
überlieferten Handlungen beim Pflicht-
gebet und rituellem Fasten sowie bei der
großen und kleinen Gebetswaschung dar-
legt, damit die Segnung des religiösen
Rechts und der Fatwas zur Zeit der Re-
gierung des Herrschers eintritt.

38.43 Er soll dem [Herrscher] die Lehre so verständlich machen, dass sie in seinem
Herz gleichsam in Stein gemeißelt niemals aus anderen Beweggründen verschwindet.

38.44 Es ist der höchste Wohlstand, es ist der sichere Bestand der Herrschaft [und] es
ist die gute Anmut von Herrschern, wenn ein Gelehrter befragt wird.

38.45 Wo es nun an der Einsicht von
jemandem mit feinen Andeutungen fehlt,
[dort] wird dieser Bestand [der Herr-
schaft] bald abstürzen, [weil] er mitsamt
[seiner] Torwächter entwurzelt wurde.

Vers: Wenn nicht von Recht und Fatwa
gesprochen wird, / dann geht die Grund-
lage der Scharia und der Religion in der
Welt zugrunde. // (38.4)

Soweit die Besprechung des Gelehrten.

16 Tentativ. Vgl. Anmerkung zur Edition.



1112 Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten

38.46 Und [ferner] soll es jemanden mit
feinem Verstand geben, der hier als Prüfer
dem [Herrschers] die verschiedenen Ob-
liegenheiten und die [möglichen] Wege[,
wie diese ausgehen können,] ins Gedächt-
nis ruft.

Ferner [gehört dazu] ein vertrauenswür-
diger Ratgeber, ein sicherer Lehrmeister,
um ihn an die geistlichen Angelegenhei-
ten zu erinnern …

38.47 Er soll den
[Herrscher] durch ener-
gisches Zeichengeben,17

auch mittels Anekdoten,
sachte von schlechtem
Verhalten, [schlechter]
Betätigung18 und Übeln
abbringen.

… und ihm immer wieder von dieser Welt abzuraten.
Und er halte ihn mit richtigen Ausdrücken und pas-
senden Hinweisen davon ab, niederträchtige Worten zu
sprechen und abscheuliche Taten auszuführen, um ihn
von der Aneignung verbotener Dinge und der Ausübung
von Unerlaubtem abzuhalten.

38.48 Er soll [es] dem [Herrscher] so [privatim]
begreiflich machen, dass die Belehrung gute Resul-
tate für [ihn] selbst und andere bringt. Wie [könn-
te] die richtige Einsicht nicht besonders strahlen?

Der Ratgeber sollte in Rat und
Führung den sanftmütigsten
Weg wählen …

38.49 Er soll allerdings die
[richtige] Gelegenheit bedenken
und den [Herrscher] ansprechen,
[wenn dieser] milde ist – so [ver-
langt es] die Art der Führungs-
kunst. [Denn] oft sind Herrscher
aufbrausend.

… und [dem Herrscher] in Gesellschaft und wäh-
rend Sitzungen keinen Ratschlag geben, sondern
dann, wenn er [mit dem Herrscher] allein ist und
weiß, dass seine Worte gut wirken, soll er auf milde
Weise einige Worte nahelegen. Denn heutzutage
ist es ratsam, bei dieser Gelegenheit angemessen
und freundlich zu sprechen.

38.50 Alle [alten] Erdenherrscher, die hier eine
edle Abstammung und ein Wesen hatten, [das] der
religio-sozialen Ordnung entsprach (dharmya-),
tranken bekanntlich die Arznei [„Erzählungen
über Gute“] aus, obwohl sie [wegen] (1) guter Ta-
ten [in den Erzählungen] / (2) guter Heilmethoden
(su-kriyaiḥ) bitter war.

In alten Zeiten vernahmen die
Kalifen und Könige von den Ge-
lehrten und Geistlichen bittere
Worte und aus Ergebenheit ak-
zeptierten sie diese.

17 Vgl. Fußnote zu 33.90. 18 Tentativ. Oder ku-…-śilpa-tas ‚von schlechtem Kunsthandwerk‘?



Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten 1113

38.51 Und so werden genau an dieser [Stelle] im
„Benehmen von [Menschen] mit gutem Charak-
ter“19 einige Erdenherrscher mit solchem Charak-
ter beschrieben, welche diese Erde zierten.

Wie es zum Beispiel in einigen
Büchern überliefert ist, …

38.52 Folgendes beschreibt man: Einst stieg
der Herrscher Hāro-Raśīd [zu Ruhm] auf, der
zum Wohle zukünftiger [Herrscher] diese einstige
(purā) (1) gute Tat / (2) gute Heilmethode (su-kriyā)
bewahrte.

… dass Hārūn al-Rašīd …

38.53 Angeblich rief dieser Wohltäter seinen
Freund namens Vāhlika herbei [und sprach]: „Klu-
ger, lass für [deinen] Freund [etwas] fruchten
[und] sprich eine Lehre! Damit [ist mein Anliegen]
zu Ende.“

… zu Šaqīq-e Balḫī – geheiligt sei
seine Seele! – sagte: „Gib mir ei-
nen Rat!“

38.54 Er sprach zu dem in der [Hof]versammlung
Sitzenden, allseits umgeben von Richtern: „Höre,
wenn du genug Liebe zur Wahrheit hast:

Šaqīq sagte: „Emir!

38.55 Hier [in der Welt] hat der unabhängige, aus
sich selbst geborene [Herr] eine große Halle, die
man avīci [-Hölle] 20 nennt [und die] vier Tore zie-
ren.

Es gibt eine Stätte bei Gott, die
man ‚Hölle‘ nennt.

38.56–57 Und er überlegte lange Zeit, machte
dich zum ersten Torwächter dieser [Hölle] und leg-
te drei Aufgaben auf deine Schultern, damit du die
Menschen außerhalb dieser Einhegung21 hältst, so
…22 Und [wenn] du den [richtigen] Maßnahmen
folgst, wirst aus dieser [Einhegung] befreit.

Dich hat Er zum Wächter je-
ner Stätte gemacht. Drei Dinge
hat er dir verliehen, damit du
mit diesen drei Dingen die Men-
schen von der Hölle abhältst:

19 Nach 1.65 ist Su-śīla-śailī, ebenso ‚Benehmen von [Menschen] mit gutem Charakter‘ der zweite Titel
des Aḫlāq-i Muḥsinī. Dieser wird hier wohl aus metrischen Gründen leicht verändert als Sat-śīla-śailī auf-
gegriffen. 20 Name einer Hölle, in der nach dem Devībhāgavata, Ed. Pāṇḍeya 8,23 Menschen landen, die
unter Eid falsches Zeugnis ablegen. Die Wahl dieser Hölle dürfte aus der von Sāhibrām ausgeschmückten
Gesprächssituation resultieren, wo der Einberufene öffentlich vor Richtern spricht. 21 Tentativ. 22 Text
nicht überliefert.



1114 Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten

38.58 Er vernahm seine in [ihrer] Bedeutung geheimnisvolle Rede [und] behielt sie
im Gedächtnis; er sprach: „Was sind denn diese [drei Aufgaben]?“ und war bereit für
deren Schilderung.

38.59 Nachdem [Vāhlika so] seine Absicht in Erfahrung gebracht hatte, sprach er ohne
Furcht zu ihm: „Höre, Herrscher, dein Ansinnen schmückt die Zukunft!

38.60 Den Schatz, das Schwert [und] die Peit-
sche,23 diese drei [Dinge] gab dir der hochgesinnte
[Herr]. [Du] musst darauf zu Seiner Zufriedenheit
Acht geben.

Geld, Schwert und Peitsche.

38.61 Mit dem ersten [Gegenstand, dem Schatz]
sollst du die Armen sättigen, damit sie, [wenn] ihr
Bauch gefüllt ist, hier niemals mit Betrügerei be-
schäftigt sind; dies hält [man für die Wache] des
Mondes (auḥ von ū?)24 hinsichtlich dieser.

Folglich musst du mit Geld die
Bedürftigen von Armut befreien,
damit sie nicht gezwungen sind,
aus Not Zweifelhaftes und Ver-
botenes zu tun.

38.62 Die Verruchten sollst [du mit dem zwei-
ten Gegenstand, dem Schwert] zerstückeln, damit
die Geschädigten25 kein [weiteres] Leid von ihnen
erhalten. Betrachte dies als die im zweiten [Gegen-
stand] liegende Wache.

Mit dem Schwert solltest du
Grausame abhalten, damit die
Muslime vor ihrer Bosheit sicher
sind.

38.63 Verräter und dergleichen sollst [du] gewalt-
sam zur Lehre bringen, damit sie ganz von schlech-
ten Maximen und Fehlern ablassen. Das ist deine
im dritten [Gegenstand, der Peitsche] liegende Wa-
che.

Mit der Peitsche sollst du die
Frevler bestrafen, damit sie von
Lasterhaftigkeit und Verderbt-
heit ablassen.

38.64 Wenn du dich hierzu bereit so [wie be-
schrieben] verhältst, kluger [Herrscher], sei ge-
wiss, dass [du, indem du dich] selbst befreit hast,
auch diese [Menschen] hier gerettet hast.

Wenn du so verfährst, wirst du
erlöst und du hast auch die Men-
schen erlöst.

23 Tentativ. Oder: tottram ‚Treibstab‘. 24 Tentativ, das könnte im übertragenen Sinne heißen: die erste
Wache. Der Kommentar ist an dieser Stelle verderbt und dunkel. 25 Tentativ als sa-kṣatayaḥ gelesen,
der Text ist an dieser Stelle verderbt. Vielleicht ist saj-janayaḥ ‚[Menschen] von guter Geburt‘ zu lesen.



Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten 1115

38.65 Wenn du hierbei gegenteilig verfährst,
[weil] du verkehrte Ansichten hegst, dann werden
sie nach dir in diese [dadurch] offenstehende [Höl-
len-]Stadt gehen.“

Wenn du aber dagegen handelst,
dann wirst du vor allen anderen
in die Hölle gehen und die ande-
ren werden dir folgen.“

38.66 Er hörte [dies] weinend, besann sich, stand
auf, küsste freudig die Hände und erfreute den
[Vāhlika] mit [den Worten]: „[Du] hast mich ge-
rettet!“

Hārūn weinte viel und küsste Ša-
qīqs Hand.

38.67 [Wenn] sich die Belehrungsrede der Leh-
renden an den Weg der Wahrheit hält, wird sie
bei allen [Belehrungsfähigen] Eingang finden und
wird sich [ihnen] selbst und anderen geschwind
mit guten Resultaten nähern.

Ein Ratschlag, der aufrichtig ge-
geben wird, / dürfte von jedem
akzeptiert werden, der ihn hört. /

38.68 Wie [könnte] in der Welt eine (1) gute Er-
zählung / (2) Erzählung über Gute (sat-kathā) nicht
ins Herz von [Menschen] mit Hörvermögen Ein-
gang finden? Fluch [sei] den Menschen, denen es
hier daran mangelt!

Weil das Wort des Geistlichen
Leben hat, / findet es leicht sei-
nen Platz im Herzen und in der
Seele. // (38.5)

Soweit die Besprechung des Ehrwürdigen.

38.69 Auch einen Arzt soll der Herrscher stets
hegen, [wenn] er [Glück in der] Zukunft begehrt.
Wer mit dem [bloßen diagnostischen] Blick die Le-
bewesen [von Krankheit] befreit, den nennt die
Überlieferung Arzt.

Dazu [gehört auch] ein intelli-
genter, mitfühlender Arzt,



1116 Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten

38.70 Einen Kenner der Läufe der [Lebens-
hauch-]Bahnen (nāḍī-), der [als] Späher in den
Behandlungen gemäß Caraka[-Saṃhitā] erfahren
ist, der in der Suśruta[-Saṃhitā] wohlgelehrt (su-
śrutaḥ) ist und der über das [Werk von] Vāgb-
haṭṭa zu reden vermag (vāg-bhaṭaḥ), der ein Ken-
ner der Omina ist und durch die Regeln im Kal-
pa[-sāra] glänzt und der auch – durch seine Eigen-
natur rein seiend – die Zustände im Bhāvaprakāśa
kennt [und] praktiziert, erlangen Herrscher [nur]
mit Glück.

der die Heilmethoden kennt und
die Anweisungen der [früheren]
Ärzte im Gedächtnis trägt …

38.71 Ein Arzt genießt einen guten Ruf, [wenn]
er die [sanften] Behandlungsmethoden als Kapital
im Herzen trägt [und] – in [ihrer] Anwendung er-
fahren – praktiziert, nachdem er Ort und Zeit be-
rücksichtigt hat.

… und bei der Heilung von
Krankheiten und der Verringe-
rung von Leiden Experte der
Prinzipien [der Heilkunst] ist.

38.72 [Wenn ein Arzt], der im Lauf der [Lebens-
hauch-]Bahnen (nāḍī-) geschult ist, Kälte oder Hit-
ze [beim Patienten] bemerkt, [so] soll der Empfän-
ger der Therapie mit Mond- respektive Sonnengüs-
sen behandelt werden.

Und er bewirkt [Wunder wie]
den Odem Jesu und die weiße
Hand Moses’.

38.73 [Wenn] ein Patient beim Vernehmen des
Klangs seiner Fußschritte schnell zuversichtlich
[wird] und durch [dessen] bloße Stimme sofort er-
frischt ist, dann gilt er als Arzt.

Vers: Die Seele des Kranken wird
von seinem Atem erfrischt, / der
Geist wird mit seiner Ankunft ru-
hig. // (38.6)

38.74 Wer, nachdem er eine
zuverlässige Therapie festgesetzt
hat, zweimal am Tag das Denk-
vermögen des Herrschers unter-
sucht, um einer Fehlbehandlung
vorzubeugen, der ist ein guter
Arzt.

Der Arzt sollte ständig die Temperamente des
Herrschers beobachten und die Grundlagen der
Gesundheitspflege des Herrschers erhalten. Wenn
– Gott bewahre – sich Anzeichen von Ungleichge-
wicht in der Natur seiner Hoheit zeigen, so soll er
augenblicklich eine Maßnahme ergreifen.

38.75 Wer Abscheu hintan- und [sein vergeltungskausales Resultat als seine] Aufgabe
annimmt [und] bereitwillig die Behandlung ausführt, der glänzt dabei [als wahrer] Arzt.



Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten 1117

Soweit die Besprechung des Arztes. Nun [folgt] die Besprechung des Schicksalsken-
ners[, des Astrologen].

38.76 Der Herrscher soll vor allem mit Bedacht
den Kenner des Schicksals[, den Astrologen] he-
gen. [Denn] den Erfolg, den er bewirkt, [bewirken]
nicht [einmal] gepanzerte Krieger.

(4) Ferner [gehört zu diesen]
ein prüfender, präzise arbeiten-
der Astrologe, der …

38.77 Wer das Schicksal, [nämlich] das alte [aus früheren Leben stammende] vergel-
tungskausale Resultat, was Besonnene mit der Bezeichnung „unsichtbares [Potenzial
der Taten]“ benennen [und welches] in Form der Tilgung [dieser Resultate] den eige-
nen Körper der [darüber?] verwirrten Lebewesen bezeichnet, vollständig durch von den
Worten der [Weisen mit] himmlischer Sicht angewiesenen Verstand kennt, der ist die-
ser [Kenner des Schicksals]; wenn gutgesinnte Herrscher ihn nicht ehren, [dann] wehe
dem Los [(1) des Schicksalskenners / (2) des Herrschers]!

38.78 Wo [das], was Edle die drei Abteilungen
der Astrologie und Astronomie nannten, [nämlich]
(1) Horoskopie (horā), (2) Berechnung [der Plane-
ten] (tantram) und ferner (3) Lehre [vom richtigen
Zeitpunkt] (śāstram),26 voll entwickelt wird, das ist
die „Sammlung“ (saṃhitā). Wer diese [Sammlung]
kennt, dem erscheint dieses Welttreiben wahrlich
im höchsten Maße [durchschaubar] wie eine Juju-
be [in der Hand]. Mit höchster Achtung soll ein
Herrscher so jemanden in [seiner] Nähe installie-
ren.

… die Geheimnisse der Hef-
te der astronomischen Tabellen
(zīǧ) und des Kalenders enträt-
selt und …

38.79 Wenn er zur Freude der Prinzen mit dem
Schlüssel „Eindrücke [vergangener Taten]“ in der
Hand die Schlösser aufschließt, ist er die [zukünf-
tigen] Erfolg bringende Anmut des [Herrschers].

… den Schlüssel zu den Schät-
zen des Wissens um die Astrolo-
gie und Astronomie erlangt hat
und …

26 Bis hier verläuft diese Beschreibung der Astrologie und Astronomie (jyotiṣa) weitgehend analog zu
Varāhamihira: Bṛhatsaṃhitā, Ed.V. S. Sastri 1.9.



1118 Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten

38.80 [Wenn] der [Astrologe] beim Geben von
Anweisungen verlegen ist,27 [obwohl] bei der Un-
tersuchung des wahren Wesens der Dinge Macht
über Vertragsschlüsse und dergleichen [politi-
schen Entscheidungen] hat, [dann] hat er ein wun-
derbares Schicksal [im Dies- und Jenseits].

… der auf Grundlage der Ta-
fel zur Tagewählerei (Hemero-
logie) die Bedingungen der Zu-
kunft bestmöglich ermittelt und
die Dinge identifiziert, die in Zu-
kunft vermieden werden sollten.

38.81 Jemand, [der] mit Rohrstock und auch Kreide die Neugier der Prinzen wecken
kann, ist selten.

38.82 Wer zu jeder Zeit die [richti-
ge] Berechnung [im Kopf] hat, das Ergeb-
nis nicht zu niedrig oder zu hoch veran-
schlagt und angemessene [Mittel] anwen-
det, der [gilt als] auf die Erde gekomme-
ner Lehrer [der Götter, Bṛhaspati].

Durch Krisen [in der Bewegung] der Son-
ne und die Zeichnung der astronomi-
schen Tabelle (zīǧ) / berechnet er die Be-
dingungen und sein Stift bestimmt sie
schnell. // (38.7)

38.83 Wer die Wirkmacht der
Planeten mit den vorstehenden
und [diesen] entgegengesetzten
Gottheiten28 der Planeten beob-
achtet und [zu gegebener Zeit]
mit Hingabe das [entsprechende]
Götterbild verehrt, den sollen die
Herrscher hegen und verehren.

[Ein Astrologe] sollte das Segenshoroskop des Sul-
tans betrachten, um die Einflussfaktoren der ver-
schiedenen Häuser zu überprüfen und die Grün-
de für jedes einzelne zu finden. Außerdem sollte er
herausfinden, welche von ihnen die günstigen und
ungünstigen „Strahlen“ (Konstellationen?) passie-
ren.

38.84 Er soll genau [dann, wenn
er] einen Gedeih gewährenden
Lauf [der Planeten] und dessen
Charakteristika beobachtet, den
[Herrscher] Dank bezeugen las-
sen,29 [welches] die Beständig-
keit seines Wohls gewährt.

Wenn sich Anzeichen von Macht und Herrlich-
keit zeigen, soll er den Sultan auf den Weg der
Dankbarkeit und Ergebenheit hinweisen, damit
dadurch gemäß dem Ausspruch: „Durch Dankbar-
keit entsteht Fortdauern des Wohlergehens“ dem
Wohlergehen dauerhafte Grundlagen entstehen.

27 Tentativ, vielleicht i. S. v. „maßvoll ist“? 28 Tentativ. 29  śuklam ‚Dankbezeugung‘ ist ein Synonym
des 4. Kapitelthemas.



Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten 1119

38.85 Genau [dann, wenn er dagegen] einen
Schwäche gebenden Lauf sieht, soll er den Herr-
scher energisch mit Spenden, Verdienst und der-
gleichen Tätigkeiten beschäftigen, damit er lange
leben möge.

Wenn sich Anzeichen von Gefahr
und Leid für diesen zeigen, soll er
ihm Gebete, Spenden und groß-
zügige Wohltaten empfehlen, …

38.86 Wenn der Ausspruch „die Übel-
tat mindert das Leben“ aus den Maximen
stammt, warum [sollte] dann der Aus-
spruch „das Verdienst mehrt [das Leben]“
nicht gefallen?

… damit auf diese Weise gemäß dem Aus-
spruch: „Die Spende verhindert die Ka-
tastrophe und verlängert die Lebenszeit“
die Katastrophe abgewendet wird und
das Leid verschwindet.

38.87 Wenn du tatsachengemäß erkennst: „Ich
kaufe mich [mit Verdienst] von unglücklichen [Er-
eignissen] frei.“, [dann] halte dich an Mildtätigkeit
[gegenüber den Armen] – so [lautet] die Maxime
für den Verstand.

38.88 Sei gewiss, dass nirgendwo anders der Wert
dieser Mildtätigkeit so hoch ist wie beim [höchsten
Herrn] und such nur bei Ihm Zuflucht.

38.89 Lockere daher deine Hand und helfe fort-
laufend den Elenden und Hilflosen so, dass sie von
dir im Herzen erfreut werden.

O, wenn du vor Lebensgefahr ge-
rettet werden willst, / und aus
tiefstem Herzen dafür weinst, /
30 lockere dann deine Hand für
Spenden, / damit der Schleier
der Traurigkeit verschwindet. //
(38.8)

38.90 Der gelehrte [Schicksalskenner], der mit einem [geeigneten] Mittel den Herr-
scher, [der nur] in der Gegenwart lebt, [weil] er vom Rauschtrank „Nachlässigkeit [ge-
genüber zukünftiger Gefahren]“ getrunken hat, [vom Wert der Mildtätigkeit] überzeu-
gen [kann], ist auf Erden selten.

Soweit die Besprechung des Schicksalskenners. Nun [folgt] die Besprechung Dichters.

38.91 Stets soll der Herrscher zur Unterhal-
tung einen Dichter in [seiner] Nähe halten, [des-
sen] Verstand sich durch Geschick in anschauli-
chen Darstellungsweisen und neuen Kompositio-
nen auszeichnet.

(5) Ferner [gehört zu diesen] ein
Dichter, der eine liebliche Spra-
che und schönen Ausdruck ge-
braucht, …

30 Rūmī: Maṯnavī-yi Maʿnavī, Ed. Surūš, Band 2, Daftar 5, S. 780, Z. 1603 (mit einigen Varianten).



1120 Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten

38.92 Die Rede guter Dichter triumphiert als beste [über allen], [weil diejenigen] durch
sie (1) zum höchsten {Ziel] der [Wirklichkeit] gelangen / (2) den letzten [Sinn] der [ge-
samten Strophe] verstehen (tatpāraṃ pratiyanti), die [schon] daran scheitern, hier auch
nur den Bruchteil einer Spitze davon zu erkennen, was als diese mannigfache Reihe al-
ler [vierzehn] Welten [ihrem] Wesen entsprechend vor Aktivitäten und Konzeptionen
der Gruppen „Subjekte und Objekte“ schillert; und für den [Dichter] (yasya) ist es [nur
ein] Strophenviertel.

38.93 Ebendiese (1) besten / (2) ersten (prathame), von Vālmīki und Vyāsa angeführ-
ten Dichterfürsten triumphieren; den Staub auf [ihren] lotus[gleichen] Füßen sollen
Besonnene küssen.

38.94 O, wie [könnte] die auf die [ganzen] Welt ausgedehnte Macht guter Dichter, die
hier [auf Erden] die wahrhaftigen Oberherrscher sind, Gegenstand von Worten sein?
[Denn] die [politischen] Herrn der unbeweglichen [Erde] verwahren, was es auszudrü-
cken gilt, [nur] in Stücke geteilt, in der Rede der [Dichter] aber ist es immer vollständig
[und] unbedrängt.

38.95 Ebendiese Sprache[, die Geliebte] der ehrgeizigen, verständigen [Dichter] strahlt
auf Erden äußerst süß: Sie kommt niemals zur Ruhe, [weil] sie es auf sich genommen
hat, (1) die Gefühle aller auszudrücken / (2) alle Aufgaben [im Haushalt] zu erledi-
gen (-sarva-bhāva-kalanā); für sie fertigen die [Dichter] mit Freude (1) Bedeutungen
/ (2) Wertgegenstände (artha-jātam) auf [so] angemessene Weise zum Schmuckmittel,
[dass einige] direkt ausgesprochen werden, [einige nur] angedeutet und [einige mehr-
deutige zur rechten Zeit] aufzuklären sind, sowie andere [nur] anhand [ihrer nicht di-
rekt ausgedrückten] Bedeutung zu verstehen sind.

38.96 Wahrlich gibt es auf der Erdoberfläche gute Dichter, die – sich [gleichsam]
um ein Wandgemälde bemühend – den Schein wahr machen, [weil] sie im [gesamten]
Bündel der Künste verschiedener Ausdrucksweisen geschickt sind. Man soll hingegen
im höchsten Maße diejenigen mit von Natur aus lieblichen, guten Reden loben, welche
zur Freude der Kenner ganz auf das Schildern des [wahren] Wesens der Dinge aus sind
und nirgends der Täuschung anheim fallen.

38.97 Denn so haben die Kundigen in der Welt [früher] lieblichen Worte beschrie-
ben. Aber zum [Literatur]genuss genügt mir Bhāravi, der [einzig wahre] Bhāravi,31 der
das strahlende Treiben des Śiva und des diademgeschmückten [Arjuna in Form seines
Kirātārjunīya] verfasste. (1) Beginnend mit diesem [Werk] wurde die Göttin der Spra-
che [Bhāratī] berühmt, – wie [ich] meine – weil durch [seine] Ausdrucksweise [ihre]
31 Tentativ, vgl. Anmerkung zur Edition. Denkbar wäre auch sabhāravir Bhāraviḥ ‚Bhāravi, [gleichsam]
die Sonne der Hofversammlung‘.



Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten 1121

Eigenart bewahrt wurde.32 / (2) Durch das Verfahren, -sva- zu verbergen, und mit der
Anfangs[silbe bhā- ] von diesem [Bhāravi] wird [Sarasvatī als] Bhāratī berühmt.

38.98 Was soll man denn über die zwei, drei [Dichter] sagen, die hier bekannt sind,
[weil ihr] guter Ruf [bis heute] strahlt? (1) Die [flammengleiche] Aigrette auf ihrem
Kopf / (2) der [als Dīpa]śikhā [bekannte Kālidāsa] an deren Spitze (yat-śīrṣaṇya-śikhā)
spendet der vom Dunkel erfüllten Welt Licht. Sie werden im [kleinen] Loch „Welt“ nie
als Dichter berühmt; [es ist] die [Göttin der Rede] höchstpersönlich, [die] aus [der Sphä-
re des Schöpfergottes] Brahmā [herabsteigt und] lieblich durch den weiterfließenden
Strom [der Dichter?] am reinen Ort verweilt.

38.99 Wer mit reinen Worten in der Versammlung von Gelehrten das Wort beherrscht,
[indem] er unablässig in Strömen Nektar regnen lässt, den kennt man als Dichter.

38.100 Nur einige [wenige] haben in dieser Welt
ein [solches] Geschick, [dass] sie beim [Polo-]Ball-
spiel33 mit Leichtigkeit den Ball ganz unter [ihre]
Kontrolle bringen, während [andere trotz Bemü-
hungen nur] zusehen.

… jemand, der auf dem [Po-
lo-]Spielplatz der Eloquenz den
Ball an sich nimmt …

38.101 Und wer wie ein [Reiter, der im Wettren-
nen] den Rohrstock aus[reißt und] erobert,34 auch
die [rhetorische] Lehre, [die noch] nicht zum Sieg
[über andere] befähigt, [praktisch] demonstrieren
kann, während [andere sich nur darum] bemühen,
dem billigt man das Geschick [eines Dichters] zu.

… und der im Rohrstock-der-
Exzellenz-Spiel der Rhetorik
schneller ist als alle Meister der
Sprache.

38.102 Wessen Werk auf dem Markt
„Schärfe des Worts“ unschätzbar [wert-
voll] und im Blumengarten „Dichtung“
voller Wohlgeruch ist,35 der ist der Dich-
ter [schlechthin]; andere sind [nur] Dich-
ter [im Plural].

Vers: Seine Gedichte sind das Tauschmit-
tel auf dem Tagesbasar der Eloquenz, / aus
seinen Versen [gewinnt] der Rosengarten
der Rhetorik Farbe und Duft. // (38.9)

32 Tentativ, die Erklärung ist in Teilen verderbt. 33 In 11.27 wird Polo als vīra-gola ‚Heldenball‘ bezeich-
net; vgl. auch die Anmerkung an dieser Stelle. Welches Ballspiel hier gemeint ist, erklärt der Kommentar
zwar nicht explizit, aber es dürfte durch die Korrespondenz mit dem Aḫlāq-i Muḥsinī dennoch gesichert
sein. 34 Es handelt sich bei dem in der korrespondierenden Passage erwähnten qaṣab al-sabaq ‚Rohrstock
der Exzellenz‘ ganz wie Sāhibrām es darstellt um ein Wettrennen, bei dem ein Rohrstock in den Boden ge-
rammt wird und mehrere Reiter darum wetteifern, diesen zuerst im Ritt heraus zu ziehen; vgl. Steingass,
S. 972. 35 Wörtlich zusammen: an-argha-āmoda-pūrṇā ‚[wessen Werk] unschätzbar [wertvoll] und voller
Wohlgeruch ist‘.



1122 Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten

38.103 Wer die Perlen „gute Wesenszüge“ bei gu-
ten Herrschern sucht, auf die Schnur „gute Aus-
sprüche“ fädelt und den besonnenen [und gelehr-
ten Herrschern] auf die Brust legen kann, der ist
ein guter Dichter.

Seine Aufgabe ist es, die wert-
vollen Eigenschaften des Sultans
in Verse zu fassen und sie durch
gute Darstellung bekannt zu ma-
chen …

38.104 Wer den alten Lebenswandel[, der in den
Legendensammlungen beschrieben wird,] mit den
Nektarströmen „poetische Stimmungen“ erneuert
und [damit] stets genießbar macht, der gilt als gu-
ter Dichter.

… und mit farbenfrohen Gedich-
ten den Namen des gepriesenen
[Sultans] im Buch der Geschich-
te zu verewigen.

38.105 Gute Herrscher sollen diese [Dichter] mit
gebührender Ehre hüten, wodurch ihr guter Name
sicher auf Erden bleiben wird und [sie] dort [im
Jenseits] ein gutes Schicksal [erwartet].

Man sollte den Dichtern mit gro-
ßer Wertschätzung begegnen, /
weil sie diejenigen sind, die den
Namen ewig machen. /

38.106 Es ist die Dichtkunst der Dichter,
durch die Bharata und andere, obgleich sie
vergangen sind, [noch] heute [im schlech-
testen Zeitalter] erscheinen als ob sie vor
[einem] stünden.

Schau dir das Gedicht von Salmān [Sāva-
jī] (1309/10–1376) an, der / den Namen des
Sultan Uvays [Jalayir] (r. 1356–1374) bis
heute bewahrt hat. // (38.10)

Soweit die Besprechung des Dichters. Nun [folgt] die Besprechung des Freundes.

38.107 Ein Herrscher soll bewusst einen gleich-
altrigen Freund hegen, [der] seine Geheimnisse
kennt, damit zu [vertraulicher] Zeit [und halb-
wegs vertraulicher] Zeit [heitere] Erinnerung auf-
kommt.

(6) Ferner [gehört zu diesen] ein
Gefährte, …

38.108 Die Herrn der Erde sollten nicht, [weil] sie das Streben aller [von ihnen Ab-
hängigen] gering schätzen,36 mit dem Rauschtrank „Nachlässigkeit“ überschüttet wer-
den. [Weil] hochgesinnte Weise mit weitreichenden und tiefen Absichten [wie Manu]
ebendies als zukünftig Glück bringenden Weg erachtet haben, verkündeten sie, [dass]
Erdenherrscher diese Maßnahme[, einen gleichaltrigen Freund zu haben,] wahren soll-
ten.

36 Tentativ.



Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten 1123

38.109 Wer zur Zeit[, wenn Pflichterfüllung erwartet wird,] mit ungehemmten Mund
[aufbrausend spricht], zur Zeit [von Niedergeschlagenheit] das Mittel freundlicher
Worte kennt [und so] den [Herrscher] und die Höflinge energisch erfreut, der ist ein
Freund, ein [wahrer] Freund.

38.110 Und wer mit einer absichtsvollen, milden
Rede [dafür] sorgt, [dass] der [Herrscher] sich auf
etwas konzentriert, [ihn] lächeln lässt [und so] die
Höflinge erfreut, auch der [ist ein Freund].

… charmant und witzig und der
mit bunten Bemerkungen die
Sitzungen schmückt …

38.111 Wer mit der Übermacht (1) eines Teils /
(2) der Kunst (-kalā-) süßer Worte den Höflingen
die Tür zur Freude öffnet, der ist ein Freund, ein
[wahrer] Freund.37

… und mit süßen Ausdrücken
den Anwesenden der Versamm-
lung die Tür zur Gelöstheit öff-
net.

38.112 Wessen Ironie zur [rechten] Zeit die Lust
[„Frau“] mit dem Begehren [„Mann“] vermählt
[und] die Haarlinien [„Frauen“] mit den Lebens-
hauchen [„Männer“ zusammenbringt], der gilt als
befreundet, als [wahrhaft] befreundet.

Die menschliche Natur findet
Freude an seiner Feinheit / und
die Seele genießt seine Zart-
heit. // (38.11)

Soweit die Besprechung des Freundes. Nun [folgt] die Besprechung des [Werks] „Wesen
von [Menschen] mit gutem Charakter“.

38.113 Genug jedoch von dieser Ausführlichkeit! In diesem [Kapitel] sollen [schließ-
lich] die [geistig noch] wenig aktiven Prinzen mit ganz zartem Verstand geschult wer-
den. Dabei strahlt, [was] angemessen ist.

38.114 Die Wesensart, welche wahrheitsgemäß, regelgemäß, belastbar, freundlich,
simpel-süß ist und das Herz erfreut, ist unter [den thematisierten] Freunden der [gute]
Freund, [welcher] den Kennern Freude [bereitet].

38.115 Es gibt ja in der Welt Geschichten,
[die] mit Gelehrten zu tun haben [und so] reizend
[wie Frauen] sind; und durch Genuss dieser dürf-
te wahrlich in aller [beider: dies- und jenseitiger]
Hinsicht Wohlergehen entstehen.

Der beste Begleiter und die sü-
ßeste Intimität sind die Bücher
und Traktate der Großen, …

37 Wörtlich: savayāḥ ‚Gleichaltriger‘ wie zuvor in 38.107, dort aber als Attribut zu, hier als Synonym von
sakhi .



1124 Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten

38.116 Selbst ohne Lohnzahlung spenden die-
se entzückenden [Geschichten / eigenen Frauen]
durch [ihren] Umgang viel Wonne und bewirken
zur Genüge [jenseitiges] Verdienst.

… die ohne Zahlung und Pflicht
dienen und …

38.117 Und unter diesen sollen Besonnene ganz und gar die Kollektion guter Aussprü-
che genießen, welche besonnene, gute und weise [Menschen] mit Bedacht zusammen-
gestellt haben.

38.118 [Denn] diese [Kollektion] (yā) belehrt für Wonne völlig ausreichend, weil sie
einer Geliebten ähnelt,38 und bei ihr dürfte ein Kluger niemals missmutig werden.

38.119 Und diese [Kollektion] ist so eine Geliebte,
die auch ohne ein [kokettierendes] Zeichen einer
[echten Liebschaft] die Versammlung zugewandt
macht [und damit] zum Gedeih von Glück und Ver-
dienst genossen wird.

… ohne amoröse Verspieltheit
und Geste bei dir weilen. Der
beste Begleiter zu jeder Zeit ist
ein Buch.

38.120 Und ein sie (yasyāḥ) genießender [Rezita-
tor und Hörer] wird unter gar keinen Umständen
missmutig werden, denn egal zu welcher Zeit man
sich ihr zuwendet,39 es wird niemals Scham auf-
kommen.

Weder wird der Leser innerlich
davon gelangweilt, noch wird der
Lernende davon müde.

38.121 O [Wunder], sie benimmt sich in der Ver-
sammlung von Klugen gut, selbst wenn sie ganz
ins Herz geschlossen wurde.40 Wo erzeugt sie nicht
zur Genüge Ruhm?

38.122 [Weil] sie innerlich viel Erregung er-
zeugt und das Herz Wohlbehagen [empfinden]
lässt, wird dir den Genuss von ihr alles glücken,
was [dein] Herz erfreut.

Vers: Du findest keinen besse-
ren Begleiter als ein Buch, / das
jederzeit mit dir konversiert. /
Es lässt das Glück deiner See-
le wachsen und beruhigt dein
Herz. / Es erfüllt dir alle Wün-
sche. /

38.123 Kluger, sie ist fortwäh-
rend so eine Gefährtin, die dich
nie missmutig macht und die du
nie [missmutig machst].

Es gibt nichts, was so zart und intim ist wie es, /
das dein Herz nicht bricht und dessen Herz nicht
gebrochen werden kann. // (38.12)

38 Vgl. 8.34–36. 39 Wörtlich: sadā asyāḥ abhimukhye api ‚selbst bei andauernder Zuwendung zu ihr‘.
40 Vom Bild der Geliebten auf die Reihe guter Aussprüche übertragen hieße hṛdi sthāpitā ‚ins Herz ge-
schlossen‘ auswendig gelernt.



Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten 1125

38.124 Und die Geschickten
sagten: Die Leute hier unterlie-
gen [ihrer] Einsicht.41 Und der
[Gesamt]zusammenhang dieser
[Einsicht] ist ein Spiegel. Un-
besorgtheit und eine lange [Le-
bens]zeit bewirken diesen [Ge-
samtzusammenhang], durch den
[man schließlich] Vollkommen-
heit erreicht.

Geschichte: Die Großen sagten, dass alle Men-
schen eine vernünftige Zuflucht brauchen. Und
Vernunft braucht Erfahrung. Weil gesagt wurde:
Die Erfahrung ist der Spiegel der Vernunft, in dem
sie die Formel vorteilhafter Entscheidungen er-
kennt. Und für Erfahrungen braucht man konti-
nuierliches Verbringen von Zeit und Langlebigkeit
und vollständige Unbesorgtheit.

38.125 Weil Langlebigkeit und auch Un-
besorgtheit in diesem schlechtesten Zeit-
alter42 für [wirklich] lebende[, denkfähi-
ge] Menschen schwer zu erlangen sind,
haben die Weisen folgenden Ausgleich
dafür geschaffen: die guten Werke in die-
ser Welt [wie das Mahābhārata und das
Rāmāyaṇa], welche [sie] verfasst haben.

Weil die Philosophen erkannten, dass die
Länge des Lebens nicht ausreicht, um die-
se Aufgabe zu bewältigen, ersannen sie ei-
ne Lösung und erfanden aus Freundlich-
keit etwas, um diesen Mangel auszuglei-
chen, damit durch Zeitvertreib allgemei-
ne Erfahrungen gewonnen werden kön-
nen.

38.126 Denn als der Weise [Vālmīki] das Leben Rāmas in Strophen pries, belehrte er
damit – durch [den Kontrast zu] dessen Widersacher [Rāvaṇa] – die [nach dem richti-
gen Verhalten] Fragenden.

38.127 Und für alle Zeiten schulte der herrliche Vyāsa, [indem] er die [Pāṇḍavas, die]
Söhne Kuntīs von reiner Gestalt in den Vordergrund [des Mahābhārata] stellte, anhand
von [deren] Zusammenstoß’ mit den Kauravas [uns] über die Welt hier.

38.128 Auch andere Dichter
erzählten derart bekanntlich das
Wirken früherer Herrscher und
Hofräte [und] von Weisen, Be-
sonnenen und Gelehrten.

Deshalb hielten sie die Geschichten der Könige
und der Sultane und der Regionalherrscher und
der Wesire und die Ratschläge der Gelehrten und
Philosophen in Büchern fest.

38.129 [Die Dichter taten dies in dem Gedanken:]43 Keineswegs werden den kurzlebi-
gen Menschen dieser Welt durch eigene Einsicht die [beschriebenen] Taten zuteil, [weil
diese] durch einen Bruchteil [göttlicher?] Gunst strahlen.

41 Tentativ, der Kommentar legt eine andere Lesung nahe: amī lokā dhiyo vaśāḥ ‚Diese Welten sind die
Wünsche der Einsicht‘. 42 Vgl. Fußnote zu 8.68. 43 Tentativ.



1126 Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten

38.130–131 Und einige [Dichter] verfassten mit
Bedacht die [Historiographien namens] „wogen-
de [Flüsse] der Herrscher“ in einer Weise, dass
durch die Schilderung früheren Verhaltens das zu-
künftige Verhalten gut sein möge [und] dass die-
ses [frühere Verhalten] von wohlhabenden, Gro-
ßes anstrebenden [und] große Macht habenden
[Herrschern] den [richtigen] Weg aufzeigen [mö-
ge, was] Landschenkungen und Dergleichen anbe-
langt.

Und die Erzählungen und Ge-
schichten Vergangener wurden
zum Nutzen und Vergnügen Zu-
künftiger präsentiert, damit die
wohlhabenden und mächtigen
Menschen sie als Anweisung ver-
wenden.

38.132 Gemäß [ihrer] Macht und nach
Höhe [ihrer Stellung] sollen die [heuti-
gen] Herrscher das gute Verhalten voran-
stellen und [es] fortsetzen, [indem sie] an
[ihren] Vorsätzen fest[halten].

38.133 Und dieser [durch Erörterung von
Literatur vermittelte] Weg strahlt derart,
dass Menschen, welche die Gabe erhal-
ten, Vorteile genießen und die Geber [ih-
ren guten] Ruf erfüllen.

Und jeder von ihnen profitiert davon und
zieht im Rahmen seiner Fähigkeiten und
Anstrengungen Nutzen daraus, diese Ge-
schichten zu lesen und zu verstehen. Da-
mit im Sinne von: „Glücklich ist, wer von
anderen beraten wird.“ von den Erfahrun-
gen anderer profitiert und den Rat ande-
rer erhält.

38.134 Und die Erzählungen, welche vom guten
Verhalten der [Herrscher handeln, deren] Anwei-
sungen [tatsächlich] Pflichten erfüllten, gewähren
[auch] heute gewiss Einblicke in Herzen und Au-
gen der früheren [Herrscher].

Vers: Geschichten und Erzählun-
gen von Königen, / Berichte und
Traditionen der erfahrenen Men-
schen / erhellen Herz und Augen /

38.135 [Als] sie diese Tore „Erzählungen“ hier
öffneten, [die] Bekanntschaft mit den Lehrbüchern
und geschickten [Menschen] ermöglichen, durch-
bohrten die [Dichter] wahrlich mit einem Diaman-
ten die Perlen [und machten sie so verwendbar für
Schmuck].

und machen sie mit Wissen-
schaft und Verstand vertraut. /
Sie sprechen über Alles, / erklä-
ren feinfühlig, wie man eine Per-
le behandelt. /



Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten 1127

38.136 Was die alten, Großes anstrebenden
[Dichter wie Vālmīki und Vyāsa] vielfach höchst-
persönlich durch [himmlische] Einsicht erfuhren,
riefen sie ins Gedächtnis und verausgabten sich
[dabei] ganz. Trefflich, [dass] auch wir es [noch]
verstehen!

In einer Epoche wurde viel Erfah-
rung gesammelt. / Um jede Auf-
gabe zu erfüllen, litten sie sehr. /

38.137 (1) Diese überaus kluge, edle Kollektion
guter Aussprüche ist unter dem Namen „Beneh-
men von [Menschen] mit gutem Charakter“ be-
kannt. Welchem Dichter (kasya vāk-pateḥ) wür-
de sie keine Freude bereiten? / Würde sie nicht
Brahmā, dem Gatten Sarasvatīs (kasya vāk-pateḥ)
Freude bereiten?

(2) Diese überaus kluge, treue Frau ist unter dem
Namen „Benehmen von [Menschen] mit gutem
Charakter“ bekannt und kennt eine Reihe guter
Aussprüche. Welchem Gatten würde [ihre] Rede
nicht Freude bereiten?

Es ist am Besten, ihren Ratschlä-
gen zu folgen / und die Worte der
Vergangenen zu vernehmen. /

38.138 [Nachdem] sie den Garten „Herz die-
ses Prinzen [Ranbir Singh]“ erklommen hat, [den
bereits vier] Kriechranken unter Führung der
„Freundschaft“44 zieren [und] um den die Grup-
pe Schatten [spendender] Bäume „völlig reine Ab-
sichten“ steht, möge diese gute, Wünsche [erfül-
lende] Ranke, [die zunächst] Knospen, [dann] ei-
nen Stamm, Äste, Blätter und [schließlich] Blü-
ten hervorbringt [und] in deren Wohlgerüchen die
Bienen „Gelehrte“ berauscht werden, in der Welt
triumphieren [und allen, die sie] erblicken, gute
Früchte reifen lassen.

Der Baum, den sie in der Vergan-
genheit gepflanzt haben, / bringt
viele wunderbare Früchte. /

44 Vgl. Patañjali: Yogasūtra 1.33, Übersetzung Swāmī 1960: “The mind becomes purified by the cultivation
of feelings of amity, compassion, goodwill and indifference respectively towards happy, miserable, virtuous
and sinful creatures.”.



1128 Kapitel 38 – Verbundenheit mit Guten : Umgang mit Guten

38.139 (1) Diese liebliche [Wunschranke namens Vīraratnaśekharaśikhā oder Suśīla-
śailī] soll mit guten Gedanken versehen werden / soll von Gelehrten befolgt werden /
soll mit Blumen parfümiert werden / soll von Göttern aufgesucht werden (su-manas-
adhivāsyā); wenn [sie] gleichsam (vā) sanft mit vorzüglichen Absichten / mit Kanälen
(āśaya-agraiḥ) richtig [zum Wasser] geführt wird und mit dem sich [ohne Verunreini-
gung / in Form von Gottesliebe] gut betragendem Herz zufrieden ist, welchen Inhalt je
[verschiedener Lehrbücher] wird sie nicht klarstellen?

(2) Diese liebliche [Frau] soll mit Blumen parfümiert werden; wenn [sie] gleichsam (vā)
sanft mit den Fingerspitzen (śaya-agraiḥ) gestreichelt wird und mit dem liebenden Herz
zufrieden ist, welche Gefühlsregung wird sie nicht zeigen?

(3) Jener [Kommentar zur Siddhāntakaumudī namens] Manoramā45 soll von Gelehr-
ten befolgt werden; wenn [er] gleichsam (vā) sanft mit vorzüglichen Absichten richtig
übermittelt wird und mit dem scharfsinnigen Geist zufrieden ist, welchen [verborge-
nen] Inhalt wird er nicht offenlegen?

38.140 Herz, sorge [dich] nicht! Diese gute
[Wunsch-]Ranke [namens Suśīlaśailī], welche zu
dieser Zeit empor kam, ist [nun] voller Knospen.
Und sie wird gewiss erblühen und in Zukunft wird
sie Früchte tragen. Gehe nun in den Garten; dort
wirst du nach Belieben die gute Frucht, den Hort
des Nektarstroms erhalten.

Lass uns diesen Garten finden /

und ständig von diesen Früchten
essen! // (38.13)

38.141 Dieses Tor namens „Umgang mit Guten“ wurde [hiermit] verfasst. Und die
Weisen, welche den Fuß dort hinein setzen, betreten fürwahr den Weg des Lichts.

45 Sāhibrām macht keine genaueren Angaben, welcher Text hier gemeint ist. Es existieren zur Siddhānta-
kaumudī des Bhaṭṭojidīkṣita (frühes 17. Jh.), der für die Folgezeit einflussreichsten didaktischen Aufarbei-
tung von Pāṇinis Grammatik, mehrere Kommentare und Subkommentare, welche (-)manoramā im Namen
tragen. Die berühmtesten davon dürften die für Gelehrten respektive Schüler verfassten Autokommentare
Prauḍhamanoramā und Bālamanoramā sein; vgl. Scharfe 1977, 174f. In der Raghunath Temple Library
existiert überdies eine Handschrift, deren Kolophon den Titel Manoramā ohne weitere Zusätze angibt. Es
scheint sich dabei um einen vergleichsweise kurzen Kommentar zum Laghuśabdaratna zu handeln, seiner-
seits ein gekürzter Kommentars von Haridīkṣita, einem Enkel Bhattojidīkṣitas zur Prauḍhamanoramā; vgl.
Patkar 1970, 224f. Nr. 238, Signatur 139-gha und archive.org (exakte URL hinterlegt, letzter Zugriff:
15.05.2024).

https://archive.org/details/SiddhantaKaumudiTikaManoramaVyakhyaLaghuShabdaRatnamOfHariDikshi139GhaAlm1Shlf5DevanagariVyakaran/
https://archive.org/details/SiddhantaKaumudiTikaManoramaVyakhyaLaghuShabdaRatnamOfHariDikshi139GhaAlm1Shlf5DevanagariVyakaran/


39

dar dafʿ-i ašrār

Über die Beseitigung der Bösen

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.77d) und Kolophon
vyasani-tyāgaḥ Verstoßen von Lasterhaften

Inhalt
1–10 Einleitung

11–13 Systematik: (1) vom Herrscher zu beseitigende und (2) von allen
zu meidende Schurken

14–44 1.1: im Verborgenen agierende Diebe
45–138 1.2: öffentlich agierende Vagabunde

139–146 1.3: öffentlich agierende Tyrannen
147–148 Gruppe 2
149–189 2.1: Verleumder
190–235 2.2: Denunzianten
236–249 2.3: Boshafte
250–266 7 gute Staatsdiener und folgende 7 schlechte
267–301 1: Neider
302–330 2: Knauser und Geizhälse
330–358 3: Niederträchtige
358–408 4: Lästerer
408–420 5: Undankbare
420–432 6: Lügner
432–476 7: Schwätzer

477 Abschluss



1130 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.1 Ich habe die Zusammenkunft mit
Guten1 besprochen, [die] notwendiger-
weise auszuführen ist. Nun vernehmt bit-
te auch das Folgende aufmerksam, o [ihr]
Besonnenen.

Gleichwie die Gemeinschaft mit Guten
(aḫyār ) und Frommen (abrār ) notwendig
ist, …

39.2 Das hohe / sehr bedeutende (uddhatam) neununddreißigste Tor, welches unter
dem Namen „Verstoßen der Lasterhaften“ (vyasani-tyāgaḥ) angekündigt wurde, wird
nicht in aller Ausführlichkeit definiert.2

39.3 Das Urteilsvermögen ist der Hort aller Be-
haglichkeit und Kriterium der Menschlichkeit ei-
nes Lebewesens; seinen Verfall bezeichnen [Men-
schen] mit klugem Verstand als Laster [schlecht-
hin] (vyasanam). Daraus entsteht dieser Teil allen
Unheils in Gestalt von Lust und dergleichen [kon-
kreten Lastern], aus Kontakt womit [wiederum]
das Unglück [entsteht, das] beide[, dies- und jen-
seitige] Leiden erzeugt. Das [konkrete,] in Verbin-
dung mit diesem [prototypischen Laster] Stehende
wird nicht [eigens] definiert.

39.4 Wer dieses [Laster] hat, der ist ein Laster-
hafter (vyasanī ), ein Hort der Verachtung in der
Welt. Ihn zu verstoßen ist Verstoßen der Lasterhaf-
ten (vyasani-tyāgaḥ). Darauf muss man Acht ge-
ben.

… ist das Meiden von und die
Vorsicht vor dem Zusammensein
mit Bösen und Sündern ebenso
notwendig und erforderlich.

39.5 Von den Horden, die Minen des Unheils sind, die Intrigen befeuern und die im
Suchen von Schwächen geschickt sind, soll man sich entschieden fern halten.

1  sat-saṃgatiḥ ist ein Synonym des 38. Kapitelthemas. 2 Diese Aussage überrascht, denn dieses Kapitel
ist nach dem vierzigsten mit Abstand das umfangreichste. Doch weist dies lediglich auf die vergleichs-
weise kurze Definition hin, wo – beginnend mit der folgenden Strophe –, vyasana ‚Laster‘ und vyasanin
‚Lasterhafter‘ nur prototypisch und nicht in allen Formen definiert werden. Dementsprechend folgt mei-
ne Übersetzung hier ebendieser Definition, wo der Ursprung allen bevölkerungs- und staatsgefährdenden
Verhaltens in individuellen Neigungen wie Lust und dergleichen verortet wird; indes passen „Laster“ und
„Lasterhafte“ für unsere Begriffe schlecht zu den tatsächlich beschriebenen Personengruppen, die man im
Deutschen wohl eher zusammenfassend als „Schurken“ bezeichnen würde, wie ich es nach der Definition
auch tue.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1131

39.6 Was jemandes [vom Schicksal] festgelegtes
Wesen ist, wird sich gewaltsam von ihm [auf an-
dere] übertragen, sei er gut oder schlecht. Dies ist
die ererbte Regel.

Denn Zusammenkunft wirkt
sich natürlicherweise aus.

39.7 Aufenthalt in der Nähe guter
[Menschen] lässt guten Gewinn gedei-
hen, Freundlicher Umgang mit Schlechten
[bringt] in jeder Hinsicht gewiss Unange-
messenes.

Folglich entsteht genauso, wie das Zu-
sammensein mit Guten eine Fülle an all-
gemeinem Nutzen nach sich zieht, aus
dem Umgang mit Bösen unangemessene
Ergebnisse.3

39.8 Der Umgang mit Guten erzeugt Wohlstand
und Freude. Aber [der Umgang] mit schlechten
Menschen ist letztlich gewiss wegen [ihrer] Un-
freundlichkeit bis hin zur Feindschaft ein Hort [ei-
gener] Beschämung und der Demütigung [Hoch-
stehender].

Zusammensein mit Guten bringt
Freude und Glück und Gemein-
schaft mit Bösen bringt Über-
druss und Reue.

39.9 Folgendes ist angemessen: Man soll stets be-
wusst mit Guten Umgang pflegen. Inmitten von
Blumen kann der Dorn keinen Eindruck [als sol-
cher machen], einzeln [schon].

Vers: Umgib dich mit Begüns-
tigten, denn ein Dorn / erblüht
in der Zusammenkunft mit Blu-
men. /

39.10 Du sollst nicht mit jenen Stumpfen Umgang
pflegen, mit denen der Umgang unangemessen ist.
Niemals verstärkt ein saurer Saft am Gaumen die
Süße.

Umgib dich nicht mit jemandem,
der nicht begünstigt ist, / denn
von Essig wird der Mund nicht
süß. // (39.1)

39.11 Diese Menge [der Schurken] ist zweifach:
Die ersten davon sollen von allen gleichermaßen
abgewehrt werden. Die anderen müssen [von der
Staatsgewalt] beseitigt werden; hierfür zuständig
sind [allein] hochgesinnte [Machthaber].

Es gibt zwei Arten von Bösen: Die
einen sind zu beseitigen und die
anderen müssen gemieden wer-
den.

3 Variante nach Ṭabasī 2018, S. 311, Fn. 7.



1132 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.12 Diese [zweite Gruppe] nicht aufkommen
zu lassen, aufgrund deren Entfernen ruhige, sich
gut betragenden [Menschen] bestehen [können],
ist für Herrscher eine in jeder [beider: dies- und
jenseitiger] Hinsicht läuternde Maßnahme.

Diejenigen, deren Beseitigung
den Muslimen Nutzen bringt
und deren Vernichtung im allge-
meinen Interesse ist, …

39.13 Ebendiese Maßnahme ist gemäß [der Ein-
teilung von Schurken in solche mit] sichtbaren und
nicht sichtbaren [Betätigungsfeld] zweifach. Die
erste [davon, für sichtbare Schurken,] ist ebenfalls
zweifach unterteilt [und betrifft Vagabunde4 und
Tyrannen5]. Daher wird diese [Maßnahme und
dementsprechend die Art der Schurken, die mit
staatlicher Gewalt entfernt werden müssen, insge-
samt] als dreifach beschrieben.

… bestehen aus drei Gruppen:

39.14 Für Herrscher ist die Beseitigung all derje-
nigen Diebe und Dergleichen angemessen, die hier
auf Erden bereit sind,6 verborgene Schwachstellen
[auszunutzen?].

Erstens: Diebe. Und ihre Beseiti-
gung ist für alle islamischen Re-
genten notwendig.

39.15 Und so führte König Husaṅga [seinen]
Sohn zur Zeit [seines Ablebens] an einen vertrau-
lichen Ort und belehrte [ihn]. Was ist für Hochge-
sinnte schwer zu vollbringen?

Das dritte Testament von
Hūšang war Folgendes:

39.16–17 „Söhnchen! All denen, (1) die unschick-
lichem Verhalten anhängen, (2) die sich im Aus-
höhlen bemühen und (3) den am Weg Schaden an-
richtenden Dieben und Dergleichen, die nur das
Beste rauben wollen, sollst [du] angemessen mit
Brandmarkung durch Schmutz, etc. und ähnlichen
[Maßnahmen]7 so entgegenwirken, dass dir Ruhm
[entsteht]; darin [liegt] mein Triumph!

„O Sohn! Du musst die Unsittli-
chen bestrafen und leiden lassen,
die Bösen und Verdorbenen un-
terdrücken und besiegen.

4 39.45–138. 5 39.139–146. 6 Tentativ -sajjāḥ gelesen. 7 Tentativ, die spezifischen Delikte sind weit-
gehend unklar. Der Kommentar ordnet die im Grundtext nur angedeuteten Gegenmaßnahmen genauer zu:
der ersten Gruppe gilt die Vertreibung aus dem Herrschaftsgebiet mit dem Brandmal des Schmutzes oder
Brandmarkung mit Schmutz(?), der zweiten Schläge auf den Kopf und der dritten soll man entsprechend
ihrer Straftat beim ersten Mal vergeben, bei weiteren mit Körperstrafen entgegengewirken.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1133

39.18 Die Feinde,8 die zu Geschrei aufhetzten,
[um] Kleider und dergleichen [zu] stehlen, soll
man von Händlern allseitig [und] sorgfältig ent-
fernen.

Und den Schaden durch Die-
be, Banditen und Kleiderräuber
sollst von den Handelswegen
fern halten, …

39.19 Der Wohlstand von Herrschern ist es, dass
die Händler durch die Möglichkeit zum Gehen und
Kommen, weil wenn die Wege sicher sind, mit den
Bewohnern des Landes verkehren.

… damit die Wege sicher wer-
den und die Händler aus den
umliegenden Gegenden in dei-
nem Herrschaftsgebiet verkeh-
ren können, …

39.20 Es vergeht nicht, was die Leute [über den
Herrscher] sagen werden, [wenn] sie durch Kauf
und Verkauf bei denen, die reich an Kostbarkei-
ten aus diesen und jenen Ländern sind, gefahrlos
wohlhabend werden.

… um verschiedene Güter und
Kleider zum Kauf und Verkauf
anzubieten. Und diese Maßnah-
me bringt die Bevölkerung zu
Wohlstand.

39.21 Solange der Herrscher nicht [danach]
strebt, die Aussagen von zu Unrecht Geschädigten
umfassend zu schützen, wird er aufgrund des We-
senszugs anderer9 und aufgrund [seines] eigenen
nicht glücklich werden.

Wenn du dich nicht bemühst,
Gerechtigkeit zu verbreiten, /
wirst du durch Herrschaftsge-
biet und Herrschaft nie froh
werden. /

39.22 Wie können denn diejenigen, [die] meinem
Willen unterstehen, wohlhabend werden? Wenn
[du diesen] Wunsch im Herzen [hegst], dann ma-
che die Wege sicher!“

Mache die Wege sicher vor
Räubern, / wenn du willst, dass
die Gebiete wohlhabend sind. //
(39.2)

[Auszug des Kommentars: Ab] hier fertigt [der Autor] die „Brosche“ mit [den Worten]: Und so
…

39.23 Und so gibt es im [Werk] „Juwe-
lenmine“ eine Anekdote, in der von einem
Höfling des gleichaltrigen [Herrschers?]
namens Umara10 berichtet wird, der von
reiner Abstammung und [reinem] Den-
ken war.

Anekdote: Es wird über den Emir der
Gläubigen, ʿUmar – möge Gott mit ihm
zufrieden sein! – im Buch Ǧavāher al-
imāra [„Juwelen der Regierungskunst“]
erzählt:11

8 Tentativ dviṣaḥ gelesen. 9 Tentativ pārāt übersetzt. 10 Tentativ, hier hat Sāhibrāms Vorlage entweder
anders gelesen oder er hat nicht verstanden, dass die Geschichte von ʿUmar selbst handelt. 11 Variante
von Ṭabasī 2018, S. 314, Fn. 5.



1134 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.24–25 „Als ich einst als Händ-
ler in die Nähe von Madīna unter-
wegs war, hatte ich vierzig dugū-
la-Gewänder im Ankleideraum.12

Nachdem ich diese wertvollen je-
menitischen [Gewänder] erwor-
ben hatte, näherten sich mir an die-
sem [Ort] Räuber, raubten [diese]
und rannten fort.

[ʿOmar] sagte: Einmal, als ich in der Zeit der Un-
wissenheit, [der vorislamische Zeit] zu Handels-
zwecken unterwegs war und vierzig Gewänder
aus jemenitischem Tuch dabei hatte und die Um-
gebung von Madāʾin erreicht hatte, blockierten
Räuber den Weg, raubten mich aus und entris-
sen mir die Gewänder.

39.26 Ich registrierte deren Aussehen und befreite
mich mühsam, [nur] auf den Schutz meiner Per-
son bedacht, denn die eigene Person ist [einem]
das Liebste.

Unter großen Mühen …

39.27 Nachdem ich mich nach Madīna geschleppt
hatte, atmete ich sofort wieder auf, ging zum Hof
von Nūtnaśarin und sagte als zu Unrecht Geschä-
digter aus.

… schleppte ich mich nach Ma-
dāʾin und ging an den Hof [Ḫus-
rau I] Anūšīrvāns, um nach Ge-
rechtigkeit zu verlangen.

39.28 Nachdem diese Rede von [mir]
Elenden ihm zu Ohren gekommen war,
sandte Navaśarin, [der] den Hergang ver-
standen hatte, einen Diener zu mir:

Als der Bericht über das mir angetane Un-
recht Anūšīrvāns zu Ohren kam und er
den Stand der Dinge erkannte, schicke er
einen Portier, …

39.29 „Der Herrscher Navaśarin hat das Geschehen verstanden [und] lässt dir ausrich-
ten:13 Sorge dich nicht! Deinen gesamten [Besitz] werde ich [dir] alsbald vollständig
überreichen. Sei zuversichtlich!“

12 Tentativ, wörtlich: toṣa-sadmani ‚im Freudenhaus‘. In einer folgenden Anekdote ist sub 39.113b ganz
analog zu dieser Stelle von einem toṣa-āgāra-adhikārin ‚Zuständigen des Freudenhauses‘ die Rede, wo im
Aḫlāq-i Muḥsinī ḫayāṭān ‚Schneider‘ herbeigeholt werden sollen. Wenig später, sub 39.123f. lässt Sāhi-
brām die Handlung jedoch im antaḥpura ‚Privatgemach‘ oder ‚Harem‘ spielen, wo der uns vorliegende
persische Text wiederum von ǧāme ḫāne spricht, wörtlich: ‚Kleiderhaus‘, oft ‚Ankleideraum‘. Trotzt feh-
lender direkter Korrespondenz fällt die semantische Nähe von -sadman resp. -āgāra zu ḫāne auf, die auf
eine uns nicht zugängliche Variante in der direkten Vorlage hinweisen könnte. Oder die Verortung der Ga-
derobe im Harem als Inbegriff des herrschaftlichem Privatgemachs stellt eine kulturelle Adaptation dar;
vielleicht konnte man dann auch das private Zimmer eines Händlers hyperbolisch „Freudenhaus“ nennen?
13 Wörtlich: tvāṃ vakti ‚er spricht zu dir‘.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1135

39.30–31 So sprach er, nahm [meine] Hand, führ-
te mich rücksichtsvoll in eine Kammer und sagte:
„Bleib solange hier.“ [Danach] setzte er sich und
sprach: „Wir werden die Diebe suchen, deinen ih-
nen gewaltsam entrissenen Besitz herbringen und
[ihn dir] vergolten [zurück]geben – sei [dessen]
gewiss!“

… der meine Hand nahm, mich in
eine Unterkunft führte und sag-
te: „Bleib hier, bis man den Dieb
findet und dir deine Gewänder
zurückgibt.“

39.32 Als ich mich dort aufhielt, wurde
[mir] täglich das, [was] von der Speise zu
haben war, [die] eines Herrschers würdig
war, mit Soße vorgesetzt.14

Ich blieb in jener Unterkunft und jeden
Tag brachte man mir eine Auswahl kö-
niglicher Speisen aus der höfischen Kü-
che und setze sie mir vor.

39.33 Ich beobachtete regelmäßig die
Verfasstheit des [Herrschers] und [sei-
nen] guten Hof und lobte mit Freude die
Höflinge und die [Vorgehens]weise des
Herrschers.

Ich ging täglich an den Hof des Ḫusrau [I
Anūšīrvān] und beobachtete das Zeremo-
niell der Staatsführung und des Umgangs
mit dem Volk …

39.34–35 So wohnte ich dort sorglos
[und] vergnügte [mich] nach Belieben;
am vierzigsten Tag kam ich von draußen
[und] sah meine dugūla [-Gewänder], eine
abgeschnitte Hand und einen geschlosse-
nen Brief. Diesen öffnete ich mit Einver-
ständnis [des Dieners] und nahm ihn [an
mich].

… bis ich nach vierzig Tagen in meine zu-
gewiesene Unterkunft kam und die Ge-
wänder aus Tuch dort abgelegt sah. Eine
abgetrennte Hand war dort hingeworfen
und dort lag ein Stück Papier, …

39.36 Darin stand geschrieben: „Nimm dein Ei-
gentum15 und geh! Hiermit sollst du [ferner] vier-
zig Gold[stücke] als Zins erhalten.

… in dem vierzig reine Gold-
stücke waren. Darauf stand ge-
schrieben:

14 Tentativ, oder: sa-temanam ‚mit Geschmack‘ i. S. v. ‚wohlschmeckend‘? 15 Wörtlich: te svaṃ dhanam
‚dein eigenes Vermögen‘.



1136 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.37 Wie es hier im Lande16 üblich
ist, wurde genau das überreicht, was als
Tagessatz-Zins zusammenkommt, [denn]
Herrscher streben gewöhnlich nach [gu-
ter] Erinnerung ihrer selbst.“17

[Auszug des Kommentars:] Niemand soll von
hier in sein Land gehen und schlecht [über
uns] denken.

„Du hast vierzig Tage gewartet, bis man
denjenigen, der dich ausgeraubt hat, ge-
fasst hat und du deine Stoffe in deine
Hände zurückbekommen hast. Diese vier-
zig Goldstücke sind die Entschädigung
für die vierzig Tage deines Wartens, damit
du dich nicht, wenn du in dein Heimat-
land zurückkehrst, über uns beklagst.“

39.38 Es ist für [Herrscher] von hoher Gesinnung
angemessen, dass sie Diebe und dergleichen Un-
heil in [ihren Herrschafts]gebieten ganz und gar
vertreiben, [wenn] sie einen [guten] Ruf anstre-
ben.

An dieser Anekdote sieht man,
dass hochrangige Könige bei der
Beseitigung von Dieben große
Sorgfalt aufwandten.

39.39 Es ist für Großherrscher schick-
lich, dass sie gewaltsam [und] schnell die
Wege der Händler bereinigen, damit Ver-
kehr stattfinden kann.

Daher muss ein gerechter Herrscher die
Wege der Muslime mit strafender Macht
vor der Gefahr der Diebe und Wegelage-
rer sichern.

39.40 Denen, die derart auf Peinigung
der [innerlich] Ruhigen, der guten Men-
schen und der Heiligen aus sind, sollen sie
mit harten Strafen entgegenwirken, [da-
mit] ihre Zukunft verdienstvoll ist.

Jeden, der auf einem Weg einem Muslim
durch Ärger und Pein Schwierigkeiten be-
reitet, sollte man leiden lassen und be-
strafen, um ein Exempel für die anderen
zu statuieren.

39.41 Der Lauf derer ist prächtig, [die] den Weg
für Frauen und Männer gleich [sicher] machen,
[indem sie] dem Dieb die Hand und dem Räuber
[am Weg] den Kopf abschneiden.

Vers: Hack dem Dieb die Hand ab
und dem Wegelagerer den Kopf, /
damit die Wege für Mann und
Frau sicher werden. /

16 Der Kommentar erklärt dies als yamana-deśe ‚Jemen‘, wohingegen sich Madāʾin, der Schauplatz der
Handlung, im heutigen Irak befindet. Nach Platts, S. 1252 sub yamana konnte dies jedoch im zeitgenös-
sischen Hindī/Urdū auch synonym zu yavana ‚Westen‘ im weitesten Sinne gebraucht werden. 17 Oder
als su-ādhyāna-anveṣiṇaḥ ‚streben nach guter Erinnerung [ihrer selbst]‘ aufzufassen.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1137

39.42 Wenn die Wege [derart] bereinigt sind und
der Verkehr der Händlern leicht gelingt und wenn
[dadurch] die Städter reich werden, wird das Reich
prächtig gedeihen.

39.43 Wenn sie den Reichtum der Händler sehen,
werden auch andere geschickte Leute die Stadt des
Erdenherrschers füllen bis ganz an den Ozean.

Sind die Wege sicher, werden
die Karawanen / sich ungehin-
dert bewegen, wohin sie wollen,
um Handel zu treiben. / Davon
werden die Leute stark profitie-
ren, / beständig werden sie sich
ums Geschäft kümmern. /

39.44 Wenn auch die Dörfer wohlhabend sind
[und] die Stadt in jeder Hinsicht prächtig ist, wenn
der Schmutz „Sorge“ beseitigt ist, dann scheinen
die Spiegel „Herzen“ der Männer ganz [klar].

Städte werden aufblühen, auch
die Dörfer, / der Rost des Grams
verschwindet vom Spiegel des
Herzens. // (39.3)

39.45 Die erste Unterabteilung der zweiten [Maß-
nahme], welche sichtbare [Schurken] zum Gegen-
stand hat,18 kann nur von den Herrschern gewahrt
werden. Merkt auf und vernehmt auch diese!

39.46–47 Für die blutvergießenden Übeltäter
von niederer Abstammung, die sich in fremden
Dörfern ganz hemmungslos aufführen [und] die
selbst von mächtigen [Statthaltern] aus Rücksicht
auf falsche Maximen freiwillig hinreichend mit
[Schutz]zahlung befriedigt werden, ist der Don-
nerkeil in der Hand des Herrschers die [richtige]
Maßnahme.
[Auszug des Kommentars:] ganz [hemmungslos]:
selbst ohne Hemmungen bezüglich des Tötens, des
Raubs von Gegenständen und des Raubs von Pferden,
Elefanten, Kindern und Dergleichen.

Zweitens, blutvergießende Vaga-
bunde und Aufruhr verursachen-
de Nichtsnutze, die in Stadt und
Land auf dreiste und brutale Art
die Hand nach dem Besitz und
den Kindern der Leute ausstre-
cken und denen niemand et-
was entgegensetzt, um seinen
Besitz zu schützen, und die nie-
mand kontrollieren kann außer
der mächtige Regent.

39.48 Ihnen muss der Herrscher notwendigerwei-
se entgegenwirken, damit seine (ime) Leute nicht
ganz [von ihnen] aufgezehrt werden – das ist ge-
wiss.

Deshalb ist ihre Unterdrückung
und Auslöschung notwendig.

18 Hier beginnt die zweite Abteilung der drei in 39.13 systematisierten Maßnahmen, welche allesamt zu-
gleich die Arten von Schurken beschreiben sollen, bei denen sie angewandt werden.



1138 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

[Auszug des Kommentars: Ab] hier fertigt [der Autor] die „Brosche“ mit [den Worten: Folgen-
des] erzählte man …

39.49 Folgendes erzählte man: In der Gegend na-
mens Phalaba erhoben sich plötzlich viele solch
[niedriger] Bösewichte.

In der Überlieferung wird berich-
tet: In Aleppo nahmen Vagabun-
de und Nichtsnutze überhand …

39.50 Und die dort ansässigen Leute versam-
melten sich, [weil] sie gewiss im Herzen äußerst
verängstigt waren, und traten unter Aussage von
zu Unrecht Geschädigten vor den in der [loka-
le] Rechtstradition bewanderten19 Herrscher von
Ägypten.

… und die Bevölkerung, die sie
nicht mehr ertragen konnte, er-
suchte den Sultan Ägyptens um
Gerechtigkeit.

39.51 Dieser wies geschwind einen Diener an,
[der] mit den geheimen Methoden vertraut war:
„Halte [sie] auf!“ und entsendete ihn mit (1) Fä-
higkeit [und] (2) einem Trupp (bala-) ausgestattet.

Der Sultan hatte einen Regen-
ten namens Muṣliḥ, den er be-
auftragte, damit er sich um die
Beseitigung der Nichtsnutze und
Vagabunden kümmere.

39.52 Nachdem er dorthin gelangt war, brand-
markte er schnell einige in Gesicht, an Armen,
Schenkeln und Fersen; [als er dies] erledigt hat-
te (kṛtī ), wurde er zuversichtlich und sah seiner
Rückkehr [in die Heimat] entgegen.

Muṣliḥ kam herbei und bestrafte
einige der Verkommenen.

39.53 Als diese Gruppe, obwohl sie das gesehen
hatte, nicht abließ, blieb er hart und ging mit un-
verrückbarer Absicht gegen sie vor.

Diese Bande [jedoch] ließ sich
nicht einschüchtern und ließ
nicht von ihrem Tun ab.

39.54 In dem Maße, in dem äußerste Härte unver-
rückbar in sein Herz kam, in dem Maße entstand
freilich in deren Herzen äußerster Stolz.

Die Lage spitzte sich [derart] zu,
…

39.55 Und so geschah es, [dass] sie
dort über der [Gebets]bühne im Gemein-
dehaus, wo der [Gesandte] das Gebet20

anleitete, etwas hinschrieben:

… dass sie vorn an die Gebetsnische
(miḥrāb), wo der Regent in der großen
[Freitags-]Moschee das Gebet anleitete,
Folgendes schrieben:

19 Nach Kommentar soll dharma-kovidam hier die Nähe des Herrschers zu dieser Gegend andeuten.
20 Wörtlich: sat-kriyām allgemein ‚Ehrerweisung‘, besonders für die Hochzeits- und Bestattungszeremo-
nie gebraucht.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1139

39.56 „Mach dich nicht selbst zum Schurken, aber
verausgabe dich nicht!21 Wir sind wahrlich von der
Sorte, von der sich zehn [Neue] sammeln werden,
wenn eine Person stirbt.

„O Muṣliḥ, gib dir keine Mü-
he, denn wir gehören zu denen:
Wenn man einen von uns tötet,
stehen zehn weitere auf.

39.57 Dieser [Märtyrertod] ist unser Ruhm! Der
[Märtyrer], der heute durch eigenes Tun (1) zum
rechten Orte / (2) zu Tode (saṃsthām) kam, stieg
als Licht [unserer] Sippe hoch auf! [Denn] dies ist
unser höchstes [Ziel]!

Wir sehen Getötetwerden22 als
unsere Ehre an und …

39.58 Fluch [sei] denen von stumpfen Verstand,
die nach Aufgabe ihres Tuns den (1) rechten Ort
/ (2) Tod (saṃsthām) begehren! Bedenke: Warum
soll uns Scham statt Ruhm zukommen?

… für uns liegt darin keine
Schande.

39.59 Wir sind solche Liebhaber: Wenn durch die-
ses [unseres] Tun hier der Tod [eintritt], ist unser
Schwert „Verlangen“ scharf, weil [wir damit] voll-
kommene Größe erwerben.

39.60 Wenn man auf unserem Grabstein einen
Schriftzug wie diesen sieht, da wird man anneh-
men: Jener [Verstorbene] ist geläutert zum aller-
besten Weg gelangt.

Wir sind Liebende, Getötet-
werden ist unsere Ehre. / Das
Schwert der Liebe wird an unse-
rem Grabstein geschliffen. / 23

39.61 Wer von uns kampflos abzieht,
[wenn wir] auf die zu bekämpfenden Leu-
te losgehen, der wird in dieser [Welt] ge-
brandmarkt und in der nächsten krank
sein.

Ohne die Wunde durch die Klinge der Lie-
be verlassen wir diese Welt nicht; / das
Schlachtfeld ohne Wunde zu verlassen ist
eine Schande für uns. // (39.4)

39.62 Folgendes ist gewiss: Gewalt gegen uns
wird dich das Fürchten lehren, [aber uns entsteht]
dadurch keinerlei Mühe. Verfahre eingedenk [die-
ser Tatsache] nach Belieben.“

Es ist möglich, dass du es nicht
ertragen kannst, uns zu töten,
aber für uns ist es immer tragbar,
getötet zu werden.“

21 Tentativ, oder ist māmā als affirmative doppelte Verneinung zu khidya ‚Mache dich selbst zum Schurken
und verausgabe dich ruhig‘ zu lesen? 22 Wörtlich: Tötung, aber vermutlich wie im Folgenden aufzufas-
sen. 23 Reihenfolge der ersten zwei Verse nach Ṭabasī 2018, S. 316, Fn. 5.



1140 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.63 Der [in das Gebetshaus] eingetretene [Ge-
sandte] hatte das [Geschriebene] betrachtet, über-
dacht und, [da er noch] unsicher [war], überlegte
er mit Verstand: „Wahrlich, solche [Leute] können
durch diese Maßnahme nicht gestürzt werden.

Als Muṣliḥ diese Zeilen las,
wusste er, …

39.64 Zu diesem Zweck ist [nur] eine bestimmte
Maßnahme geeignet.“ So überlegte er selbst in Ge-
danken und sprach zu einem vor [ihm] stehenden,
sehr weisen [Mann]:

… dass er mit ihnen nur durch
List und Klugheit fertig werden
kann. Er befahl, …

39.65 „Schreibe darunter die Ant-
wort: Ich habe erkannt, [dass ihr tapfe-
re] Männer [seid]. Beifall euch, [dass ihr]
durch Schluss eines gegenseitigen Her-
zensbunds entschlossen seid!

… dass man unter ihre Zeilen schreibe:
„Wir haben eure Mannhaftigkeit und eu-
re Klugheit begriffen und es ist uns klar
geworden, dass ihr einig und miteinander
verbündet seid.

39.66 Es gibt hier niemanden, der euch an inne-
rer Entschlossenheit [und] an leichtfertigem Spiel
mit [eurem] Kopf gleichen würde. Hundertfachen
Beifall, Beifallsrufe seien euch!

Niemand gleicht euch in Mut
und Opferbereitschaft, / Lob
sei euch einmütigen Männern,
Lob! // (39.5)

39.67 Solche Vereinigung in Tatkraft und Ein-
mütigkeit lässt alles erreichen, zugegeben (astu).
Was soll [ich] über das [bereits] Geschehene sa-
gen? Denn dies [bringt] uns [nun] in Verlegenheit.

Nun bedauern wir alles, was vor-
gefallen ist und …

39.68 Da [wir euch] Unglück bereitet [haben],
verneigen wir das Haupt. Ihr [aber] könnt euch
freuen, dass [ihr] jetzt dieselben [seid] wie zuvor.

… möchten uns entschuldigen.

39.69 So trete ich an [euren] Gewandsaum
[in Form von folgendem] Gesuch und verkünde:
Durch Vertragsschluss mit euch [will] ich durch
angemessene Beschäftigung [euer?] Begehr um-
setzen.

Nun möchten wir euch unter-
stützen und fördern.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1141

39.70 Einstweilen verneige ich mich erneut vor
dieser Vereinigung von euch und eurer Standhaf-
tigkeit. Zu [gegebener] Zeit wird [euch] wahrlich
öffentliche Ehrung [zuteil] werden.“

Ende.“

39.71 Die Höflinge hörten von dessen Antwort
mit erschrockenem Geist, sorgten sich und schau-
ten einander erbleicht an:

39.72 „Warum ist [er dann hierher] gekommen
und was hat dieser Verruchte [damit] angerichtet?
Durch diese Maßnahme wird gewiss Not entste-
hen!“

Die in der höfischen Versamm-
lung Anwesenden wunderten
sich über diese Antwort, …

39.73 Der Regent mimte nun bei Hofe Freude und
lobte diese; [denn] ein Lob stiftet im Verborgenen
Vertrauen:

… während er begann, alleror-
ten Halunken und Vagabunden
zu loben und …

39.74 „O [ihre] Standhaftigkeit, o [ihr] Bund, solche Männer sind selten! Die Vor-
sehung des Schöpfers ist unergründlich; bei Ihm Zuflucht zu suchen, ist der höchste
Weg!“

39.75 So lobte er, tat [so, als würde er seine] ver-
sehrende Hand von ihnen lassen und hielt ener-
gisch eine theatralische Rede zur Anweisung, [sie]
aus der Haft zu befreien.

… sich enthielt, sie festzuneh-
men, zu inhaftieren und zu töten.

39.76 Am nächsten Tag nun gewahrte
er, [dass] die dort Versammelten im Geist
bestürzt waren, und entgegnete schon vor
[ihren Einwänden] gleichsam anständig:

Am folgenden Tag suchten die Edlen und
Notablen der Stadt ihn auf und verlang-
ten, sich zu den Nichtsnutzen zu äußern.
Er kam ihnen zuvor und sagte:

39.77 „Ich bin beschämt, [meine] Lieben, [denn]
ich hätte nicht tun dürfen, [was] ich [voreilig] tat.
[Das sind Männer] mit tiefer Einsicht, Ozeane der
Standhaftigkeit … was habe ich getan⁉

39.78 Es war ihnen gegenüber nicht angemessen,
dass ich sie töten ließ.24 Was [habe ich] getan? Auf
mir liegt nur die Verachtung der Welt.“

„Meine Lieben! Wir bedauern
das Töten dieser jungen Männer
und …

24 Tentativ.



1142 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.79 Denn welches Resultat wird eintreten,
wenn [wir] sie töten, diese hochgesinnten, ge-
schickten [und] standhaften [Männer, die] sich ein
[und demselben] Pfad verschrieben haben?

… es ist äußerst schade, mutige
und geschickte Männer zu töten.

39.80 Und weil zu jeder Zeit [nur] wenige solche
[Männer] greifbar sind, werde ich sie dort einset-
zen, wo es keinen anderen Weg gibt.

Denn zu jeder Zeit gibt es nur
wenige dieser Art.

39.81 Genug damit! Ich schenke ihnen genau jetzt
im besonderen Maße Beachtung, weil ich [dadurch
meiner] Pflicht entbunden sein werde.25 [Diese]
Männer sind gewiss [wahre] Männer.

Ich brauche sie nun, …

39.82 Folgendes Schreiben erreichte mich gera-
de vom Herrscher: ‚Diejenigen, welche sich in den
Mauern Roms26 aufhalten, haben sich [von uns]
abgewandt.

… denn die Männer von Rumkale
(Qalʿat al-Rūm) haben sich erho-
ben und …

39.83 Deshalb eile nun genau dorthin [oder] aber bleib noch[, wo du bist]! Die Tat
strahlt als [wahre] Tat von Herrschern, [wenn] zuvor die Wichtigkeit der Aufgabe er-
wogen wurde.

39.84 Du kannst gehen, wer steht und sitzt möge bleiben, wer [schon] geht, soll ei-
len!‘27 [Weil] ich Hüter der Anweisung des Herrschers bin, [möchte] ich bald gehen.

39.85 Wie dem auch sei (astu). Aber folgenden
Wunsch sollt ihr Hochgesinnten mir geschwind
erfüllen, um in dieser Angelegenheit fürwahr Bei-
stand zu leisten:

39.86 Um diese zu beseitigen, werden wir Männer
brauchen, [die] vor Manneskraft strotzen. Macht
gerade diese [neuen Verbündeten] unverzüglich
[kriegs]bereit!

… ich brauche tatkräftige Män-
ner, um sie zu beseitigen. Wenn
ihr mich unterstützt, …

25 Tentativ. 26 Den Eigennamen Qalʿat al-Rūm Rumkale kannte Sāhibrām offenbar nicht und ersetzte
den Bestandteil qalʿat ‚Festung‘ lexikalisch mit -sāla- ‚Mauer‘. 27 Tentativ.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1143

39.87 Ihr sollt zu unserem Nutzen hier
denen, welche unter ihnen als Älteste und
Beste die Aufgabe erledigen können, die
Nachricht der Freundschaft verkünden.

… bringt einige zu mir, die Anführer und
Leiter dieses Volks sind, damit ich sie
beglückwünschen kann und mit Ermuti-
gung erfreue.“

39.88 Sowie sie aus Freundschaft [und] zur Hilfe entschlossen gekommen sind, werden
sie mir und meinem Herrn schnell Zuneigung im Übermaß abringen.

39.89 Nachdem ich [sie] zunächst mit dem Gegenteil von Zuneigung betrachtet habe,
werde ich [sie] vergessen lassen, []wie ich sie] zuvor [behandelt habe], und sie mit der
Gabe von Aussöhnungsgeschenken hundertfach28 überschütten.

39.90 Ich werde meine Aufgabe erfüllen,
[indem ich] jeden, [der] unter ihnen [ent-
sprechende] Merkmale hat, mit einem ei-
genen Helm, Pferd und Rüstung [ausge-
stattet] in eine hohe Stellung erhebe.

Vers: Jedem von diesen namhaften, ehren-
vollen und klugen Männern, / den ich als
kriegswürdig erachte, / gebe ich ein Pferd,
einen Helm29 und eine Rüstung. / Seinen
Rang werde ich bis zum Himmel erhö-
hen. // (39.6)

39.91 Ich werde die Aufgabe erfüllen, [indem] ich genau hier bleibe und den [neuen
Verbündeten] zum Heerführer mit Streitmacht ernenne – das ist meine Absicht.“

39.92 Die [Höflinge] von Aleppo vernahmen des-
sen den Umständen angemessene Rede und spra-
chen mit zusammengelegten Händen zu ihm, [der]
die geheimen Maßnahmen kannte:

Die Großen von Aleppo sagten:

39.93 „Es gibt unter ihnen einen äußerst
starken Alten mit vier Söhnen; nachdem
er von deinen Maßnahmen [gegen seine
Leute] gehört hatte, hielt er sich versteckt,
[seine wahre Identität] mit der Bezeich-
nung ‚Kunsthandwerk‘ verschleiernd.“

„Der Leiter und Anführer von ihnen ist ein
alter Mann, der vier Söhne hat. Im Mo-
ment sind sie mit einer Art Beruf beschäf-
tigt und haben sich [aus Furcht vor] der
Macht eurer Bestrafung zurück gezogen.“

39.94 Er vernahm deren Rede und sprach zu ih-
nen gleichsam mit schmunzelndem Herzen: „Ich
bitte [darum]: Man soll schnell gehen und ihn
[hierher] holen.“

Muṣliḥ ordnete an, sie herbei zu
holen.

28 Tentativ śatam übersetzt, der überlieferte Text ist an dieser Stelle verderbt. 29 Nach Ṭabasī 2018,
S. 318, Fn. 4.



1144 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.95 Im Geiste vertrauend führten sie den [Al-
ten] mit [seinen] Söhnen vor [den Regenten]. Die-
ser ließ ihn nach ausufernder Ehrbezeugung Zu-
neigung empfangen.

Er lobte sie über die Maßen und
…

39.96 Mit Schmückstücken, [die man] an Haupt-
und Nebenglieder [ihrer Körper] anbrachte, ehrte
nun der [Regent] ihn samt [seiner] Söhne in jeder
Hinsicht mit dem Ziel der Aussöhnung.

… schmeichelte ihnen sehr.

39.97 Den Alten, [dessen] Herz so geehrt wurde,
macht er höchstpersönlich zu [seinem] alleinigen
Pferdeknecht30 und ging [mit ihm seiner] Wege.

Er übergab dem Alten seinen
Posten als Leibwächter, …

39.98 Und ferner machte der Regent [dessen] vier
Söhne für die Aufsicht über das Passieren von Ge-
henden und Kommenden zuständig und stellte den
[Alten damit] zufrieden.

… machte seine Söhne zu Wacht-
meistern am Hof und stattete al-
le mit einem Ehrengewand aus.

39.99 Und nachdem einige Tage vergangen wa-
ren, entwickelten jene durch sein gutes Benehmen
Zuneigung und fassten im Herzen Vertrauen.

Nach einigen Tagen, als ihr Ge-
müt gefestigt und …

39.100 Alsbald verhielten sie sich ihm gegen-
über ohne Furcht im Herzen wie gegenüber einem
Freund, [der] Kenntnis von vertraulichen Signalen
hat.

… ihr Herz sich gegenüber dem
Regenten sicher fühlte, …

39.101 Als er nun wusste, dass sie im Herzen zu-
frieden [und] ihm gegenüber furchtlos waren, rief
er sie mit „[Meine] Lieben!“ herbei und sprach mit
zarter Stimme:

… sagte Muṣliḥ:

30 Wörtlich: valgā-kṛta-āsthitim ‚jemand, der sich dem Zaumzeug widmet‘; vielleicht hat Sāhibrām an
dieser Stelle dāmdārī anstelle des ǧāndārī der Edition gelesen?



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1145

39.102 „ Außer euch habe ich wirklich keine Ge-
heim[waffe?], [doch] heute brauche ich Krieger.
Bemüht euch unverzüglich!

39.103 Und dabei sollen solche sein, die Blut an
den Händen haben, Mauern überwinden können
und eifrig bei Nacht töten.

„Ich brauche einige blutrünstige
Männer, …

39.104 Und alle, die solche Eigenschaften haben
[und] euren wunderbaren Weg beschreiten, [wer-
den] wohlhabend, ehrenwert [und] erwerben auf
dem Schlachtfeld Ruhm.

39.105 Mit ganz loyalem Wesen geben sie auf
dem Schlachtfeld für den Herrscher [ihr] Leben; sie
kehren nicht um, [weil] sie besonnen sind, unge-
achtet [des Schicksals ihrer] Vor- und Nachfahren.

39.106 [Wenn ihr derart] ganz loyal seid,31 werdet
du und die [neuen Rekruten?] meine Zuneigung
vollends machen, [weil ihr] geschätzt werdet. Und
ich werde [euer] jeweiliges Begehr erfüllen, nach-
dem [ihr eure] Zuneigung [bekundet habt].“

… die geschickt sind, um sie zu
schulen. Kennt ihr solche Leute?
Bringt jeden herbei, der etwas
zu tun vermag und des Schlacht-
felds würdig ist, damit ich ihm
ein Ehrengewand verleihe und
nach Gutdünken ausrüste.“

39.107 Der [Vater] und [seine]
Söhne gingen geschwind, sam-
melten dreihundertsechzig ge-
eignete Dickicht- und Höhlenbe-
wohner und versetzten [diese] in
Bereitschaft.

Der Vater und seine Söhne kamen glücklich und
fröhlich heraus und von allen Seiten kamen drei-
hundertsechzig32 verwaiste, kriegslustige, vaga-
bundierende junge [Männer] herbei, die er ver-
sammelt hatte.

39.108 [Er] führte [sie] her, platzierte sie vor [den Regenten] und sprach zum ihm:
„Schau, bester Regent, diese dreihundertsechzig [Männer] haben die besagten Eigen-
schaften!“

31 Tentativ śodhaṃ śodhaṃ an viśuddha- (39.105) anknüpfend verstanden. 32 Nach Ṭabasī 2018, S. 319,
Fn. 2.



1146 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.109 Er vernahm die von seinem alten Freund
gehaltene Rede und sagte zu ihm: „Kluger, [brin-
ge] diese [Truppe noch] nicht [hier her], stationie-
re [sie] heute hier [in eurem Quartier?], ich werde
[sie] mir morgen ansehen.“

Er sagte: „Bring sie morgen her,
…

39.110 Der [Alte] sagte zu und brach auf; nach dem halben Weg rief ihn der Herr-
scher zu sich und gab [ihm] vertraulich mit Zeichen zu verstehen: „Es ist heute nicht
angemessen, mich zu sehen.

39.111 [Erst] werde ich jedem einzelnen [Krie-
ger] eine angemessene Art Schmuck fertigen las-
sen und [dann] dieses [Heer] betrachten. Heute
sollst du es in meinem Namen ehren.“

… wenn [ihre] Kleidung vorberei-
tet ist.“33

39.112 Nachdem er dies dem Alten verkündet hatte, sprach der verstandesreiche [Re-
gent] sofort erneut vor ihm: „Man soll die obersten Hofräte vor mich bringen!“

39.113 Sofort nachdem diese gekommen waren,
rief er den Zuständigen des Ankleideraums34 und
sprach: „Bringe wertvolle, bunte und feine Stoffe!“

Sofort bat er darum, die Schnei-
der herbei zu holen und

39.114 Nachdem die Stoffe herbei gebracht wa-
ren, sprach [er] zu den vor [ihn] stehenden Räten:
„Man fertige [daraus] dreihundertsechzig vorneh-
me Kleider!

… sie maßen für die dreihundert-
sechzig35 Kleider mühsam [die
passenden Stoffe] …

39.115 Ihr sollt die Arbeit so zuteilen, dass die [360 Gewänder] bereit stehen, wenn
die Zeit des Morgengrauens mit makellosem [Sonnen]aufgang erstrahlt.“

39.116 Die Hofräte konzentrierten sich ganz auf
die Anweisung des Regenten, gingen nach drau-
ßen und ließen – auf Eile bedacht36 – die Werk-
stätte anfangen.

… und fingen an, sie zu nähen.

39.117 Im nächsten Augenblick strahlte auch die Werkstätte, [da] bewusst mit Nach-
frage versehen, vor hier und da ausgebreitet werdenden Schalen37 mit bunten Stoffbah-
nen.

33 Nach Ṭabasī 2018, S. 319, Fn. 3. 34 Tentativ, vgl. Fußnote zu 39.24. 35 Ṭabasī 2018, S. 319 gibt
an dieser Stelle keine Variante zu sīṣad ‚dreihundert‘ an, doch vgl. die Varianten sub 39.111 und 39.123.
36 Tentativ tvara-cetasaḥ übersetzt. 37 Tentativ, lies: karpaṭaiḥ ‚Gewändern [und]‘?



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1147

39.118 Als dies so im Gange war, hatten die Säu-
len des Glücks[, nämlich die Hofräte und Befehls-
haber], bestimmte Gruppen der Städter und die Äl-
testen und Besten allesamt (ye kecit) [von dem Ge-
schehen] gehört oder hatten [es] gesehen.

Seine Höflinge, die Notablen der
Stadt und der Provinzen waren
allesamt …

39.119 In ein Meer aus Sorge und Verwirrung
versunken sagten sie in ihren jeweiligen Gesprä-
chen gemäß Gruppen[zugehörigkeit] fürwahr un-
ter einander [einig]: „Warum [hat er] das [getan]?
Warum [hat er] das [getan]?

… darüber erstaunt, wie es sein
kann, …

39.120 Das Juwel auf dem Kopf Ägyp-
tens hat ihn auf unser Drängen hin [hier
her] geschickt, um [sie] zu bestrafen! Ge-
wiss ist der Lauf des Schicksals uner-
gründlich.

… dass der Herrscher Ägyptens Muṣliḥ
zur Beseitigung dieser Gruppe geschickt
hatte und er entgegen der herrscherlichen
Anordnung sie noch stärkte.

39.121 O dieser Verstandesschwache pflanzt en-
ergisch Blumenranken auf einem Feld, [wo] Dor-
nen wachsen. Ganz wundersam ist die Erschei-
nung des Schicksals.

Vers: Anstelle von Dornenge-
strüpp pflanzt er einen Rosen-
busch, /

39.122 Einerseits: Anstelle der Gabe von Gift lässt
er Nektar fließen. Andererseits: Kann sich über-
haupt eine Bestrebung dem [richtigen] Lauf [der
Dinge] fügen, [wenn] die [ganze] Ordnung ver-
quer [ist]?“

anstelle von Gift gibt er Zucker
zu kosten. // (39.7)

39.123 Als nun die Nacht herangekommen war,
betrat der Regent sein Privatgemach und schwor
dreihundertsechzig heldenhafte Männer [auf sich]
ein.38

Als aber der Abend anbrach, wies
er dreihundertsechzig39 einzigar-
tige, tapfere [und] kluge Männer
an, …

38 Tentativ, wörtlich nur: vyaśūśudhat ‚läuterte‘, ‚machte klar‘, doch vgl. 39.105–106 und 39.124, wo das
mit dem Verb Angedeutete geklärt werden soll. Vielleicht: ‚legte [ihnen seinen Plan] offen‘? 39 Nach
Ṭabasī 2018, S. 319, Fn. 10.



1148 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.124 Er richtete ihren Geist und Körper auf eine
[Sache, indem] er [ihnen] zugewandt sprach: „Er-
scheint [morgen] früh hier im Hof [der Privatge-
mächer], gerüstet und [zur Tat] bereit!

… die Waffen anzulegen und sich
im Ankleideraum in Wartestel-
lung zu begeben.

39.125 Wenn ich sie auf ein Gewand abzielend
[herein] geschickt habe, dann tötet sie sofort ein-
zeln, ohne [dass sie es] von einander bemerken.“

Wenn die Vagabunden dort an-
kommen, soll jeder einen angrei-
fen und ihn töten.

39.126 Als nun die Nacht vergangen [und] die Morgendämmerung beinahe [schon]
schien, traf der Regent sie, [nachdem sie] zum vereinbarten Ort gekommen waren.

39.127–128 Wie angekündigt, wurde dieser
Gruppe [neuer Krieger] Folgendes verkündet,
nachdem sie vor [den Regenten] getreten waren
und sich vor Freude sogar gegenseitig die Hän-
de wuschen:40 Der Herrscher forderte seine [Die-
ner] zum Schmücken [dieser] auf: „Man möge sie
schmücken [und sie, dadurch] erfreut, vor mich
platzieren!“

Als am folgenden Tag jene Grup-
pe kam, um die Hände [des Kö-
nigs zur Anerkennung] zu küs-
sen, wurde sie angewiesen, sich
in den Ankleideraum zu bege-
ben, sich mit dem Ehrengewand
zu bekleiden und wieder heraus
zu kommen.

39.129 Kaum hatten jene, nachdem [es]
der Regent befohlen hatte, erfreuten Her-
zens den Vorhof betreten, erlitten sie so-
fort das ihrem Lebensweg angemessene
[Schicksal].

Sie stellten sich der Reihe nach zum
Dienst an und gürteten sich, [den Herr-
scher] unterstützend zu begleiten. Im sel-
ben Moment, als sie den Ankleideraum
betraten, wurden sie getötet.

39.130 Als diese Aufgabe beinahe beendet war,
wies der Herrscher – erfahren im Zeichen[geben]
– an, den Tod des Alten mitsamt [seiner] Söhne
zusammen [herbeizuführen].41

Auch der Alte wurde samt seiner
vier Söhne getötet.

39.131 Nachdem die [Diener, denen] das Zeichen gegeben wurde, diese Aufgabe be-
endet hatten, kamen sie und ließen [es] den Herrscher wissen; von ihm geehrt nahmen
sie vor [ihm] Platz.

40 Tentativ, oder ist parasparam ‚gegenseitig‘ auf eine Interaktion zwischen Regent und der Gruppe?
41 Der Kommentar erläutert dazu, dass der Alte im Unterschied zu den übrigen Vagabunden der Hin-
richtung seiner Söhne beiwohnen und danach selbst getötet werden solle.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1149

39.132 Nun rief der [Regent], mit dem Hergang
vertraut, Mörder und Verachtete (-caṇḍālān) her-
bei und befahl [ihnen]: „Nehmt die Köpfe und rei-
nigt den Hof!

39.133 Man verkünde [in meinem Namen] auf
jeder Straße und auch auf jedem Markt, zeige die
Köpfe und mahne: Dies ist das Schicksal solcher
[Leute]!“

Die Köpfe jener Bande, die
ein böses Ende fand, wurden
schließlich alle auf Speere
gespießt und um die Stadt
getragen …

39.134 Manche [riefen] „Oh weh, oh weh!“, manche „Nicht, bloß nicht!“, manche „Ja-
wohl!“, andere [sagten] „[Das ist] ihr vergeltungskausales Resultat!“ und [wieder] an-
dere spuckten [verächtlich].

39.135 Und einige weinten dabei und wieder andere freuten sich. Als die Bekanntma-
chung umging, war es wie ein Wunder.

39.136 Er versah dieses kultivierte Land mit Hoff-
nung und kehrte stolz zurück, um die Füßen des
Herrschers von Ägypten zu ehren.

… und das Gebiet jenes Landes
wurde frei von ihrem Übel und
ihrer Verderbnis.

39.137 Und hierzu sagte Sādhīyaṃs:42 „Bei [Men-
schen, die] üblen Gedanken nachhängen,43 ist das
Abschneiden des Kopfes vorzüglich, [wie] bei ei-
nem schlechten, hoch gewachsenem Baum das
Herausreißen an der Wurzel gut ist.“

Ein Mensch mit übler Gesin-
nung wird besser unterdrückt, /
[so, wie] einem faulen Baum bes-
ser die Wurzel gekappt wird. //
(39.8)

39.138 Die erste Art dieser [zu beseitigenden
Gruppe] mit sichtbarem Betätigungsfeld ist [da-
mit] abgeschlossen. Sammelt [eure] Gedanken und
hört die zweite[, die sich ebenfalls öffentlich betä-
tigt, ihr] Aufmerksamen!44

Drittens:

42 Adaptive Transliteration von Saʿdī [Šīrāzī]? Doch ist weder an der korrespondierenden Stelle bei Ṭa-
basī 2018, S. 320 eine Quellenangabe greifbar, noch können die Verse unabhängig davon diesem Autor
zugeschrieben werden. 43 Tentativ, es ist nicht ersichtlich, wie dur-anudhyāyināṃ nach Kommentar ku-
caryāṇām ‚sich schlecht benehmend‘ bedeuten soll. 44 Hier beginnt die insgesamt dritte Abteilung der
drei in 39.13 systematisierten Maßnahmen, welche zugleich die Arten von Schurken beschreiben sollen,
bei denen sie angewandt werden.



1150 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.139 Meist sind [diejenigen], die [nur] einen
Hauch von Herrscher[blut] haben, in dieser Welt
Tyrannen. Sie verdienen Folgendes: [Herrscher,
die] vor dem Stier [„ dharma “]45 strotzen, sollen sie
in ihrem [Herrschaftsgebiet] nicht dulden.

Der hartherzige Tyrann, …

39.140 Denn so [soll man erkennen]: Die durch
bloßen Hauch (gandha-gandhena) [von Herrscher-
blut] blind vor Stolz (gandha-) sind, dürften ebenso
wie brünstige (gandha-aktāḥ) Elefanten alsbald die
Sanftmütigen zertrampeln.

39.141 Sie verbreiten den Reif „Tyrannei“, [der]
vollständige Flucht46 / Kontraktion [der Glied-
maßen] (samyak-saṃkoca-) bewirkt, und bringen
[zehrenden] Leid wie Wintertage.

… welcher in Dunkelheit ver-
harrt, gemäß dem Ausspruch:
„Tyrannei ist die Dunkelheit, der
Tag der Widerstand.“47

39.142 Diejenigen, welche die Hände in
alle Richtungen ausstrecken und das Un-
reine nicht fürchten, [da] sie weder gläu-
big noch ungläubig [sind],48 verdienen die
Prozedur [der Beseitigung].

Er trachtet nach Hab und Gut der Musli-
me und beachtet nicht die Bedrohung in
folgendem Ausspruch: „Möge Gott die Ty-
rannen verfluchen!“ Er hat weder Angst
vor der Strafe Gottes, noch vor der Bestra-
fung des Sultans.

39.143 Man muss hierbei so wachsam
bleiben, dass nirgendwo auch nur ein An-
zeichen dieser [Tyrannen] offenbar wird.
Diese Maßnahme [der Beseitigung] (kri-
yā) ist die [richtige] Therapie (kriyā). An-
dernfalls [entsteht] seelisches und kör-
perliches Leiden.

Die Beseitigung einer solchen Person ist
für den König notwendig, damit die Fol-
gen seines schändlichen Tuns nicht das
Land erreichen und das Resultat seines
bösen Endes sich nicht in dem [Herr-
schafts]gebiet niederschlägt.

45 Zum Symbolismus des Stiers für dharma vgl. etwa Mahābhārata, Ed. Sukthankar 3,188.10–12.
46 Tentativ nach Kommentar übersetzt. 47 Sunan al-Tirmadhi. 48 Gewöhnlich unterscheidet man
anhand der Anerkennung des Veda als Offenbarung zwischen āstika ‚orthodox‘ und nāstika ‚heterodox‘.
Sāhibrām erklärt hier jedoch explizit solche zu āstikāḥ, die an das Jenseits glauben und gottesfürchtig sind,
daher hier: ‚Gläubige‘. Die hier thematisierten Tyrannen seien aber auch keine nāstikāḥ, hier: ‚Ungläubige‘,
da sie sich auch nicht vor der Strafe des Herrsches fürchten würden.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1151

39.144 Denn auf dem äußersten Gipfel der Ty-
rannei sieht man die schwerwiegende Folge davon:
In Armut [gibt es] Hautausschlag mit runden Fle-
cken49 oder Schwindsucht kommt auf.

Denn das Ende der Tyrannei ist
dramatisch und die [göttliche]
Strafe für den Tyrannen leidvoll.

39.145 O weh, du willst den Pfeil „Tyrannei“ im
Bogen anlegen! Doch merke auf: Weil das Schwert
„Unheil“ [schon] an [deinem] Kopf anliegt, verfah-
re – was den Abschuss anbelangt – nach Belieben.

39.146 Glaube [mir]: Die Verwüstung von Land
und Leuten heißt Tyrannei! Und man mag mit dem
Blitzschlag der [Tyrannen] leben, niemals [aber]
mit dem Tränenstrom [der Betroffenen].50

Vers: Die Tat des Tyrannen ist
die Verwüstung. / Sie treiben Trä-
nen in die Augen der Menschen. /
O, der du den Pfeil der Tyran-
nei an den Bogen gelegt hast, /
wann wirst du vor dem Schwert
der [göttlichen] Bestimmung si-
cher sein? // (39.9)

39.147 Nun wird die erste [in 39.11 beschriebene]
Art der [Schurken] bestimmt, die alle gleicherma-
ßen abwehren sollen. [Ihr] Klugen, hört diese [Art,
weil es] Glück bringend ist!

Die zweite Gruppe derjenigen,
die gemieden werden müssen, …

39.148 Es gibt in der [Welt] eine ge-
wisse Gruppe, deren [bloßes] Auftreten
schon ungünstig ist. Die Zusammenkunft
mit [Menschen] von diesem Wesen lässt
offenkundig das [innere und äußere] Ver-
mögen versickern.51

… besteht aus solchen, die durch unwür-
dige Eigenschaften und einen abscheuli-
chen Lebenswandel gekennzeichnet sind.
Gespräche und Zusammenkunft mit ih-
nen sind für Staatsdiener gewiss schäd-
lich.

39.149 Und eine [Gruppe] unter diesen sind ge-
wiss die Verräter. Sie werfen den nichtigen Staub
„Verrat“ auf [Menschen] mit reinem Herzen.

39.150 Sie machen die reinen und [vor gutem Ruf]
leuchtenden [Menschen] von guter Herkunft un-
rein [und] befleckt. Was noch? Sie entzweien au-
genblicklich Freunde und Brüder.

Zu diesen gehören die Verleum-
der, die mit Nachrichten – falsch
oder wahr – in einer Gruppe
Zwist provozieren und Freunde
zu Feinden machen.

49 Nach der angeführten lexikographischen Erklärung maṇḍalakam übersetzt; d. h. Lepra? 50 Tentativ.
51 Wörtlich: samṛddheḥ vivarāyate ‚es verhält sich dem Vermögen gegenüber wie ein Loch‘.



1152 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.151 Und so [berichtet] auch die Überlieferung:
Dieser [Verräter] (1) verdient den Aufenthalt im
Himmel nicht / (2) verdient [die Hölle,] den Ort des
Leidens.52 Es ist ihm wahrlich angemessen, dass
[er in den alten Legendensammlungen] auch mit
dem Namen „Hohlsprecher“53 bezeichnet wird.

Es gibt ein Hadīṯ, dass ein
Verleumder nicht ins Paradies
kommt.

39.152 Und auch wie der unabhängige [Herr] den
Mosa genannten [Überbringer der Kunde] im aus
sich selbst entstandenem, [vom Himmel gekom-
menen] Regelwerk anwies, das vernehmt, [ihr]
Verstandsreichen:

Der Herr hat, [wie es] in der Tho-
ra [überliefert ist], zu Moses ge-
sprochen:

39.153 „Zur Zeit [des Übertritts ins Jen-
seits] wirst du die [tadelnswerte] Buch-
stabenfolge auf [dessen] Stirn sehen. Wie
könnte der [Verräter, der] vergebens [da-
nach] wünscht, in dieser [Welt] das Mit-
leid des [Herrn] erhalten?“ Schluss.

„Moses! Am jüngsten Tag wird der Ver-
leumder, auf dessen Stirn geschrieben ist:
‚ausgeschlossen von Gottes Gnade‘ (ara-
bisch), hoffnungslos sein und keine Chan-
ce auf die Gnade Gottes haben.“ Gott hat
den Verleumder im Koran als Frevler be-
zeichnet.54

39.154 Und die Erfahrenen sagen: Wenn
der [Verräter] schillernde Kunde herbei
bringt, sind für dich hierbei folgende
sechs [Maßnahmen] angebracht, durch
die [du] (1) Wohlbehagen / (2) Aufenthalt
im Himmel (svāsthyam) haben wirst.

Die Großen haben gesagt: Wenn jemand
dir eine Nachricht überbringt, dass je-
mand etwas über dich gesagt hat, oder an
deiner Stelle gehandelt hat, dann musst
du sechs Dinge beachten:

39.155 Davon ist die erste: Du sollst ihn nicht für
jemanden halten, der die Wahrheit spricht, denn
er wurde zuvor vom [Herrn, dem] Zeichengeber
in Welt mit dem Namen „Verräter“ (1) bezeichnet /
(2) gebrandmarkt (aṅkitaḥ).
[Auszug des Kommentars:] Denn das Gerede eines Ver-
leumders ist niemals wahr, weil es nur Geschwätz ist.

Erstens, dass du ihn nicht als
jemanden betrachtest, der die
Wahrheit sagt, denn der Herr –
gepriesen sei Er! – hat ihn ei-
nen Frevler genannt und die Äu-
ßerung eines Frevlers ist nicht
wahr.

52 Die zweite Interpretation ist wörtlich mit doppelter Verneinung zur verstärkten Hervorhebung kon-
struiert. 53 Auslegung von khala- gewöhnlich: ‚Bösewicht‘ als kham … lāti. 54 Vgl. Qurʾān 49:6.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1153

39.156 Die zweite wiederum: Man soll ihn ab-
halten[, indem man ihm entgegnet]: „Ich [werde]
deine Worte nicht empfangen.“ Wird der Leugner
dich nicht zu [gegebener] Zeit beschämen?

Zweitens sollst du ihn von der
Verleumdung abhalten, denn sie
ist verwerflich und das Verbieten
von Verwerflichen ist notwendig.

39.157 Die dritte: Du sollst
ihn als Feind betrachten, [weil]
auch der [Herr ihn] Seinen Feind
nennt. Denn die Offenbarung
[sagt]: „Er ist dort [im Jenseits]
ein Feind, [weil] er Freunde ent-
zweit.“

Drittens sollst du ihn als Feind betrachten, da Gott
ihn als Feind betrachtet. Wie es schon in der Über-
lieferung erwähnt wird: Die Feindlichsten gegen-
über Gott sind unter euch diejenigen, die durch
Verleumdung zwischen Freunden Zwietracht sä-
en.

39.158 Folgendes ist die vierte: Durch seine Rede
soll man niemals eine böse Absicht bei Brüdern,
[die] gute Menschen sind, unterstellen. [Denn] es
ist im Jenseits eine Bürde, was hier schon Unheil
[stiftet].

Viertens sollst du einem Bruder
Muslim gegenüber keinen Ver-
dacht hegen, denn mancher Ver-
dacht führt zu Sünde und Unan-
nehmlichkeit.

39.159 Folgendes ist die fünfte: Ein Kluger soll
sich niemals um dessen Kunde bemühen. [Denn]
das bemühte Offenbaren dieser [Kunde] wird un-
ter dem Spott der Leute Scham verursachen.

Fünftens sollst du nicht nach
dem Ursprung der Nachricht for-
schen, denn Nachforschen wur-
de verboten.

39.160 Folgendes ist die sechste: Man
soll seinen Worten zuwider handeln und
ihm keinen Weg zu sich gewähren. Dies
kennen Kluge als Zeichen eines [Men-
schen] von guter Herkunft.55

Sechstens: Was auch immer der Verleum-
der sagt, folgt dem nicht. Das Wesentli-
che ist, dass du den Verleumder nicht in
deine Nähe lässt und dem, was er sagt,
keinesfalls Gehör schenkst.

39.161 Denn dieser stellt geschwind
[und] energisch hundert böse Pläne auf,
[wenn er] die Gelegenheit bekommt. Gut
ist, was [ihn] fernhält.

Vers: Mach dem Verleumder keinen Platz
in deiner Nähe, / denn in einem Augen-
blick nur sät er hundertmal Zwietracht; /

39.162 Man sollte ihn niemals seine Schwächen
wissen lassen, auch wenn er [einem] hier und da
schmeichelt. Sei gewiss: Es wird auf dich allein zu-
rückfallen!

zähme den Verleumder nicht in
deiner Nähe, / denn er wird am
Schluss auch dich in Verruf brin-
gen. // (39.10)

55 Tentativ sajjani- übersetzt.



1154 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

[Auszug des Kommentars: Ab] hier fertigt [der Autor] die „Brosche“ mit [den Worten]: Man
erzählt Folgendes.

39.163 Man erzählt Folgendes: In der Gegend na-
mens Īsphahān kaufte einst ein reicher Händler ei-
nen Sklaven, [den er] geprüft hatte.

Geschichte: Ein [reicher] Herr
aus Isfahan kaufte einen Skla-
ven.

39.164 Bei der Beilegung der Fragen des [Käu-
fers] sagte der Verkäufer, [der] geschickt war: „In
jedem Verhalten, nach [dem] du gefragt hast, hat
er wirklich gar keinen Makel.

Der Händler sagte: Dieser Sklave
…

39.165 Aber hinsichtlich [seiner] zukünftigen
Stellung werde ich dir etwas erzählen, obwohl [du]
nicht [danach] gefragt hast. Höre es und nimm ihn
Belieben zu dir oder nicht.

… hat einen Makel:

39.166 [Was er] lange Zeit [verleumderisch] flüs-
tern wird,56 hat gewiss Geschick. Du also (vā), [der
du] tugendhaft lebst,57 musst dies notwendiger-
weise unter Kontrolle halten.

Er ist ein Verleumder.

39.167 Der hochgesinnte [Händler] vernahm des-
sen ausgeschmückte Rede, entschied sich mit „[So]
sei es.“ und kaufte den [Sklaven] mit guten Eigen-
schaften.
[Auszug des Kommentars:] [So] sei es [heißt:] Was
wird er mir schon antun?

Der Käufer sagte: „Was wird
schon passieren?“ Und kaufte
den Sklaven.

39.168 Nachdem einige Tage vergangen waren,
sprach jener [Sklave] zur Herrin: „Ich vermute,
dass der [Herr dich] nicht mehr mit Liebe betrach-
tet.

Einige Tage58 verstrichen, da
sagte der Sklave zur Dame des
Hauses: „Mein Herr liebt dich
nicht …

56 Tentativ, vgl. Anmerkungen zu Edition. 57 Tentativ guṇa-vartinā gelesen. 58 Ṭabasī 2018, S. 323,
Fn. 5.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1155

39.169 Dass in [seinem] Herzen [bloß] kein Ver-
langen nach einer anderen [Frau] entsteht! Wür-
dest du [es] ihm nicht anmerken?59 Denn die Ein-
sicht von Menschen besteht wesentlich im Erken-
nen von Gesten [anderer].60

… und er wird eine andere Frau
begehren.“

39.170 Die [Herrin] vernahm die mit der Vermu-
tung so fest wie eine Rüstung seiende61 Rede, er-
schrak sehr und verlor [ihren] Glanz.

Die Dame war über diese Nach-
richt verstört und diese Worte
berührten sie.

39.171 Der [Sklave] bemerkte, [dass] der Pfeil
„böser Plan“ geradewegs ins Ziel getroffen hatte,
und sprach erneut zu ihr: „O weh, was ist das für
eine vergebliche Niedergeschlagenheit?

Der Sklave sah, dass seine Worte
wirkten und der vergiftete Hin-
weispfeil sein Ziel getroffen hat-
te. Er sagte:

39.172 Sorge dich nicht! Sag mir das: Wünschst
[du], dass er dir hörig wird?62 So angesprochen at-
mete sie auf und antwortete ihm: „Gewiss.“

„Möchtest du, dass er dich
liebt?“ Sie sagte: „Ja, das möchte
ich.“

39.173 Nachdem es so mit „Einverstanden.“ aus-
gemacht war, sprach [der Sklave]: „Ich habe Kunst-
fertigkeit hierin und [zusätzlich] einen Zauber-
spruch [als] Mittel. Sei wohlauf! Alles wird gelin-
gen.

Der Sklave sagte: „Ich kenne ei-
nen Talisman und einen Zauber,
[welche] Liebe [wecken].“

39.174 Aber du musst einige junge Barthaare von ihm an [dich] nehmen. Dann wird
dieses wirksame Ritual geschwind das [gewünschte] Resultat bringen.“

39.175 Nimm [ihm, wenn] er auf dem Boden
schläft, mit einer scharfen Rasierklinge einige jun-
ge [Haare] vom Bart63 und bring [sie] mir unver-
züglich.

Wenn er schläft, nimm eine
scharfe Klinge und löse aus sei-
nem Bart etwas vom Haar und
gib es mir, …

59 Tentativ. 60 Vgl. das Zitat im Kommentar sub 8.108, in Mahāsubhāṣitas. 6767d mit Edgertons Über-
setzung: “The wise man divines even what is not expressed; for the fruit of intelligence lies in understan-
ding the mien of others.” 61 Tentativ. 62 Als wörtliche Rede: kiṃ icchā: asau mama vaśī-bhavet iti
‚Besteht der Wunsch: Er möge mir hörig werden?‘ 63 Tentativ śmāśrūs tvaṃ übersetzt.



1156 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.176 Ich werde darauf aus [meinem] Geschick
in der Zaubersprüchen und Kunstfertigkeit so ein-
wirken,64 dass [dein] Mann [dir] wie ein Sklave
dienen wird; dadurch (yena) wirst du [seine] Zu-
neigung erlangen.

… damit ich den Zauber spre-
chen und deine Liebe in seinem
Herzen verbreiten [kann].

39.177 Ihm, [der ihr] den bösen Plan eröffnet hat-
te [und nun] im Begriff war, zu gehen, fiel sie zu Fü-
ßen und sagte: „[Ich werde es] heute [tun]!“ Wor-
auf er zu ihr sprach: „So [sei es]!“

Die Frau war zu diesem Vorge-
hen entschlossen und sagte: „Si-
cherlich, ich werde es heute tun!“

39.178 Er ging und sprach mit tränenbenetzten
Augen herbei eilend den Herrn an: „Stelle [mich]
auf die Probe!“ [sagte]65 der gekauften Sklave zum
anmutigen Herrn. „Gewähre mir jetzt [Immunität,
zu deinem] Wohl!

Anschließend ging der Sklave
zum Herrn und sagte: „Herr! Ich
stehe in deiner Schuld.

39.179 Ich habe etwas gehört und kam in dem Ge-
danken (iti) hierher: Ich werde auch dich in Kennt-
nis setzen. Herr, bitte vernimm [es] schnellstmög-
lich!

Ich habe eine Nachricht gehört
und setze dich darüber in Kennt-
nis, …

39.180 Bleib heute, während [du] schläfst, inner-
lich wachsam. [Ich] habe gehört, dass deine Gattin
irgendeinen Herz entzückenden [Liebhaber] hat.
[Sie will dir ein] Ende [setzen] (alam).
[Auszug des Kommentars:] Ende heißt: Sie ist darauf
aus, dich zu töten und wird dich alsbald angreifen.

… damit du nicht achtlos wirst.“
Der Herr sagte: „Worum geht
es?“ Der Sklave sagte: „Deine
Frau hat einen Liebhaber und
hat die Absicht, dich zu töten.

39.181 [Wenn du] besonnen bleibst
und bewusst Schlaf vortäuschst, kannst
du meinen Dienst [auf Wahrheitsgehalt]
prüfen und gewiss die Sachlage [und auch
meine Loyalität] erkennen.

Wenn du dich von der Wahrheit mei-
ner Aussage überzeugen willst, stell dich,
wenn du nach Hause gehst, schlafend
und beobachte, was sie macht und was dir
passiert.

64 Tentativ, eigentlich: tatra pratikurve ‚ich wirke dem entgegen‘, ‚ich vergelte das‘. 65 Tentativ, vielleicht
ist zu korrigieren: śocayet tam ‚[Dein gekaufter Sklave] beklagt [heute] den [anmutigen Herrn]!‘ Doch vgl.
Korrespondenz zu 39.181.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1157

39.182 So nahm der [Herr] von lückenhaftem Ver-
stand [noch] rechtzeitig [seinen] Getreidebrei zu
sich, ging ins Privatgemach und atmete [gleichsam
schlafend?] aus,66 [während] er observierend die
Augen schloss.

Der Mann ging nach Hause und
aß vormittags etwas. Er lehn-
te sich [zurück] und stellte sich
schlafend und ließ die Augen der
Wachsamkeit offen.

39.183 Sie wiederum wartete, [bis] sie ihn von
tiefem Schlaf übermannt glaubte, nahm das Rasier-
messer und näherte sich ihm.

Die Frau dachte, der Herr schla-
fe. Sie nahm die Klinge und …

39.184 Als [sie] gerade einmal
[seinen] Bart berührte, öffnete er
sofort die Augen, stand auf, sah
sie zittern und sprach: „Was [soll]
das?

… zog den Bart nach oben, um einige Haare ab-
zuschneiden. Der Herr öffnete die Augen, sah die-
se Szenerie und dachte, [seine Frau] habe die Ab-
sicht, ihn zu töten. Er stand auf, …

39.185 [Du] Verdorbene, was tust [du]
hier?“ Er nahm gewaltsam das Messer aus
[ihrer] Hand und schnitt ihr damit ge-
schwind den Kopf ab.

… ergriff fest die Hand seiner Frau, ent-
wendete die Klinge aus ihren Händen und
trennte ihren Kopf ab.

39.186 Kaum war ihr Kopf abgeschnitten, ent-
stand ringsum [so] immens großes Geschrei, dass
ihre Eltern herbei kamen.

Die Eltern der Frau erfuhren da-
von, …

39.187 Die [Eltern] beschimpften [ihn],
schleppten ihn gewaltsam zum Strafge-
richtsplatz und setzten auf Geheiß des
[Richters seinem] Leben gewaltsam ein
Ende.

… ergriffen den Herrn und brachten ihn
zur Vergeltung um. Wegen des Übels des
Verleumders gingen Haus und Hof dieses
werten Herrn zugrunde.

39.188 Damit habe ich nach [seiner] Definition das Streben des Verleumders
(ullekhaka-) illustriert, das bei Vernichtung keine Wiedergeburt voraussetzt.

66 Tentativ, die undurchsichtige Verbform udaninat vage nach Kommentar übersetzt.



1158 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.189 „Diese zwei mögen sich doch gegensei-
tig bekriegen!“ [Nach dieser Maxime verfahrend]
erfreut sich der niederträchtige [Verleumder] nur
daran, Kohlen und dergleichen [Brennstoff] auf
den Holz[stapel zu] werfen [und bei Gelegenheit
zu] entzünden.

Zwischen zwei Männern ist
Krieg wie ein Feuer, / der ver-
fluchte Verleumder ist wie ein
Brennholzsammler. // 67 (39.11)

39.190 Nun [wird noch] eine andere Art des [Ver-
räters beschrieben], der angibt, von Dritten [et-
was] über Dritte gehört [zu haben]. Auch seinen
Anblick soll man sorgfältig [und] weithin vermei-
den.

Ferner sind es die Denunzianten,
deren Anblick zu vermeiden ist
und deren Worten man kein Ge-
hör schenken soll.

39.191 Wenn sich unwillkürlich die Blicke treffen,
soll man die Worte des [Denunzianten] keinesfalls
beachten. [Denn es gibt] keinen [anderen] als ihn,
dessen Denken [derart] wirr oder dessen Schicksal
[derart] widrig und verkehrt ist.

Vers: Ich sah niemanden, der ver-
fehlter war als ein Denunziant, /
[niemanden] mit schlechterem
Horoskop und [niemand] Unse-
ligeren. // 68 (39.12)

39.192 In der Überlieferung wird gesagt: „Dieser
da wurde von einem Freier, nicht vom eigenen Va-
ter gezeugt.“ [Dem] gleichend ist [sein] Vorgehen
derart, weil [er] aus nicht Sichtbarem schlussfol-
gert.

In der Überlieferung heißt es,
dass der Denunziant ein Bastard
ist.

39.193 Folgendes wird mitgeteilt: Wir haben ge-
hört, dass es einst, zu [gegebener] Zeit unter dem
Herrscher der Bhāṇī-Īsraphel eine Hungersnot in-
folge von Dürre gab.

Es wird überliefert: Unter den Is-
raeliten (banī Isrā’īl) kam es zu
einer Dürre und es zeigten sich
Anzeichen von Hungersnot.

39.194 Mosa, auf den und auch auf dessen Nach-
kommen die Gunst des [Herrn] hinab kam und
[zu dem und dessen Nachkommen] unsere Ver-
beugung aufgestiegen ist, ließ Ihn [sein Volk?] be-
schützen.

Der heilige Moses – Gruß sei un-
serem Propheten und ihm! – …

67 Saʿdī: Kulliyyāt, Ed. Furūġī, Gulistān, Kapitel 8, S. 274. 68 Saʿdī: Kulliyyāt, Ed. Furūġī, Būstān, Kapitel
7, S. 464.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1159

39.195 Nachdem [die Dürre] so eingetreten war,
ging er mit dem [Herrscher] nach draußen [an den
Stadtrand] an einen einsamen Ort, rezitierte das
notwendige [Bittgebet] und wünschte am Ende das
Wohl aller.

… begab sich mit den Adligen zu-
sammen nach draußen, um um
Regen zu bitten.

39.196 Nachdem nun diese beiden vier Tage ge-
bührend [mit Fasten und dergleichen Einschrän-
kungen] so verbracht hatten, war gar kein Zei-
chen erschienen, [das] Seine Zustimmung verkün-
det hätte.

Sie beteten vier Tage und Näch-
te. Es gab kein Zeichen als Ant-
wort.

39.197 Unter diesen Umständen verzagend ver-
goss er laut Tränen: „Was ist geschehen, Herr, dass
uns gar kein Zeichen erreicht?“

Moses klagte: „Oh Herr!

39.198 So ließ er laut [seine] Stimme erklingen, entschlossen, auf Glück zu stoßen.
Eine verborgene Stimme sprach und untersagte [es] ihm mit „Bloß nicht! Bloß nicht!“

39.199 „Merke auf! Wenn es einen Grund hierfür
gibt, [dass] Du eine unheilvolle Absicht hegst, war-
um bemühe ich mich dann die vergangenen vier
Tage derart?“

Seit vier Tagen und Nächten be-
ten wir, aber [unsere Gebete]
werden nicht erhört. Es erging ei-
ne Rede:

39.200 „Wenn ihr wahrlich vierzig Tage im [Ge-
bet] verbracht hättet, selbst dann, Erfreuender,
[hättet ihr] keinen Erfolg [gehabt], weil ein Makel
wirkmächtig ist:

„[Selbst] wenn ihr vierzig Tage
betet, wird [das Gebet] nicht er-
hört.

39.201 In deiner Sippe gibt es einen ge-
wissen Denunzianten. Seine Untat behin-
dert euer Gebet. Sei gewiss, [dass es] in
Wahrheit so [ist]!“

Denn in deinem Volk gibt es einen Denun-
zianten, dessen Unheil es nicht zulässt,
dass das Gebet erhört wird.“

39.202 Er vernahm [dies], legte die Hände zusam-
men und sprach folgende [Klage]rede im Elend:69

„Sag, wer das ist, damit [ihm] eine [sühnende]
Maßnahme zur Bedingung gemacht wird.“

Moses – Grüße an ihn – sprach:
„O Gott! Sag mir, wer dieser De-
nunziant ist, damit ich ihn ab-
schwören lasse.“

69  dainyokti ‚[Klage]rede‘ im Elend ist ein Synonym des 3. Kapitelthemas.



1160 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.203 Jener spottete und sprach zu ihm: „Guter
[Mensch], das ist mir nicht angemessen. Ich habe
festgelegt, [dass] der [Denunziant] tadelnswert ist.
Warum sollte ich freiwillig (ātmanā) derart sein?

Es erscholl eine Stimme: „Ich
betrachte den Denunzianten als
Feind, wie kann ich dann [je-
manden] denunzieren?

39.204 [Was] mir hierzu zu sagen übrig bleibt,
[das] sage ich. Hör zu, [mein] Söhnchen! Ver-
sammle deine Familienmitglieder und lege [all ih-
nen] unverzüglich die Bedingung auf.

Sag dem gesamten Volk, es soll
abschwören, …

39.205 Wenn derjenige, [der] unter ihnen gefal-
len ist, diese Obliegenheit erfüllt, wird [auch deine
genaue] Aufgabe verdeckt [bleiben]. Denn [es] ist
in jedem Fall besser, [dass es] verborgen [bleibt].“

… damit auch er unter denen sein
wird, die abschwören.“

39.206 Er vernahm [dies], versammelte seine
Familienmitglieder und sprach geschwind: „[Von]
heute [an] müsst ihr dem Verrat entsagen, damit
[es] gut wird.“

Moses – Grüße an ihn! – befahl,
dass das gesamte Volk der De-
nunziation abschwöre.

39.207 Als alle mit „Jawohl!“ der Vereinbarung
zugestimmt hatten, fiel fürwahr sofort heftig Re-
gen vom Himmel, [der] aus einem Nektarstrom be-
stand.

Da spendete der Herr Regen.

39.208 Herrscher, [die] zu [dieser] Einsicht ge-
langt sind, beachten überhaupt gar niemals die
Worte der Hohlsprecher70 und fürchten sich davor
wie [vor] Feinden.

Bedeutende Sultane haben
keinesfalls den Worten eines
Denunzianten Gehör geschenkt,
sondern diesen Typus als Feind
betrachtet.

39.209 Man erzählt an dieser Stelle eine Anek-
dote, [die] bedeutsam ist, [weil] sie von den Alt-
vorderen verfasst wurde. Welche Schilderung der
Altvorderen bereitet denn keine Freude?

Es gibt eine Geschichte, …

70 Tentativ, vgl. 39.151.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1161

39.210 Ein gewisser Herrscher belehrte seinen
Diener mit einer Unterweisung: „Wenn du in jeder
Hinsicht gedeihen willst, [dann] unterlasse diese
drei:
[Auszug des Kommentars:] In jeder Hinsicht heißt:
Mein gewöhnlicher Lebenserwerb wird von Tag zu Tag
höher, von allen Dienern stehe ich [dem Herrn beson-
ders] nahe und der Herr wird niemals von mir ent-
täuscht sein.

… in der ein König jemanden be-
lehrte. Er sagte: „Wenn du willst,
dass dein Wohlstand Tag für Tag
wächst und deine Stellung Stun-
de für Stunde erhöht wird und
du mir näher sein willst als al-
le [anderen] Begleiter, musst du
drei Dinge vermeiden:

39.211 Du sollst niemals Unwahres sprechen.
Denn der [Lügner] dürfte überall verhasst sein und
Minderwertiges empfangen. Dies ist die erste Un-
terweisung für dich.

Erstens sollst du nicht lügen,
denn Lügen ist in den Augen der
Leute verachtenswert und arm-
selig.

39.212 Du sollst in meiner Gegenwart mich nicht
rühmen und [nicht meine] guten Eigenschaften
aufzählen, [denn] ich kenne mich selbst besser als
du. So [lautet] die zweite Unterweisung.

Zweitens sollst du mich nicht
in meiner Anwesenheit loben, da
ich mich selbst besser kenne als
du.

39.213 Du sollst hier keineswegs Verrat irgend-
einer Art fabrizieren und [sollst dies besonders]
gegenüber Erwerbstätigen und Soldaten [unter-
lassen]. Dies ist die dritte glückbringende Anwei-
sung.

Drittens betreibe keinen Ruf-
mord und enthalte dich der
Denunziation und sag nichts
Schlechtes über Offizielle und
das Volk.

39.214 Und zwar: Wenn ich ihnen des-
wegen zürne [und sie] demütige, dann
wird ihnen [meine] Verfassung sicher be-
kannt und sie werden begehren, unter der
Herrschaft eines anderen zu stehen.
[Auszug des Kommentars:] Sie begehren,
unter der Herrschaft eines anderen zu
stehen: Sie fliehen von selbst woanders hin
oder sie wollen einen anderen Herrn.

Denn, wenn ich über jene etwas Schlech-
tes höre, dann werde ich missgünstig ih-
nen gegenüber. Und wenn die Nachricht
meiner Missgunst gegenüber den Offizi-
ellen bekannt wird, dann werden sie be-
unruhigt und suchen bei jemand ande-
rem Schutz. Wenn die Bevölkerung je-
doch das auch vernimmt, dann fürchtet
sie sich und fordert einen anderen König
…



1162 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.215 Wenn es hier vor meinen [Augen] so ge-
schieht [und] sich ringsum verfestigt, hält der in-
nere Zerfall wirklich überall Einzug.

… und umfassender Schaden
nimmt in meinem Herrschafts-
gebiet seinen Lauf.

39.216 Dieser [Verräter] verkehrt mit
[seinem] unreinem Körper und auch ver-
dorbenem Herzen die (1) [meine We-
sens]art / (2) den Lauf [der Herrschaft] (rī-
tiḥ). Dann [wird] für mich selbst die sicht-
bare Gefahr [vom eigenen Militär und
Volk] beschwerlicher als die unsichtbare[,
die von Naturkatastrophen ausgeht].

Vers: Durch Denunzianten stürzt die Welt
ins Chaos; / Schaden nimmt seinen Lauf
bei Offiziellen und Soldaten. / Durch den
Denunzianten geht die Welt zugrunde; /
denn von unreiner Seele und verdorbe-
nem Herz ist [der Denunziant]. /

39.217 Deshalb ist, wenn der Verräter[, genau-
er: der Denunziant] sichtbar wird, die [empfohle-
ne] Maßnahme für geschickte [Herrscher] folgen-
de: Man soll ihm schnell [und] gewaltsam die Zun-
ge abschneiden.

Wo auch immer du einen Denun-
zianten siehst, / schneide seine
Zunge mit der Klinge der Strafe
ab! // (39.13)

39.218 Folgendes wird berichtet: Als Nūtnaśa-
rin Erdenherrscher war, verriet ein bestimmter,
schlechter Diener von ihm in seiner Nähe [einen
Dritten].

Es wird überliefert: Einer der Be-
gleiter Anūšīrvāns denunzierte
jemanden bei ihm.

39.219 Der geschickte [Herrscher] vernahm dies
auf rechte Weise, [indem er] aufmerksam zuhörte;
nachdem er „gut, gut“ gesagt hatte, verkündete der
Beste [aller] Sprecher:

Anūšīrvān sagte:

39.220 „Ich werde deine Aussagen
überprüfen lassen. [Wenn sie] wahr sind,
bist du gewiss wegen des Makels eines
Denunzianten ein Feind und andernfalls
[wegen Verleumdung] zu bestrafen.

„Ich überprüfe diese Worte. Wenn es
stimmt, werde ich dich aufgrund der De-
nunziation als Feind ansehen und wenn
es eine Lüge sein sollte, werde ich dich für
Verleumdung bestrafen.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1163

39.221 Es gibt hierbei noch eine dritte [mögliche]
Vereinbarung: Wenn [du] gelobst, nicht [mehr] so
[zu handeln], werde ich selbst [das bereits Gesche-
hene] vergeben. Bitte bedenke dies (iti) und ver-
fahre nach Belieben.“

Wenn du [dem] abschwörst,
werde ich dich durchkommen
lassen.“

39.222 Er vernahm dessen Rede, bedachte [sie]
auch und sprach zu Boden blickend: „Gnädiger
[Herrscher, ich bin] ganz davon abgekommen!
Vergib mir noch heute!“

Er sagte: „Ich schwöre ab.“

39.223 Navabāṇin betrachte dessen Abkehr [vom
Verrat] und sprach gemessen: „Sei heiter! Erkenne,
[dass] ich mein Versprechen [hiermit] gehalten ha-
be.“

Anūšīrvān sagte: „Ich erlasse dir
deine Schuld.“

39.224 Es ist nämlich das Wesen von Herrschern,
dass die [Verräter] vor ihnen schnell in ein schlech-
tes Licht [gerückt werden];71 Woher [soll] im [An-
gesicht der] Sonne Dunkelheit [kommen]?

Vers: Jeder, der vor dem König
jemanden denunziert, / steht so-
gleich vor dem König beschämt
da. /

39.225 Gewiss ist das Erdgewölbe wegen des
[Verräters] vom Rauch „Sorge“ erfüllt. Weder fin-
det jener [Herr] Gefallen an ihm, noch kommen
[bei ihm] (1) beide [Welten] / (2) Eigene und Frem-
de (ubhaya-) gütlich zusammen.

Er wirft die Welt in Feuer und
Rauch, / sodass weder Gott noch
das Volk mit ihm zufrieden
sind. // (39.14)

39.226 Die Altvorderen erzählten
auch hierzu: Ein bestimmter niederträch-
tiger/dummer (durvidhaḥ) Befehlshaber
schickte angeblich aus der Ferne ein
Schreiben an den Herrscher Mutajem:

Es wird überliefert: Jemand hatte mit der
Absicht von Verleumdung und Diffamie-
rung dem Kalifen Muʿtaṣim Bericht er-
stattet, …

39.227 „Ein wohlwollender [Mann] mit dem Cha-
rakter eines Heiligen hat schicksalsgemäß seine
Tätigkeit beendet; er hat eine Fülle an Besitz an-
gehäuft und ist den Weg der Guten gegangen.

… dass ein namhafter Mann ge-
storben sei und er eine beträcht-
liche Menge an Besitz hinterlas-
sen habe.

71 Tentativ, oder malina-cchāyāḥ ‚im Schatten „Befleckung“ [stehen]‘?



1164 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.228 Es ist ein junger Sohn [hinterblie-
ben] und ich warte auf eine Anweisung
des Herrschers. Der [Sohn] wird nun [in
seiner Kindheit] etwas [vom Reichtum]
erhalten und das Übrige wird als Depot
verwahrt.

Und er habe einen Jungen. Wenn es ge-
stattet sei, solle man das, was zur Versor-
gung des Kindes vonnöten sei, nicht an-
tasten und das Übrige der Schatzkammer
als Depot zukommen lassen.

39.229 Das Verwahren ist jetzt[,wo noch ein Kind
ist,] für ihn gut, und das Anwachsen der Schatz-
kammer [ist für uns gut]. Und die Auszahlung [an
den Sohn] zur Zeit [seiner Jugend wird uns einen
guten] Ruf [bescheren]. Diese Maßnahme ist [also]
in jeder Hinsicht gut.“

Damit es, wenn er erwachsen ist,
ihm übertragen wird; jetzt ist es
für die Schatzkammer profitabel
und ein Zugewinn.

39.230 Der [Herrscher] prüfte [dies] und verfass-
te eilig von eigener Hand auf eben jener Rückseite
des Briefs eine Antwort, verschloss [den Brief] so-
gar [persönlich] und schickte ihn [dorthin, woher]
er gekommen war.

Muʿtaṣim schrieb auf der Rück-
seite dieses Berichts eine Ant-
wort, deren Übersetzung folgen-
dermaßen lautet:

39.231 „Der unabhängige [Herr] möge ihm
vergeben und [seinen] Jungen in jeder Hinsicht
schützen! [Du] Übles Anweisender72 [aber] sollst
[als] einer, dessen Gesicht von der Verachtung des
[Herrn] gebrandmarkt ist, sichtbar werden.“

„Gott möge dem Verstorbenen
vergeben und segne dessen Erb-
gut. Möge man den Waisenjun-
gen gut erziehen. Möge den Ver-
leumder Gottes Fluch treffen.“

39.232 Nachdem er die Antwort erhalten hatte, trübte sich seine Wahrnehmung sofort;
er wurde [in dem Gedanken] „Was rede ich [da]?“ ohnmächtig und fiel zu Boden.

39.233 Sprich in der Gegenwart von Herrschern
niemals verräterisch (paiśunyam) gegen jeman-
den! Würde es nämlich dennoch [so kommen],
müsstest du dich in letzter [Konsequenz] vor dem
Seufzen [des Beschuldigten] fürchten.

Verleumde niemanden vor Kö-
nigen! / Fürchte dich schließlich
vor dem Seufzen der Schuldlo-
sen! /

72 Wörtlich: khalaḥ ‚Bösewicht‘, hier nach Kommentar wiedergegeben; vgl. auch 39.151.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1165

39.234 Und man sieht, [dass] das Seuf-
zen der Unschuldigen, [indem] es alles ge-
waltsam verhüllt, die Stolzen vom Glück
und selbst vom Sitz [der Macht] stürzen
lässt.

denn das Seufzen der Schuldlosen kann
jemanden hart treffen. / Er hat schon viele
um Glück und Macht gebracht. // (39.15)

39.235 Es wurde die zweite Art dieser [Bösewich-
te] namens „Verrat“ beschrieben. Seid im Geiste
aufmerksam und hört nun die dritte:

Eine andere Gruppe …

39.236 Verständige sollen sich wohlwollend von
allen fern halten, die in der Welt wirklich nur auf
ihre eigenen Zwecke bedacht sind.

… sind die Boshaften, …

39.237 Was auch immer die nur auf eigene Zwe-
cke Bedachten sagen oder tun, sie vereiteln damit
gewaltsam ganz und gar, [was] andere wollen.

… die bei allem, was sie tun oder
sagen, eine schlechte Absicht ha-
ben …

39.238 [Weil] es der verdienstlichen Art (dharma-
) und auch der Art der Zuneigung entbehrt, bringt
das [Tun oder Sprechen] derjenigen, [die] so ver-
fahren, gewiss Unheil.

… und nichts aus Lauterkeit und
Wohlwollen sagen.

39.239 Und so sprach der Herrscher Huśaṅg in
seiner Unterweisung: „Die Fransen an den Gewän-
dern der eigenen Wünsche soll man von Abhän-
gigkeit und Freundschaft mit diesen abhalten.
[Auszug des Kommentars:] man soll [die Fransen]
abhalten: mit ihnen soll man niemals eine Abhängig-
keit [eingehen] oder Freundschaft schließen; das heißt,
man soll sich von ihnen fern halten.

Der König Hūšang erwähnte in
seinem Testament: „Man muss
sich der Zustimmung und dem
Einverständnis mit Boshaften
enthalten und das Weite suchen.

39.240 Sicherlich täuschen diejenigen, die in ih-
re eigenen Zwecke vertieft sind, über die Maßen
Zuneigung vor und verstreuen die Perlen „gutes
Verhalten“, [weil diese bei ihnen] ohne Schnur/Tu-
gend (-guṇān) sind.

Denn die Boshaften behaupten
grundlos, sie seien wohlwollend.
Sie fädeln die Juwelen der guten
Taten …



1166 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.241 Solange es Mittel für ihre eigenen Zwe-
cke ist, scheint die Perlenkette „[gutes] Verhalten“
auf einer Schnur/Tugend (guṇa-) zu ruhen. Und am
Ende, [wenn ihr Zweck erfüllt ist, war] es gewiss
[bloßer] Schein.

… auf die Kette der Sünden …

39.242 Augenblicklich dringen sie in einen Men-
schen ein, [der seine] Aufgabe gut [erfüllt] und ei-
nen [guten] Ruf hat, und bringen [ihn] bald dahin,
dass ein Hort von Verruchtheit ist.

… und gute, lautere Taten lassen
sie in scheußlichem Gewand und
mit hässlichem Antlitz erschei-
nen.“

39.243 Kluger, gewähre ihm keinen Zugang zu
dir! Wegen ihm wird gewiss dein Inneres [derart]
Hieben ausgesetzt, [dass es] alsbald unangemessen
[ist, es zu] zeigen.

Lass die Boshaften nicht an dich
heran, / denn durch sie wird die
Brust wund. /

39.244 Er ist hinterlistig und auch betrü-
gerisch; über die Maßen mag der Illusio-
nist Freundschaft bekunden, [aber] seine
Bosheit, die innerlich bestehen bleibt, ver-
schwindet nicht.

Denn er ist ausschließlich Betrug, List
und kunstvolle Täuschung. / Nach außen
hin ist er ein Freund, innerlich ein Feind. //
(39.16)

39.245 Sie machen [dies] auf eine Weise glaub-
haft, dass Unklugen durch ihren geheimen Plan
[erst] einleuchtet, [dass] dies nichts als Betrug ist,
wenn [er bereits] aufgegangen [ist].73

Da nun offensichtlich geworden
ist, dass die Boshaften den Be-
trug als „weise Entscheidung“
bezeichnen, …

39.246 Bei ihnen scheint das Schlechte als wäre
es gut [und] das Gute umgekehrt. Darum soll man
deren Worten auch nicht voreilig Vertrauen schen-
ken.
[Auszug des Kommentars:] voreilig heißt ungeprüft.

… schlechtes Tun als „gutes“ und
das Gute als „hässlich“ [bezeich-
nen]. Folglich soll man ihren
Worten nicht unüberlegt Folge
leisten …

39.247 Und Kluge sollen sich stark bemühen, die
Wahrheit herauszufinden. Andernfalls ist für sie
der Sturz in die Grube auch (ca) nicht fern.

… und ihre Worte ganz genau un-
tersuchen.

73 Wörtlich: ā phalatas ‚bis zum Resultat‘.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1167

39.248 Wenn [jemand, der nur] eigene Zwecke
verfolgt, [seine] Lippen öffnet, dann kommen Ma-
kel heraus, selbst von [Menschen, deren] Wesen
ruhig ist.

Vers: Wenn die Boshaften ihren
Mund aufmachen, / dann ziehen
sie das Gute in den Dreck. /

39.249 Wie könnte denn jemand als Mann gel-
ten, solange er dessen Gerede nicht wahrheitsge-
mäß [als bloßes Geschwätz] entlarvt?

Bevor [ihre] Behauptung nicht
gesichert ist, / darf man ihnen
nicht glauben. // (39.17)

39.250 Und so befragte Śakendra den
sehr klugen Hofrat [Arustātālin]: „Sag:
Wer ist für den Dienst [als Sklave]74 ge-
eignet und wer ist ungeeignet?“

Anekdote: Alexander fragte Aristoteles:
„Welche Leute sind für die Gefolgschaft
des Königs geeignet und welche Gruppen
sind ungeeignet?“

39.251 Dieser hatte die Rede des Śakendra gehört
und sprach zu ihm: „Kluger, ich werde etwas zum
[richtigen] Verhalten von Sklaven sagen. Höre dar-
auf!

Der Philosoph sagte: „Geeignet
für den Dienst bei Herrschern ist
…

39.252 [Wer] (1) das Vertrauen aufrecht erhält,
(2) Ehre walten lässt, (3) genügsam ist und (4) Er-
freuliches spricht, (5) [seine] Pflichten [tatsäch-
lich] erfüllt [und] (6) das Herz [seines Herrn] ge-
winnt, gilt als [guter] Sklave,

39.253 [Wer dagegen] (1) [eigenes] Verlangen
hegt (gṛdhnuḥ), (2) gemeine Gedanken hegt, (3) be-
dürftig ist, (4) eine böse Zunge hat, (5) der [nur]
prahlt oder (6) Schwächen im Herzen ausnutzt,
[den] gilt es zu verstoßen, selbst wenn [schon] ge-
kauft wurde.

… derjenige, der zuverlässig ist
und kein Verräter.

74 Vgl. 39.253: krīto ’pi ‚selbst wenn er [schon] gekauft wurde‘.



1168 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.254 (1) Wie könnte jemand mit vor Hochmut
stumpfem Verstand, der aus [eigenem] Verlangen
Gelehrte beleidigt, behaglich sein, während er hier
[im Diesseits] leidet [und] jenseits einen schlech-
ten Ruf hat?

39.255 (2) Der Einfältige, der sich dem niederen
Wesenszug hingibt und Ehrung aufgibt, fällt ge-
wiss[, selbst wenn] er eine hohe Position erlangt
hat; [daran besteht] kein Zweifel.

Denn Zuverlässigkeit ist der
Grund für Würde, während
Verrat zu Geringschätzung und
Verachtung führt.

39.256 (3) Wer mit stump-
fer Gesinnung zudem aus [eige-
nem] Verlagen75 Genügsamkeit
vernachlässigt, der gibt einen
unschätzbar [wertvollen] Schatz
auf und bettelt [als] Armer um
Kaurimuscheln.

Er sollte genügsam sein, nicht gierig, denn Genüg-
samkeit ist ein grenzenloser Schatz, wohingegen
Gier ein endloser Schmerz ist.

Vers: Ein genügsamer Mann zählt zu den Großen, /
ein Gieriger ist erbärmlich und kläglich. // (39.18)

39.257 (4) Wer barbarische
Worte spricht, weil [er] eine bö-
se Zunge hat, wird unter den
Leuten (loke) verdammt werden
[und] wird sich fern halten müs-
sen.76

Weiterhin sollte er wohlwollend sprechen und kein
Krittler sein, denn eine wohlwollende Person ist
überall beliebt und akzeptiert, während einer, der
krittelt, von allen zurückgewiesen wird und als ver-
achtenswert gilt.

39.258 (5) Wer nur prahlt und keine Tat
folgen lässt, wird wiederum von allen ge-
scholten. Wie könnte er Glück erlangen?

Er sollte arbeitsam sein, kein Prahler,
denn ein Mann der Tat wird geehrt, wäh-
rend ein Prahler und Maulheld angefoch-
ten wird.

39.259 (6) Wer das Herz [seines Herrn]
nicht erfreut, [weil] er begierig nach
Schwachstellen sucht, der hat genug der
Gunst [erhalten]. [Wird eine vertrauliche]
Maßnahme entschieden, lässt man jenen
außen vor.

Er sollte sympathisch sein und kein
Heuchler, denn die Folge von Sympathie
ist Zuneigung und Treue, während die
Frucht von Heuchelei Rücksichtslosigkeit
und Grausamkeit ist.

75 Tentativ tamena nach Kommentar i. S. v. tṛṣṇayā wiedergegeben. 76 Wörtlich: dūra-vāsam avāpnuyāt
‚dürfte das Leben in der Ferne erhalten‘.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1169

39.260 (7) Wer [seinem] Herrn mit fest auf die
[jeweilige] Pflicht (dharme) [von Herr respektive
Knecht gerichteten] Geist dient, [macht] ihn und
sich selbst [im Diesseits] glücklich [und] verhilft
[ihn und sich selbst im Jenseits] zu unendlichen
Welten.

39.261 Dieser auf die [jeweilige] Pflicht
(dharma-) [gerichtete] Geist gilt nämlich als Weg
in den Himmel. [Wer] stets darauf wandelt, wird
als Himmlischer wiedergeboren.

39.262 Wer wiederum vor [seinem Herrn] mit
von Nachlässigkeit berauschtem Geist auf einem
Irrweg wandelt, der hat sich selbst beider [Welten]
beraubt – vom Leid [seines] Herrn ganz zu Schwei-
gen (alam)!

Ferner sollte er auf dem Pfad
der [vom Propheten etablier-
ten] Tradition wandeln, nicht
auf dem Weg der [häretischen]
Neuerung, denn wer der Tradi-
tion folgt, den führt man in den
Garten des Paradieses, während
man jemanden, der Neuerung
propagiert, in die höllischen Nie-
derungen der Verirrung und des
Schmutzes wirft.“

39.263 Diese sieben guten Eigenschaften eines Sklaven habe ich dir zusammen mit
[ihren] Gegensätzen genannt, Herr. [Denn so] leuchtet der Charakterzug auf Erden
besonders [gut] ein

39.264 Und darunter ist für die [Sklaven] das Verweilen in [ihrer jeweiligen] Pflicht
(dharma-) das Wichtigste. Die anderen [guten Eigenschaften] folgen in Verbindung da-
mit. Weise sollen allein darauf Gewicht legen.“

39.265 Ferner ist dies angemessen: Die folgenden
sieben Gruppen sollen niemals guten Herrschern
nahegelegt werden. Das ist ein Gewinn, das ist der
höchste Zustand.

Sieben Gruppen sollten Könige
nicht in ihren Diensten zulassen:

39.266 (1) Der Missgünstige, (2) der Knauser und (3) der [Niederträchtige] mit seichtem
Verstand,77 zusammen mit (4) denen mit ungezügelter Zunge, (5) derjenige, [der] die
Wahrheit nicht anerkennt, (6) der Lügner und (7) der Schwätzer gelten als die [für den
Staatsdienst ungeeigneten Gruppen].

77 Siehe Fußnote zu 39.332.



1170 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.267 Besonders soll man sich vor dem Miss-
günstigen fürchten. Man darf ihn nicht in die eige-
ne Nähe gelangen lassen. Wer könnte dessen Gift
neutralisieren, [wenn] es [schon] innerlich in die
Schwachstellen eingedrungen ist?

Erstens, einen Neider, denn das
Gift des Neids …

39.268 Dieses Gift ist äußerst niederträchtig,
[weil] es nicht durch Heilkräuter und dergleichen
[wieder] herauskommt. Dessen Weg [aus dem Kör-
per] ist [der Tod infolge von] Altersschwäche oder
aber Vergeltung.

… lässt kein Heilmittel wirken
und die Qual des Neids fin-
det durch kein Medikament Hei-
lung.

39.269 Worauf ebendieses flam-
mende Beil fällt, [da] wird die Er-
de samt Wurzeln, Ästen und Bäu-
men sofort zu Asche [verbrannt];
[daran besteht] kein Zweifel.

Neid ist ein [schlechtes] Omen und eine Flamme,
von der ein Feuer in der Seele entfacht wird. / Nicht
nur die eigene Seele, sondern die ganze Welt wird
ins Feuer des Neiders gerissen. // (39.19)

Wenn Neid vorherrscht, ist eine seiner schlimmen Folgen, dass er edle Taten hindert.
Denn eine neidische Seele ist äußerst böse. Und die Einbildungen der bösen Seele
bewirken den vollständigen Verlust des Wohlstands.

39.270 Deshalb sprach der unabhängi-
ge [Herr], um [seine] Anhänger zu be-
lehren: „O, sucht den Schatten des [Herrn
als Schutz] vor der heftigen Hitze ‚Feind-
schaft des Missgünstigen‘.“

Aus diesem Grund hat der Herr – erhoben
sei Er! – gesagt: „[Ich suche Zuflucht] vor
einem, der neidisch ist.“78 Sucht Zuflucht
bei Gott vor dem Schaden des Neiders.

39.271 Wie soll man überhaupt die Bösartigkeit
dieses Gifts erfassen? Denn es vergiftet,79 nachdem
es energisch die gute Tat zur Untat erklärt hat, den
einfältigen Menschen ganz und gar.

39.272 Wie Feuer brennbares Holz sofort ein-
äschert, so [vergiftet] es diejenigen, [die] innen
hohl sind. [Dies] wird in der ununterbrochenen
Überlieferung gesagt.

Im Hadīṯ heißt es: „Neid ver-
zehrt die guten Eigenschaften
des Knechts.“ Das bedeutet, er
macht ihn zunichte, wie Feuer
Brennholz [vernichtet].

78 Qurʾān 113:5. 79 Wörtlich: dahati ‚verbrennt‘ wie gewöhnlich die Wirkung von Gift beschrieben wird.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1171

39.273 Dieser üble Wesenszug entsteht
im eigenen Geist; dies ist die Dämonin
„Neid“. Woher [soll] bei [Menschen, de-
ren] Verstand von ihr besessen ist, Erinne-
rung80 [an das überlieferte, richtige Ver-
halten] aufkommen?

Tatsächlich verhält es sich mit dem Neid
so: Er ist die niedrigsten Eigenschaft und
das erbärmlichste Merkmal. Ursprünglich
entsteht er aus niederer Gesinnung und
gemeiner Natur, die aus Unwissenheit re-
sultieren.

39.274 Jener Wesenszug weicht überhaupt nicht,
er vermehrt vielmehr die Besessenheit immer wei-
ter. Selbst dessen Erwähnung raubt in dieser Welt
alsbald den Verstand.

Das Auftreten dieser Eigenschaft
[bei einem Menschen] ist ein of-
fenkundiges Zeichen dafür, dass
seine Vernunft unzulänglich ist.

39.275 Sammle [deinen] Verstand und gewahre
Macht dieses [Gifts, das] aus sich selbst entstanden
ist: [Das Gift] wird augenblicklich Qual der eige-
nen Körpersinne verursachen, [allein,] indem Zeit
verstreicht.

Siehst du nicht, dass der Neider
durch das Glück eines anderen
immer in eine missliche Lage ge-
rät?

39.276 Man sieht[, dass] Ver-
ruchte nach diesem Gifttrank
[ihr] Leben einbüßen. Wie könn-
te man nämlich nach diesem
[Trank] die Tage behaglich ver-
bringen?

Vers: Ein armer Erbärmlicher stirbt an diesem
Schmerz. / Warum existiert jener? // (39.20)

Zu jeder Zeit trinkt er tausend giftige Säfte von
Trübsal und Kummer.

39.277 Denn so [heißt es]: Wenn jemand Freu-
de erlangt, zerreißt jener [Verruchten] von tadel-
haftem Verstand [sich] nur [vor Wut? vor Neid?]
die Wangen.81 Bunt ist gewiss die Vorsehung des
Schicksals.

Wo immer jemand fröhlich den
Fuß auf den Boden setzt, schlägt
er wehmütig die Hände über
dem Kopf zusammen.

80 Zugleich: smṛtiḥ ‚Überlieferung‘. 81 Tentativ, das Idiom kapolau pāṭayati ‚er zerreißt [sich] die Wan-
gen‘ wird nicht erklärt, da Sāhibrām es als bekannt voraussetzt.



1172 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.278 Folgendes Sprichwort ist be-
rühmt: Dieser Neid nämlich, [der] das ei-
gene Gesicht beschmutzt, mag beim [Be-
neideten] bald Wirkung zeigen oder auch
nicht, [wenn] er [ihm] entgegen gebracht
wurde; [aber] dem [Neider] selbst [wird
er] stets Verdruss [bringen]!

Es gibt ein bekanntes Sprichwort: „Dem
Neider genügt sein Neid.“

Vers: Dem Neider genügt sein Neid in der
Welt, / denn damit hat er sowohl Unglück
als auch Trübsal und Leid. /

39.279 Der [Missgünstige] möge das Feuer
„Feindschaft“ entzünden! [Es wird seinen] Feind
heilen [und] ihn selbst verbrennen, so die Meinung
der Kundigen. Wem würde das nicht gefallen?

Der Neider entzündet ein Feu-
er bei Anderen; / wenn du genau
hinsiehst, [erkennst du]: er ver-
brennt selbst darin. // (39.21)

39.280 Jemand, [der anderen] Unheil bereitet, fällt selbst ins Unheil. „Der Grubengrä-
ber fiel [selbst] in die Grube.“82 So [sagt es] der Volksmund (laukikī śrutiḥ).

39.281 Hört wiederum hierzu folgen-
de Anekdote, [ihr, deren] Gesinnung fest
steht:83 Zu Zeiten Śakendras erschien an-
geblich ein übles [schlangenartiges] We-
sen.

Über die Vernichtung des Neiders durch
seinen Neid ist folgende Geschichte über-
liefert: Zu Zeiten Alexanders tauchte ein
Untier auf und …

39.282 Dieses hatte die Eigenart: Wen es ansah,
der wurde sofort bestürzt und ließ [sein] Leben.84

Welcher unglückliche Lebensweg [steckt] wohl in
dieser Existenz?

… jeder, den es ansah, starb so-
fort.

39.283 Doch als sich dieses Elend ausbreitete, be-
gab sich der stark niedergeschlagene Śakendra ge-
schwind zu den Türen der Weisen, um eine Gegen-
maßnahme [zu finden].

Als Alexander die Weisen nach
einer Lösung fragte, …

39.284 Niemand war imstande, dieses
nie zuvor da gewesene Elend abzuwehren.
Betrübt wollte der [Herrscher] den Tod
[durch Fasten] aufsuchen.

… kannte niemand eine Lösung für dieses
Übel und er fand keinen Weg, dieses Un-
heil zu beseitigen.

82 Der Kommentar ergänzt hier gemäß dem biblischen, auch im Persischen geläufigen Sprichwort: Wer
für andere (parārtham) Gruben gräbt, fällt selbst (svayam) hinein. Allerdings ist ein analoges Sprichtwort
auch im Jaimini-Bhārata belegt, vgl. A. Weber 1869, S. 24; vgl. auch Fußnote zu 39.300. 83 Tentativ, oder
nibhṛta-āśayāḥ ‚die [ihr] verborgene Absichten hegt‘? 84 Wörtlich Plural: prāṇān ‚Lebenshauche‘.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1173

39.285 Als er erkannte, [was] der [Herrscher]
vorhat, suchte [sein] äußerst bestürzter Hofrat bei
seiner erwählten [Gottheit] Zuflucht und sprach
zum Herrscher, [als] er eine [geeignete] Maßnah-
me gefunden hatte:

Schließlich sagte Aristoteles
nach langem Überlegen:

39.286 „Wohl [sei euch]! Nach langem Suchen
(mārgaṃ mārgam) habe ich – o [Wunder] – nun
ein Mittel (mārgaḥ) gegen dieses Unglück gefun-
den, durch das es schnell weichen wird. Schau her,
Gebieter!“

Ich habe eine Lösung gefunden
und ich habe eine Idee, wie man
dieses Übel beseitigen und die-
se Katastrophe von den Leute ab-
wenden kann.

39.287 So sprach er [zum Herrscher], ging nach
draußen und sagte: „Ein Spiegel soll derart vor-
bereitet werden, dass der Größe nach ein Mensch
hinter ihm verschwinden [kann].“

Anschließend ordnete er an, dass
man einen Spiegel konstruiere,
so groß, dass sich ein Mensch
hinter ihm verstecken könne.

39.288 Der Verstandesreiche ließ den
Spiegel herbeibringen und danach ein me-
chanisches Gefährt, befestigte jenen auf
der Vorderseite des [Karrens] und stieg
selbst hinter den [Spiegel].

Weiterhin arrangierte er einen Wagen
und befestigte den Spiegel darauf und er
selbst setzte sich auf den Wagen hinter
den Spiegel.

39.289 Der Verstandesreiche fuhr den [Karren]
dem [Wesen] entgegen und näherte sich, [wäh-
rend] er selbst hinter dem [Spiegel] stand [und]
aus der Ferne von den Leuten beobachtet wurde.

Man bewegte den Wagen in
Richtung des Untiers.

39.290 Dieses witterte den Menschenge-
ruch, stürmte [dem] energisch entgegen
und [als] es in der Nähe war, sah es vorn
im Spiegel sich selbst nahen.

Das Untier witterte Menschen und be-
wegte sich in jene Richtung. Sein Blick fiel
auf den Spiegel und es sah sein eigenes
Gesicht.

39.291 [Als] es sich selbst sah, stürzte es schnell
und erstarrte auch. [Dann] wälzte es sich, schrie
und kam gleichsam nach [nur] einem Augenblick
entstellt ums Leben.85

Als es sich dem Wagen näherte,
fiel es zu Boden und starb.

85 Wörtlich Plural: prāṇān ‚Lebenshauche‘.



1174 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.292 Im Herzen ganz und gar von [triumphalen] Trommelklängen erfreut eilten
nun die Leute von ringsum herbei, um das [Wesen] zu sehen, [da] ihnen keine Gefahr
[mehr drohte].

39.293 Der Erdenherrscher wiederum hörte dies
und ging erstaunt nach draußen, scheinbar zum
Vergnügen, [aber in Wirklichkeit], um den Hofrat
zu sehen.

Man benachrichtigte Alexander
über diesen Vorfall. Er war er-
staunt und …

39.294 Der Hofrat mit dem listigen Gedanken näherte sich darauf dem nach draußen
gekommenen [Herrscher], ergriff [dessen] Füße und sprach: „Gebieter, (1) die Vollkom-
menheit deines Glücks hat gesiegt / (2) [ich habe] durch die Vollkommenheit deines
Glücks gesiegt (te bhāgya-ṛddhyā jitam)!“

39.295 „Erhebe dich!“ sprach der Herrscher zu
ihm, [der darüber] erleichtert war. „Wie [kam]
dies? Erkläre mir [das], Kluger. Wo brilliert [dei-
ne] Klugheit nicht?“

… fragte den Philosophen: „Wel-
che Weisheit steckt in deinem
Vorgehen?“

39.296 Zu dem so sprechenden [Herrscher] sagte
jener vorzügliche Redner: „Merke auf, Oberherr-
scher! Der Lauf [vergeltungskausal relevanter] Ta-
ten ist zum Vorschein gekommen.

Er sagte: „König, …

39.297 Dieses [Wesen] tauchte aus der Unterwelt
(rasātalāt) auf, als es den Lebensweg erlangt hatte,
[den es] mit seinen [früheren] Taten erworben hat;
es zeigte sich mit einem Blick, [der] vom Dampf
einer Giftquelle erfüllt war.

39.298 Demgemäß (iti) war es mit dem „Bürde
des Blicks“86 genannten Gift versehen. Auf wen es
[seinen] Blick fallen ließ, der ging zugrunde.

dieses Untier ist nach einigen
Jahren aufgrund von göttlicher
Macht in der Welt entstanden,
durch faulige Dämpfe, die un-
ter der Erde eingeschlossen sind.
In seinen Augen ist ein tödliches
Gift enthalten, das alles, was es
ansieht, sofort sterben lässt.

39.299 Dies (iti) erwog ich mit Verstand
[und] ergriff eine Maßnahme, durch die
ihm gegenüber – o [Wunder] – sein Blick
auf [seinen] eigenen Körper fiel.

Ich habe ihm einen Spiegel vorgehalten,
damit, wenn sein Blick auf den Spie-
gel fällt, die Widerspiegelung jenes Blicks
auch auf es selbst zurückfällt …

86 Tentativ.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1175

39.300 [Als] jenes einfältige [Wesen]
mit seinem Blick den eigenen Körper er-
fasste, starb es. Sieh [nur], Oberherrscher,
[welches] Schicksal die Grubengräber ha-
ben!“87

39.301 Śakendra vernahm [dies], be-
sann sich auf den höchsten Herrn und ließ
jenen [Hofrat seinen] Segen empfangen.
Was können denn (ca) Kluge nicht errei-
chen?

… und es stirbt.“ Alexander betete für
den Philosophen. Dieser [Spiegel] ist ver-
gleichbar mit dem Schicksal des Neiders:
Das Übel seines Neids wird auf ihn reflek-
tiert. „Feuer verspeist sich selbst, wenn
es nichts mehr zum Verzehren findet.“
(arabisch); ein Feuer, das kein Brennholz
(mehr) vorfindet, verschlingt sich selbst,
bis nichts mehr übrigbleibt.

39.302 Diese erste Gruppe wurde beschrieben,
damit sie den Herrschern in Erinnerung [bleibe].
Sammelt euch innerlich und vernehmt die zweite
[Gruppe, ihr] Schuldlosen!

Zweitens …

39.303 Es gibt hier [im Daseinskreislauf] eine sol-
che Gruppe, unter denen es gar keinen gibt, der
geeignet [wäre], im Dienst von Herrschern [zu ste-
hen]. So [lautet] die feststehende Ansicht.

… gehört zu denjenigen, die nicht
für den Dienst bei Königen ge-
eignet sind, …

39.304 Diese Gruppe namens Knauser [umfasst]
alle Geizhälse auf der Welt;88 allein, [indem sie ih-
ren] Blick [darauf] werfen, wird das Volle augen-
blicklich leer.

… jemand, der geizig und knaus-
rig ist.

39.305 Sie sind in der Welt ganz und gar verhasst,
[weil] sie [nur] drauf warten, [dass jemand?] die
Augen schließt,89 und gute Eigenschaften verde-
cken. [Es wäre] ein Wunder, [würden] diese [guten
Eigenschaften] zum Vorschein kommen.

Der Geizige ist für die Leute in-
akzeptabel und ist bei allen ver-
hasst. Gleichwie Großzügigkeit
Schwächen verdecken kann, legt
sich Geiz über alle Fertigkeiten.

39.306 Herrscher sollen diejenigen zum Dienst
zulassen, die diesen entgegengesetzt sind: Die Feh-
ler verdecken [und] bejubeln, [wenn jemand?] die
Augen öffnet.
87 Offenkundig korrespondiert diese Anspielung hier mit dem arabischen Sprichwort aller Textzeugen von
Ṭabasī 2018, S. 333, was auf eine Abweichung in der Vorlage Sāhibrāms hinweisen könnte; vgl. jedoch auch
Fußnote zu 39.280. 88 Vgl. 39.336f. 89 Tentativ, oder ist mit dṛk-saṃkoca- etwas wie Engstirnigkeit
gemeint? Vgl. auch Kommentar zu 39.313. Analog in der nächsten Strophe.



1176 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.307 Ein [wahrer] Mann nämlich sucht
gute Eigenschaften, der Geizhals [aber]
verdirbt gute Eigenschaften. Den Ersten
davon soll man in der Ferne aufspüren,
den Zweiten [schon] von Ferne meiden.

Wie sehr sich ein Mann auch in einer
Fertigkeit bemühen mag, / Geiz richtet al-
le zugrunde. / Flieh vor Schändlichen, die
hartherzig sind, / und umarme Großzügi-
ge, die eine reine Seele haben. // (39.22)

39.308 In der „Gesamtheit der Erzählungen“
(kathā-samuccaye) wiederum haben die geschick-
ten Altvorderen folgende Erzählung mitsamt Bei-
spiel niedergeschrieben; hört [sie] aufmerksam,
[ihr] Klugen!

Im Ǧavāmiʿ al-ḥikāyāt wird
überliefert, …

39.309 Geschickte Herrscher sollten niemals
Geizhälse mit trüber Gesinnung zu Dienern ma-
chen. Denn man erlangt [nur] Beschämung [und]
niemals [etwas] anderes von ihnen.

… dass die Sultane keine Men-
schen in ihren Diensten beschäf-
tigen sollten, die sie beschämen.

39.310 Und so [wird überliefert]: Der Herrscher
namens Umara, Sohn des Laisa hatte einen geizi-
gen Diener, [der es] in eine Position mit Befugnis-
sen schaffte.

Folgendermaßen ist es überlie-
fert: ʿAmr bin Laiṯ hatte einen
persönlichen Diener, der geizig
war.

39.311 Angeblich sprach dieser [Umara] zur Zeit
[als die Früchte reif waren] zu ihm: „Du sollst heu-
te aus den [unseren und anderen] Gärten Früchte
[wie] Granatäpfel und dergleichen mit allen [Mit-
teln] erwerben und herbei bringen.
[Auszug des Kommentars:] Mit allen [Mitteln erwer-
ben] heißt: die [Früchte], die aus den eigenen Gärten
kommen und die [Früchte], die in den Gärten der ande-
ren sind, zum Kaufpreis [erwerben].

Es geschah einst, dass Kälte das
Obst vernichtet hatte. ʿAmr sag-
te: „Kauft Obst, wo auch immer
es zu erhältlich ist, und verwen-
det es in Maßen!“

39.312 Wenn sie von Zeit zu Zeit, je nach Bedarf, verausgabt werden, bringt diese Tat[,
das Verschenken von Früchten an Gäste und Bedürftige,] Verdienst. Für Große kommt
[schon] durch Weniges viel zusammen.“

39.313 Er hörte die Rede des Gebieters und führte es genau so aus: Er füllte die Vor-
ratskammern. Denn die Anweisung des Herrschers ist das Wichtigste.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1177

39.314 Nun sah jener Herrscher eines Tages aus
einem anderen Land gekommene Schauspieler und
engagierte [sie, weil] er neugierig auf [deren] Dar-
bietung war.

39.315 Deren Darbietung entwickelte sich derart,
dass sich überall allerlei Liebhaber, Yogins, Weise,
Kenner [und] Asketen versammelten.

Eines Tages richtete ʿAmr ein
Fest aus. Die Abgesandten, die
aus der Umgebung herbeige-
kommen waren, trafen alle in
dieser Versammlung zusammen.

39.316 Der verantwortliche [Herrscher] (kṛtī ) be-
obachtete den Ablauf [und weil] er in der Berech-
nung erfahren war, ordnete er Ehrerweisung [in
Form von Verköstigung] zur Zufriedenstellung der
Versammelten an.

39.317 Als die Zeit für das Mahl herangekom-
men war, bestimmte der Kluge die Unterbrechung
der [Darbietung] und sprach achtungsvoll zu den
Versammelten:

Alle Erforderlichkeiten für ein
Bankett waren arrangiert und …

39.318 „Erhebt euch, nun ist die [rechte] Zeit zum Gelingen des Mahls gekommen!
Esst und schaut alsbald wieder die Darbietung.“

39.319–320 Als nun diese Versammelten in Rei-
hen saßen und allerseits Speisen mit gewürzter
Brühe erhielten, dachte der [Herrscher], der ge-
schickt darin war, zu untersuchen, [welche Dinge]
nicht gebracht wurden: „Man sollte Früchte rei-
chen, um die Münder zu reinigen.“ So ist das Vor-
gehen der Guten.

… alles war angerichtet, außer
die Früchte, die sehr wenig schie-
nen.

39.321 Der Verstandesreiche rief den
[Diener, der] sich in der Vorratskammer
befand, herbei und sprach: „Man bringe
die Granatäpfel hierher und reiche sie zur
Reinigung der Münder!“

ʿAmr sagte zum Diener: „Bring viele
Früchte herbei.“ Der Diener ging und
brachte wenig. ʿAmr war enttäuscht
und sagte: „Geh und bringe [genügend]
Früchte herbei.“

39.322 [Nachdem] er die Rede [seines] Gebieters
vernommen hatte, legte er die Hände zusammen,
trat vor [ihn] und sprach: „Hast [du] nicht gehört,
dass sie alle verfault sind?

[Der Diener] sagte: „Es sind noch
verdorbene und verfaulte Früch-
te übrig geblieben.



1178 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.323 Nur wenn [du] eine entsprechende
Anweisung [gibst], bringe ich sie her. Es gibt
[aber] nicht die geringste [Veranlassung zur] Sor-
ge, [denn] die [Gäste] sind bis zum Halse satt. Ent-
scheide!“

Wenn sie es befehlen, gehe ich
und hole sie.“

39.324 Der [Herrscher] entschied sich[, die
Früchte nicht holen zu lassen] und litt gesenkten
Haupts innerlich in der Gesellschaft. Und mit [den
Worten:] „Verschwinde!“ verbannte er ihn vom
Fest [und] sann nach:

ʿAmr war zutiefst beschämt …

39.325 „[Auf der einen Seite steht] das Bewahren aller Dinge oder was als Zuwachs gilt.
Und [auf der anderen Seite steht] die Läuterung, welche nämlich die Gabe erwidert.90

39.326 Fluch dem Geiz, aus dem die Kleinmütigen den Wohlstand vertreiben und
gewaltsam das Antlitz der Oberherrscher mit dem Schlamm ‚Schande‘ besudeln!“

39.327 [Weil] er zweifelte, ließ der [Herrscher]
es zunächst in Vergessenheit geraten und ließ zu
Ende bringen, [was] zu tun war. Danach entfern-
te er ihn unter einem anderen Vorwand aus dieser
Beschäftigung.

… und entließ ihn aus dem Pos-
ten des persönlichen Dieners.

39.328 Und mehrmals berichtete der Beste un-
ter den Rednern aus gegebenem Anlass in der Ver-
sammlung von dessen Geiz und [seiner] eigenen
Herabsetzung [dadurch], damit [es] in Erinnerung
[bleibe].

Mehrfach sagte er: „Jener Knau-
ser hat mich so sehr beschämt,
dass ich es nicht wiedergutma-
chen kann.“

39.329 Die Verständigen sind in dem Maße groß,
die Weisen in dem Maße groß, die Mächtigen dem
Maße groß, in dem sie nicht in das Dunkel „Geiz“
versunken sind.

In der Gesellschaft von Großen
und Edlen / gibt es keinen Makel,
der schlechter wäre als Geiz. //
(39.23)

39.330 Diese zweiten Gruppe habe ich [hiermit]
überliefert, damit sich die Verständigen [daran] er-
innern. Nun schildere [ich] auch die dritte richtig
zum [Wohle der] Machtentfaltung.

Drittens …

90 Tentativ.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1179

39.331 Erdenherrscher, die ihren Herrscherrang auf Erden durch [ihr] gutes Schick-
sal erhalten haben, sollen zum Wohle des Gedeihens dieses [Schicksals] jene Gruppe
wirklich aufmerksam meiden.

39.332 Diese Gruppe ist nämlich überhaupt
nicht für den Dienst bei Herrschern geeignet. Alle,
die seichten Verstand haben,91 durchdringen nicht
einmal den eigenen Körper gehörig.

… gehören zur Gruppe derje-
nigen, die zum [Staats]dienst
nicht geeignet sind, niederträch-
tige und niedrig stehende Leute.

39.333 Was sind die Besonnen mit tiefen Ansichten, welche [mit ihrer Tiefe] die Meere
demütigen, gegen die Einfältigen mit seichtem Ansichten, die [im Vergleich zur eigenen
Flachheit] den Ufern Tiefe (auccyam) verleihen?

39.334 Herrscher von erhabenem Verstand sol-
len jene unter keinen Umständen zu Amtsträgern
machen. Bei einer Glück bringenden [Handlung]
ist es ganz und gar übel, einen Leichendämon zu
beschwören.92

Da das Streben der Sultane hoch
ist, sind folglich niederträchtige
und niedrig stehende Leute nicht
würdig, ihnen zu dienen.

39.335 Und man sagt: Dieser mit seichtem Ver-
stand hat ein viel übleres Naturell als der Geiz-
hals und der Knauser; [er ist] gewiss ein Wasser-
dämon.93

Man hat gesagt: Ein niedrig Ste-
hender ist schlimmer als ein
Geizhals und Knauser.

39.336 Wer anderen weder für diesseitige noch
für andere [jenseitige Zwecke etwas] gibt, den
nennen die Weisen „Geizhals“, [weil er alleiniger]
Nutznießer seines Besitzes ist.

Denn ein Geizhals ist jener,
der niemand anderem gegenüber
großzügig ist, aber von seinem
eigenen Besitz profitiert.

91 Das Attribut uttāna-dhīḥ ‚von seichtem Verstand‘ und Parallelbildungen wie uttāna-mati, -medha etc.
fungieren hier als Synonyme zu dur-vidha ‚niederträchtig‘ nach der Definition in 39.338. Obwohl im Deut-
schen mit „seicht“ eher Dummheit als Niedertracht assoziiert wird, gebe ich es so wieder, da auch im Fol-
genden Niedertracht und Dummheit semantisch eng bei einander liegen; vgl. etwa das in 39.333 folgende
Bild und die Ansprache des niederträchtigen Beraters in 39.347 und 39.353. 92 Zur Beschwörung von
vetālas ‚Leichendämonen‘ in tantrischen Ritualen vgl. Dezső 2010. 93 Der vāri-piśācakaḥ ‚Wasserdä-
mon‘ ist nicht allgemein geläufig. Sāhibrām beschreibt ihn als ein Wesen, das anderen beim Wassertrin-
ken Schmerzen bereitet und sie durch Besessenheit quält, was den Bezug zur Personengruppe aber nicht
klärt. Vgl. auch Grierson, S. 748, sub jalayakṣa, mahābrāhmaṇa: “a water demon; a Brāhmaṇ who attends
funerals and memorial ceremonies (who accepts mean fees).”



1180 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.337 Der Übelgesinnte, für den das Geben [für
beiderlei Zwecke] gleich dem Trinken von Gift ist
und der ferner sich selbst [um den Nutzen seines
Besitzes] betrügt, den nennen die Weisen „Knau-
ser“.

Während ein Knauser jemand
ist, der sich selbst nichts gönnt
und anderen gegenüber auch
nicht großzügig ist.

39.338 Wer weder gibt noch selbst genießt und
andere beschuldigt: „Diejenigen, [die] geistig von
Prahlerei aufgewühlt sind, mögen geben, [was] sie
anderen genommen haben!“ [Und wer] so der fes-
ten Ansicht ist: „Wie könnte jemand mit makel-
losem Verstand diesen verworrenen Weg [des Ge-
bens] von Herzen gehen?“ den nennt man „nieder-
trächtig“.

Ein Niedriger aber ist jemand,
der nicht nur sowohl sich selbst
nichts gönnt, als auch nicht
großzügig ist sondern auch nicht
will, dass jemand anderes groß-
zügig ist.

39.339 Diesen dritten bezeichnen die Klugen als [Menschen] mit seichten Ansich-
ten. [Weil] was seine Kehle mitteilt, [wie] ein Stein [bis zum Tod unverrückbar] ist,94

verdient es, im Wasser versenkt zu werden.

[Auszug des Kommentars: Ab] hier fertigt [der Autor] die „Brosche“ mit [den Worten: Folgen-
des] erzählten.

39.340 Folgendes erzählten die Altvorderen: Es
gab einst einen bestimmten Herrscher mit der er-
habenen Gesinnung eines Helden,95 dessen fol-
gend [auszuführender] Ruhm auf Erden läuterte.

Es wird überliefert: Es gab einen
König, der sehr edelmütig und
großzügig war.

39.341 Eines Tages sprach er begierig
zum für die Schatzkammer Zuständigen:
„Ich werde eine Millionen Dinar spenden,
so [lautet] mein Ansinnen. Fertig, [keine
Widerworte]!“

Eines Tages sagte er zu einem seiner Ver-
trauten: „Ich wünsche jemandem eine
Millionen Dinar96 zu spenden. Was sagst
du dazu?“

39.342 Er vernahm dessen Rede, legte vor [ihm]
stehend die Hände zusammen und sprach: „Das ist
zu viel und es ist nicht angemessen; [es stellt] in
jeder Hinsicht eine Einbuße [dar].

Er sagte: „Diese Menge ist sehr
viel.

94 Tentativ. 95 Tentativ vīra-udāra-matiḥ übersetzt. 96 Nach Variante Ṭabasī 2018, S. 336, Fn. 4(1).



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1181

39.343 Damit [kann] man hundert Krieger ver-
sorgen; und die (ye) werden für dich ganz und gar
[so] verwendbar sein, dass Wohlstand ensteht.“

Die Summe muss man auf hun-
dert Menschen verteilen.“

39.344 Der rühmenswerte und hoch-
gesinnte Herrscher prüfte dessen Absicht
[indem] er vorschlug,97 die Hälfte, ein
Drittel, ein Viertel usw. [der Summe dem
Empfänger] beizumessen.

39.345 „Wohl [sei] dir! Auch wenn [dein]
Wunsch weit darüber hinaus wachsen
möge,98 ist dies dennoch viel.“ So wurde
durch Zuruf und [Gegen]rede ein Zehntel
[der Summe als Spende] festgelegt.

[Der König] fragte: „Wie ist es, wenn ich die
Hälfte davon spende?“ [Der Vertraute] ant-
wortete: „Es ist immer noch viel.“ Er fragte:
„Kann man ein Drittel spenden?“ [Der Ver-
traute] antwortete: „Es ist immer noch ei-
ne große Menge.“ [Der König] fragte: „Was
sagst du zu einem Viertel?“ [Der Vertrau-
te] antwortete: „Es ist immer noch zu viel.“
Man [soll] ein Zehntel festsetzen, was ein-
hunderttausend Dinar99 waren.

39.346 Als der Herrscher sprach: „[So] sei
es!“ legte er wiederum die Hände zusammen und
sprach zum Herrscher: „Wohl [sei dir]! Obwohl
dies [beschlossen wurde], ist nicht eine [einzelne
Person] würdig, diese [Summe] zu erhalten.“

Obwohl es viel ist, kann man es
einem Menschen spenden.

39.347 Als dem Hochgesinnten die Rede dieses
Niederträchtigen zu Ohren kam, sprach er spöt-
tisch: „[Du] Einfältiger, wieso hast du das getan?

Der König sagte:

39.348 Unglückseliger, hör zu: Dieser Wunsch
von mir bezog sich auf dich! Du hast dich mit dei-
nem verdammten Schicksal selbst der Hoffnung
beraubt!

„Oh Unseliger! Ich wollte dir die-
se Summe schenken, du hast sie
dir selbst vorenthalten und …

39.349 Du hast auf [meine] Freigiebigkeit ver-
zichtet und deinen Nutzen vereitelt. Diese deine
Niedertracht ist gewiss eine Verunglimpfung für
dich und andere.“

… mich hast du daran gehindert,
freigiebig zu sein.“

97 Tentativ samārthayat übersetzt. 98 Tentativ. 99 Nach der Variante in Ṭabasī 2018, S. 336, Fn. 5(2).



1182 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.350 [Nachdem] er die [ursprüngliche] Absicht
des [Herrschers] erkannt hatte, klagte er innerlich
viel [und sprach]: „Bitte vergebt mir Bösen! Ich ha-
be das Resultat [meiner] Untat sofort erlitten.

Jener flehte: „O König! Ich be-
ging einen Fehler.

39.351 Sollen diejenigen mit dem Wesenszug
von Knausern100 [doch diesen] Wesenszug haben!
Die Sonne, die Wolke und der hochgesinnte [Herr-
scher] – diese drei richten sich nicht nach ande-
ren.“

Ihr solltet eure Großzügigkeit
nicht zurückhalten!“

39.352 Jener geistig gerüstete [Herrscher] ver-
nahm die gefällige Rede und sprach zu ihm: „[Weil]
du seichtem Verstand hast, verdienst du gewiss
heftige Pein.

Der König sagte: „Du bist nieder-
trächtig und verdienst Strafe, …

39.353 Den Dumpfen, die innerlich oh-
ne Berücksichtigung des eigenen Verlusts
und des Verlusts für andere verfahren,
eignet keinesfalls ein Aussöhnungs[ge-
schenk].
[Auszug des Kommentars:] Der eigene Ver-
lust ist hier das Nichterlangen der Fülle
an Besitz. Der Verlust anderer drückt das
Verlorengehen der freiwilligen Freigiebigkeit
aus.

… kein Geschenk. Du hast sowohl dir
selbst geschadet, als auch mir. Mein Scha-
den besteht darin: Wenn ich dir dieses
Geld gespendet hätte, wäre ich in der
Welt für Freigiebigkeit berühmt gewor-
den und der Ruhm meiner Großzügig-
keit und Tugend wären bis zum Ende der
Zeitalter geblieben. Dein Schaden besteht
darin, dass du dir dieses Geld vorenthal-
ten hast.

39.354 Gehe und nimm, was ich heute
für dich festgelegt habe. Aber diese Nie-
dertracht sollst du nie wieder in der Ver-
sammlung zeigen!“

Nun geh und nimm die hunderttausend
Dinar,101 den Anteil, den du festgelegt
hattest; und verhalte dich in meiner Ver-
sammlung nie wieder so niederträchtig.“

39.355 Derjenige, der den Nutzen anderer ver-
hindert [und] sich [nur] darauf versteht, schlechte
Aussichten auszudrücken, wird gewiss [sein] Ant-
litz unter denen beflecken, welche die Wesenszüge
der Guten hochhalten.

Vers: Ein Niederträchtiger
wünscht niemandem Erfolg. /

100 Vgl. 39.337. 101 Nach Variante in Ṭabasī 2018, S. 337, Fn. 1(2).



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1183

39.356 Nach Belieben mögen in der dunklen
[Nacht Kreaturen] von unreiner Erscheinung102

frohlocken. Warum sollte auch deren Wandel au-
ßer Sicht den Edlen behelligen?

Niemand lässt eine Fliege an
[sein] Glas. /

39.357 [Dagegen] möge ebendieses Tun der Nie-
derträchtigen viel gewichtiger erscheinen! [Denn]
gewiss ließen sie [dadurch] den Streifen „Schmutz“
auf den Kopf [von anderen?] fallen.“103

Ein Niederträchtiger ist berüch-
tigt und von schlechter Natur. /
Schwarze Erde auf das Haupt je-
des Niederträchtigen! // (39.24)

39.358 [Damit] wurde die dritte Gruppe beschrie-
ben. Hört bitte auch die vierte; sie wurden hier in
der Ankündigung [39.266] namentlich „diejenigen
mit ungezügelter Zunge“ genannt.

Die vierte Gruppe sind die Läste-
rer, …

39.359 Diese [Menschen] mit böser Zunge, wel-
che gute Eigenschaften verhüllen, [weil] sie dar-
auf aus sind, Fehler zu verkünden, sollen Herrscher
ohne Unterlass fernhalten.

… die über jeden, von dem die
Rede ist, etwas zu sagen haben
und vom Fehler einer Person et-
was weitererzählen wollen.

39.360 Mag nämlich die Rede wahr sein, hät-
ten sie auch dabei [den Fehler der] Verunglimp-
fung [begangen], weil [sie] über Abwesende spre-
chen. Im Falle einer falschen Aussage verdoppelt
sich [ihr] Fehler.

Wenn es wahr ist, ist es Lästerei.
Und wenn es nicht wahr ist, han-
delt es sich sowohl um Verleum-
dung als auch um Lästerei.

39.361 Dies [sei] nämlich ein größeres Verge-
hen selbst als der Frau eines anderen beizuwoh-
nen, denn [damit] wird sich ein Mann besudeln,
[obwohl] er [der betreffenden Person?] fern bleibt
– so verkündet die Offenbarung.

In der Überlieferung heißt es: Die
göttliche Strafe für Lästern ist
höher als die Strafe für eine ille-
gitime sexuelle Beziehung.

39.362 Auch in den Überlieferungen wurde dies
mit besonderem Nachdruck erwähnt: Das Reden
über Abwesende sollen selbst [deren] Freunde arg-
wöhnisch meiden.

Gott hat im Koran [sinngemäß]
verlauten lassen: Niemand von
euch soll über andere lästern.

102 Die Erklärung im Kommentar als ulūka-ādayaḥ „Eulen und dergleichen“ könnte darauf hinweisen,
dass der Autor hiermit nach indischer Omenlehre Unglück verheißende Tiere meinte, zu denen besonders
die nachtaktiven zählen. 103 Tentativ.



1184 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.363 Gewiss ist dieses
Reden über Abwesende
Aasfresserei. Und dieje-
nigen, die einen Hauch
Wahrhaftigkeit haben,
[empfinden] davor Ekel
oder suchen das Weite.

Möchte denn jemand das Fleisch seines eigenen, ver-
storbenen Bruders essen?104 Das ist also die äußerste
Bedrohung. Hier wird deutlich, dass der Lästerer wie
eine Made ist, die Leichen frisst. Jeder, der noch einen
Hauch von Menschlichkeit hat, soll sich vor [dem Ver-
zehren] eines Toten hüten und vor dem Totenfresser
fliehen.

39.364 Kluger, verhalte dich richtig gegenüber
demjenigen, der am Reden hinterrücks Gefallen
findet! Ist er tatsächlich nicht fähig, die [dies- und
jenseitige] Bürde dessen selbst zu tragen?

Hüte dich vor dem Lästern über
Menschen / und fliehe vor einem,
der ein Lästerer ist. // (39.25)

39.365 Und Folgendes wird berichtet: Es gab ei-
nen gewissen vorzüglichen Propheten, der, [weil
er] wissend [war], vermöge [seines kastenkonfor-
men] Verhaltens, Macht über den Wachzustand [in
Form göttlicher Sicht] und Traumzustand erlang-
te[, in dem er sehen konnte, was er wollte].

Es ist überliefert: Einer der Pro-
pheten, der kein Verkünder [ei-
ner neuen Offenbarung] war, der
im Traum Nachrichten empfing
und Stimmen [aus der unsicht-
baren Welt] hörte, …

39.366 Einst kamen in der Nacht himmlische
[Wesen] und bedeuteten ihm: „Schuldloser, du
sollst bei Tagesanbruch aufstehen und jenen Weg
gehen.

… sah in einer Ekstase [im
Traum] Folgendes: „Wenn du am
Morgen aufstehst, begib dich in
eine bestimmte Wüste.

39.367 Während du dort wandelst, sollst du ge-
nau das essen, was zuerst auftaucht. Was danach
in [dein] Sichtfeld gelangt, ist zum Verstecken be-
stimmt.

Das erste, was vor dir erscheint,
sollst du essen und das zweite,
was du siehst, sollst du verste-
cken.

39.368 Und was [dir] dann in den Schoß fällt,
sollst du nach Kräften beschützen. [Wer dich]
nachfolgend anklagt, dem sollst du keineswegs die
Hoffnung nehmen.

Das dritte, was zu dir gelangt, be-
schütze es und dem vierten sollst
du nicht die Hoffnung nehmen.

39.369 Und was du danach als Fünftes sehen
wirst, davon sollst du dich entschieden fortbewe-
gen. Auf diese Art wirst du [dein] Ziel erreichen,
nicht anders.“

Vor dem Fünften, was vor deinen
Augen auftaucht, sollst du flie-
hen.“

104 Persische Paraphrase von Qurʾān 49:12.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1185

39.370 Als nun der Morgen anbrach, ging er zü-
gig los und eilte auf diesem Weg mit [darüber]
verwirrtem Geist: „Was [ich] wohl zuerst essen
muss?“

Am Morgen stand er auf und
ging in die Wüste, die ihm gewie-
sen wurde.

39.371 Nachdem er einige Schritte gegangen war,
erblickte er vor [sich] einen schwarzen, überaus
hohen und sehr umfangreichen Berg und wurde
bestürzt:

Das erste, was auftauchte, war
ein mächtiger, hoher Berg von
schwarzer Farbe.

39.372 „Wie soll ich den denn
essen? Was soll ich tun? Aber
diese Anweisung muss befolgt
werden.“ Als er sich [dem Berg]
zuwandte, bereit, [ihn] zu ver-
zehren, da wurde der [Berg] zur
Freude des [Propheten] zu einem
bloßen Bissen.

Der Prophet wunderte sich: „Wie kann ich einen
solchen Bissen denn essen? Aber da es sich um
eine Anweisung Gottes handelt, habe ich keine
Wahl.“ Er näherte sich dem Berg, um ihn zu ver-
zehren. Als er sich näherte, sah er, dass der Berg
von solcher Gewaltigkeit ein kleiner Bissen gewor-
den war.

39.373 [Er] sprach eine Dankbezeugung (śukram)
[und] steckte ihn in den Mund. Er war zu [seiner]
Freude mit einem Geschmack [süßer] als Honig
und einem Geruch [besser] als Moschusduft [ver-
sehen].

Er nahm ihn und aß ihn auf. Er
war süßer als Honig und wohlrie-
chender als Moschus. Er dankte
Gott und …

39.374–376 Darauf ging er zufriedenen Herzens
[weiter und] sah vor [sich] ein hingeworfenes Ge-
fäß. Er erinnerte sich an das Wort der Himmli-
schen: „Dies sollst [du] verstecken!“ und begriff,
[dass] dies das vor [ihm] liegende [Gefäß] sei.
Rasch grub er ein Loch, warf es energisch (balāt)
dort hinein und bedeckte das goldene [Gefäß] von
allen Seiten. Genau als er einen Blick zurück warf,
während er aus Ungeduld [schon] weiter ging, sah
er, [dass] es unvermeidlich (balāt) aus dem Boden
herausgekommen war.

… ging von dort aus weiter. Er
sah eine goldene Schüssel an den
Wegrand hingeworfen. Er sagte
[sich]: „Mir wurde befohlen, sie
zu verstecken.“ Folglich hob er ei-
ne Grube aus, legte die Schüssel
in die Grube, schüttete viel Erde
darauf und ging weiter. Er war
noch keine zwei Schritte gegan-
gen, als er sah, dass jene Schüs-
sel auf dem Boden lag.



1186 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.377 Schnell ging [er] zu-
rück, grub darauf mühsam ein
tiefes zweites Loch und legte es
hinein. [Aber] es stieg wieder
nach oben.

Ein weiteres Mal ging er hin, hob eine noch tiefere
Grube aus, verbarg die Schüssel darin und schüttete
Erde darüber. Er war noch nicht vollständig damit
fertig, da erschien die Schüssel ein weiteres Mal.

39.378 Der Hochgesinnte [dachte:] „Hier kann
gar keine Macht im Boden sein!“ ging noch einmal
zurück und bemüht sich, das [Gefäß] andernorts
zu verstecken.

39.379 [Nachdem] er ganze drei Mal beobachtet
hatte, [dass] dieses [Gefäß] so [nach oben gestie-
gen war], dachte er nach und begann schließlich
ohne Beklemmung [weiter] zu gehen. Vor [sich]
sah er einen Hahn.
[Auszug des Kommentars:] Ich habe mich genau an das
gehalten, was er mir im Traum mitgeteilt hat.

Das dritte Mal mühte er sich
beim Verbergen von jener
[Schüssel] ab und sie tauchte
wieder auf. Der Prophet sagte
sich: „Mir wurde befohlen, sie zu
verstecken. Ich habe mein Werk
getan und ausgeführt, was mir
aufgetragen wurde.“ Er ging von
dort weiter. Er sah einen Vogel,
…

39.380 „Habe Mitleid!“ sprach er vor Angst zit-
ternd [und] trat vor [ihn]. Der kluge [Prophet] hob
[ihn] mit beiden Händen auf den Schoß [und] ver-
steckte [ihn].
[Auszug des Kommentars:] vor Angst zitternd, [weil]
ein Feind von hinten auf ihn los stürzte.

… der von einem Falken auf-
gescheucht eilig umherflatterte
und sagte: „Prophet Gottes! Be-
schütze mich, denn der Feind ist
hinter mir her.“ Der Prophet ver-
steckte ihn unter seinem Kragen.

39.381 Zu ihm eilte einen halben Augenaufschlag
[nachdem] dieser [seinen] Schoß verhüllt hatte,
ein Falke, trat vor [ihn] und sprach als könnte er
[ihn] verscheuchen [unter Rufen von] „Bloß nicht!
Bloß nicht!“, [weil] er vor Hunger wütend war:

Im gleichen Augenblick bat ein
wütender, hungriger Falke:

39.382 „Oh [du] Verwegener! Ich habe den [gan-
zen] Tag eingebüßt, weil [ich] diesen [Hahn] ver-
folgt habe. Pass auf: Es ist nicht angemessen, dass
[du] jene meine Beute beschützt.

„Prophet Gottes! Heute war ich
[den ganzen Tag] hinter dieser
Beute her, aber meine Beute hat
bei dir Zuflucht gefunden.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1187

39.383 (1) Dieser Tag ist fast vergangen /
(2) diesen Tag habe [ich] ganz [damit] verbracht
(atyūḍham) und ich bin unvermeidlich äußerst
hungrig. Wie [könnte] ich, nachdem ich dich Mit-
fühlenden getroffen habe, nachts ohne meine Beu-
te [mein Leben] aushauchen?“

Ich bin extrem hungrig, nimm
mir nicht die Hoffnung!“

39.384 Er vernahm dessen Worte, erinnerte sich
wiederum an die entsprechende Rede der Himm-
lischen, schnitt aus seinem Schenkel ein Stück
Fleisch heraus [und] gab es diesem [Falken].
[Auszug des Kommentars:] an die Rede der Himmli-
schen: Denn der Himmlische teilte mir im Traum wie
folgt mit: „Was dir in den Schoß fällt, das sollst [du]
behüten.“ (39.368) Daran habe ich mich gehalten. Und
er erinnerte sich danach noch an: Wer „nachfolgend
[dich] anklagt, dem sollst du nicht die Hoffnung neh-
men.“ (39.368)

Der Prophet sagte sich: „Mir
wurde gesagt, dass ich jenen be-
schützen und ihm nicht die Hoff-
nung nehmen soll. Was soll ich
nun tun?“ Er zückte ein Messer,
schnitt etwas Fleisch aus seinem
Oberschenkel und warf es dem
Falken vor.

39.385 Dieser hob das Fleischstück auf, fraß es,
ließ zufriedenen Herzens vom Hahn ab und brach
zu seinem bevorzugten Ort auf.

Der Falke nahm das Fleisch und
ließ von dem Vogel ab.

39.386 Darauf ging der [Prophet] weiter und
sah einen zu Boden gefallenen Leichnam, [der] mit
[seinem] Gestank den [Luft]raum [aller] Himmels-
gegenden äußerst besudelte.

Der Prophet ging weiter. Er sah
einen Leichnam, den man hin-
geworfen hatte und der verfault
war.

39.387 Er erinnerte sich an die Rede der Himm-
lischen, mied ihn weithin [und] hatte [damit sein]
Ansinnen umgesetzt; dennoch kehrte er etwas ent-
geistert nach Hause105 zurück.

Er suchte das Weite.

39.388 Als es nun Nacht geworden war, ließ er,
ganz dem Wehklagen eines Elenden ergeben, den
Allgebieter wissen, aus makelloser Absicht wissen:

Als es Abend wurde, richtete der
Prophet das Wort an den Herrn:

105 Wörtlich Plural: gṛhān prati ‚zu den Häusern‘.



1188 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.389 „Herr! Warum kann ich, das Behältnis des
Regengusses ‚Dein Mitgefühl‘, nicht das gute Re-
sultat sehen, das du mir nach einiger Zeit zuteil
werden lässt?

„Mein Gott!

39.390 Alles, was du angewiesen hast, habe ich
eingehalten. Herr, lasse mich diesbezüglich erfah-
ren, was diese [Erscheinung war und] warum dies
[so war].

Was du befohlen hast, habe ich
ausgeführt. Nun zeige mir die
Weisheit darin!“

39.391 Meer des Mitgefühls, hauche [mir, der ich] vom Gift ‚Zweifel‘ durchdrungen
bin, ganz geschwind mit dem Nektarguss ‚Deine Stimme‘ wieder Leben ein!“

39.392 Nachdem [er es so] mit verneigtem
Haupt ausgesprochen hatte, offenbarte sich ihm ei-
ne Stimme von verborgener Gestalt. Bei Anständi-
gen ist der eigene Wunsch das [einzige] Hindernis
für ein gute Resultat.

Ihn erreichte eine Stimme:

39.393 „Merke auf!“ belehrte ihn die [Stimme] mit verborgenem Körper und begann,
[ihm], dessen Nacken aus Anstand geneigt war, darzulegen:

39.394 „Den überaus hohen, sehr umfangreichen
schwarze Berg, den du gesehen [und] als bloßen
Bissen verzehrt hast, sollst [du] als Zorn erkennen,
[der] sukzessive gutartig [wird]:

„Der gewaltige Berg, den du ge-
sehen hast, der sich in einen Bis-
sen verwandelt hat und den du
gegessen hast, das ist der Zorn.

39.395 Wenn [er] aufkommt, ist er überaus hoch,
sehr umfangreich und auch schwarz; zur Zeit des
Verschlingens wird er winzig. Ist er verschlungen,
schmeckt er äußerst süß.

Anfangs scheint er gewaltig.
Wenn man ihn hinunter-
schluckt, ist er süßer als alle
Süßspeisen.

39.396 Und das goldene Gefäß, das du dich zu
verbergen bemüht hast, ist die Wohltat. Ebenso soll
man deren Wesen mit dem Geist erkennen.
[Auszug des Kommentars:] Ebenso: Mit dem Of-
fenlegen ihrer Wohltaten geizen nämlich die großen
[Menschen]. Jeder, der [etwas] mit hehren Absichten
wünscht, verbirgt seinen Wohltat, [aber] sie kommt bei
ihm unvermeidlich von selbst zum Vorschein.

Zweitens: Die goldene Schüs-
sel, die immer wieder auftauch-
te, wie oft du sie auch vergraben
hast, ist die gute Tat. So sehr je-
mand auch die Wohltat zu ver-
stecken sucht, sie kommt immer
wieder zum Vorschein.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1189

39.397 Wisse, [dass] der Dritte[, der
Hahn], der [deinen] Schoß erlangte, [dir]
vom [Herrn] anvertraut wurde. Man soll
über dessen Schutz [ebenso] wachen, wie
man den [Sturz in eine] Schlucht verun-
möglichen [sollte].

Die Bedeutung des Dritten ist, dass je-
der, der bei dir Zuflucht sucht, [auch] Zu-
flucht findet und dass du nicht das Ver-
trauen von jemandem missbrauchst, der
dir vertraut.

39.398 Der Vierte[, der Falke], der gewaltsam
schnellte [und] zu dir kam, ist der [rechtmäßi-
ge] Teilhaber. Er soll [seinen] Anteil [auf ande-
rem Wege] erhalten, so [lautet] die Anweisung des
[Herrn].

Die Bedeutung des Vierten ist:
Wenn jemand von dir etwas ver-
langt, gib dir Mühe, seine Bitte zu
erfüllen.

39.399 Die Leiche, die [du] als fünftes
gesehen hast [und] die [alles bis zum] Ho-
rizont mit Gestank besudelte, sollst [du]
als Reden über Abwesende erkennen. Das
musst [du] entschieden meiden.

Fünftens: Der verfaulte Leichnam, den du
gesehen hast, ist das Lästern. Sieh dich
vor, dass du vor dem Lästern die Flucht
ergreifst, …

39.400 Diesem [haftet] nämlich Gestank [an]. Jedem, der dies hervorbringt, entsteht
unvermeidlich ringsum[, dies- und jenseitig,] übler Geruch, [der] Abscheu verursacht.

39.401 Diese Tat macht Ruhm und auch den guten
Charakter völlig zunichte. Deshalb sollen Kluge
sich besinnen [und] sich davon entschieden fern-
halten.“

… denn das Lästern macht die
gute Tat zunichte.“

39.402 Wiederhole hier nicht das verächtli-
che Gerede [über Abwesende] auf irgendjemandes
Zunge! Wie könnte denn die [reine] Tat [des Got-
teslobs] mit dieser unreinen [Zunge] gelingen?

39.403 Gewiss schwindet durch dieses Gerede die
gute Tat der Männer und [ihre weltliche] Oblie-
genheit wird unterbrochen. Diese Art ist Witwen
angemessen.

Vers: Lästere über niemanden, /
denn fromme Taten schwinden
durch Lästerei. / Jede Lästerei
vermindert eine fromme Taten. /
Wenn man [oft] lästert, ver-
mischen sich die Angelegenhei-
ten [und das führt zu Chaos]. //
(39.26)



1190 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.404 Wer auch immer [nur] am Füllen seines ei-
genen Bauches Freude [findet], möge nämlich [so]
handeln. Die Edlen aber sollen sich davon fernhal-
ten, [weil] sie eine hohe Stellung anstreben.

Die Gesellschaft von Königen
muss vom Schmutz des Läste-
rers und des Verleumders gerei-
nigt werden.

39.405 Weil es schlechtes Betragen ist,
wird aber auch das Hören dieses [Gere-
des] sofort zur schlechten Tat für einen
Menschen – so die Lehre der besonnenen
[Autoritäten der dharma-Lehrbücher].

Wie Lästerei verboten ist, so ist auch Hö-
ren von Lästerei nicht zulässig. Denn der
Schaden für denjenigen, der beim Lästern
zuhört, ist ebenso schwerwiegend wie das
Lästern selbst.

39.406 Setze niemals [deine]
Zunge oder [dein] Gehör auf die-
sen Pfad! Wenn diese beiden un-
rein sind, wie soll denn deine gu-
te Tat fruchten?

Vers: Begib dich nicht mit Ohr und Zunge auf den
Weg der Lästerei. / Es ist besser, Ohr und Zunge
von dem Schlechten rein zu halten, [was] über eine
Person [gesagt wird]. // (39.27)

39.407 Weil es notwendigerweise auszuführen
ist, ist [an dieser Stelle] das Sagen von [bereits] Ge-
sagten ganz angemessen [und stellt nicht den rhe-
torischen Fehler der Wiederholung dar]. So ver-
sinkt die Missgunst [derer, die behaupten, darin lä-
ge ein Fehler,] in ihnen (tatra) [selbst].

Bezüglich der Lästerei wurden
zuvor einige Aspekte erwähnt.106

39.408 Die vierte Gruppe wurde beschrieben.
Hört nun aufmerksam die fünfte, welche den Ver-
sammlungen von Herrschern niemals angemessen
ist.

Die fünften Personen, die nicht
würdig sind, am Hof von Köni-
gen tätig zu sein, …

39.409 Alle, welche ohne die Wahrheit anzuerkennen auf der Erdoberfläche umherir-
ren, nennt man Tiere, [die nur] damit beschäftigt sind, Vergeltungskausalität abzutra-
gen[, deren Wirksamkeit bereits eingesetzt hat].

39.410 Denn nur durch die Wahrheit [in Form von Rechtgläubigkeit gibt es] die Wahr-
heit [in Form des Urgrunds brahman ] und was dieser [Brahmā] offenbart hat[, den Ve-
da,] oder ferner alles, was hier [in der Welt von den Smṛti-Autoren] überliefert wurde
– [all das] bereitet den Guten Freude.

39.411 Die Einfältigen, welche auf Erden nämlich diese Wahrheit nicht anerkennen,
sind in jeder Hinsicht heterodox. Erdenherrscher sollen sie meiden.
106 Nach Variante in Ṭabasī 2018, S. 342, Fn. 8(2).



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1191

39.412 Wie sollen jene, [die] keine
Dankbarkeit (-śukra-) ausdrücken, auf die
Täuschung anderer erpischt sind und die
Wahrheit über den Herrn nicht anerken-
nen, den Herrschern zum Gedeih [verhel-
fen]?

… sind Menschen, die sich nicht erkennt-
lich zeigen, sondern treulos und undank-
bar sind. Diejenigen, die nicht wissen,
was sich gegenüber dem Herrn der Wohl-
tat gehört und die Dankbarkeit gegen-
über dem Wohltäter in Undank verwan-
deln.

39.413 Täglich wird diese Gruppe von den Fuß-
tritten „[göttlicher] Zorn“ zerquetscht,107 sie ist al-
len verhasst. Mit dem Zeichen (1) der Pracht /
(2) der Glücksgöttin (śrī-) versehene [Herrscher]
sollen auf diese [Gruppe] achten[, damit ihnen die-
ses Zeichen nicht abhanden kommt].

Diese Gruppe wird immer ge-
schlagen und gebändigt sein und
wird [auf lange Sicht] der Zunei-
gung von Bekannten und Frem-
den entbehren.

39.414 Unter keinen Umständen erwacht für sie
je das [gute] Schicksal. [Wenn] sie [durch früheres
Tun] (1) Pracht / (2) die Glücksgöttin (śrīḥ) erwor-
ben haben, geht sie bald [wieder] – so [lautet] die
feststehende Meinung.

Weder wird ihr Glück währen,
noch ihr Wohlstand beständig
sein.

39.415 Den zu vergessen, der das Angenehme
vergessen lässt, ist für Wissende segensreich. Er-
kenne, [dass das Gegenteil] von dem, der die Wahr-
heit nicht kennt, förderlich [ist], und handle ganz
und gar [danach]!

Jemandem, der eine Wohltat
vergisst, / keine Beachtung zu
schenken, ist angemessen. /
Nimm dich in Acht vor jeman-
dem, der keine Dankbarkeit
kennt, /

39.416 Denn selbst die Lebenshauche
werden durch Umgang mit ihnen immer
schwächer. Ende.

weil deine Seele in der Gesellschaft von
solchen Personen leidet. // (39.28)

Und so beschrieb der Kalif [Mutajed] wie-
derum die ihnen angemessene Maßnah-
me:

Der [abbasidische] Kalif Muʿtażid hat ge-
sagt:

107 Wörtlich: tat-ruṣ-pāda-mardana-marditaḥ ‚von den Zermalmungen des Fußes ‚Zorn des [Herrn]‘ zer-
malmt‘.



1192 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.417 „Als Gegenmaßnahme für denjenigen,
dessen Schwertlein ‚Zunge‘ stumpf gegenüber der
Danksagung (śukra-uktau) ist, soll man mit der
Schwertklinge ‚scharfe Zunge [des Herrschers]‘
die vergeltungskausalen Resultate [seines Han-
delns] tilgen.“

„Jeder, dessen Zungenschwert
hinsichtlich der Dankbarkeit
stumpf ist, den soll man mit
der Sprache der scharfen Klinge
strafen.“

39.418 Und ferner bricht den Men-
schen das Vergessen der Wahrheit bezüg-
lich Salz und Gebäck schnell Kopf und
Hals. Daher soll man stets an die Wahr-
heit denken.

Vers: Das Recht [des Gastgebers] auf
Dankbarkeit für das Essen („Salz und
Brot“) / nicht zu achten, bricht einem
Menschen Kopf und Hals; /

39.419 Sich an die Wahrheit zu
erinnern wird einen Mann näm-
lich augenblicklich groß machen,
diese zu vergessen wird ihn vom
[letzten?] Fuß108 fallen lassen.

Wer sich gegen seinen Wohltäter erhebt, / wird ab-
stürzen, selbst wenn er im Himmel ist. / Dankbar-
keit macht ehrwürdig, / Undankbarkeit vernichtet
von Grund auf. // (39.29)

39.420 Die fünfte Gruppe wurde beschrieben und
nun soll die sechste vernommen werden, welche
namentlich Unwahres sprechende, im Fabrizieren
[von Lügen] geschickte Menschen [umfasst].

Sechstens sind die Lügner, …

39.421 Weder billigt irgendjemand das [Lügen]
noch ist es irgendjemandem gegenüber angemes-
sen. Man wünscht den [Menschen, die] mit [Lü-
gen] verfahren, in der Welt keinerlei Erfolg.

… denn Lügen wird von nieman-
dem gebilligt.

39.422 Ein Mensch, [der] lügt, hat keine Würde
(a-śrīkaḥ) und verhält gewiss beim Herrscher un-
erwünscht. Daher sollen Kluge diese Tat vermei-
den.

Und das Lügen bei Sultanen ist
besonders ehrlos.

39.423 Und so erblühte im [Werk namens] „Blü-
tenrispe des guten Charakters“ Folgendes: Es gab
einen vorzüglichen Dichter Phajail, der hatte [als]
Hofrat große Macht inne.

Im Buch Aḫlāq-i Ruknī wird Fol-
gendes überliefert: In der Ver-
sammlung des Wesirs Fażl …

108 Tentativ.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1193

39.424 In dessen Versammlung gab es zwei ho-
he Beamte. Unter ihnen hieß einer Nusara und der
andere hieß Sākūbh; [beide] genossen [hohes] An-
sehen.

… kam es zwischen zwei Beirä-
ten, von denen einer Naṣr hieß
und der andere S̱āqib …

39.425 Diese beiden stritten
in der Versammlung scherzhaft-
spielerisch miteinander. Inmit-
ten dessen fiel der Turban des
Sākūbh [durch die Hand Nusa-
ras] zu Boden.

… zu einem Redewettstreit. Sie fingen an zu spa-
ßen und zu scherzen. Die Sache entwickelte sich
schließlich von einem Gespräch zu einer Spielerei
und das Spiel wurde schließlich zu einem Kampf.
Durch einen Schlag von der Hand Naṣrs löste sich
der Turban vom Kopf S̱āqibs.

39.426 Als er ihn mit [vor Zorn] entgleis-
ter Miene sah, sprach der Herrliche un-
ter den Hofräten, [Phajail]: „Was soll das?
Erblickst [du] im scherzhaften Spiel etwa
mehr als dieses [zu Boden Fallen des Tur-
bans]?“

S̱āqib ärgerte sich sehr und Spuren des
Zorns erschienen auf seinem Gesicht. Der
Wesir fragte: „Worüber erzürnst du?“ Un-
ter den Beiräten kam so etwas oft vor.

39.427 Jener hörte [dies] und sprach: „Duldsa-
mer,109 Wohl [sei dir]! Wie könnte ich keinen Zorn
hegen, wenn [ich] in deiner Versammlung heute
[mein hohes] Ansehen verloren habe? Was [wäre]
triftiger als das?“

S̱āqib sagte: „Wie soll ich nicht
erzürnt sein, wo ich nun mein
Ansehen in einer solchen Ver-
sammlung wie der deinen verlo-
ren habe?“

39.428 Der geschickte [Phajail] hörte dessen äu-
ßerst laute Rede und sprach den Umständen ange-
messen, denn die Erfahrenen verzweifeln bei über-
haupt keiner Gegebenheit:

Fażl sagte:

109 Tentativ kṣamin als Anspielung auf das 5. Kapitelthema kṣamā ‚Duldsamkeit‘ aufgefasst, doch könnte
dies auch auf das 17. Kapitelthema kṣamā ‚Nachsicht‘ anspielen.



1194 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.429 „Schöngeist / Kleingeist (laghu-buddhe),
diese Angelegenheit heute würde ich leicht neh-
men. Schluss mit der Verbissenheit im Spiel! Denn
dieses dein [Ansehen] wurde [schon zuvor] von
der Stute zu Fall gebracht.“
[Auszug des Kommentars:] Das heißt: Als ich dich an
diesem Tag gefragt habe, woher du gekommen bist, und
als du geantwortet hast: Mit dieser Stute bin ich binnen
eines Tages aus Naiśapura hierher gekommen. An ge-
nau diesem Tag hast du für mich [deine] Größe einge-
büßt.

„Nimm die Sache leicht und ma-
che dir nicht das Herz mit dieser
Angelegenheit schwer, denn dein
Ansehen war bei mir an jenem
Tag dahin, als du sagtest: Mein
Maultier hat mich innerhalb ei-
nes Tages von Marv nach Nisha-
pur gebracht.“

39.430 Entzünde niemals die Lampe mit dem
Docht110 „Lüge“; sie hat kein Öl / keine [Vertrau-
en stiftende] Zuneigung (niḥ-snehaḥ). Bald wird
sie kein Licht [mehr spenden und] mit Gestank zu
Aufregung führen.

Entzünde nie die Lampe der Lü-
ge, / denn diese Lampe hat kaum
Licht. /

39.431 Kluger, ersuche weder Ansehen noch Grö-
ße aus dem [Lügen]. Erkenne, [dass] dies bloßer
Schein ist und [dass] diese Beiden, [Ansehen und
Größe], daraus wie [scheinbar] trinkbares [Was-
ser] aus einem Trog sind.

Suche nicht Ehre und Achtung
durch Lügen, / denn dadurch ver-
läuft sich dein Ansehen wie das
Wasser eines Baches. // (39.30)

39.432 Jene sechste Gruppe wurde beschrieben.
Man vernehme die siebte, die „Schwätzer“ genannt
werden [und] auf Erden Tadel erhalten.

39.433 Als „Schwätzer“ gelten nach [grammati-
scher] Tradition diejenigen, die fortwährend viel
[Tadelnswertes] reden.111 Gewiss ist das [Schwat-
zen] in der Welt ehrlos. Der Ehrlose hat keine Ach-
tung [unter den Leuten].

Die siebte Gruppe, die für den
[Staats]dienst unwürdig ist, sind
diejenigen, die viel reden und de-
ren Rede wirr ist. Denn wer viel
redet, dessen Rede wird nicht ge-
würdigt.

110 Tentativ. Wörtlich und im Kommentar sub 4.26 belegbar -naktaka- ‚Lappen‘. Möglicherweise hier als
Adjektiv ‚nächtlich‘ von nakta aufzufassen? 111 Pāṇini 5,2.125: ālac-āṭacau bahu-bhāṣiṇī „ vāc mit den
Suffixen -āla und -āṭa bedeutet ‚geschwätzig‘.“; Übersetzung: Böhtlingk 1887, S. 249.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1195

39.434 Auch die Offenbarung erklärte an die-
ser Stelle mit Bedacht die Schwere [dieses] Fehlers:
„Unvermeidlich kommt Unwahrheit in die Vielre-
derei derer mit abschweifendem Denken.“

In der Überlieferung heißt es:
„Wer viel redet, macht viele Feh-
ler und [redet] Unsinn.“

39.435 Auch Bhojarjyamihira sagte zum Herr-
scher Navaśarin: „Die Leute zweifeln bei jeman-
den, [der] für Vielrederei bekannt ist, [ob er nicht]
verrückt [sei].

39.436 [Also] der [Schwätzer] ist nicht nur
Gegenstand des Zweifels, [sondern] jener könnte
auch derart [verrückt] sein. Und man sieht [offen-
kundig] in der Welt, [dass] Menschen, [die] viel
sprechen, verrückt [werden].“

Būzarǧumihr hat gesagt: „Wenn
jemand gierig danach ist, viel zu
sprechen, kann man sicher sein,
dass er irre ist.“

39.437 „Der Dumme, der viel spricht, spricht ge-
wiss Ungereimtes.“ So sagten es die Bewanderten
ganz richtig in den Überlieferungen.

Es gibt ein Sprichwort: „Ge-
schwätzigkeit ist Faselei.“

39.438 Und so [findet sich] an dieser Stelle fol-
gende Geschichte: Darin verhielt sich der Aisa ge-
nannten [Prophet, dessen] lotus[gleiche] Füße ver-
ehrungswürdig sind, einst bescheiden,112 als die
Apostel (jyāvāraiḥ) in [seine] Nähe kamen, um Un-
terweisung [zu erhalten]:

Es wird berichtet, dass die Apos-
tel zu seiner Heiligkeit Jesus –
Friede sei mit unserem Prophet
und ihm! – sagten:

39.439 „Lehre uns solch ein Tun, durch dessen
Ausübung wir hier erfreut einen guten Ruf erwer-
ben und mit Gewissheit in diesen [schwer zu er-
klimmenden Himmel und Dergleichen] aufsteigen
mögen!“

„Gib uns einen Ratschlag, nach
dem wir so handeln können, dass
wir ins Paradies gelangen.“

39.440 So angesprochen, lachte jener und sprach:
„Bitte schenkt dem Ansehen keine Beachtung,
[ihr] Lieben! Wer schweigt, hat gewiss in wirklich
jeder Hinsicht Erfolg.“

Er sagte: „Sprecht niemals.“

112 In praśritaḥ ‚verhielt sich bescheiden‘ dürfte ein Anklang des Synonyoms praśrayaḥ ‚Rücksichtnahme‘
des 10. Kapitelthemas liegen; vgl. 10.3.



1196 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.441 Sie hörten dies und fragten jenen erneut,
höflich verneigt: „Dieses Handeln scheint schwie-
rig. Wie [soll] so das gewöhnliche Leben [ablau-
fen]?“

Sie sagten: „Das ist nicht mög-
lich.“

39.442 Wieder vernahm [er dies] und sprach:
„Bitte macht mir keinen Überschuss [an Wor-
ten]113 zum [Ausbleiben des gewöhnlichen Le-
bens]! [Ihr] sollt das [gewöhnliche Leben] führen,
dass es für andere Nutzen bringt.

Er sagte: „Wenn ihr sprecht,
sprecht nur Gutes.

39.443 Dies beabsichtigt mein Schweigen, denn
(yat) Vielrederei befleckt nur das Herz. Verhaltet
euch nicht so!“ Ende [der Anekdote].

Und vieles Reden verfinstert das
Herz.“

39.444 Der [möglichst] geringe Überschuss ist
löblich beim Sprechen,114 nicht beim Ausgeben
von Kostbarkeiten. [Denn] der hat ein [unergründ-
lich] tiefes und erhabenes Herz, der wenig spricht
und viel Reichtum gibt.

Vers: Du bist ein Narr, wenn
du Geld mit Bedacht ausgibst; /
möchtest du etwas mit Bedacht
ausgeben, so geize mit Worte. /

39.445 Wenn es dir gefällt, [zwischen Worten und
materiellen Gaben] Partei zu ergreifen, [dann] be-
mühe dich, die Worte zu hüten. Denn das Hüten
der Worte ist ein unbegrenzter Schatz.

Wie oft willst du leiden, um auf
den Dirham zu achten; / achte
auf deine Rede, die der eigentli-
che Schatz ist. /

39.446 Oh [je], Folgendes ist die Dummheit in der Welt: Was mit den Händen zu tun
ist, machen die Einfältigen mit der Zunge,115 zum eigenen Ruin und dem anderer.

39.447 Lautes, unnützes Reden ist ein
Mangel an Zurückhaltung.116 Das sanfte,
wenige Reden ist der reine Wesenszug.

Etwas Nutzloses zu sagen, ist schamlos. /
Die angemessene Rede ist eine Eigen-
schaft der Propheten. /

39.448 Gegenüber dem, was man ohne Anlass
sagt [oder] wenn man Vieles von geringer Fol-
ge sagt, ist es für Menschen höchst angemessen,
schweigend zu bleiben.

Was auch immer jemand nicht
zur rechten Zeit sagt – / Schwei-
gen ist viel besser. /

113 Vgl. 39.444. 114 Wörtlich: vāṅ-moke ‚Befreien der Stimme‘. 115 Wörtlich: vācā ‚mit der Rede‘.
116  uparodha ‚Zurückhaltung‘ ist Synonyom zum 8. Kapitelthema.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1197

39.449 Die Rede, welche andere zufrieden stellt,
wird [zu recht] „Rede“ (vāṇī ) genannt. Wodurch je-
mand [anderes] starke Pein empfindet, ist nämlich
keine Rede, [sondern] dies ist ein kleiner [scharfer]
Pfeil (bāṇī ).

Nicht alles, was man sagt, ist
gut. / [Nur,] was angemessen ist,
ist gut. // (39.31)

[Auszug des Kommentars: Ab] hier fertigt [der Autor]
die „Brosche“ mit [den Worten]: Man erzählt Folgen-
des.

Anekdote:

39.450 Man erzählt Folgendes: Einst kamen in der
Versammlung Nūtanabānins wegen einer Angele-
genheit drei Herrscher zusammen.

Es wird überliefert: Drei Herr-
scher erschienen in der Ver-
sammlung Anūšīrvāns:

39.451 Der römische kaisarin, der khākānin Chi-
nas und der rāyin Indiens, [Herrscher] von (1) gro-
ßer Macht / (2) großer [Gewissheit aus] Erfahrung
(mahā-anubhāvāḥ) versammelten sich [und] Nūt-
nabānavant ehrte sie.117

Der römische Kaiser, der Khan
von China und der Rāy von In-
dien.

39.452 Nachdem diese sich nun der Reihe nach
wie Tiger gesetzt hatten, sprach jener Herrscher
Navaśarin [sie] ehrend Folgendes:

Nūšīrvān sagte:

39.453 „O [Wunder], nach sehr langer Zeit
kommt so eine Versammlung zusammen! Mein
Glück118 hat sich heute entfaltet, weil Weise und
Helden gekommen sind.

„Jahrhunderte dauert es, bis eine
solche Versammlung stattfindet.

39.454 Freut euch, kommt im Kreis zusam-
men und sprecht unverzüglich! Denn die Rede der
Herrscher ist gewiss die Herrscherin unter den Re-
den – so [lautet] die feststehende Meinung.

Nun muss jeder ein paar Wor-
te sprechen, denn die Worte der
Könige sind die Könige der Wor-
te.

117 Vgl. 3.3.1 (S. 60) 118 Wörtlich Plural: sad-bhāgyaiḥ ‚gute Schicksale‘.



1198 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.455 In diesem nichtigen Dasein wird [unsere]
Unterhaltung in dieser [mündlichen] Form (kṛta-
lakṣaṇā) – [welch] ein Jammer! – gewiss schnell
verebben, [doch] sie wird [schriftlich] bestehen
bleiben [und] Gutes hervorbringen.
[Auszug des Kommentars:] Sie wird bestehen blei-
ben: Die Gutes Hervorbringende wird, [wenn] auf
Blätter und Dergleichen geschrieben, immer Freude
spenden.

Es wäre schade, wenn diese Ver-
sammlung sich wieder auflösen
würde, ohne dass wir eine Spur
im Buch der Geschichte hinter-
lassen.“

39.456 [Besonders] in Hinblick auf die Unendlichkeit bin ich auf das Ergebnis die-
ser [Unterhaltung] höchst bedacht und ermutige [euch dazu]! Werdet mir hierbei zur
Richtschnur!

39.457 Schließt Bekanntschaft in der
alten Hütte [‚Körper‘] hier, zum [Wohle
der] Zukunft! Denn nichts anderes als dies
[wird] zukünftig auf Erden an die Erden-
herrscher erinnern.“

In dieser alten Wohnstätte [der Welt], ge-
wöhne dir an, gut zu sprechen; / denn es
gibt kein Andenken, das besser wäre als
eine gute Rede. // (39.32)

39.458 Und jene hörten die kurze Ansprache des
Herrschers, antworteten ihm „So [sei es]!“ und ga-
ben das Zeichen: „Sprich zuerst!“

Sie deuteten auf den persischen
König, dass er den Anfang ma-
chen solle.

39.459 Er, dem [dieses] Zeichen gegeben wur-
de (datta-saṃjñaḥ), nahm aus der Schatulle „gute
Vorstellungen“ (sat-saṃjñā-) behutsam den Inbe-
griff einer Perle heraus, dessen Glanz die [gesam-
te] Fläche der Versammlung erstrahlen ließ:
[Auszug des Kommentars:] Behutsam deutet an, dass
[er] die ganz dieser Schatulle angemessene [Perle] her-
aus nahm und richtig (sam-) auf das Tablett „Verkün-
dung“ legte.

Nūšīrvān legte einen strahlen-
den, königlichen Edelstein aus
der Schmuckschatulle seiner Ge-
danken auf das Tablett der Spra-
che und sagte:

39.460 „Niemals war ich [selbst] beschämt, nach-
dem ich angemessen gesprochen habe. Doch selbst
dabei entstand durch die Übermacht der Bedeu-
tung hier und da (kvāpi) Scham. Dies möge man
bedenken / verzeihen (mṛṣyatām)!“

„Niemals habe ich Worte bereut,
die ich nicht ausgesprochen ha-
be. Manche Worte aber, die von
mir gesagt wurden, bereute ich.“



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1199

39.461 Auch der römische kaisarin be-
dachte den Schatz [seiner] guten Gedan-
ken und zog bekanntlich daraus ein Dia-
mantkörnchen, um es zu prüfen:

Der römische Kaiser blickte sich in der
Schatzkammer seiner Vorstellung um und
schenkte dann der königlichen Sitzung
folgende reine Münze:

39.462 „Schluss mit der Vielrederei! In dieser
Versammlung von Guten hier verfasse ich Folgen-
des (1) mit dem Vorsatz, [meinen] Kopf zu retten /
(2) als Äußerung, die [einem] den Kopf rettet (śiro-
vāraṇa-sargeṇa). Mein Leichtsinn möge entschul-
digt werden!

„Was ich nicht gesagt habe, kann
ich immer noch sagen. Was ich
aber gesagt habe, kann ich nicht
mehr widerrufen.

39.463 Ich habe Kontrolle über diesen
(atra) Pfeil ‚Bedeutung‘, der den Bogen
‚Rede‘ [noch] nicht verlassen hat. Hat er
[ihn jedoch] verlassen, gibt es keine Ab-
hilfe [mehr]; [dann] habe ich diesen Weg
[bereits] zurückgelegt.“

Das heißt, einen Wortpfeil, der sich noch
nicht von der Pfeilauflage des Sprechens
gelöst hat, kann ich je nach Belieben ab-
schießen. Wenn er aber den Bogen der
Äußerung verlassen hat, kann ich ihn
nicht wieder zurückholen.“

39.464 Und der Herrscher Chinas119

machte sich bereit, den [in seinem Her-
zen] versiegelten Moschusduft zur Freude
der ehrenwerten [Herrscher und Höflin-
ge] zu entfalten und nahm eben den klei-
nen / schönen (laghum) Schlüssel:

Der Ḫāqān von China erfreute die Na-
sen der in der Versammlung Anwesenden
mit dem folgenden wohlriechenden Duft
aus dem zuvor verschlossenen Moschus-
Flakon:

119  Oder hier: Cīna-rāṭ als lexikalische Ersetzung ‚Herrscher der Chinesen‘; vgl. Abschnitt 3.3.1 (S. 63).



1200 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.465 „Solange ich nicht spreche, ha-
be ich die Benennkraft [meiner Worte]120

selbst unter Kontrolle. Was wird sie von
mir andernfalls nicht [alles] preisgeben,
[wenn sie] Macht [über mich] hat (śaktā),
[weil] sie einem anderen in die Hände ge-
fallen ist?
[Auszug des Kommentars:] Sowie und wann
diese Braut „Rede“ innen ist, mit vom Schleier
„Gedanken“ verdecktem Körper, solange liegt
das eigene Wohl ganz und gar [darin,] sie zu
schmücken: Je mehr ich sie schmücke, desto
mehr wird sie, geschmückt, mir (sva-) Freu-
de spenden. Und wenn sie [zu früh] enthüllt
wird, was wird sie dann, wie eine untreue
Frau, [die] in die Hände eines anderen [Man-
nes] geraten [ist], nicht alles preisgeben?

„Wenn ich die Rede nicht äußere, dann ist
sie in meiner Gewalt und ich beherrsche
sie. Wenn sie aber gesagt ist, beherrscht
sie mich und ich kann sie nicht mehr be-
siegen. Das heißt, solange die Braut der
Rede unter dem Schleier der Gedanken
ist, hat ihre Friseurin immer noch die
Wahl: Entweder sie stellt die Braut auf
dem Thron der Rede zur Schau oder sie
hält sie zurück. Wenn sie aber den Schlei-
er gelüftet und ihre Schönheit gezeigt hat,
kann man sie nicht mehr in den Privat-
raum schicken.“

39.466 Nun zeigte der Hindu-rāyin zur lang [an-
haltenden] Freude in rechter Weise aus dem Gar-
ten „schöne Rede“ eine handartige Blume,121 die
[die Welt] bis zum Horizont duften ließ.

39.467 Oder: Wieder und wieder prüfte er und
präsentierte [schließlich] zur Freude der Versamm-
lungsstätte mit Freude den von der Girlandenma-
cherin „Verstand“ gesammelten Jasminkranz „Re-
de“:

Der indische Rāy pflückte aus
dem Garten seiner Redekunst
folgende duftende, herzerfreuen-
de Blume und brachte sie zum
Schauplatz der Eloquenz:

120 Wörtlich: śaktiḥ ‚Kraft‘, was hier primär wie artha- in 39.460 und 39.463 ‚Bedeutung‘ der Worte mei-
nen sollte. Sekundär dürfte darin auch die weibliche Natur der Käfte anklingen, die normalerweise den
Hochgöttern Śiva oder Viṣṇu zugeschrieben werden, hier aber das Brautgleichnis des Aḫlāq-i Muḥsinī an-
deuten, wie die wiedergegebene Passage des Kommentars verdeutlicht; vgl. pw sub śakti, Bedeutungen 3
und 4. 121 Vgl. Fußnote zu 8.153.



Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften 1201

39.468 „Wahrlich, auf dem zwei-
fachen Weg, der aus Verdienst
oder Verfehlung besteht, ist der
erste, [der] das Glück hervor-
bringt, nämlich von Sorgen ge-
plagt [und] der zweite offenkun-
dig unterlegen.

„Bei jedem Wort, das ich äußere, wird klar werden,
ob es richtig oder falsch ist. Wenn es richtig ist,
kann der Sprecher weiter reden, aber es ist nicht
sicher, ob er bis zum Ende Erfolg hat oder nicht.
Wenn es falsch ist, hat es keinen Nutzen.

39.469 Wer [seinen] Verstand auf Gefälligkeit
richtet, [damit] die Sorge hinter sich lässt und we-
nig spricht, für den strahlt – O [Wunder] – der
Weg in beider [dies- und jenseitiger] Hinsicht vor
Glück.

Folglich ist es in beiden Fällen
besser, zu schweigen.“

39.470 Demgemäß gefällt mir die Ansicht der Guten, [ihr] Besonnenen, dass die
Klugen diesen hier [Beschriebenen] ‚eloquent‘ nennen, andernfalls [aber] einen üblen
Schwätzer.“

39.471 [Die Versammlungsteilnehmer] bedachten seine Ansicht und sprachen alle mit
erblühtem Lotus „Gesicht“: „Jawohl!“ Wo brilliert die Rechtgläubigkeit nicht?

39.472 Auch bei diesem [Thema] stimmten die bewanderten Altehrwürdigen überein,
[was] der [richtige] Lebenswandel für Verständige ist. Gibt es überhaupt etwas, das die
Klugen nicht [schon] geklärt haben?

39.473 Früher gelangte ich einst zu den Westlern.
[Ich] befragte einen alten Mann unter [ihnen]: „Al-
ter Mann, nenne du, [der] du hier behaglich lebst,
mir den heilvollen Lebenswandel!“
[Auszug des Kommentars:] Einen altenMann mit rei-
fem Verstand befragte ich.

Ich sah einen alten Mann an
einem fernen Ort in Griechen-
land. / Ihn fragte ich: „O du, der
du vernünftig und weise bist: /
Was ist das Beste für die Men-
schen?“ /



1202 Kapitel 39 – Beseitigung der Bösen : Verstoßen von Lasterhaften

39.474 Dieser vernahm und erwog es wahrlich;
nach einem Moment sagte er „Schweigen“ vier Mal
hintereinander. „Dieses ist vorzüglich, weil man
[dabei] keine schlechten Reden spricht.
[Auszug des Kommentars:] Weil man keine schlech-
ten Reden spricht ist dieses Schweigen vorzüglich,
[also] ausgezeichnet. Sinngemäß folgt [daraus], dass ei-
ne gute Rede besser ist als Schweigen. Hier wird mit
vier Mal angedeutet, dass dieser Gegenstand (1) die
vier Lebensziele gewährt, (2) ein Mittel ist, um zum vier-
gestaltigen [Viṣṇu] zu gelangen, und (3) der Kern der
vier Veden ist.

Er antwortete: „Schweigen,
Schweigen, Schweigen, Schwei-
gen.“ // (39.33)

Und die späteren Philosophen
sagten: „Schweigen ist besser
als schlechte Worte, gute Worte
aber sind besser als Schweigen.“

39.475 Durch feinsinnige Einsicht sah ich: Wel-
cher Wesenszug/Vorsatz (sargaḥ) ist auf Erden ein
Schmuckstück? Außer diesem [Schweigen] gibt es
für mich hier keinen weiteren, [welcher] der Belas-
tung [wiederholter Überlegung] standhalten [wür-
de].

Vers: Ich habe mit den Augen der
Vernunft und Wissenschaft re-
flektiert: / Es gibt keine bessere
Eigenschaft als das Schweigen. /

39.476 Ich lehre nicht, dass du Ge-
sicht und Lippen zunichte machen sollst.
Erkenne die [richtige] Gelegenheit und
sprich nach Belieben, [aber] angemessen!
Denn dies ist die gute Tat.

Ich sage nicht, dass du deine Lippen zu-
binden und deine Augen zunähen sollst. /
Aber jeder Situation ist [nur] eine be-
stimmte Redeweise angemessen. // 122

(39.34)

39.477 Ich habe dieses verborgene Tor, „Verstoßen der Lasterhaften“ genannt, un-
tersucht. Die Glücklichen, welche die Aigrette / den Lichtstrahl (-śikhām) „Verstand“
[darauf] richten, treten hier ungehindert ein.

122 Saʿdī: Kulliyyāt, Ed. Furūġī, Qiṭʿahā u Tak-baythā, S. 1110, Z. 10–11.



40 [Auszug]

dar tarbiyat-i ḫadam u ḥašam

Über die Anweisung von Dienern und Ausrüstung

Sanskrittitel im Inhaltsverzeichnis (1.78)
sva-adhyakṣa-senā-
hasti-aśva-yoga-kṣema-
avadhānatā

Achten auf Erwerb und Erhalt der eigenen
Befehlshaber, Heere, [Kriegs]elefanten und
Pferde

Sanskrittitel im Kolophon
rāja-gati-varṇanam Beschreibung des Lebenswegs eines Herrschers

Inhalt
1–22 Definition

…
?–997 Abschluss



1204 Kapitel 40 – Anweisung von Dienern … : Achten auf … [Auszug]

40.1 Bhāratī[, (1) Göttin der Sprache / (2) Gattin Bharatas], die auf der Mundbühne der
guten [Gelehrten] hin und her tanzt, wie ein Blitz schön (1) aufgrund des aufleuchten-
den Liebreiz’ / (2) aufgrund erotischer Anmut (ujjvala-kānti-) ist [und] deren Herz von
tiefen (1) Bedeutungen / (2) Gefühlen (-bhāva-) erhoben wird, möge uns Segnungen
gewähren!

40.2 Nun soll das folgende, vierzigste (1) Tor aus Juwelen / (2) Tor zu den Juwelen /
(3) Tor „Juwel“ (ratna-dvāram) ins Auge gefasst werden! [Wenn] sie von einem Erden-
herrscher beherrscht wird, der [seinen Kopf] damit geschmückt hat, kann die Erde den
Himmel verlachen.

40.3 Dies ist gewiss, [was] Herrscher zu [wahren] Herrschern macht. Ohne dies
sind Erdenherrscher (ku-bhartāraḥ) schlechte Herrscher (ku-bhartāraḥ), [daran be-
steht] kein Zweifel.

40.4 Auf Erden sind die [bereits beschriebenen] Juwelen gewiss (khalu) ein Schmuck
für Herrscher. Doch (khalu) das folgende, große Juwel lässt den Herrscherzustand er-
langen!

40.5 [Denn] wegen dieses [Juwels] wird der Erdenherr, der Herrscher [selbst] als
Juwel[, der Beste seiner Art,] bezeichnet. Und wenn man selbst [schon] Juwel ist, wird
es gar niemals angemessen, in Abhängigkeit anderer [Juwelen] zu geraten.

40.6 Dieses Juwel, [das in etwa als] „Achten auf Erwerb und Erhalt der eigenen Be-
fehlshaber, Heere, Diener und Dergleichen“1 angekündigt wurde, wird an dieser Stelle
mit Definition ausgeführt.

40.7 Derjenige mit großen Ambitionen, der vom [Herrn] auf die Erde geschickt und
zum Hort der Herrschaft gemacht wurde – ist er nicht stolz auf die Partikel von den
[himmlischen] Herrn [aller] Weltgegenden?2 –, [der] das gesamte Volk erheben und
erniedrigen kann, [weil] er die Strafgewalt innehat, gilt in diesem [Kapitel] als Herr-
scher. Wie kann er im Jenseits geläutert werden?

40.8 Wenn er auf der Erdoberfläche den glückbringenden Zustand [als Herrscher]
erlangt [und diesen Zustand] von sich aus [als] von der Vergeltungskausalität, [näm-
lich] von jenem innerlich zufriedenen [Herrn] gegeben erkannt hat, läutert er dieses
[Geschenk der Herrschaft, indem] er reine Absichten hegt [und] durch rechtes Tun ei-
ne feste Vorstellung [gebildet hat, die] ihn prägt. Wird [er] sodann nicht [im Jenseits]
noch mehr als dies erhalten?
1 Vgl. 1.78. 2 Vgl. die im Kommentar zitierte Zeilen aus Mānavadharmaśāstra, Ed.Olivelle 7.3cd–4: “…
to protect this whole world the Lord created the king by extracting eternal particles from Indra, Wind,
Yama, Sun, Fire, Varuna, Moon, and the Lord of wealth.” (Übersetzung Olivelle 2005, S. 154).



Kapitel 40 – Anweisung von Dienern … : Achten auf … [Auszug] 1205

40.9 Dieses Tor besteht zur Machtentfaltung der
Herrscher aus zwei Abteilungen. [Diejenigen hö-
heren Staatsdiener], welche [sowohl] bescheiden
denken [als auch] aufgeweckt handeln, treten hier
gebührlich ein.

Und dieses Kapitel hat zwei Teile:

40.10 Davon handelt die erste von der Einbindung
und Desgleichen von Angehörigen, Edlen, Ehren-
werten und Dergleichen. Die andere [umfasst] die
Beobachtung ebendieser und der Erwerbstätigen,
um Anstand, Beachtung und dergleichen [Beneh-
men der Staatsdiener gegenüber den Erwerbstäti-
gen] willen.

Teil eins über die Anweisung,
welche die Könige ihren Beglei-
tern und ihren Angehörigen ge-
ben sollen. Und Teil zwei über
den Anstand, den die Begleiter
den Königen gegenüber wahren
sollen.

40.11 Gelehrte haben die erste [Abhandlung] da-
von dargelegt: Hinsichtlich dieser, welche nämlich
[als] Stütze des Wohlstands und Dergleichen [gel-
ten], haben Herrscher gar keine Handhabe[, auf
sie zu verzichten], so [lautet] die feststehende Mei-
nung.

Die Philosophen haben gesagt:
Die Sultane brauchen unbedingt
Staatsmänner, angesehene Per-
sönlichkeiten und andere Beglei-
ter und Angehörige.

40.12 Und [Herrscher] sollen auf alle bewegli-
chen und unbeweglichen, großen und auch kleinen
[Elemente des Herrschaftsgebiets] achten, [die] in
Abhängigkeit dieser geraten sind.

40.13 Nichts anderes gilt für Herrscher hier als
größere Schwachstelle als Folgendes: Dem [eben
Genannten] – insgesamt oder vereinzelt – keine
Aufmerksamkeit zu widmen.

Denn jeder, der einen Teil der
Erde erobert und unter des-
sen Herrschaft eine Gruppe von
Menschen steht, sollte die be-
sonderen und allgemeinen Auf-
gaben seiner Regierung berück-
sichtigen und die Regeln sorgfäl-
tig festlegen.



1206 Kapitel 40 – Anweisung von Dienern … : Achten auf … [Auszug]

40.14 O, die Aufgabe von Herrschern ist
doch weit [über Raum und Zeit] zerstreut:
Gleichermaßen3 umfasst [sie] mannig-
fache Vorbereitungen, strotzt vor direk-
ten und indirekten Manövern [und] hilft
den Schutzlosen, Sanftmütigen, Leiden-
den und Verunglückten. Wie könnten die
zwei Augen des guten Herrschers dem ge-
wachsen sein?

Er sollte sich den Angelegenheiten des
Volks und der Untertanen widmen und
er sollte den Zustand der angesehenen
Menschen und derjenigen, die in der Mit-
te stehen, kennen. Und um diese beiden
Aufgaben zu erfüllen, reichen zwei Augen
und zwei Ohren nicht aus.

40.15 Daher müssen Herrscher unbedingt (eva) besonnene [Beamte] mit ruhigem
Geist hierfür bestimmen; [wenn] sie die Fülle [an Aufgaben] an diese (yeṣu) übergeben
haben, werden die Herrscher Wohlbefinden erlangen.

40.16 Gemäß der Unterteilung in [unmittelbar] vor Augen liegende und dem entge-
gengesetzte[, also mittelbare] gibt es für die Aufgaben zwei [geeignete] Wege. Darunter
ist für die Unmittelbaren das Auge, für die Mittelbaren aber das Ohr das [geeignete]
Werkzeug.

40.17 Was kann der Herrscher selbst allein gegen-
über den endlos vielen Aufgaben ausrichten? Und
daher erfordert die angemessene [Erledigung] der
Aufgaben endlos viele Augen und Ohren.

Stattdessen ist es notwendig, vie-
le Augen und zahlreiche Ohren
zu verwenden.

40.18 Daher ist es für Herrscher ange-
messen, in jeder Stadt, auch in jedem Dorf
[und] bei jeder Aufgabe angemessen [vie-
le] Befehlshaber einzusetzen.

40.19 Diejenigen, [die] geschickt, recht-
gläubig, besonnen, ohne Gier, mit gutem
Charakter versehen sind und auch hohes
Ansinnen haben, soll [der Herrscher] ein-
setzen, [wenn er] Gutes wünscht.

Deshalb sollte er von einer Gruppe wei-
ser, kluger, wohltätiger, nicht gieriger und
hoch strebender Menschen begleitet wer-
den, damit ihm alle Augen und Ohren ge-
hören; damit er mit allen Ohren die Nach-
richten aus dem Herrschaftsgebiet hören
kann und mit allen Augen die wichtigen
Angelegenheiten sehen kann.

3 Wörtlich verbal: samasti ‚[sie] ist gleichermaßen‘.



Kapitel 40 – Anweisung von Dienern … : Achten auf … [Auszug] 1207

40.20 Gewiss sollen Herrscher jene [mit
einer Anstellung] ehren, die sich geis-
tig [ganz] den Aufgaben widmen, Gehör-
tes [selbst] in Augenschein nehmen (dṛśā
saṃvādya) und sich bei Widerspruch wie
Streifengänse verhalten.4

40.21 [Weil] sie aus gebührender Sorg-
falt sich geistig [ganz] ihren Aufgaben
widmen, [lassen] sie gewiss die Wurzel-
knolle „Wonne“ im Herzen der Herrscher
sprießen.

40.22 Wenn sie aus gebührender Sorgfalt
eine Nachricht überbringen, [dann] wer-
den die Herrscher, [weil] ihre Aufgaben
schnell erfüllt werden, auf Erden ihre Zie-
le erreichen.

Daher sollte er diese Leute, welche die
verschiedenen Nachrichten überbringen
und über verschiedene Vorkommnisse be-
richten, gut behandeln und sie als Ohr
und Auge betrachten, damit sie ihre Ar-
beit weiterhin erledigen können. Und sie
können weiterhin Nachrichten überbrin-
gen und Berichte bereitstellen. Denn für
ein Reich gibt es kaum etwas Schädliche-
res, als dass der Herrscher nichts über die
Zustände im Reich und den Zustand des
Volks erfährt.

[Auszug des Kommentars: Ab] hier fertigt [der Autor] die „Brosche“ mit [den Worten]: Man
erzählt …

… Da diese Abhandlung nun übermäßig ausführlich geworden ist, verlangt die Höf-
lichkeit, dass der Text nicht mehr erweitert wird. Er wird mit dem Gebet für das
Anhalten zunehmenden Wohlstands beendet.

Vers: Da der Text nicht in besonders kurzer Form geschrieben wurde, ist es besser, /
dass ich dieses Manuskript [nun] fertigstelle, denn es ist die Zeit des Gebets. // (40.90)

Vers: O Gott, bis in [alle] Zeit, wo die Himmelssphäre oben steht /

schenke den Großen das Ansehen, das ihrer Weisheit gebührt. // (40.91)

Der Glanz auf der metallenen Standarte, die am Himmel kratzt, und die Fahne, die
zum Himmel steht, von diesem hochgesinnten und die Welt schmückenden Prinzen:

Ein leuchtender Stern im Sternzeichen „Königreich“, /
in dessen Gesicht sich das göttliche Licht widerspiegelt, /
Abū’l Muḥsin, der König der Könige, dessen Glück jung ist – /

möge er die Krone und den Thron erreichen! // (40.92)

4 Gemäß poetischer Konvention kann die indische Streifengans (anser indicus) mit dem Schnabel aus ei-
nem Milch-Wasser-Gemisch die Milch herausfiltern. In ähnlicher Weise sollen hier die Stellvertreter des
Herrschers aus einer Mischung von Wahrem und Falschem das Wahre extrahieren.



1208 Kapitel 40 – Anweisung von Dienern … : Achten auf … [Auszug]

Damit er die höchste und brilliante Epoche erreicht und sein Stern und seine Größe
und Ruhm, seine Würde und Erhabenheit am Himmel des Sieges aufsteigt.

Vers: Möge jeder Mensch auf der Welt „Amen“ zu diesem Gebet sagen! // (40.93)

Diese Abhandlung wurde fertiggestellt und erreicht ihr Ende, diese Abhandlung, die
Geheimnisse der göttlichen Philosophie enthält. Es beinhaltet die Wahrheiten über
die verschiedenen Zustände der Herrschenden. Und aus dem Titel des Buches, der
mit der Bedeutung und dem berühmten Namen der Majestät zusammenhängt, kann
das Datum seiner Fertigstellung gefunden und verstanden werden. Vers über die
Datierung des Buches (Chronogramm):

Ich sagte zum Stift: O, mit deinem Kopf machst du Schritte! /
Durch deine Ankunft wird das Auge des Ausdrucks erleuchtet. /
Aḫlāq-i Muḥsinī wurde vollendet, /
schreib das Datum des Aḫlāq-i Muḥsinī [in Abjad: 900]. //5 (40.94)

40.993 Dieser [Prinz Ranbir Singh?] ist das Musterbeispiel, hinsichtlich dieses
[Werks?] erleuchtet; sein (yat-) von Hochgesinnten mit Bedacht geschätztes Werk ist
auf die Freude der Geschickten aus, [immer frisch] von Nektarsaft befeuchtet.

40.994 Obwohl [ich] wusste, dass dieses [Werk], weil es (1) inhaltsreich / (2) sehr teuer
ist (mahā-arthatvāt) ist, keinen (1) [würdigen] Rezipienten / (2) Käufer (grahītā) [finden
wird], nahm ich mit Rücksicht auf den Prinzen [Ranbir Singh] die Mühe auf mich.

40.995 Dieses [Werk] sollen Kluge, [welche] Prüfsteine6 für Anstand, Geschick, Ge-
deih und Geheimnisse sind, von Zeit zu Zeit hervorholen und Wahres von Unwahrem
unterscheiden.

40.996 Dieses Tor wurde zur Vergrößerung der Macht von Herrschern verfasst. Die
[dort] Eintretenden bekommen dadurch sofort den Erfolg in die Hände. Damit ist [die-
ses Werk] gut [abgeschlossen].

5 Zur Datierung vgl. Subtelny 2003a, S. 602–604. 6 Tentativ, der Text ist an dieser Stelle nicht lesbar.



Kapitel 40 – Anweisung von Dienern … : Achten auf … [Auszug] 1209

40.997 Das erste ist ein Mund, [der] eine Wurzelbedeutung ausspricht (-añjaka-?), und
das als zweites ist [etwas, das] beim Tanz zwischen den Armen Haris liegt, die zu addie-
rende Zahl; nun das vierfache Ergebnis (= Multiplikation? Vierstellig?) – o [Wunder]!
Ihre Berechnung wird 10-3-1-2 genannt und umfasst 6-3-3-4; [so] möge das [richtige]
Ausmaß (= Datum?) erscheinen. Glück (ayaḥ?) [verleiht dir] hierbei Größe. (?)7

[Schreiberkolophon:] oṃ, am Montag, den 28. September 1853, habe ich, Rājānaka Dāmodara,
dieses Buch namens „Juwelenbrosche“ (Ratna-śekhara-) für den Sohn des Oberherrschers [aller]
Herrscher, Gulab Singh, [namens] Meyā-Phena Singh8 abgeschlossen;9 [es] möge den Schrei-
bern, Lesern und Hörern im höchsten Maße Glück bringen!

7 Ohne einen Anhaltspunkt vom Autor ist die ganze Strophe bedauerlicherweise nicht zu interpretie-
ren. Zu vermuten wäre, dass in vager Entsprechung zum Aḫlāq-i Muḥsinī (s. o.) auch hier eine Datierung
vorgenommen wird, vielleicht ebenfalls mit Bezug zum Titel oder zum Patron. Zwar ließen sich die Zah-
lenreihen mit zielstrebiger Akrobatik auf ein Datum zwischen 1905 und 1910 Vikrama-Saṃvat bringen,
doch wäre dies weder mit den in b und c angegebenen Rechenoperationen noch mit den überdies nicht
verstandenen Ausschmückungen in a und b zu harmonisieren. Ich danke Jürgen Hanneder, Roland Stei-
ner, Martin Straube, Nils Liersch, Bastian Jantke und Janina Kuhn für den ausdauernden Deutungsversuch
dieses letzten Rätsels, das Sāhibrām dem Herausgeber und den Lesern seiner Vīraratnaśekharaśikhā auf-
gibt. 8 Vgl. Charak 1985, S. 32: “After 1844, therefore, Ranbir Singh was the only surviving fourteen year
old son of Gulab Singh. He was born in the month of Sāwan, S[aṃvat]. 1887, (corresponding to August,
1830) at Ramgarh, the original Jagir of Gulab Singh, where his family mostly resided during those decades.
In early life he was called by the pet name of Mian Feena Singh.” Dies dürfte auf denselben Spitznamen
verweisen wie der bei B. S. Singh 1974, S. 177 angegebene “inelegant nickname of Pheenoo (pug-nosed)”.
9 Vgl. Einordnung im Abschnitt 2.1 (S. 21).






