
Inhaltsverzeichnis

Wolfgang Behr, Simona Grano, Rafael Suter
Einleitung ................................................................................................................... 3

Josie-Marie Perkuhn
Innovativ aus der Krise? Wie China mit Innovationstechnologie 
der Coronakrise begegnet ........................................................................................ 15

Carsten Schäfer
‘Follow Jinping and it can’t go wrong’: Die Xi Jinping-Hagiografie in China ....... 39

Lukas Witt
Alle unter einem Dach: Nationale Minderheiten und die Geschichtsschreibung
in der VR China ....................................................................................................... 57

Christian Meyer
Religion als Reduktion von Unsicherheit im Kontext von Krisen. Die
Aneignung eines diskursiven Deutungsmusters im China der 1920er Jahre ........... 73

Lisa Indraccolo
Self-immolation as ultimate form of crisis response in early Chinese
philosophy ................................................................................................................ 97

Claudia Wenzel
Weltenrettung im Jahr 579: Krisenbewältigungsstrategien der Steinernen
Eulogie ................................................................................................................... 115

Samira Müller
Unterschwellige Hilfeleistungen in der Krise. Buddhistische Hygiene-
vorschriften im chinesischen Mittelalter ................................................................ 137



Inhaltsverzeichnis

Yadi Hölzl
Kulturelle Innovation und soziale Integration: Das Friedensfest (Taipinghui)
in Yunnan ............................................................................................................... 163

Andrea Janku
Die Kurtisane Liu Rushi und die Epidemie der späten Ming-Zeit ........................ 187

Roland Altenburger
Wassertopik, Wassermythik und Vergeltungslogik: Zur Darstellung einer 
Überschwemmungskatastrophe im Roman Xingshi yinyuan zhuan ...................... 205

Anna Stecher
Lachen in der Krise. Dramaturgien des Komischen im chinesischen Theater
der Gegenwart ........................................................................................................ 225

2



Einleitung

Wolfgang Behr, Simona  Grano, Rafael Suter 

Der  vorliegende  Band versammelt  ausgewählte  Beiträge  zur  XXXI.  Tagung  der
Deutschen Vereinigung für Chinastudien (DVCS), die von der Sinologischen Abtei-
lung des Asien-Orient-Instituts an der Universität Zürich organisiert und aufgrund
der  damals  geltenden  Maßnahmen zur  Bekämpfung  des  Coronavirus  (Covid  19)
vom 13. bis 15. November 2020 virtuell durchgeführt wurde. Das Thema „Krisen“
und „Risiken“ lag in diesem ersten Jahr der weltumspannenden Corona-Pandemie
gleichsam in der Luft. Die gesundheitlichen Risiken des erst Ende des Vorjahres
identifizierten  Virus und die zu dessen Eindämmung ergriffenen Maßnahmen mit
weitreichenden  Einschränkungen  vertrauter  Alltagsgewohnheiten  hatten ein  allge-
meines  Bewusstsein  geweckt,  sich  inmitten  einer  jahrzehntelang  nicht  gekannten
Notlage zu befinden. Ganz unabhängig von der jeweiligen politischen Selbstveror-
tung trug das Schwarz-Weiß eines extrem polarisierten öffentlichen Diskurses und
der juristische Graubereich, in dem die administrativ-politischen Entscheide zur Be-
wältigung dieser Ausnahmesituation bisweilen zu treffen waren, zu einem Gefühl
tiefer Verunsicherung bei, das nicht nur bei den bis heute unter „Long Covid“ lei-
denden Personen noch immer anhält.  Mit dem allgegenwärtigen gesundheitlichen
Risiko durch ein unbekanntes und hochansteckendes Virus und der damit zusam-
menhängenden omnipräsenten Krisenstimmung drängte sich das Tagungsthema also
gleichsam auf.
Dass sich die Situation kaum entschärfen würde, ja dass unmittelbar nach den

gesellschaftlichen, politischen und ökonomischen Verwerfungen infolge der Corona-
Pandemie  die  schon  damals  spürbaren  geopolitischen  Rivalitäten  nur  zwei  Jahre
später in einen offenen Krieg in Europa münden würden, damit konnte oder wollte
ganz am Anfang des neuen Jahrzehnts niemand rechnen. Mittlerweile scheint nicht
nur die vielzitierte „Friedensdividende“ nach dem Ende der Blockkonfrontation zwi-
schen Ost und West Ende der achtziger Jahre des 20. Jahrhunderts in Europa aufge-
braucht, wodurch eine in ihrer Länge historisch wohl einmalige Zeit relativen Frie-
dens und Wohlstands sich unaufhaltsam ihrem Ende zuneigt, der Neuausbruch des
Nahostkonflikts nach dem 7. Oktober 2023 und der jenseits der verheerenden krie-
gerischen Auseinandersetzungen unaufhaltsam voranschreitende Klimawandel  las-



Wolfgang Behr, Simona  Grano, Rafael Suter 

sen keinen Zweifel daran, dass wir uns bereits in einem Zeitalter der „Polykrise“ be-
finden,1 deren Folgen allen Voraussagen nach weit größer sein dürften als die Sum-
me ihrer stets unerbittlich miteinander interagierenden Teile. Wohin uns auch die
jüngst in immer kürzeren Abständen ausgerufenen „Zeitenwenden“ führen werden,
die Aktualität der Thematik „Krise“ dürfte leider auf längere Zeit hinaus erhalten
bleiben.
Der vorliegende Tagungsband versammelt Beiträge, die sich mit verschiedenen

Facetten des Umgangs mit Unwägbarkeiten in China befassen. Sie beschreiben da-
bei einen weiten Bogen, der zeitlich von der Gegenwart in die Antike zurückführt,
und thematisch von der politisch-administrativen Krisenbewältigung im Angesicht
der Corona-Pandemie in der Volksrepublik China des Jahres 2020 über Katastro-
phenmotive  in  der  populären  Erzählliteratur  der  Ming-Zeit  bis  zum  Topos  der
Selbsttötung aus Protest als vermeintliche Strategie zur Überwindung persönlicher
Krisen in politisch-philosophischen Texten des Altertums reicht.
Werfen wir jedoch zunächst  einen genaueren Blick auf die zentralen Begriffe

Krise und  Risiko,  um die dieser  Band thematisch kreist.  Über lange Jahrhunderte
hinweg dominierte in Europa eine medizinische Verwendung des Wortes  Krise im
Sinne der Zuspitzung einer Krankheit auf jenen Punkt, der über ihren weiteren Ver-
lauf entscheidet.  Eine Krise markiert somit zunächst eine einschneidende Ausnah-
mesituation in einem individuellen Leben. In ihrem umgangssprachlichen Sinn als
„Notlage“ verstanden charakterisiert  die Krise hingegen die ganz alltäglichen Le-
bensumstände der Menschheit über die längste Phase ihrer Existenz. Gleich ob das
Wort Risiko vom spanischen Wort für „Klippe“ in der Seefahrt abstammt – auch das
chinesische Schriftzeichen wei 危  zeigt nach einer weit verbreiteten Paläographen-
deutung ursprünglich einen  Menschen am Abgrund – oder  doch vom arabischen
Wort rizq für „(göttlich) Gegebenes, Lebensunterhalt; Schicksal, Wagnis“, wird das
versteckte Riff der implizierten Navigationsmetapher nach der Definition von Niklas
Luhmann (1927–1998) erst dann von der Gefahr zum Risiko, wenn es als einer ihrer
unberechenbaren Faktoren in die Planung einer bestimmen Schiffsroute eingeht.2 Ri-
siken entstehen, wenn der Mensch beginnt, Vorkehrungen gegen vorweggenommene
Gefahren  zu  treffen.  Insofern  die  Herstellung  von Unterkünften,  die  Anlage  von
Nahrungsspeichern oder die Errichtung von Schutzzäunen absichtliche Unterfangen
sind, den Unbilden der Natur ein wenig Sicherheit abzutrotzen, begleitet auch das

1 Tooze 2023.
2 Luhmann 1990, 1991.

44



Einleitung

Risiko als kalkulierte Gefahr die Menschheit spätestens seit den Anfängen ihrer Zi-
vilisationsgeschichte.
Wenn wir vor diesem medizinischen Hintergrund unter einer Krise also mehr als

eine bloße Notlage verstehen, so setzt ihre Diagnose ein Wissen über den typischen
Verlauf einer Krankheit voraus. Ohne einen Begriff der Regularität von Krankheits-
verlauf, vermeintlichen Ursachen und möglichen Vorbeugungsmaßnahmen ist Kri-
senbewusstsein kaum denkbar. Die Orientierung alter Gesellschaften, auch in China,
etwa  an  astronomischen  Regelhaftigkeiten  mag  damit  Ausdruck  einer  landwirt-
schaftlich geprägten Produktionsweise sein. Auf einer allgemeineren Ebene lässt sie
sich sicherlich als Versuch deuten,  zumindest jene Erscheinungen der natürlichen
Umwelt zu erfassen, die sich in regelmäßigen zeitlichen und räumlichen Mustern be-
wegen, um ihnen eine gewisse Berechenbarkeit abzugewinnen. Nackte Not, im Au-
genblick gefangen, kennt keine Krise. Wenn aber ein Krisenbewusstsein auf der Er-
kenntnis bestimmter Regelmäßigkeiten beruht, so impliziert sie einen gewissen Grad
spezialisierten Wissens und spezifischer Techniken, die ihrerseits ein Expertentum
bedingen,  das  von einem Minimum an  gesellschaftlicher  Ausdifferenzierung  und
Arbeitsteilung abhängt.
Seit der Zeit der Orakelknocheninschriften im dreizehnten vorchristlichen Jahr-

hundert unserer Zeitrechnung existieren in China divinatorische Verfahren, die of-
fenkundig zum Ziel haben, Einblick in die Zukunft zu gewinnen und sich gegen Un-
wägbarkeiten zu wappnen. Die Kontinuität solcher Praktiken und ihr früher Ausbau
zu einer Bürokratie betrifft  nicht nur die Notwendigkeit  von immer komplexerem
Expertenwissen.  Sie  zeigt  sich  auch  in  der  Systematisierung  von  Techniken  zu-
kunftsrelevanter Entscheidungen zur Vermeidung unerwünschter Gefahren. Spätes-
tens mit dem herrschaftslegitimatorisch gewendeten Mythos des Flutenbändigers Yu
禹  als Kulturheros der ersten Dynastiegründung oder im Zuge von Großprojekten
zur Abwehr gegnerischer Heere mithilfe von Schutzmauern in und um das chinesi-
sche Kernland seit der Frühlings- und Herbstperiode zeigt sich die politische Dimen-
sion der Krisenbewältigung in China überdeutlich. Man muss kein Verfechter von
Karl  August  Wittfogels  (1896–1988)  Theorie  einer  „hydraulischen  Gesellschaft“
sein, um die weitreichenden wirtschaftlichen und politischen Implikationen anzuer-
kennen, die mit der Planung, Realisierung, Aufrechterhaltung und Kontrolle umfas-
sender Präventionsmasßnahmen in einem agrarischen Flächenstaat einhergehen. In-
sofern  für  die  Herrschenden  eines  der  größten  Risiken  stets  die  Masse  der  Be-
herrschten ist, können unter dem Stichwort der Prävention wohl auch die verschie-

5



Wolfgang Behr, Simona  Grano, Rafael Suter 

denen Maßnahmen zur ideologischen Kontrolle der Untertanen durch Selbst-  und
Fremddisziplinierung verbucht werden, in deren Zusammenhang Benjamin Elman
vom  kaiserzeitlichen  Konfuzianismus  und  dem  damit  verknüpften  Beamtenprü-
fungswesen einmal von einem Glanzstück eines – freilich unbeabsichtigten – „social
engineering“ sprach.3

Der  in  westlichen  Psychologieratgebern  und  neoliberaler  Managerliteratur  ad
nauseam wiederholte  Gemeinplatz,  wonach bereits  der chinesische Wortschatz  in
krisenhaft zugespitzten Zeiten Hoffnung verheiße, weil jeder „Krise“ (weiji 危機 )
auch eine „Chance“ (jihui 機會) innewohne, ist nicht nur sprachlich problematisch
und hochgradig anfällig für allerlei orientalistische Projektionen.4 Seit seiner ersten
nachweisbaren missionarischen Bemühung in einem anonymen Editorial des Chine-
se Recorder von 1938,5 hat er auch wenig dazu beigetragen, das jeweils zeittypische
Krisenbewusstsein zu beruhigen. Schon gegen die ersten Versuche im 18. Jahrhun-
dert, europäische Krisendiagnosen positiv zu wenden und durch sie politische Fort-
schrittsverheißungen, ja sogar Revolutionen zu legitimieren, machte sich immer so-
gleich auch massive Kritik breit. „[J]e nach Standort“, so Reinhart Koselleck (1923–
2006), „kann K[rise] zum Gegen- oder Erfüllungsbegriff von ‚Fortschritt‘ werden“.6

Und auch das Bewusstsein, „dass wir uns mitten in einer globalen Krise befinden“,
aus der es kein Entrinnen gibt, wird es bei Pessimisten wohl bereits während der ers-
ten eurasiatischen Globalisierung unserer Grundnahrungsmittel im Neolithikum ge-
geben haben.7

Die Begriffsgeschichte  als  Wissenschaftsdisziplin  im deutschsprachigen  Raum
beginnt mit Kosellecks Dissertation von 1954, in der er, die Katastrophe des noch
nicht allzu lange beendeten Weltkriegs im Nacken, die Idee der Krise bis in die An-
tike verfolgt. Seine Rekonstruktion reicht somit weit über jenen Umschlagpunkt im
17.  Jahrhundert  hinaus,  als  die  metaphorische  Verkörperlichung  politischer  oder
wirtschaftlicher Vorgänge mit dem über Jahrhunderte hinweg vorwiegend medizi-
nisch konnotierten Begriff eine Resemantisierung ermöglichte, die eine bis heute an-
dauernde Karriere der Krise als analytische Kategorie eröffnete. Die Übertragbarkeit
von „Krise“ als diagnostische Perspektive nicht nur auf die „Pathogenese der bür-

3 Elman 1991, S. 23.
4 Mair 2005.
5 Zimmer 2007.
6 Kosellek 1976, S. 1238.
7 Jones, Hunt et al. 2011; Liu, Jones et al. 2019.

66



Einleitung

gerlichen Welt“ in Europa seit dem 17. Jahrhundert, sondern auch auf andere Kultu-
ren, Regionen und Lebensbereiche wurde zunehmend zum Ausgangspunkt für eine
politische Kritik der Moderne und Gegenwart, auch in der Sinologie. Das 20. und
21. Jahrhundert, mit all ihren totalitären Katastrophen, der technologisch gestützten
Ausbeutung der Natur, den gewalttätigen Wirtschafts-  und Zeitregimen, mit ihren
säkularen Abgründen enthemmter Ideologien und psychologischen Verunsicherun-
gen des Individuums in industriellen und postindustriellen Gesellschaften,8 bot und
bietet vielfältigste analytische Anschlussmöglichkeiten für den Begriff der Krise.
Spätestens seit der Niederlage im sino-japanischen Krieg von 1895 versuchten

vielfältige politische, wirtschaftliche und philosophische Diskurse auch in China da-
her die Krise zunehmend als Epochenbegriff für Zeitperioden lange vor der chinesi-
schen Moderne fruchtbar zu machen.9 Nicht völlig geklärt ist dabei bislang, ob die
Rede von der Krise als weiji 危機 und vom Risiko als fengxian 風險 seit der Repu-
blikzeit,10 wie so viele Begriffe der politischen Theorie dieser Zeit11 – einschließlich
des Begriffs gainian 概念 für „Begriff“ selbst – aus dem Japanischen übernommen
wurde12 oder nicht.13 Ihrer Ubiquität und offenbaren Nützlichkeit in Anwendung auf
vielfältigste Kultur-, Wirtschafts- und Gesellschaftsphänomene im chinesischen An-
thropo- und Kapitalozän tut das aber sichtlich keinen Abbruch.
In seinem Buch Risikogesellschaft: Auf dem Weg in eine andere Moderne (1986)

argumentiert Ulrich Beck, dass eine der größten Errungenschaften der Menschheit,
die Technologie, in verschiedensten Bereichen des modernen Lebens von der Wirt-
schaft bis zur Ökologie auch neue Risiken geschaffen habe. „Risiko“ und „Krise“
sind dabei für ihn zwei verwandte und doch unterscheidbare Konzepte. Während das
Risiko in einem permanenten Zustand von Virtualität bestehe, stellt es keine Aus-
nahme, sondern vielmehr den Normalzustand dar. Erst wenn sich ein Risiko mani-
festiert, z.B. im Zuge einer globalen Pandemie, wird es zu einer zu behebenden Ka-
tastrophe, wodurch es zugleich aufhört, Risiko zu sein. In Becks Worten besteht mit-
hin die „Ironie des Risikos“ gerade darin, dass „Rationalität, d.h. die Erfahrung der
Vergangenheit, die Antizipation einer falschen Art von Risiko fördert, von der wir
glauben, dass wir sie berechnen und kontrollieren können“, während „die Katastro-

8 Tsouyopolos und Schönpflug 2006.
9 Liu und Peng 2016, Heubel 2015.
10 Liu und Sun 2007; Zhang Li 2017.
11 Lippert 1979; Masini 1993.
12 Tu Guinan 2018.
13 Liu und Peng 2016.

7



Wolfgang Behr, Simona  Grano, Rafael Suter 

phe aus dem resultiert, was wir tun.“14 Nicht zuletzt vor diesem Hintergrund schrän-
ken Staaten und Regierungen – wohlgemerkt: autoritäre ebenso wie demokratische –
bei dem Versuch ihre Bürger vor unbekannten Risiken zu schützen zunehmend de-
ren bürgerliche Rechte und Freiheiten ein.
Für die chinesische Regierung ist der Umgang mit Krisen in der Zeit nach Mao

deutlich schwieriger geworden, da die politische Macht weniger zentralisiert ist. Es
wurden in der Folge verschiedene Anstrengungen zur Koordination des „Krisenma-
nagements“  unternommen  und  Reaktionsmechanismen  gegenüber  einer  Vielzahl
von Ausnahmesituationen institutionalisiert, die von Naturkatastrophen bis zu Pan-
demien reichen.  Viele  der  neu gegründeten  „Kleinen Führungsgruppen“  (lingdao
xiaozu 領導小組), die seit dem Amtsantritt der Xi-Regierung im Jahr 2012 neu kon-
stituiert wurden, befassen sich mit der Bewältigung von Notfällen und Krisen. Seit
2017 hat sich der Umgang mit Macht und mithin die Fähigkeit zur Bearbeitung von
Krisen erneut stärker auf eine Person konzentriert,  augenscheinlich mit dem Ziel,
das Überleben der Partei zu sichern, die Glaubwürdigkeit im Inland zu wahren und
das internationale Image Chinas zu stärken. Es bleibt abzuwarten, wie China in Zei-
ten unbekannter  und unaufhaltsamer  Risiken mit  dieser  Konstellation  anstehende
Krisen meistern kann.
In ihrem Beitrag „Innovativ aus der Krise? Wie China mit Innovationstechnolo-

gie der Coronakrise begegnet“ untersucht Josie-Marie Perkuhn in einer explorativen
Fallstudie Regierungsdokumente, Zeitungsartikel und Bekanntmachungen von Un-
ternehmen im Innovationsbereich im Hinblick auf die Frage, welche neuen Techno-
logien zur Diagnostik und Prognostik in einer frühen Phase der Corona-Pandemie im
Jahre 2020 zum Einsatz kamen. Perkuhn argumentiert, dass die Regierung Chinas
Rolle  als  Pionier  in  Sachen  Digitalisierung  und  Innovationstechnologie  in  der
Pandemie bewusst als Chance wahrzunehmen suchte, sich auch auf globaler Bühne
eine bedeutende Rolle im Gesundheitswesen zu sichern.
Auf eine aktuelle Krise ganz anderer Art nimmt Carsten Schäfer Bezug: In sei-

nem Aufsatz „‘Follow Jinping and it can’t go wrong’: Die Xi Jinping-Hagiografie in
China“ befasst er sich mit der Wiederherstellung des seit dem Ende der Mao-Ära ab-
geschafften Führerkultes um den Parteivorsitzenden nach dem Amtsantritt Xi Jin-
pings, die er als Antwort auf eine Legitimationskrise der Kommunistischen Partei
Chinas deutet. In seiner Untersuchung der idealisierten Darstellung des jungen Xi
Jinping in zwei neueren biographischen Werken über seine Zwangsverschickung ins

14 Beck 2006, S. 330.

88



Einleitung

ärmliche Shaanxi von 1969 bis 1975 beleuchtet er vor diesem Hintergrund die Neu-
schreibung der Geschichte und die Neuausrichtung des Machtapparats im gegenwär-
tigen China.
Ein  anderes  Problem,  das  sich  den  Historiographen  der  Volksrepublik  China

stellt und stellte, betrachtet Lukas Witt in seinem Beitrag „Alle unter einem Dach:
Nationale Minderheiten und die Geschichtsschreibung in der VR China“. Darin ver-
folgt er die paradigmatischen Debatten über den Einbezug der Minderheitenvölker in
die chinesische Geschichtsschreibung angesichts des brüchigen Zusammenhalts des
chinesischen Vielvölkerstaats.  Zur Überwindung der  Grenzen  des überkommenen
„dynastischen“ Modells, das sich – mit Ausnahme der sogenannten Fremddynastien
– auf die Geschichte der Han-Nationalität beschränkte, bemühten sich chinesische
Geschichtswissenschaftler ab den 1950er Jahren um angemessene Strategien einer
historiographischen Inklusion der nationalen Minderheiten. Witts Studie untersucht
die Hauptakteure und deren Standpunkte während der beiden Phasen dieser Debatten
(nach der Staatsgründung 1949 und nach der Öffnung und Reform 1978) in ihrem
jeweiligen politischen Kontext.
Christian Meyer wählt das Erklärungsparadigma der religiösen Renaissance in

der Volksrepublik der 1980er und 1990er Jahre, die dreifache Überzeugungs-, Ver-
trauens-, Glaubenskrise (san xin weiji 三信危機), als Ausgangspunkt seiner Unter-
suchung über die Anfänge der Rezeption eines sozio-psychologischen Verständnis-
ses von Religion im Sinne einer Strategie zur Verminderung von Ungewissheit in
persönlichen Lebenskrisen. Auf der Grundlage der Kontroverse über die Vereinbar-
keit von Wissenschaft und Religion im Zusammenhang mit einer Vorlesungsreihe
der Young China Study Society in den Jahren 1920–1921 und etwa zeitgleich ver-
fasster einführender Werke in die (christliche) Religion zeichnet Meyer nach, wie
die Fürsprecher der Religion unter dem Einfluss des Psychologen und Philosophen
William James (1842–1910) hier erstmals besonderes Gewicht auf deren Rolle als
Mittel individueller Lebensbewältigung legten.
Von einer radikalen Form des Umgangs mit äußerster individueller Bedrängnis

handelt Lisa Indraccolos Beitrag „Self-immolation as ultimate form of crisis respon-
se in early Chinese philosophy“. Er führt zurück zu den Anfängen der chinesischen
Geistesgeschichte im vorkaiserzeitlichen Altertum. Anhand ausgewählter Passagen
philosophischer Texte untersucht Indraccolo den durchaus positiv konnotierten rhe-
torischen Topos der „Selbsttötung aus Protest“ als  ultima ratio eines Gelehrtenbe-
amten angesichts  einer  extremen politischen oder  institutionellen  Krisensituation.

9



Wolfgang Behr, Simona  Grano, Rafael Suter 

Sie zeichnet nach, wie die Texte dieses letzte Mittel als einen legitimen Weg darstel-
len, um absoluten moralischen Widerspruch zu äußern und zugleich die eigene per-
sönliche Integrität und Aufrichtigkeit unter Beweis zu stellen.
Eine Krise apokalyptischen Ausmaßes steht im Zentrum von Claudia Wenzels

Aufsatz „Weltenrettung im Jahr 579: Krisenbewältigungsstrategien der Steinernen
Eulogie“. Sie untersucht ein rund fünfzig Meter hohes Relief, eingemeißelt auf dem
Tie-Berg in Zoucheng (Shandong), das eine 930 Schriftzeichen lange Sutrenpassage
über den Werdegang eines  bodhisattva vom Gelübde bis zum vollständigen Erwa-
chen beschreibt. Die als „Steinerne Eulogie“ betitelte zugehörige Stifterinschrift, da-
tiert auf den 23. September 579, eröffnet, dass der Text in Auftrag gegeben wurde,
um angesichts einer bevorstehenden Krise, dem mit konkreten Endzeitszenarien ver-
bundenen  „Ende  der  buddhistischen  Lehre“,  das  Fortwirken  der  buddhistischen
Heilserzählung zu sichern.
Ebenfalls  auf  das  chinesische  Mittelalter,  genauer  auf  das  fünfte  Jahrhundert

u.Z., bezieht sich Samira Müllers Aufsatz mit dem Titel „Unterschwellige Hilfeleis-
tungen in der Krise.  Buddhistische Hygienevorschriften  im chinesischen Mittelal-
ter“.  Darin  verfolgt  sie  ausgehend  von der  Analyse ausgewählter  Abschnitte  der
„Abteilung über Medizin“ des Dharmaguptavinaya die Einflüsse der buddhistischen
Mönchsdisziplin auf die Entwicklung hygienischer Praktiken in China. Dieser Re-
zeptions- und Adaptionsprozess spiegelt sich in der Übersetzung des Begriffes jing
淨  (sauber),  ein ursprünglich daoistischer  Ausdruck für  ‚rein‘,  der  im  vinaya als
Übersetzungsäquivalent für das indische Wort  kappiya (erlaubt) Verwendung fand.
Ihre  Beobachtungen  ordnet  Müller  abschließend  in  die  größere  Entwicklungs-
geschichte chinesischer Hygienepraktiken vom Altertum bis zum Mittelalter ein.
Die soziale Funktion apotropäischer Riten steht im Mittelpunkt von Yadi Hölzls

Beitrag „Kulturelle Innovation und soziale Integration: Das Friedensfest (Taiping-
hui) in Yunnan“. Sie schildert die wichtigsten Elemente des auf die Yuan-Dynastie
(1279–1368) zurückgeführten „Friedensfests“ in Heijing (Yunnan),  das aus einem
Kult um Wenchang, den Gott der Literatur, hervorgegangen ist und dazu dient, Seu-
chen und Unglück bringende Geister ins Jenseits zu geleiten. Auf der Grundlage von
Hölzls Feldforschung aus dem Jahr 2018 beschäftigt sich der Beitrag mit der Bedeu-
tung des Festes für die multiethnische Bevölkerung der Region. Aus daoistischen
Wurzeln entstanden, wurde das Fest von der Dongjing-Gemeinde als konfuzianische
Feier begangen, wobei das Pantheon der Gemeinde nach und nach um lokale Gott-
heiten erweitert wurde, deren Inklusion möglichst vielen Einwohnern des Ortes eine

1010



Einleitung

Identifikation mit dem Brauch erlauben und so den sozialen Zusammenhalt  unter
dem Schirm der konfuzianischen Ideologie stärken sollte.
Historische Aufzeichnungen belegen für die letzten Jahrzehnte der Ming-Dynas-

tie eine auffällige Häufung von Epidemien, Hungersnöten, Tsunamis und anderen
Katastrophen. Ihren Beitrag „Die Kurtisane Liu Rushi und die Epidemie der späten
Mingzeit“ beginnt Andrea Janku denn auch mit dem Verweis auf die in der For-
schung etablierten Epidemien in den 1640er Jahren in der Umgebung von Suzhou,
denen mehr als die Hälfte der Bevölkerung zum Opfer gefallen sein soll. Angesichts
dieses Umstandes verleiht sie ihrer Verwunderung Ausdruck, dass diese Katastro-
phen in Studien über andere Aspekte dieser Zeitperiode weitgehend unbeachtet blei-
ben, wenn etwa von der Ausdehnung des Handels, der Blüte von Kunst und Litera-
tur, von Gartenkultur und extravaganter Verschwendung die Rede ist. Am Fallbei-
spiel der Reise der berühmten Kurtisane Liu Rushi in die Jiangnan-Gegend im Jahr-
zehnt unmittelbar vor dem Fall der Ming, geht Janku der Frage nach, wie es möglich
war, dass die Reisenden dieser Epoche scheinbar so unbeeindruckt von den Epide-
mien waren, die um sie herum wüteten. Dabei argumentiert sie, dass die Erfahrung
von Krankheit einen weit bedeutenderen Einfluss auf individuelle Biographien aus-
übte, als dies bisher angenommen wird.
Die literarische Verarbeitung von Überschwemmungskatastrophen in Erzählun-

gen aus der Übergangsperiode von der Ming- zur Qing-Zeit steht im Mittelpunkt von
Roland  Altenburgers  Beitrag  über  „Wassertopik,  Wassermythik  und  Vergel-
tungslogik: Zur Darstellung einer Überschwemmungskatastrophe im Roman Xingshi
yinyuan zhuan“. In seiner Studie widmet er sich der ausführlichen Beschreibung ei-
ner Flutkatastrophe im Roman Xingshi yinyuan zhuan (Heiratsschicksale zur Erwe-
ckung der Welt), die sich angeblich im Zentrum der Provinz Shandong ereignete. Sie
dreht sich um Xu Xun, eine prominente daoistische Figur der Wassermythologie, als
deren Strafe  für die Unachtsamkeit  und Verschwendung im Umgang mit  lokalen
Wasserressourcen die Flut gedeutet wird. Selbst wenn sich diese Wassermythologie
mit  ihrer  Logik  der  himmlischen  Vergeltung  für  kollektives  oder  individuelles
Fehlverhalten  als  eine  Strategie  zur  Bewältigung  der  durch  die  Katastrophe
ausgelösten kollektiven Krise anzubieten scheint, kommt Altenburger in seiner Dis-
kussion zum Schluss, dass die thematischen Elemente in den Schilderungen über-
wiegen, so dass es unwahrscheinlich ist, dass sich die Beschreibung auf ein tatsäch-
liches historisches Ereignis bezieht. Gleichwohl lassen sich die Episoden sinnvoll als
Ausdruck einer wahrgenommenen sozialen und kulturellen Krise verstehen.

11



Wolfgang Behr, Simona  Grano, Rafael Suter 

Eine  Reflexion  über  das  Thema  Krise  anhand  zeitgenössischer  chinesischer
Theaterstücke  unternimmt Anna Stecher  in  ihrem Aufsatz  „Lachen  in  der  Krise.
Dramaturgien des Komischen im chinesischen Theater der Gegenwart“. Stecher dis-
kutiert eine Reihe von Komödien, die im heutigen China geschrieben und aufgeführt
wurden. Dabei konzentriert sie sich auf die Darstellung und dramaturgische Umset-
zung von Krisen. Der Text präsentiert eine ausführliche Diskussion von Stücken von
Lin Weiran, Nick Yu, Zhou Shen und Liu Lu und anderer Dramaturgen mit dem Ziel
eines  umfassenderen  Verständnisses  der  zeitgenössischen  chinesischen  Komödie.
Dabei  argumentiert  Stecher,  dass  die  Dramaturgie  der  Krise  im  heutigen  chine-
sischen Theater über spezifisch chinesische Erfahrungen hinausweist und anregende
Beiträge zur gegenwärtigen Reflexion über Krise im allgemeinen beizusteuern ver-
mag.
Auch  dass  die  Fertigstellung  dieses  Bandes  in  zunächst  pandemischen,  dann

post-pandemischen Zeiten so ungebührlich lange gedauert hat, ist Resultat ganz ver-
schiedener persönlicher Krisen einiger der an diesem Projekt beteiligten Kolleginnen
und Kollegen gewesen, wofür wir um Verständnis bitten.

Zürich, im Juli 2024

Literaturverzeichnis

Beck,  Ulrich.  1986.  Risikogesellschaft:  Auf  dem  Weg  in  eine  andere  Moderne.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

——. 2006. „Living in the world’s risk society“, in  Economy and Society 35.3, S.
329–345.

Elman, Benjamin. 1991. „Political, Social, and Cultural Reproduction via Civil Ser-
vice Examinations in Late Imperial China“, in The Journal of Asian Studies 50.1, S.
7–28.

Jones, M., H. Hunt, E. Lightfoot, D. Lister, X., Liu und G. Motuzaite-Matuzeviciute.
2011. „Food globalization in prehistory“, in World Archaeology 43.4, S. 665–675.

Koselleck, Reinhart. 1957.  Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der bür-
gerlichen Welt. Freiburg. i. Br. und München: Karl Alber.

1212



Einleitung

——. 1986. „Einige Fragen an die Begriffsgeschichte von ‚Krise?“, in Über die Kri-
se. Castelgandolfo-Gespräche 1985, hrsg. von Krysztof Michalski. Stuttgart: Klett-
Cotta, 1986, S. 64–76; auch in: Koselleck, Reinhart. 2006. Begriffsgeschichten. Stu-
dien zur Semantik und Pragmatik der politischen und sozialen Sprache. Suhrkamp:
Frankfurt am Main, S. 203–217.

Koselleck, Reinhart, Nelly Tsouyopolos und Ute Schönpflug. 1976. „Krise“, in His-
torisches Wörterbuch der Philosophie, hrsg. von Joachim Ritter und Karlfried Grün-
der, 12 Bde. Basel und Stuttgart: Schwabe, 1976, Bd. K4, S. 1235–1245.

Lippert,  Wolfgang. 1979.  Entstehung und Funktion einiger chinesischer marxisti-
scher Termini: Der lexikalisch-begriffliche Aspekt der Rezeption des Marxismus in
Japan und China. Wiesbaden: F. Steiner.

Liu Xinyi, Penelope J. Jones, Giedre Motuzaite-Matuzeviciute, Harriet Hunt, Diane
Lorraine Lister, Ting An, Natalia Przelomska, Catherine Kneale, Zhao Zhijun, Mar-
tin K. Jones. 2019. „Opportunism to multi-cropping: Mapping food globalisation in
prehistory“, in Quaternary Science Reviews 206, S. 21–28.

Liu Baoxia 劉寶霞 und Peng Zongchao 彭宗超. 2016. „Fengxian, weiji, zaihai de
yuyi shuoyuan – jian lun Zhongguo gudai lianshi fengxian zhili liucheng silu“  風
險、危機、災害的語義溯源—兼論中國古代鏈式風險治理流程思路, in Qinghua
Daxue Xuebao 清華大學學報 31.2, S. 184–194.

Liu Yan 劉岩 und Sun Zhangzhi 孫長智. 2007. „Fengxian gainian de lishi kaocha
yu neihan jiexi“ 風險概念的歷史考察與内涵解析 , in Changchun Ligong Daxue
Xuebao 長春理工大學學報 20.3, S. 28–31.

Luhmann,  Niklas.  1990.  „Risiko und Gefahr“,  in  Soziologische  Aufklärung 5,  S.
131–169.

——. 1991. Soziologie des Risikos. Berlin und New York: De Gruyter.

Mair, Victor H. 2005. „danger + opportunity crisis“, Pīnyīn.info ,
http://www.pinyin.info/chinese/crisis.html [letzter Zugriff 23.4.2020].

Masini, Federico. 1993. The formation of modern Chinese lexicon and its evolution
toward a national language: The period from 1840 to 1898. Berkeley: Journal of
Chinese Linguistics and Project on Linguistic Analysis.

13



Wolfgang Behr, Simona  Grano, Rafael Suter 

Tooze, Adam. 2023. „Welcome to the World of Polycrisis“, in Financial Times, Oct.
28, 2023.

Tu Guinan 涂佳楠. 2018. 1919–1949 nian Hanyu xinciyu yanjiu 1919–1949年漢語

新詞語研究. Ph.D. dissertation, Hebei Daxue 河北大學博士論文.

Wittfogel, Karl August. 1957.  Oriental Despotism. A Comparative Study of Total
Power. New Haven: Yale University Press.

Zhang Li 張莉. 2017. ‚Xin Qingnian‘ 1915–1926 zhong de riyu jieci yanjiu 《新青

年》1915–1926 中的日語借詞研究, Ph.D. dissertation, Beijing Waiyu Daxue 北京

外國語大學博士論文.

Zimmer, Benjamin. 2007. „Crisis = danger + opportunity: The plot thickens“,  Lan-
guage Log 27.4.2007,
http://itre.cis.upenn.edu/~myl/languagelog/archives/004343.html.  [letzter  Zugriff  1.
5.2020].

1414



Innovativ aus der Krise? Wie China mit
Innovationstechnologie der Coronakrise begegnet

Josie-Marie Perkuhn

The outbreak of the infectious coronavirus SARS-CoV-2 led the world into a global crisis.
For China, however, being a pioneer in digitalization and innovation technologies, a unique
opportunity showed. In an attempt to fight the outbreak, China’s government relied on its
strength and pathway to a framework that supports research and development. This article ar-
gues that China’s innovation-based environment has favoured the use of new technologies in
the response to Covid-19. This contribution investigates the application of these innovative
technologies in the early stages of the outbreak.  Based on documents of the government,
newspaper articles and self-disclosures of involved companies, an explorative case study ana-
lyses which technologies were used to combat the spread of the outbreak, to improve the med-
ical diagnosis and treatment, e.g., via AI-based image analysis or intelligent robots, and to
create software tools for prediction. An outlook on China’s envisioned role in Global Health
concludes this investigation.

Einleitung

Als dieser  Beitrag im Herbst  2020 vorgetragen  wurde1,  erfuhren  wir gerade  alle
selbst  die  Einschränkungen  der  Schutzmaßnahmen  für  unser  alltägliches  Leben.
Auch die Jahrestagung der Deutschen Vereinigung für Chinastudien fand unter dem
Titel „Krise und Risiko. China und der Umgang mit Unwägbarkeit“ online statt. Wir
erlebten die Coronakrise als  eine weltweite Pandemie.2 Die Verlagerung sozialen
Kontakts auf die virtuelle Welt im digitalen Raum wurde Ausdruck einer Bewälti-
gungsstrategie. Sie zeugt von der menschlichen Resilienz, die sich darin ausdrückt,
sich auch dann auf unvorhersehbare Umstände kreativ und innovativ einzustellen,
wenn das Ausmaß der Krise noch unklar ist. Nach den Politikwissenschaftler:innen
Klaus Schubert und Martina Klein ist eine Krise als „eine über einen gewissen (län-
geren) Zeitraum anhaltende massive Störung des gesellschaftlichen, politischen oder

1 Redaktionsschluss für diesen Beitrag war der 24.6.2023. 
2 Mit  Coronakrise wird allgemein der Ausbruch des Coronavirus SARS-CoV-2 und die

durch das Virus ausgelöste Lungeninfektionskrankheit  Covid-19 bezeichnet.  Nach dem
Ausbruchsort auch mit dem Begriff „Wuhan-Lungenentzündung“ (Wuhan feiyan 武汉肺i



Josie-Marie Perkuhn

wirtschaftlichen Systems“ definierbar.3 Die Coronakrise stellte so eine anhaltende
massive Störung dar. Nach den Autor:innen berge eine Krise aber auch gleichzeitig
die Chance zur  qualitativen Verbesserung;4 darin zeige sich Innovationsfähigkeit.
Erst 2018 hatte Staatspräsident Xi Jinping 习近平 (geb. 1953) die Probleme im Wis-
senschafts-  und  Technologiesektor  herausgestellt.  Es  mangele  an  eben  dieser
chuangxin nengli 创新能力„Innovationsfähigkeit“,5 jedoch verließen Nachrichten
bald das Land, die ein Bild der Krisenbewältigung  auch mittels neuartiger techni-
scher Ansätze zeichneten. Zu den weniger überraschenden Medienberichten über die
Maßnahmen  einer  verängstigten  Autokratie  zu  überlasteten  Krankenhäusern,  mit
Vierkanthölzern verrammelten Türen von Privathäusern und militärisch abgeschot-
tete Provinzen,6 propagierte Chinas Regierung also die Umsetzung neuer Möglich-
keiten in der Pandemiebekämpfung und der medizinischen Versorgung.7 
In den vergangenen drei Jahren seit Ausbruch des SARS-Cov-2-Virus schlug das

Festhalten an der Null-Covid-Strategie ins Gegenteil um. Die wirtschaftlichen Aus-
wirkungen waren über Chinas Grenzen hinaus alarmierend und als im Herbst 2022
eine Protestwelle gegen die Corona-Maßnahmen ausbrach, wurde bald mit dem Slo-
gan: „Chinas Krieg gegen die ‚Pandemie‘ betritt eine neue Stufe“ (Zhongguo zhan
‚yi‘ jinru xin jieduan 中国战“疫”进入新阶段) eine politische Kehrtwende ange-
ordnet.8 Obgleich sich soziale Kontrolle und Zwangsmaßnahmen als wenig tauglich
für eine nachhaltige Strategie erwiesen, trafen gerade zu Beginn der Pandemie inno-
vationstechnologische  Instrumente  und  Entwicklungen  auf  innovationsfördernde
Rahmenbedingungen  und kamen unmittelbar  in  der  medizinischen  Diagnose und
Behandlung zum Einsatz. Welche das sind und wie China mittels dieser Innovati-
onstechnologien der Krise begegnete, beleuchtet dieser Beitrag. 

3 Schubert und Klein 2020.
4 Schubert und Klein 2020.
5 Xi Jinping 2021.
6 Perkuhn und Münning 2022.
7 Perkuhn 2022.
8 Siehe dazu die  Pressemitteilung zum gleichnamigen Dokumentarfilm „Zhongguo zhan

‚yi‘ jinru xinjieduan – Wo guo yin shi yin shi youhua yiqing fang kong cuoshi jishi 中国
战“疫”进入新阶段——我国因时因势优化疫情防控措施纪实 [Chinas Krieg gegen
die  ‚Pandemie‘  betritt  eine  neue  Stufe  –  Ein  Dokumentarfilm  über  die  zeit-  und
situationsgerechte Verbesserung der Maßnahmen zur Prävention und zur Bekämpfung der
Pandemie  in  meinem Land]),  (08.  Januar  2023),  Xinhua Nachrichtenagentur新华社 ,
http://www.nhc.gov.cn/wjw/mtbd/202301/53e4bdbadd0f4a3384c0af7e38f16427.shtml
(Zugriff am 11.04.2023).

16



Innovativ aus der Krise?

China gilt als Vorreiter in der Digitalisierung und in innovativen Technologien.
Auch in der Reaktion auf den Ausbruch von SARS-Cov-2 sollte diese Ausprägung
zum Einsatz kommen. Wie die im Juni 2020 von  South China Morning Post Re-
search veröffentlichte Studie ergab, wurde die Nutzung digitaler Angebote durch die
Covid-19-Krise gesteigert.9 Insbesondere der Gesundheitssektor hat durch Plattfor-
men, wie den PING AN GOOD DOCTOR (Pingan hao yisheng 平安好医生) oder TEN-
CENT TRUSTED DOCTORS (wird im Chinesischen verkürzt ohne den Firmennamen
Tengxun 腾讯 mit Qi’e xingren 企鹅杏仁 zum Ausdruck der Fusion von vormals
TENCENT DOCTORWORK Qi’e yisheng 企鹅医生 und TRUSTED DOCTORS xingren yi-
sheng 杏仁医生 angegeben) für telemedizinische Beratung, speziell in Wuhan 武汉,
profitiert  (weitere  Ausführungen  siehe  weiter  unten).  Die  großen  Namen  der
Digitalisierung, wie HUAWEI und ALIBABA, sowie private und staatlich orchestrierte
Inkubatoren forschen an Big Data-gestützten Analyseverfahren und der Anwendung
von  Künstlicher  Intelligenz  (KI),  um  Diagnostik  und  Behandlung  in  der  Hu-
manmedizin zu verbessern.
Als das Virus im chinesischen Wuhan ausbrach, traf es auf ein innovationsför-

derndes Klima im Gesundheitswesen.  Politische und institutionelle Rahmenbedin-
gungen ermöglichten eine schnelle Umsetzung innovationstechnologischer Anwen-
dungen. Ausgehend von der politischen Agenda-Setzung und den geschaffenen In-
stitutionen werden in diesem Beitrag Dokumente und Medienberichte explorativ un-
tersucht, um zu identifizieren, welche innovativen Technologien zur Ausbreitungs-
bekämpfung  eingesetzt  und  welche  innovativen  Lösungen  in  der  Humanmedizin
entwickelt wurden. Vor dem Hintergrund der internationalen Reichweite evaluiert
ein abschließender Ausblick den innovationstechnologischen Ansatz zur Krisenbe-
wältigung hinsichtlich Chinas Rolle für die Weltgesundheitspolitik.

Politische Agenda-Setzung und Institutionalisierung

Chinas Regierung hat  den innovationstechnologischen Weg schon lange vor dem
Ausbruch der infektiösen Lungenkrankheit eingeschlagen. Er scheint sogar die Fort-
setzung der in den 1970er Jahren eingeleiteten Reform- und Öffnungspolitik. Denn
bereits unter Deng Xiaoping  邓小平 (1904–1997) wurden die ersten politischen
Weichen für eine innovationsfördernde Zukunft gestellt. Allerdings ist China nicht
mehr nur  von dem Motiv  eines  „angleichenden  Aufholens“  angetrieben,  sondern

9 SCMP Research, and South China Morning Post “China Internet Report 2020”.

17



Josie-Marie Perkuhn

proklamiert  aktiv  die  ‚Überholspur‘:  „China should establish  itself  as  one of  the
most innovative countries by 2020 and a leading innovator by 2030, and become a
leading global S&T power by the 100th anniversary of the founding of the People’s
Republic  of  China  in  2049“,  berichtete  die  Nachrichtenagentur  ChinaDaily.com
(Zhongguo ribao wang 中国日报网) bereits 2016.10 Die Parallele der rapiden Digi-
talisierungsagenda zum historischen „Großen Sprung“ (dayuejin 大跃进 ) (1958–
1962) zogen schon Christopher Hughes und Gudrun Wacker in ihrem 2003 erschie-
nenen Buch „China and the Internet: Politics of the digital leap forward“. Sie liege
so nahe, wie unter chinesischen Politikern die Annahme verbreitet sei, mittels Infor-
mations- und Kommunikationstechnologien könne der „developmental ‚leapfrog‘“
erreicht werden.11 Welche politische Weichenstellung für einen innovativen Weg aus
der Krise lag in China vor? 
Die dort vorhandenen politischen Rahmenbedingungen bieten ein innovations-

förderndes Klima. Im Laufe der 1980er und 1990er Jahre wurden politische Maß-
nahmen eingeleitet, wie z.B. die „Goldenen Projekte“ (jin gongcheng 金工程) und
Institutionen gegründet. Darunter fällt auch die Gründung des Ministeriums für In-
formationstechnologie bzw. sein Nachfolger – das „Ministerium für Industrie und
Informationstechnologie“ (Gongye he xinxihua bu 工业和信息化部 MIIT, 2008).12

Der 2006 beschlossene Wissenschafts- und Technologieplan sollte inländische Inno-
vation fördern und strebte eine größtmögliche technologische Unabhängigkeit an. Es
steht zu vermuten, dass mit dem 2014 gegründeten Integrationsfonds „China Inte-
grated Circuit  Industry Investment  Fond“ (Zhongguo jicheng dianlu chanye touzi
jijin中国集成电路产业投资基金)13 die wachsenden privaten Unternehmen stärker
angesprochen  werden  sollten,  um  diese  stärker  in  die  politische  Agenda  einzu-
binden. Ausgestattet  war der  Investitionsfond mit  einer  Fördersumme von umge-
rechnet 19 Milliarden Euro. Im darauf folgenden Jahr untermauerte die Regierung
die  Innovationsagenda  durch  die  Kampagne  „Made  in  China  2025“  (Zhongguo
zhizao 中国制造2025, MIC 2025). Dieser kurze Abriss verdeutlicht Chinas begün-
stigendes Klima zur Förderung innovationstechnologischer Entwicklung, um neuen
Herausforderungen institutionell zu begegnen.

10 ChinaDaily.com 30.05.2016.
11 Hughes und Wacker 2003, S.1.
12 Für detailliertere Darstellungen zur Entwicklung siehe Goldenstein (2011) oder Hughes

und Wacker 2003.
13 Eine  darüber  berichtende  Pressemitteilung  ist  unter  http://www.gov.cn/xinwen/2014-

10/14/content_2764849.htm abrufbar (Zugriff am 11. April 2023).

18



Innovativ aus der Krise?

Bei der Innovationsförderung richtet Chinas Regierung das Augenmerk verstärkt
auf  Zukunftstechnologien.  2013 präsentierte  das  MIIT Richtlinien  zur  Förderung
und Entwicklung der Robotik bzw. der Roboterindustrie. Im August 2017 veröffent-
lichte der Staatsrat  der Volksrepublik China (auch geläufig unter dem englischen
Kurzbegriff „The State Council“,  Guowuyuan 国务院) den „Entwicklungsplan für
Künstliche  Intelligenz  der  neuen Generation“ (Xin yidai  rengong zhineng fazhan
guihua 新一代人工智能发展规划 , auch AIDP).14 Darin erkennt Chinas Regierung
den disruptiven Charakter der KI-Technologie an und vermutet ebenso die davon
ausgehende  mögliche Veränderung  des  weltpolitischen Kräfteverhältnisses.  In  ei-
nem Sechs-Punkte-Plan wurden im AIDP „zentrale Schlüsselaufgaben“ (zhongdian
renwu 重点任务) formuliert, die von der „Förderung der theoretischen Grundlagenf-
orschung“ (jichu lilun tixi 基础理论体系 ) über die Entwicklung und Anwendung
von  Schlüsseltechnologien  bis  zur  „Einrichtung  einer  intelligenten  Infrastruktur“
(zhinenghua jichu sheshi 智能化基础设施) reichen. 
Wie im AIDP offen angegeben, wird eine Verbindung zur internationalen Wett-

bewerbsfähigkeit  hergestellt. Direkt in der einleitenden strategischen Situationsbe-
schreibung werden die Neuartigkeit der KI-Entwicklung sowie ihre Bedeutung für
den internationalen Wettbewerb genannt. Denn: „Gegenwärtig wird Chinas Situation
der nationalen Sicherheit und des internationalen Wettbewerbs komplizierter. Daher
muss man auf die gesamte Welt schauen und die Entwicklung der KI auf die na-
tionale strategische Ebene heben“. Politisch richtete sich Chinas Agenda nicht nur
auf die eigene Stärkung, sondern auch auf die ausstrahlende Wettbewerbsfähigkeit.
Die Schwerpunktsetzung erzielte Erfolge mit internationaler Reichweite. Als Re-

sultat der massiven Investitionen in Forschung und Entwicklung (F&E) stiegen z.B.
chinesische Patentanmeldungen.15 Für die avisierte internationale Reichweite der in-
novationstechnologischen Forschungskooperationen ist eine globale digitale Vernet-
zung Grundvoraussetzung, ebenso wie der Aus- und Aufbau potenter physischer Da-
tenstraßen. Mit der 2015 ausgerufenen und 2018 begonnen Kampagne „digitale Sei-
denstraße“ (shuzi sichou zhi lu 数字丝绸之路) festigte Chinas Regierung die nach

14 The State Council 2017. Der Entwicklungsplan ist digital über den Regierungsdienst unter
http://www.gov.cn/zhengce/content/2017-07/20/content_5211996.htm (Zugriff  am  14.
Mai 2021) zugänglich. Die Abkürzung geht auf die englische Übersetzung „New Genera-
tion Artificial Intelligence Development Plan“ zurück. 

15 Am 07.  April  2020 berichtete  der Generaldirektor  Francis  Gurry (geb.  1951)  von  der
World Intellectual Property Organization (WIPO), dass China im Jahr 2019 mit insgesamt
58.990  Patenteinreichungen  die  USA überholt  habe.  Siehe  dazu https://www.wipo.int/
pressroom/en/articles/2020/article_0005.html [Zugriff am 16. Mai 2021]. 

19



Josie-Marie Perkuhn

außen wirkende Digitalisierungsstrategie.16 Obgleich der eigene Nachholbedarf von
chinesischer Seite häufig betont wird,17 erzielte die zuvor ergriffene Weichenstellung
ihre Wirkung. Die frühen Lösungsansätze zur Bekämpfung der Pandemie entstanden
im innovationsbegünstigenden Klima.
Auch die zuvor eingeleitete Gesundheitsreform stellt  eine begünstigende Rah-

menbedingung dar. Beginnend mit dem im Oktober 2016 ausgerufenen Aktionsplan
„Healthy China 2030“ (Jiankang Zhongguo 健康中國 2030) präsentierte Präsident
Xi die Blaupause für eine Weiterentwicklung der öffentlichen Gesundheit.18 „Multi-
sektorale Zusammenarbeit und Innovation“ sollten nach dem WHO-Webseitenein-
trag „Healthy China 2030 (from vision to action)“ eine Schlüsselrolle dieser Agenda
spielen.19 Politisch wurde der Gesundheitssektor  aufgewertet,  wie auch die Grün-
dung  der  „Nationalen  Gesundheitskommission“  (Guojia  weisheng  jiankang  wei-
yuanhui 国家卫生健康委员会, auch National Health Commission of the People’s
Republic of China) im Jahr 2018 untermauert. Eine Welle der institutionellen und
gesetzlichen Reformen im Gesundheitssektor folgte. Die Zusammenlegung von vor-
mals drei zuständigen  Verwaltungsbehörden zu einer übergeordneten „Nationalbe-
hörde für Medizinische Produkte“ spricht für eine institutionelle Aufwertung und
Effizienzsteigerung.20 Im  September 2018 verkündete die Gesundheitskommission

16 Die digitale Seidenstraße ist ein Teilprojekt der chinesischen Konnektivitätsagenda. Sie
wurde bereits  2015 ausgerufen und 2018 mit  einem aufgebotenen Investitionsvolumen
von umgerechnet ca. 65 Mrd. Euro realisiert. Dabei handelt es sich um den Ausbau not-
wendiger Infrastruktur wie terrestrische oder Unterwasser-Datenkabel oder 5G-Netzwer-
ke, ebenso wie den Aufbau genuiner Satellitensysteme, wie das „Beidou Satellitennaviga-
tionssystem“ (Beidou Weixing Daohang Xitong 北斗卫星导航系统 oder abgekürzt bei-
dou 北斗). Siehe dazu u.a. Ghiasy und Krishnamurty 2021. Mit der Setzung neuer techni-
scher Standards wird auch ermöglicht, neue Normen zu setzten. Darin liegt ein Ansatz-
punkt für Bedenken (vgl. Perkuhn 2020, S. 51–70).

17 So legte Xi 2018 Chinas Probleme im Wissenschafts- und Technologiesektor offen. Es
mangele an Innovationsfähigkeit, Ressourcenallokation, Struktur und Politik sowie an der
Grundlagenforschung, um „eine wissenschafts- und technologische Supermacht aufzubau-
en!“ Veröffentlicht in Xi Jinping 2021. 

18 The State Council 2016. Der Aktionsplan heißt im Chinesischen Jiankang Zhongguo 2030
– guihua gangyao 健康中国2030”规划纲要 und ist über die Regierungsseite 中华人民
共和国中央人民政府 unter folgenden Link abrufbar: http://www.gov.cn/zhengce/2016-
10/25/content_5124174.htm [Zugriff am 14. Mai 2021]. Siehe dazu auch Xiaodong Tan et
al. 2017, S. 112–114. 

19 WHO.int 2016.
20 Die staatliche Verwaltungsbehörde Guojia yaopin jiandu guanlibu 国家药品监督管理部,

Englisch auch „National Medical Products Administration“ (NMPA) ist ein Kontrollorgan
und u.a. für die Marktregulierung zuständig.

20



Innovativ aus der Krise?

Maßnahmen zur Anerkennung von telemedizinischer Behandlung (sogenannter „In-
ternet-Krankenhäuser“, hulian wang yiyuan 互联网医院). Von der ebenfalls 2018
reformierten „Chinesischen Krankenversicherung“ (Zhongguo yiliao baozhang 中国

医疗保障, CHS auch National Healthcare Security Administration)21 wurden bspw.
Richtlinien für ein kombiniertes digitales Zahlungsmodell ausgearbeitet, durch das
pharmazeutische Online-Einkäufe ebenso wie digitale Gesundheitsdienstleistungen
(international gebräuchlich mit dem Begriff  healthcare services zusammengefasst)
über die staatliche Gesundheitsversicherung abgewickelt werden können.22 Die no-
vellierte gesetzliche Regelung erlaubte sodann erstmalig den Verkauf und die Abga-
be von verschreibungspflichtigen Medikamenten.23 Auch im Gesundheitssektor sind
bereits vor dem Ausbruch des Coronavirus institutionelle und gesetzliche Weichen
gestellt worden.
Nachfolgend  wird  untersucht,  welche  Maßnahmen  und  Instrumente  in  China

zum Einsatz gekommen sind bzw. welche innovationstechnologischen Ansätze in
der Diagnostik, in der Behandlung und bei der Prognose erfolgten.  In dieser Be-
trachtung sind die hier als konventionell deklarierten Maßnahmen wie Quarantäne,
Maskenpflicht, Nutzung von und Ausstattung mit entsprechender Schutzkleidung für
medizinisches  Personal  sowie  bestehende  institutionalisierte  (medizinische)  Mel-
deprotokolle  und ihre zentrale  Datensammlung und Weitergabe  entsprechend  der
mit der WHO vereinbarten Richtlinien außen vorgelassen. Obgleich der Annahme
nach maßgeblich für Erfolg und Misserfolg verantwortlich, sollen in diesem Beitrag
die systemischen Rahmenbedingungen der Autokratie und die politische Anordnung
der Null-Covid-Strategie weitestgehend ausgeklammert und primär auf die innovati-
onstechnologischen Elemente eingegangen werden. Wie sich an den zunehmenden
Protesten in der Bevölkerung drei Jahre nach Ausbruch des Virus gezeigt hat, stan-
den die politisch ergriffenen Maßnahmen der Null-Covid-Strategie mit den folgen-
schweren Lockdowns zur Bewältigung der Pandemie einer flexiblen und dem Ge-
schehen angemessenen Neubewertung im Wege. Der Fokus liegt jedoch demgegen-

21 Die entsprechende Webseite der NHSA, www.nhsa.gov.cn, ist für IP-Adressen aus dem
Ausland zugangsbeschränkt. Über die reformierte Behörde wird auf der allgemeinen Re-
gierungsseite Auskunft gegeben; siehe dazu:  http://www.gov.cn/fuwu/bm/gjylbzj/in-
dex.htm (Zugriff am 14. Mai 2021).

22 Ping An Good Doctor 2020 Annual Results, 2021, S. 3. 
23 Die Neuregelung des „Drug Administration Law“ wurde u.a. von der 2018 als Nachfolger

der „China Food and Drug Administraion“ (CFDA) gegründeten „National Medical Pro-
ducts Administration“ (Guojia yaopin jiandu guanli ju 国家药品 监督管理局) herausge-
bracht. 

21



Josie-Marie Perkuhn

über in diesem Beitrag auf der Einbindung und Anwendung von (medizinischen) In-
novationstechnologien.  Dazu werden drei Bereiche unterschieden.  Die drei Berei-
che, in denen innovationstechnologische Maßnahmen und Instrumente zum Einsatz
kamen, sind: 1) Bekämpfung des Ausbruchs durch Eindämmung der Verbreitung; 2)
Diagnose und Behandlung; 3) Prognose. Zentral sind die Entwicklung und Anwend-
ung von Verfahren mittels QR-Code reading, Deep learning und künstlicher Intelli-
genz hinsichtlich Big Data sowie Fortschritte in der Telemedizin und Robotik. Ab-
schließend wird in einem Ausblick die avisierte Rolle Chinas nach außen diskutiert.

Einsatz von Innovationstechnologien zur Krisenbewältigung

Chinas innovationstechnologische Ambitionen bestanden schon vor dem Ausbruch
von SARS-CoV-2, jedoch erfuhr die Innovationsagenda im Jahr 2020 einen rapiden
Auftrieb. Um die Verbreitung des Virus einzudämmen, die Diagnose und Behand-
lung zu verbessern oder die Früherkennung zu ermöglichen, kamen innovationstech-
nologische Anwendungen in zentralen Bereichen zum Einsatz. Es wurde ein bevor-
zugtes  Zulassungsverfahren  innovativer  medizinischer  Geräte  eingeführt,  das  die
eingebrochenen Importe ausgleichen und vorrangig die seit 2014 begonnene Trend-
wende in der Herstellung und den Gebrauch chinesischer Medizinprodukte ausbauen
sollte.24

1) Bekämpfung des Ausbruchs durch Eindämmung der Virus-
verbreitung am Beispiel QR-Codes

Eine innovationstechnologische Maßnahme, die internationale Aufmerksamkeit er-
halten hat,  ist  der  Einsatz  von Software-Anwendungen  (Applications bzw.  Apps)
zum Aufspüren und zur Rückverfolgung von Infektionsketten. Für das Tracing und
Tracking wurden die vor allem populär in Asien verbreiteten QR-Codes benutzt. Zu
unterscheiden  ist  das  zunächst  verbreitete  Einlesen  der  QR-Codes  an  errichteten
Check-points zur Verfolgung individueller Bewegungsprofile von Apps, die selbst
auf dem Endgerät hinterlegt sind und z.B. nach einem dreifarbigen Ampelsystem
Handlungsanweisungen ausgeben. Die speziell dazu eingeführte Anwendung heißt

24 Siehe dazu die Präsentationsfolie „Bevorzugte Zulassung Innovativer Medizinischer Ge-
räte“ im Vortrag von Volker Müller „Innovationen im chinesischen Gesundheitswesen“
(18.01.2022),  Veranstaltungsreihe  chinnotopia-Future designed by China,  Folge „Treat
me remotely“, (ca.40’Min), https://www.youtube.com/watch?v=DUs66NlZDVk (Zugriff
11.04.2023). 

22



Innovativ aus der Krise?

„Gesundheitscode“ (jiankang ma 健康吗 ). Sie funktioniert wie ein elektronischer
Pass, auf dem neben Wohnort, Aufenthalts- und Reisedaten auch die personenbezo-
gene medizinische Akte sowie der aktuelle Gesundheitszustand  abgespeichert sind
und abgerufen werden können. Diese Gesundheitscode-Anwendung ist „nahtlos in
die in China weit verbreitete Bezahl-App  ALIPAY integriert“ worden.25 Aber auch
der Konkurrent  TENCENT wartete mit einer digitalen Plattform zur Anti-Epidemie-
Bekämpfung auf – der „TENCENT Epidemie Präventions-Gesundheitscode“ (Teng-
xun fangyi jiankang ma 腾讯防疫健康吗).26 Sie ist in Kooperation mit der Regie-
rung und entlang der staatlichen Anforderungen eingeführt worden. Die Nutzung ist
in den unternehmenseigenen Nachrichtendienst WECHAT integriert. Zu den teilneh-
menden Städten gehören u.a. Peking, Tianjin, Guangdong, Shanghai und Provinzen
wie Sichuan.
Gerade  für  den nachhaltigen Einsatz  der  digitalen  Anwendung eines  Gesund-

heitscodes bot die Lokalregierung in Sichuan ein Beispiel. Im Januar 2021 wurde
der provinzeigene „Sichuan Tianfu Gesundheitspass“ (Sichuan Tianfu jiankang tong
四川天府健康通 ) vorgestellt.27 Über eine staatliche Stelle wurden personalisierte
Gesundheitscodes vergeben. An  öffentlichen Orten und Einrichtungen, wie Hoch-
schulen, Einkaufszentren,  Supermärkten,  im öffentlichen Verkehr der Ballungsge-
biete und in Sport- und Kulturstätten, war nun ein selbst generierter QR-Code ver-
pflichtend vorzuzeigen, der dann eingescannt wurde. Nach dem Scannen erhielt das
Kontrollpersonal einen QR-Code nach dem Ampelprinzip: Entweder rot für ein kla-
res Zugangsverbot,  gelb für einen eingeschränkten Zugang oder  grün für den pro-
blemlosen Zutritt. Ein erscheinender roter Code hatte zudem die Folge, dass, erstens,
die betreffende Person sofort medizinisch vorstellig oder behandelt werden musste,
zweitens, die Bewegungsdaten mit den potenziellen Kontaktdaten überprüft wurden
und, drittens, die identifizierten Personen nach dem vorgeschriebenen Verfahren in
vierzehntägige Quarantäne zur Beobachtung geschickt wurden. Darüber hinaus wur-
den alle  aufgefordert,  sich weitere  sieben  Tage  häuslich zu beobachten  und von
Menschenmengen und Gruppenaktivitäten fernzuhalten. Bei einem gelben QR-Code
gab es weitreichende Zugangsbeschränkungen für öffentliche Orte mit dem Potenzi-
al von Menschenansammlungen, wie etwa in Schulen und Hochschulen, Pflegehei-

25 Lammar. 04. März 2020. „China setzt im Kampf gegen das Virus auf Farbcodes“
26 Eine kurze Beschreibung bietet die Unternehmensseite zum gleichnamigen Eintrag unter

https://www.tencent.com/zh-cn/business/health-code.html.  Allerdings ist kein Datum an-
gegeben, das Auskunft darüber gibt, zu welchem Zeitpunkt die genannten 20 Städte bzw.
über 300 unteren Verwaltungseinheiten erreicht waren (Zugriff am 14. Mai 2021).

27  Sichuan sheng renmin zhenfgu 22.01.2021.

23



Josie-Marie Perkuhn

men oder Gefängnissen. Auch Attraktionspunkte wie Bibliotheken, Museen oder Ki-
nos und Theatersäle konnten nicht aufgesucht werden. Allerdings durften gelb-ge-
scannte Mitarbeiter:innen bei korrekter Maskennutzung weiterhin mit dem öffentli-
chen Verkehr, inkl. Taxifahrten, transportiert werden. Die Beschränkungen wurden
unter Auflage der weiteren Temperaturüberwachung nach Vorlage eines zertifizier-
ten PCR-Tests (hesuan jiance 核酸检测) aufgehoben.

2) Diagnose und Behandlung

Sowohl bei der Diagnose als auch bei der Erstversorgung und Behandlung kamen
innovationstechnologische  Ansätze  zum Tragen.  Ein Beispiel  für  die  kontaktlose
Diagnose ist  die  telemedizinische Fernbehandlung über  digitale  Plattformen.  Ob-
gleich zu Beginn der Pandemie kaum Bildmaterial vorhanden war, suchten chinesi-
sche Forschungsteams Lösungen zur Verbesserung der KI-gestützten Bildanalyse.
Um medizinisches Pflegepersonal  und Reinigungskräfte  zu schonen, wurden aber
auch intelligente Roboter eingesetzt. 

Telemedizin und telemedizinische Gesundheitsplattformen

Ein  Ansatzpunkt  der  innovationstechnologischen  Problemlösung  in  China  findet
sich in der politischen Unterstützung und gesellschaftlichen Akzeptanz von Teleme-
dizin und telemedizinischer Gesundheitsplattformen. Zu Beginn der Pandemie haben
telemedizinische Behandlungsformen an globaler Bedeutung gewonnen. Eine frühe
Studie legte anhand des Westchina-Krankenhauses der Sichuan-Universität dar, wie
sich die telemedizinische Anamnese in die Covid-19 Diagnostik einfügte und dazu
beitrug, potenziell infizierte von nicht infizierten Patienten zu unterscheiden.28 Der
Annahme nach konnten in China Neuinfektionen mittels Telemedizin reduziert und
stark betroffene Regionen unterstützt werden, die unter Ressourcenknappheit litten.29

Neben  dem  in  Zhengzhou  errichteten  Nationalen  Telemedizin-Zentrum  (Guojia
yuancheng yiliao zhongxin 国家远程医疗中心 , NTCC) beteiligten sich andernorts
Firmen wie ZTE oder HUAWEI TECHNOLOGIES und CHINA MOBILE in Kooperation
mit Krankenhäusern an der Bereitstellung von Gesundheitsdiensten.30 
Die  zwei  größten  Plattformen  waren  PING AN GOOD DOCTOR und  TENCENT

TRUSTED DOCTORS. Nachfolgend liegt das Augenmerk auf PING AN GOOD DOCTOR

28 Li et al. 2020, S. 1–2.
29 Li Yushan et al. 2022. 
30 Bokolo 2020, S. 132.

24



Innovativ aus der Krise?

als Beispiel  für die  Digitalisierungszunahme während der Krise.  PING AN GOOD
DOCTOR war gemessen an den Nutzer:innenzahlen während der Pandemie Chinas
größte Gesundheitsplattform und gehört bis dato zur  PING AN HEALTHCARE AND
TECHNOLOGY LTD. (Ping An jiankang baoxian gufen youxian gongsi 平安健康保险

股份有限公司).31 Erstmalig ging die App 2015 online. Im Juni 2020 erreichte die
Zahl der registrierten Nutzer:innen 346 Millionen. Allerdings wurden davon ledig-
lich 67 Millionen als aktive Nutzer:innen identifiziert.32 Laut eines jährlichen Fir-
menberichts war die Gesamtzahl jener Nutzer:innen, die im Internet Gesundheits-
dienste in Anspruch nahmen, 2020 im Vergleich zu 2019 um ca. 200 Millionen auf
500 Millionen gestiegen und eine weitere Steigerung auf 16 Prozent wurde bis 2025
erwartet.33 Während  direkt  nach  Ausbruch  des  Coronavirus  die  Plattform  einen
zehnfachen  Anstieg  der  Nutzer:innen  im  Dreimonatsvergleich  zum  Referenzjahr
2018 verzeichnete,34 relativierte sich der prozentuale Anstieg in der kalendarischen
Jahresauswertung auf 8,5 Prozent.35 Selbstverständlich zeigen die Wachstumsraten
auch, dass sich im digitalen Gesundheitssektor Gewinne erwirtschaften lassen: PING
AN GOOD DOCTOR verzeichnete im Vergleich zum Vorjahr 2019 einen Anstieg des
Bruttoverdienstes um 15 Prozent gegenüber konventionellen Einnahmequellen.36 Im
Zuge der Corona-Krise erhielt die Anwendung derart Auftrieb, dass eine weitere un-
tergeordnete Marke etabliert werden konnte: PING AN DOCTOR HOME verbindet im
eigenen Unternehmen beschäftigte Ärzte mit externen und privaten Ärzten, um so
die Vertrauensgrundlage zu verbessern. So konnte ein Anstieg von 23,9 Prozent des
durchschnittlichen Beratungsaufkommens pro Tag erreicht werden.37 Wie auch das
Konkurrenzprodukt von TENCENT strebte  PING AN GOOD DOCTOR Partnerschaften
mit Regierungen auf den unterschiedlichen Ebenen an, um online ein freies medizi-

31 Laut des Geschäftsberichts ist die Firma am 12. November 2014 unter dem Geschäftsrecht
der  Cayman  Islands  gegründet  worden,  seit  dem  8.  Dezember  2017  als  registriertes
Unternehmen in Hongkong tätig,  wo sie seit  dem 4.  Mai 2018 unter dem Aktiencode
1822.HK operiere (S. 30). Insgesamt arbeiten 4226 Mitarbeiter für das Unternehmen, wo-
bei knapp zwei Drittel weibliche und ein Drittel männliche Mitarbeiter:innen tätig sind
und lediglich fünf nicht chinesische Mitarbeiter genannt werden (S. 102). Seit Mai 2018
gehört das Unternehmen zu den aktiendotierten Unternehmen mit dem Code 01833.HK. 

32 Ping An Good Doctor. Company Overview, abrufbar unter
http://www.pagd.net/allPage/aboutUs/47?lang=EN_US (Zugriff am 14. Mai 2021).

33 Ping An Good Doctor 2020 Annual Results. 2021, S. 2.
34 SCMP Research, and South China Morning Post “China Internet Report 2020”, S.17.
35 Ping An Good Doctor 2020 Annual Results. 2021, S. 6.
36 Ping An Good Doctor 2020 Annual Results. 2021, S. 22.
37 Ping An Healthcare and Technology Company Limited. 2020 Niandu baogao 2020, S. 5.

25



Josie-Marie Perkuhn

nisches  Beratungsangebot  anzubieten.38 Auch soll  ein  breit  gefächertes  Netzwerk
von Internet-Krankenhäusern ausgebaut werden, die dann über die Sozialversiche-
rung (Social Health Insurance, SHI) verbunden sind. Laut Bericht konnten bis zum
Jahresabschluss 2020 schon über 120 Verträge abgeschlossen werden, von denen 50
als handlungsfähig eingestuft  wurden. Jedoch wurden bis Sommer 2021 lediglich
fünf Pilotprojekte an das Zahlungssystem angeschlossen (darunter genannt: Hubei
湖北, Yinchuan 银川, Shunde 顺德, Dongguan 东莞 und Fuzhou 福州). 

Verbesserung der Diagnosefähigkeit mittels KI gestützter Verfahren 

Neben der Bereitstellung von medizinischer Beratung und Diagnose sowie von Ver-
netzungsdiensten für medizinisches Personal und Forschung, sammeln die großen
telemedizinischen Plattformen Unmengen von Rohdaten. Diese patientenbezogenen
Daten und Metadaten zum Reiseverlauf  oder  zur  geographischen Verteilung sind
förmlich das „Gold der Zukunft“. Denn die innovationstechnologische Entwicklung
basiert auf Big Data für Anwendungen des deep learning oder der künstlichen Intel-
ligenz. Auch im Gesundheitssektor sind Daten Grundlage für die Entwicklung und
Verbesserung  von KI-gestützten  Diagnose-  und  Behandlungsverfahren.  PING AN
GOOD DOCTOR unterhält  z.B. ein Archiv mit Beratungsdokumenten, aus den Be-
handlungsdiensten und mittels einer KI-gestützten Analyse konnten Daten zu über
3000 Krankheiten verzeichnet werden.39 Big Data sind die Grundlage für  die Ent-
wicklung  innovationstechnologischer  Analyseverfahren.  Die  wohl  wichtigste  KI-
Anwendung im Gesundheitssektor bei der Bekämpfung der Pandemie ist die Früher-
kennung  durch  KI-gestützte  Auswertung  von  Computertomographien  (CT)  und
Röntgenaufnahmen (CXR).  Um die anfänglich  geringen Datenmengen  zur  neuen
Lungenkrankheit auszugleichen, entwickelten chinesische Forschungsverbünde me-
thodische Verfahren, die computertomographischen Bilder oder Röntgenaufnahmen
von Brustkörpern der zuvor an SARS erkrankten Patienten z.B. mittels „image mi-
ning“ oder „transfer learning“ heranzuziehen.40 Ein chinesisches Forscherteam führ-

38 Ping An Healthcare and Technology Company Limited. 2020 Niandu baogao 2020, S. 11.
39 Ping An Healthcare and Technology Company Limited. 2020 Niandu baogao 2020, S. 17.
40 Vgl. Ping An Healthcare and Technology Company Limited, Jahresbericht 2020, S. 138,

140. Eine weit verbreitete Methode der Datensammlung ist die sogenannte Data Augmen-
tation (DA), wobei die bereits existierenden Bilddateien z.B. durch geringfügige Anpas-
sungen wie Drehen oder Spiegeln hinzugezogen werden.  Image mining bezeichnet, ver-
einfacht ausgedrückt, das Herausfiltern von Bildmustern aus einer Vielzahl von Bildern;
die Übertragung zuvor gewonnener Kenntnisse auf neue Problemstellungen wird in die-
sem Zusammenhang als transfer learning bezeichnet.

26



Innovativ aus der Krise?

te im Verbund eine informationstechnologische Erhebung zu Studien durch, die KI-
gestützte Bildanalyseverfahren von Brustkörpern bei COVID19-Erkrankten durch-
führten.41 Insgesamt wurden weltweit 15 Studien zur Bildanalyse von Röntgenauf-
nahmen (CXR) und zwölf Studien zu Analyseverfahren von computertomographi-
schen Bildern ausgewertet. Das Team schloss seine Studie mit der Forderung nach
Einrichtung einer Datenbank, um u.a. bestimmte Wundenformen (lesions) präziser
erheben zu können. Ein anderes chinesisches Forscherteam verschiedener informati-
onstechnologischer Institute entwickelte ein Frühdiagnoseverfahren.  Grundlage da-
für war ein eigens erschaffenes Datenset, um aus radiologischen Aufnahmen Anzei-
chen für geschädigtes Gewebe erkennen zu können. Aus der gemeinsamen Erhebung
unterschiedlicher  Patienten-  und  Pixelinformationen  konnte  ein  verbessertes
Diagnoseverfahren – „Joint Classification and Segmentation (JCS)“ – ermittelt wer-
den.42 Ein chinesisches Forscherteam von der Wayne State University in Detroit ent-
wickelte die Anwendung COVID-MOBILEXPERT zur Verbesserung des Wissensaus-
tausches von drei unterschiedlichen Netzwerken medizinischen Personals – Ärzt:in-
nen, residierende Stipendia:tinnen (gemeint sind resident fellow) und Studierende –
mit dem Ziel, besser unterscheiden zu können, ob es sich um die Covid-19-Lungen-
krankheit, virale Lungenentzündungen (Pneumonien) oder Bilder gesunder Patienten
handele. Der Vorteil liegt darin, anhand lediglich geringer Patientendaten von Co-
vid-19-Erkrankten den Lernprozess mittels deep learning voranzubringen.43

Intelligente Roboter

Ein weiteres Beispiel für den Einsatz intelligenter Innovationstechnologie sind intel-
ligente Roboter (zhineng jiqiren 智能机器人). Diese werden als Desinfektionsrobo-
ter oder zur Unterstützung der Diagnose und Behandlung eingesetzt. Sie seien  ein
fester  Bestandteil  der  Modernisierung  intelligenter  Krankenhäuser  geworden,  be-
richten Chen Jing  陈静 und Sun Yu  孙钰 am 19. Juni 2020 für  CHINA NEWS
(Zhongxinwang 中新网).44 Im Aufnahme-Kabinenkrankenhaus des Dongxi-Viertels
von Wuhan (Wuhan keting dongxihu fangcang yiyuan 武汉客厅东西湖方舱医院),
das zur Notversorgung eingerichtet wurde, kam z.B. ein schon zuvor im Dongfang
东方-Krankenhaus in Shanghai eingesetzter Roboter zur Hilfe. Das primäre Anwen-
dungsgebiet  für  intelligente  Roboter  ist  hier  die  Raum- und  Flächendesinfektion

41 Chen et al. 2020, S. 137–146.
42 Wu et al. 2021, S. 3113–3126.
43 Li et al. 2020, S. 140.
44 MedSci, 20.06.2020.

27



Josie-Marie Perkuhn

kontaminierter  Behandlungsräume.  Sie  wurden  aber  auch  in  der  Fernbehandlung
von Patienten eingesetzt.
Roboter haben gleich mehrere Vorteile. Die intelligenten Desinfektionsgeräte der

Produktreihe Saiterobot von  SAITE INTELLIGENCE können nach Auskunft des Her-
stellers autonom im Raum navigieren, Desinfektionen im Multimodus (multi mode
disinfections)  durchführen  und  zur  „benutzerfreundlichen  Interaktion  zwischen
Mensch und Maschine“ eingesetzt werden. Das  erlaubt ihnen ein integriertes Pla-
nungsmanagement.45 Der im Januar 2020 entwickelte (effiziente) Desinfektions- und
Epidemiepräventionsroboter (gaoxiao xiaodu fangyi jiqiren 高效消毒防疫机器人)
wurde speziell zur Corona-Bekämpfung auf den Markt gebracht und im Rahmen der
seit  1979 zweimal  jährlich  stattfindenden  Messe  für  medizinische  Geräte  (China
Medical Equipment Fair, CMEF) vorgestellt.46 Nach der Beschreibung verfügt die-
ser Roboter über zwei Desinfektionsverfahren:  Die Desinfektion mit UV-Lampen
oder mit  zerstäubten Wasserstoffperoxid.  Das zweitgenannte  Verfahren hat  dabei
den Vorteil einer erhöhten Sterilisation der Raumluft. Über den medizinisch einge-
setzten Roboter können zudem auch Fernberatungen durchgeführt werden.
Es gibt aber auch intelligente Roboter, die zur kontaktlosen Interaktion zwischen

Arzt  und  Patient  eingesetzt  werden.  Ein  klarer  Vorteil  der  nicht-menschlichen
Teammitglieder, wie z.B. des Roboters „Ruijin Xiaobai“  瑞金小白 („Kleine Re-
gentin Weiss“), liege darin, dass „er täglich zwölf Stunden arbeitet, ohne ein Auge
zuzutun, er keine Schutzkleidung tragen muss und zudem eine Infektion mit dem
neuen  Coronavirus  nicht  zu  fürchten  hat“.47 Ruijin  Xiaobai  ist  zum  festen
Teammitglied auf der Hochinfektionsabteilung in drei Krankenhäusern Wuhans (im
3. Krankenhaus von Wuhan 武汉三院, im Jinyintan-Krankenhaus 金银潭医院 und
im Tongji-Krankenhaus  同济医院 ) geworden. Der intelligente Roboter wurde in
Kooperation zwischen dem namensgebenden Shanghai Ruijin-Krankenhaus 上海瑞

金医院 und der Shanghaier Jiaotong University School of Medicine (Shanghai Jiao-
tong Daxue Yixue Xueyuan 上海交通大学医学院) entwickelt.48 Zur Standardaus-
stattung des Roboters gehört, neben der integrierten Lidar-Software (ermöglicht ein

45 Siehe dazu die Firmenseite  von  SAITE in:  https://www.saiterobot.com/dongtai/122.html
(Zugriff am 14. Mai 2021). 

46 Siehe dazu u.a. die Messeseite in: https://www.cmef.com.cn/en/Information?cid=13 (Zu-
griff am 14. Mai 2021).

47 Wenhui.com, 23.03.2020. 
48 Nach Auskunft eines der Entwickler Lin Jingsheng 林靖生 entstand die Idee für den in-

telligenten Roboter bereits 2015 im Rahmen des Xinjiang-Hilfeprogramms. Siehe dazu
Wenhui.com, 23.03.2020. 

28



Innovativ aus der Krise?

dreidimensionales Laserscanning) und einem KI-Chip, auch eine mit Infrarotradar
versehene automatische bzw. fernsteuerbare Fahrtechnologie, so dass medizinisches
Personal von außerhalb der Isolationsstationen über eine Mobilgerät-App problem-
los zugreifen und mit den Patient:innen kommunizieren kann.49 Damit kann das Risi-
ko  für  das  behandelnde  medizinische  Personal  durch  Kontakt  und  während  des
Wechsels der Schutzkleidung reduziert werden. Die intelligente Robotertechnologie
schont dazu die Ressourcen des medizinischen Personals und ist über 5G telemedizi-
nisch  direkt  im Netzwerk  mit  dem Herkunftskrankenhaus  verbunden.  Durch  die
direkte Einbindung in die Anamnese können auch die gewonnenen Informationen
sowohl schneller für eine fachübergreifende ärztliche Beratung genutzt als auch für
die zentrale und überregionale Datenerfassung übermittelt werden. 

3) Prognose und Vorhersage

Gerade in Kooperation mit den beteiligten Anbietern von Cloud-Diensten wurden
Modelle entwickelt, die zur  Vorhersage weiterer Ausbrüche eingesetzt werden sol-
len. Ein Beispiel für eine solche epidemische Vorhersagetechnologie ist das modifi-
zierte  SEIR Vorhersagemodell,50 mit  dem nicht  nur die  Verbreitung der  Lungen-
krankheit Covid-19 vorbestimmt, sondern auch das regionale Infektionsrisiko evalu-
iert werden kann.51 Nach Auskunft der firmeneigenen Webseite steht die Anwen-
dung im Dienste öffentlicher Gesundheitsämter,  die in ihrer politischen Entschei-
dungsfindung unterstützt  werden sollen.  Das Modell  basiert  auf  dem technischen
Ansatz  des  deep learning und weist  angeblich  eine Genauigkeit  von 98 Prozent
auf.52 Allerdings können sich derartige Aussagen nur auf die intrinsische mathemati-
sche Genauigkeit beziehen und haben nur eine eingeschränkte Aussagekraft für das
tatsächliche Infektionsgeschehen. 

49 Wenhui.com, 23.03.2020. Neben den Anwendungsgebieten der Bekämpfung des Corona-
virus ist der intelligente Roboter auch zur allgemeinen postoperativen Raumdesinfektion
und kontaktlosen Entbindung eingesetzt worden. Vgl. MedSci, 20.06.2020.

50 SEIR steht für Susceptible, Exposed/Latent, Infectious, Removed und bezeichnet ein epi-
demiologisches Modell zur Vorhersage der Dynamik von Infektionskrankheiten durch die
Einteilung der untersuchten Bevölkerung in die vier Zustandsstadien, also [S] für anfällig,
[E] für exponiert oder latent betroffen, [I] für infektiös und [R] für entfernt/ eingedämmt
oder genesen.

51 Vgl. Alibabacloud.com 2020, siehe dazu auch das im März 2020 erschienene White Paper
„Alibaba Clould Helps Fight Covid -19 through technology“ 2020.

52 Vgl. Alibabaclud.com 2021.

29



Josie-Marie Perkuhn

Ausblick zu Chinas Rolle
in der internationalen Gesundheitspolitik

Bei der Krisenbewältigung sollte es für Chinas Regierung aber nicht bleiben – der
Ausbruch des Coronavirus offerierte eine Chance, durch den Innovationvorsprung
im Technologiesektor,  auch Einfluss auf die internationale Weltgesundheitspolitik
zu nehmen.53 Wie kaum zuvor hat  uns das Coronavirus  SARS-Cov-2 vorgeführt,
was „Weltgemeinschaft“ im Kern bedeutet. Auch wenn der chinesische Präsident Xi
Jinping in seinem Buch China Regieren (2014) nicht vorhersehen konnte, was die
Welt im Jahr 2020 befallen würde,54 zeigte es uns bereits, wie die globale Weltge-
meinschaft „in einem Boot sitzt“: Wir erfahren die aktuelle Krise gemeinsam ver-
bunden als eben diese „menschliche Schicksalsgemeinschaft“ (renlei mingyun gong-
tongti 人类命运共同体 ), von der er sprach. „Die Völker aller Länder bilden eine
Schicksalsgemeinschaft, in der jeder des anderen bedarf“, wie Xi proklamierte.55 Die
anfänglichen Erfolge boten einer sechsköpfigen Gruppe aus Akademikern sogar An-
lass, die Auswirkungen auf die Weltordnung zugunsten Chinas zu diskutieren.56 Aus
der globalen Gesundheitsbedrohung sollte also politisches Kapital geschlagen wer-
den, wie sich auch in der fragwürdigen Impfstoffdiplomatie zeigte.57 
Zumal die Regierung in Peking wenig auf die unterschiedlichen Virusvarianten

vorbereitet war. Die anfänglichen Erfolge in der Impfstoffentwicklung und -produk-
tion gerieten ins  Stocken,  die  Impfbereitschaft  innerhalb der  Bevölkerung schien
auch stark rückgängig und Berichte über Zwangsimpfungen verbreiteten sich. Politi-
sche Schranken verhinderten die grenzüberschreitende Zusammenarbeit zur flächen-
deckenden  Herstellung  eines  mRNA-Impfstoffes.  Nachhaltige  politische  Erfolge
durch die Impfdiplomatie oder durch eine gönnerhafte Bereitstellung von medizini-
schen Ressourcen konnten bis dato nicht verzeichnet werden. Im Sinne des Beitrags
gehört die Impfstoffentwicklung und -herstellung zu den herkömmlichen Bewälti-
gungsstrategien und das Scheitern an dieser Front ist weniger Ausdruck der fehlen-
den Bereitschaft zur innovationstechnologischen Lösungsfindung als den politischen
Rahmenbedingungen zuzuschreiben. 

53 Siehe dazu auch Jannsen 2022.
54 Xi Jinping 2014, China Regieren.
55 Xi Jinping 2014, S. 320.
56 Von der Denkfabrik China Institute of International Studies Zhongguo guoji wenti yanjiu-

yuan 中国国际问题研究院 (CIIS) wurde im Mai 2020 die Studie How COVID-19 is
Changing the World Order herausgegeben. Siehe CIIS 2020.

57 Siehe dazu auch Walther 2022.

30



Innovativ aus der Krise?

Die Innovationsagenda erwies sich in den ersten Zügen dennoch als eine treiben-
de Kraft – nach innen wie außen. Neben der Forschung in internationalen Verbün-
den, stellt der  gemeinsame Vorstoß der Jack Ma-Stiftung und der Alibaba-Stiftung
zur Gründung der „Globalen Plattform für den Austausch von Praxis[daten]  über
Lungenentzündungen“ (Quanqiu feiyan shizhan gongxiang pingtai 全球肺炎实战共

享平台) auch GLOBAL MEDIXCHANGE (GMCC) zum Kampf gegen die Covid-19-
Lungenkrankheit ein Beispiel für die Internationalisierungsstrategie der Regierung
sowie  der  involvierten  Firmen  dar.  Das  GMCC-Programme  wird  dabei  von
ALIBABA CLOUD INTELLIGENCE und ALIBABA HEALTH bei der digitalen Datenerfas-
sung und Auswertung unterstützt. Das GMCC wurde primär ins Leben gerufen, um
einen internationalen Austausch zu ermöglichen und eine Online-Kommunikations-
plattform bereit zu stellen. Erklärtes Ziel ist auch die grenzüberschreitende Zusam-
menarbeit der Wissenschaftsgemeinde und des behandelnden medizinischen Perso-
nals an vorderster Front. Dazu stellt GMCC einen geschützten Kommunikationska-
nal  zum Austausch praktischer  Erfahrungen bereit.  Ein erklärter  Unterstützer  der
Plattform ist das europäische Forschungsnetzwerk „Federation of European Micro-
biological Societies“ (FEMS), das im niederländischen Delft seinen Stammsitz hat.58

Ein auf Organisationen und Unternehmen ausgerichtetes Angebot stellt die Ali-
baba-Gruppe bereit. Dabei stellten ALIBABA CLOUD mit der „ALIBABA Academy for
Discovery,  Adventure,  Momentum and  Outlook“  (bekannt  unter  der  Abkürzung
DAMO) und  DINGTALK KI-Technologien und Cloud-basierte Lösungen bereit,  die
den ‚Kampf gegen das Virus‘ weltweit unterstützen sollten. Ebenfalls in Kooperati-
on mit  DAMO stellen beide gemeinsam auch Algorithmen bereit, die auf globalen
und regionalen Datensätzen von ALIBABA CLOUD basieren. Auch die telemedizini-
schen Plattformen haben Globalisierungsbestrebungen und bieten gezielte Dienste
für die chinesische Diaspora an. TENCENT TRUSTED DOCTORS verfolgt z.B. Projekte
mit Krankenhäusern in Partnerländern entlang der Seidenstraße. Allein diese kurzen
Beispiele zeigen, wie die Anbieter telemedizinischer Plattformen oder innovations-
technologischer Entwicklung über die chinesisch initiierte internationale Verbund-
forschung Einfluss auf die globale Weltgesundheitsstruktur nehmen (wollen).
China hatte das Potenzial,  aus der Covid-19-Krise gestärkt durch  innovations-

technologische Ideen hervorzugehen. Zur Bewältigung der Coronakrise durch den
Ausbruch von SARS-Cov-2 setzte China schnell auf innovative Lösungen, wie den
Einsatz  von Mobilgerät-Anwendungen  zur  Übermittlung von QR-Codes.  Bei  der

58 Siehe dazu die  Organisationswebseite  von  FEMS,  2021 in: https://fems-microbiology.
org/about_fems/organization/ (Zugriff am 14. Mai 2021).

31



Josie-Marie Perkuhn

Bekämpfung der Covid-19-Krise fanden auch andere KI-basierte Technologien An-
wendung,  wie bei  der  Verbesserung  der  Bildanalyseverfahren  zur  Diagnose oder
zum Trainieren  von Vorhersagemodellen.  Von den BATX-Technikgiganten  (also
BAIDU, ALIBABA, TENCENT und XIAOMI) beteiligten sich die Digitalfirmen wie ALI-
BABA und ALIBABA CLOUD oder TENCENT mit den oben genannten Produktgruppen
an dem nationalen und globalen Kampf gegen das neuartige Coronavirus, was an-
fänglich auch zu gesteigerten Umsatzeinnahmen führte.59 Vor allem die breite Ak-
zeptanz in der Bevölkerung, telemedizinische Gesundheitsdienstleistungen in An-
spruch zu nehmen, half der Gesamtstrategie und trug mittelbar zur Entlastung des
überstrapazierten Fachpersonals bei. Durch die vorgelagerte Anamnese konnte eine
zielgerichtete Zuteilung nach der jeweiligen Bedürfnislage der Patient:innen erfol-
gen. Ob die KI-basierten medizinischen Überwachungs- und Diagnoseanwendungen
oder die Schulung intelligenter Roboter – Chinas Ansätze zur innovationstechnolo-
gischen Bewältigung der Krise lieferten durchaus Beispiele, die außerhalb Chinas
Anwendung für eine verbesserte Weltgesundheit finden könnten. 
Was die Regierung in Peking mit Rigorosität und einer schnellen Reaktionsfä-

higkeit begann, stieß allerdings ebenso schnell an die politische Grenze, sich auf die
erneuten Änderungen flexibel einzustellen. Das innovationstechnologische Potenzial
fiel weit hinter die politischen Eingriffe aus sozialer Kontrolle zurück. Technologi-
sche Innovation ist eben nicht losgelöst von der rahmengebenden (Welt-)Politik und
so zeigt sich auf den ersten Schock der Pandemie nicht nur ein begünstigender insti-
tutioneller Rahmen, sondern auch wachsender Unmut in der eigenen Bevölkerung
sowie Ressentiments weltweit. Auf der Kehrseite der Medaille steht bei der Erhe-
bung von Big Data die fehlende Debatte um Schutz der individuellen Daten oder ih-
rer  Weiternutzung;  die  mangelnden  Möglichkeiten,  sich  gegen  die  zunehmende
staatliche Überwachung zur Wehr zu setzen oder auch das fehlende Vertrauen der
Regierung  in  eine  Bevölkerung,  nicht  nur  an  der  innovationstechnischen  Fort-
schrittsagenda mitzuwirken, sondern mittels ebendieser innovationstechnologischen
Fähigkeiten an einer gesellschaftlichen. 

59 Zu den im Frühjahr 2020 neu angebotenen Gesundheitstechnologien (health tech) siehe
u.a. Arjun Karpal 2020, „China’s giants from Alibaba to Tencent ramp up health tech ef-
forts to battle coronavirus“, https://www.cnbc.com/2020/03/04/coronavirus-china-alibaba-
tencent-baidu-boost-health-tech-efforts.html (Zugriff 11.04.2023). Weitere Informationen
zu  den  Umsatzsteigerungen  gibt  Alibaba  an  unter  https://onlinemarketing.de/unterneh-
mensnews/alibaba-umsatz-q1-2020 (Zugriff am 11.04.2023).

32



Innovativ aus der Krise?

Literaturverzeichnis

Alibaba Cloud. 2020. „Epidemic Prediction Technology.“ Alibaba Cloud,
https://www.alibabacloud.com/de/solutions/health-epidemic-prediction?utm_con-
tent=g_1000112974#J_8528207440 (Zugriff am 14.05.2021).

Bokolo Anthony Jnr. 2020. „Use of Telemedicine and Virtual Care for Remote Tre-
atment  in  Response  to  COVID-19  Pandemic”,  in  Journal  of  Medical  Systems
44:132.7, S. 4–9.

Chen, Yun, Gongfa Jiang, Yue Li, Yutao Tang, Yanfang Xu, Siqi Ding, Yanqi Xin
und Yao Lu. 2020. „A Survey on Artificial Intelligence in Chest Imaging of CO-
VID-19“, in BIO Integration 1.3, S. 137–146.

ChinaDaily. 2016. „Xi Sets Targets for China’s Science, Technology Progress“ 5.
Shanghai,
http://www.chinadaily.com.cn/china/2016-05/30/content_25540484.htm (Zugriff am
14.05.2021).

CIIS/China Institute of International Studies Zhongguo guoji wenti yanjiuyuan 中国

国际问题研究院 (CIIS). 2020. „How COVID-19 is Changing the World Order“,
http://www.ciis.org.cn/english/2020-05/25/content_41162811.html  (Zugriff  am
20.06.2020).

Ghiasy, Richard und Rajeshwari  Krishnamurty. 2021. „China’s Digital Silk Road
and the Global Digital Order“, 
https://thediplomat.com/2021/04/chinas-digital-silk-road-and-the-global-digital-or-
der/# (Zugriff am 14.05.2021).

Goldenstein, Jan. 2011. Internetperzeption in der VR China: Entwicklung, Wirkung
und Potentiale eines globalen Mediums aus chinesischer Perspektive. Ostasien – Pa-
zifik 22, Berlin: LIT.

Hughes, Christopher R, und Gudrun Wacker. 2003. China and the Internet Politics
of the Digital Leap Forward, London: Routledge.

Jannsen, Annika Kristin. 2022. „Global Health Retter China?! Die Covid-19 Pande-
mie und die Institutionalisierung in der WHO“,  in  Operation Covid Umgang mit
dem Coronavirus von Wuhan bis Taipei, hrsg. von Josie-Marie Perkuhn und Maria-
na Münning. Esslingen: Drachenhaus-Verlag, S. 143–154.

33



Josie-Marie Perkuhn

Karpal, Arjun. 2020. „China’s giants from Alibaba to Tencent ramp up health tech
efforts to battle coronavirus“, CNBC, (03.03.2020),
https://www.cnbc.com/2020/03/04/coronavirus-china-alibaba-tencent-baidu-boost-
health-tech-efforts.html (Zugriff am 11.04.2023).

Lammer, Dominic. 2020. „China Setzt im Kampf gegen das Virus auf Farbcodes“, 
https://netzpolitik.org/2020/china-setzt-im-kampf-gegen-das-virus-auf-farbcodes/
(Zugriff: 14.05.2021).

Li, Peiyi, Xiaoyu Liu, Elizabeth Mason, Guangyu Hu, Yongzhao Zhou, Weimin Li
und Mohammad S Jalali. 2020. „How Telemedicine Integrated into China’s Anti-
COVID-19 Strategies:  Case from a National  Referral  Center“,  in BMJ Health &
Care Informatics 27.3, S. 1–4.

Liu, Chenxi, Dian Jiao, und Zhe Liu. 2020. „Artificial Intelligence (AI)-Aided Dis-
ease Prediction“, in BIO Integration 1.3, S. 130–136. 

Li, Yushan, Hu Huimin, Rozanova, Liudmila und Fabre Guilhem. 2022. „COVID-
19 and Internet Hospital Development in China“, in Epidemiologia 3.2, S. 269–284.

Li, Xin, Chengyin Li, and Dongxiao Zhu. 2020. „COVID-MobileXpert: On-Device
COVID-19  Patient  Triage  and  Follow-up  Using  Chest  X-Rays“,  in
arXiv:2004.03042,
https://arxiv.org/pdf/2004.03042.pdf. (Zugriff am 15.05.2021)

MedSci  梅斯 . 2020. „Zhineng jiqiren kang yi guilai zhu zhihui yiyuan quanmian
shengji 智能机器人抗疫归来助智慧医院全面升级 [Intelligente Roboter kehren
zurück, um intelligente Krankenhäuser zu unterstützen]”,
https://www.medsci.cn/article/show_article.do?id=b8b6196188ef (Zugriff am 15.05.
2021).

Müller,  Volker.  2022. „Innovationen im chinesischen Gesundheitswesen“,  Veran-
staltungsreihe  chinnotopia-Future  designed by China,  Folge „Treat  me remotely“
(18.01.2022), 
https://www.youtube.com/watch?v=DUs66NlZDVk (Zugriff am 11.04.2023).

Perkuhn, Josie-Marie. 2020. „The Polar Silk Road: Connecting Economic Promises
with Security Concerns in the Baltic Sea Region“, in Transitions in Asia and Euro-
pe: Cultures, Societies and Nations, hrsg. von Hiroko Masumoto, Marc Oliver Rie-
ger, Christian Soffel, Trier; Kobe: Kobe University, University of Trier, S. 51–70.

34



Innovativ aus der Krise?

Perkuhn, Josie-Marie. 2022. „China’s innovation-based approach in the fight of Co-
vid-19. An estimation of China’s impact for global health to come“, in Academicus
International Scientific Journal 25, S. 24–44.

Perkuhn, Josie-Marie und Mariana Münning (Hrsg.) 2022.  Operation Covid Um-
gang mit dem Coronavirus von Wuhan bis Taipei. Esslingen: Drachenhaus-Verlag.

Petring, Jörn. 2022. „Ausschreitungen und Proteste bei Apple-Zulieferer Foxconn“,
(25.11.2022), 
https://table.media/china/analyse/ausschreitungen-und-proteste-bei-apple-zulieferer-
foxconn/ (Zugriff am 11.04.2023).

Ping An Good Doctor. 2021. „Ping An Good Doctor 2020 Annual Results“,
http://www.pagd.net/media/pdf/us/2020an/2020_AN_US.PDF  (Zugriff  am  14.05.
2021).

Ping An Healthcare and Technology Company Limited. „2020 Niandu baogao 2020
年度报告. [Jahresbericht 2020]. Hong Kong, 
https://staticpacific.blob.core.windows.net/press-releases-attachments/1289469/
HKEX-EPS_20210317_9661234_0.PDF (Zugriff am 14.05.2021).

SCMP Research, South China Morning Post. 2020. „China Internet Report 2020“,
Hong Kong. 

Schubert, Klaus und Klein, Martina. 2020. „Krise“,
https://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/17759/krise  (Zugriff am 14.
05.2021).

Sichuan Sheng Renmini Zhengfu四川省人民政府 . 2021. „‚Sichuan Tianfu jian-
kangtong‘ daodi ruhe shenling? Zenme yong? Ni xiang zhidao de dou zai zheli“ ‘四
川天府健康通’到底如何申领？怎么用？你想知道的都在这里 [Wie registriere
ich mich für den Sichuan Tianfu Gesundheitspass? Wie benutze ich ihn? Alles was
Sie wissen wollen, ist hier], Sichuan sheng renmin zhengfu  四川省人民政府 .  
http://www.sc.gov.cn/10462/10464/13722/2021/1/22/56d01ede1d6f485d-
be046f12b2b6e46a.shtml (Zugriff am 10.05.2021).

Tan, Xiaodong, Xiangxiang Liu, und Haiyan Shao. 2017. „Healthy China 2030: A
Vision for Health Care“, in Value in Health Regional Issues 12 (May), S. 112–114.

The State  Council  Information  Office  of  the  People’s  Republic  of  China.  2020.
Fighting Covid-19 China in Action,

35



Josie-Marie Perkuhn

http://fj.china-embassy.gov.cn/eng/topic/ZT1/202006/P020210531006072760763.pd
f (Zugriff am 11.04.2023).

The State Council 国务院. 2016. „Jiankang Zhongguo 2030 guihua gangyao 健康中

国2030’规划纲要 [Healthy China 2023 – Planungsskizze],
http://www.gov.cn/zhengce/2016-10/25/content_5124174.htm  (Zugriff  am  10.05.
2021).

The State Council 国务院.2017. „Xin yidai rengong zhineng fazhan guihua“ 新一代

人工智能发展规划的通知 [Entwicklungsplan für Künstliche Intelligenz der neuen
Generation], 
http://www.gov.cn/zhengce/content/2017-07/20/content_5211996.htm  (Zugriff  am
29.04.2021).

Walther,  Marie  Victoria.  2022.  „Impfstoffdiplomatie:  Wie  China  die  Covid-19-
Impfstoffe nutzt“, in Operation Covid Umgang mit dem Coronavirus von Wuhan bis
Taipei, hrsg. von Josie-Marie Perkuhn und Mariana Münning. Esslingen: Drachen-
haus-Verlag, S. 165–173.

Weinstein, Emily. 2020. „China’s Use of AI in Its COVID-19 Response“,
https://cset.georgetown.edu/publication/chinas-use-of-ai-in-its-covid-19-response/
(Zugriff am 11.04.2023).

Wenhui.Com. 2020. „Yiliao dui mingdan zhi wai de ‚yuan e duiyuan’: Ruijin Xiao-
bai cheng bingfang biao pei, wugong bang shen lianxu gongzi 12 xiaoshi“ 医疗队名

单之外的“援鄂队员”：“瑞金小白”成病房标配，武功傍身连续工作 [Das
‚Teammitglied Hilfe für Hubei’ außerhalb der Mitarbeiter:innenliste: Ruijian Xiao-
bai wurde zum regulären Teammitglied, kämpferisch arbeitete er 12 Stunden Seite
an Seite], Chu Shuting 储舒婷 (Hrsg.) (23.02.2020),
https://www.whb.cn/zhuzhan/yiliao/20200223/327409.html  (Zugriff  am  14.05.
2021).

WHO.int. 2016. „Healthy China 2030 (from Vision to Action)“, World Health Orga-
nization – Health Promotion,
https://www.who.int/healthpromotion/conferences/9gchp/healthy-china/en/  (Zugriff
am 14.5.2021).

Wipo.int 2020. „China Becomes Top Filer of International Patents in 2019 Amid
Robust Growth for WIPO’s IP Services, Treaties and Finances“, Wipo.int.,

36



Innovativ aus der Krise?

https://www.wipo.int/pressroom/en/articles/2020/article_0005.html  (Zugriff  am 15.
05.2021).

Wu, Yu-Huan, Shang-Hua Gao, Jie Mei, Jun Xu, Deng-Ping Fan, Rong-Guo Zhang,
and Ming-Ming Cheng. 2021. „JCS: An Explainable COVID-19 Diagnosis System
by Joint Classification and Segmentation“, in IEEE Transactions on Image Proces-
sing 30, S. 3113–3126. 

Xi, Jinping. 2014. China regieren, Beijing: Verl. für Fremdsprachige Literatur.

Xi, Jinping. 2021. „Nuli chengwei shijie zhuyao kexue zhongxin he chuangxin gao-
di“ 努力成为世界主要科学中心和创新高地 [Das Streben danach, das weltweit
wichtigste  Wissenschaftszentrum  und Innovationsland zu  werden]  28.05.2018,  in
Qiushi 求是,
http://www.qstheory.cn/dukan/qs/2021-03/15/c_1127209130.htm (Zugriff am 14.05.
2021). 

Xu, Xingyan, Yingying Cai, Siying Wu, Jianhui Guo, Le Yang, Jieli Lan, Yi Sun, et
al. 2021. „Assessment of Internet Hospitals in China During the COVID-19 Pande-
mic: National Cross-Sectional Data Analysis Study“, in Journal of Medical Internet
Research 23.1, 
https://www.jmir.org/2021/1/e21825/ (Zugriff am 14.05.2021).

Zhai,  Yunkai,  Yichuan  Wang,  Minhao  Zhang,  Jody  Hoffer  Gittel,  Shuai  Jiang,
Baozhan Chen, Fangfang Cui, Xianying He, Jie Zhao, and Xiaojun Wang. 2020.
„From Isolation to Coordination: How Can Telemedicine Help Combat the COVID-
19 Outbreak?“, in medRix, (unveröffentlichter Vorabdruck),
https://www.medrxiv.org/content/medrxiv/early/2020/02/23/2020.02.20.20025957.f
ull.pdf (Zugriff am 10.05.2021).

37





„Follow Jinping and it can’t go wrong“:
Die Xi Jinping-Hagiografie in China

Carsten Schäfer

In recent years, the Chinese Communist Party has started to build a cult of personality around
its current leader, Xi Jinping. This is a major departure from Xi’s immediate predecessors.
This article focuses on the Xi image in current propaganda; it analyzes the books Xi Jinping's
Seven Years as an Educated Youth and  Liangjiahe, two works that retell Xi’s youth in the
poverty-stricken village Liangjiahe (Shaanxi Province) from 1969 to 1975. They offer us the
most direct insights into the carefully crafted public image of China’s leader. By analyzing the
ways in which Xi is portrayed and idealized in these books, the article shows how the new
leadership tackles current crises of legitimacy in China and reveals new attempts at rewriting
history and the changes in practices of power in current China.

Einleitung

In dem abgelegenen Dorf Liangjiahe im Lössplatteau Shaanxis verbrachte Xi Jin-
ping 习近平 (geb. 1953) zwischen 1969 und 1975 große Teile der Kulturrevolution,
nachdem Mao Zedong  毛泽东  (1893–1976) Millionen chinesische  Jugendliche
„aufs Land“  verschickt hatte, wo sie von den Bauern lernen sollten.  Von seinem
fünfzehnten Lebensjahr an lebte Xi hier unter ärmlichsten Verhältnissen, wurde Par-
teimitglied und erwachsen. Hier, so zeichnet es die Propaganda, zeigte er zum ersten
Mal jene Anzeichen seiner Großartigkeit, die ihn heute auszeichnen; hier lernte er
jene Tugenden, die seinen Weg zur Führung von Land und Partei ebneten. Liangjia-
he 梁家河, in Xis eigenen Worten, war seine „Schule“.1

Liangjiahe steht im Zentrum einer  Mystifizierung, die Peking seit Xis Machtü-
bernahme mit großem Aufwand betreibt. Die hiermit verbundene Rückkehr von Ele-
menten des Personenkults der Mao-Ära steht im  Fokus des vorliegenden Artikels.
Symbol dieser wiederbelebten Herrschaftspraxis ist unter anderem die Verbreitung
der Lebensgeschichte Xis in Medien, Dokumentationen und Büchern. Zwei dieser
Bücher beschäftigen sich mit der Zeit des jungen Xi in Liangjiahe, Xi Jinping de qi
nian zhiqing suiyue 习近平的七年知青岁月 (Xi Jinpings sieben Jahre als gebildeter
Jugendlicher; im Folgenden: Dangxiao 2017) und Liangjiahe 梁家河  (im Folgen-

1 Xu Bu 2018, S. 1.



Carsten Schäfer

den: Xu Bu 2018). Sie dienen, ergänzt durch Medienberichte und autobiografische
Texte, als Hauptquellen dieser qualitativ-inhaltsanalytischen Untersuchung; gemein-
sam  sind  sie  Teil  einer  Propagandakampagne,  die  Xi  Jinping  hagiografisch  als
schicksalhaften  Heilsbringer von Volk und Nation überhöhen.  Xi Jinpings sieben
Jahre als gebildeter Jugendlicher, herausgegeben vom Verlag der Parteischule und
Pflichtlektüre für Parteikader, ist eine 452 Seiten lange Kompilation von Interviews
mit  Personen,  mit  denen  Xi  Jinping in  seinen  Liangjiahe-Jahren  verkehrte.2 Das
zweite Buch, Liangjiahe, widmet sich in erzählerisch-journalistischem Ton der glei-
chen Zeitspanne.  Beide Propagandawerke liefern uns einen direkten Zugang zum
sorgsam gestalteten Image Xi Jinpings, das er und sein Führungszirkel dem Volk
vorlegen. 
Im scharfen Kontrast zu seinen Vorgängern ist die Propagierung von Xis Le-

bensgeschichte  als  Teil  seiner  Herrschaftsinstrumentarien  zu verstehen.  Nicht  nur
deswegen ist es notwendig, sich mit ihrer Darstellung auseinanderzusetzen. Die pri-
vate Geschichte  Xis ist auffallend eingebettet  in die großen Erzählungen der Ge-
schichte der Kommunistischen Partei Chinas (KPCh), die hier, wie zu sehen sein
wird, weitreichende Neuinterpretationen erfahren. Auch diese geraten in den Fokus
der Analyse. Die Leitfragen des Artikels lauten vor diesem Hintergrund: Wie wird
Xi Jinping im offiziellen China dargestellt – und warum wird er so dargestellt? Bis-
lang liegen wenige Studien zu Xi Jinping vor;  bedeutend sind zwei Monografien
Kerry Browns sowie Essays von Richard McGregor und Joseph Torigian. An diese
anknüpfend ergänzt der vorliegende Artikel das bislang rudimentäre Forschungsfeld
zu Biografie und Bild Xi Jinpings.

Die Xi-Biografien als Teil des Xi-Personenkults

Die Aufgaben, vor denen China steht, sind immens: In wenigen Ländern gibt es ein
derart massives Wohlstandsgefälle; das Wirtschaftswachstum hat sich im Vergleich
zur Hu Jintao-Ära halbiert. Zugleich geben soziale Medien dem chinesischen Volk
erstmals eine eigene Stimme. Vor diesem Hintergrund hat sich auch die Legitimati-
onsstrategie der chinesischen Führung verändert. Einer ihrer zentralen Pfeiler ist die
Wiederbelebung des Personenkults, also „the practice to promote an idealized image

2 Bis April 2022 sind neun weitere Bücher in dieser Reihe erschienen; sie decken Xi Jin-
pings Leben bis einschließlich ins Jahr 2007 ab, als er für sieben Monate Parteisekretär in
Shanghai war.

40



Xi Jinping-Hagiografie

of a leader […] in order to generate personal worship in a society“.3 Personenkulte
umfassen vielfältige Elemente. Dazu gehört die offizielle Förderung eines Kults ge-
nauso wie lokale Adaptionen oder die Rezeption durch das Publikum. Der vorlie-
gende Text interessiert sich für das erste Element, lässt die anderen beiden – nicht
zuletzt aus Platzgründen – aber  weitgehend  außer Acht.  Personenkulte verweisen
dabei, in den Worten Jan Plampers, auf eine „godlike glorification of a modern poli-
tical leader with mass media techniques“.4 Neben anderen Produkten stellen Bücher
in diesem Zusammenhang jene „Kultgegenstände“ dar, die Träger eines Personen-
kults sind.5 Die vorliegende Analyse fokussiert sich dabei insbesondere auf das, was
Daniel Leese als branding dimension kommunistischer Personenkulte bezeichnet hat
– bei der es, vergleichbar mit dem Produktmarketing, darum geht, emotionale Bin-
dungen und Loyalität gegenüber einem politischen Führer zu kreieren.6 Die Publika-
tion von Büchern oder Broschüren über die vermeintlich außergewöhnlichen Quali-
täten bestimmter Führer ist dabei in China keineswegs neu; schon bei Sun Yat-sen,
Chiang Kai-shek und Mao Zedong hat es diese Praxis gegeben.7 Unter Xi Jinping
kehrt sie nun zurück. Im folgenden Kapitel wird gezeigt, wie sich dieses Element ei-
nes neuen Personenkults in China inhaltlich ausgestaltet und welche Rollenbilder Xi
Jinping von der Propaganda zugeschrieben werden.

Wie wird Xi dargestellt?

Rolle 1: Xi, das „Kind vom Land“ und der „Mann des Volkes“

Im Zentrum des Xi-Mythos steht sein Ursprung als „Kind vom Land“ und das damit
verbundene Attribut, ein Mann des einfachen Volkes zu sein. Der junge Xi hauste
zeitweise in einer Höhle, in der er sein Bett mit fünf anderen teilte, er lebte ohne
Strom und Wasser. Xi gewöhnte sich an die Flöhe, die sein Bein zerbissen, an das
immer gleiche Essen, an die harte Arbeit: Von früh bis spät stand er neben den Bau-
ern auf dem Feld, schleppte Dung, Kohle und Getreide, wachte über das Vieh, ernte-
te Weizen und hackte Holz; dem frostigen Winter trotze er ebenso wie dem staubig-

3 Lu und Soboleva 2014, S. 1. 
4 Plamper 2005, S. 33.
5 Dikötter 2020, S. 175.
6 Leese 2011, S. 19.
7 Leese 2022, S. 6–7.

41



Carsten Schäfer

heißen Sommer.  So wurde er bald,  von den Menschen geliebt,  Teil  des Dorfes.8

Heute betont Xi, er wäre damals gerne Bauer geblieben und habe sich identifiziert
mit dem einfachen, harten Leben im Lössplateau.9 Dass er schließlich doch – und als
einer der letzten landverschickten Jugendlichen10 – das Dorf wieder verließ, habe
mehr an den Bauern,  als  an ihm selbst  gelegen,  hätten diese ihn doch ob seiner
außerordentlichen Fähigkeiten schließlich für die Universität empfohlen und ihm da-
mit die Rückkehr nach Peking geebnet, die ihm selbst so wenig bedeutet hätte. Im-
mer wieder erzählt wird Xis Abreise, als sich das gesamte Dorf zum Abschied vor
seiner Hütte versammelt hatte. Aufs Feld sei an diesem Tag niemand gegangen, vie-
le hätten ihn stattdessen zum 30 Kilometer entfernten Bahnhof begleitet.11 Tränen-
reich endete Xis Zeit in Liangjiahe. Als einer der ihren sieht er sich trotzdem bis
heute: „I’m forever a son of the yellow earth.“12 

Rolle 2: Xi, der Musterkader

Die Partei nimmt in Xis Kosmos das Zentrum ein. In Liangjiahe habe er sich ent-
schieden, sich politisch zu engagieren und seinem Volke zu dienen.13 Der Ort sei der
Ausgangspunkt seines heutigen politischen Denkens.14 In einem kurzen autobiogra-
fischen Essay aus dem Jahre 1998 beschrieb Xi den Wandel, den er aufgrund seiner
Erfahrung im Dorf erlebte: 

Als ich mit 15 dort ankam, war ich verwirrt und unsicher. Als ich mit 22 die
gelbe  Erde  wieder  verließ,  hatte  ich  ein  klares  Lebensziel  und  war  voller
Selbstvertrauen. Als Diener des Volkes habe ich meine Wurzeln im Lösspla-
teau im nördlichen Shaanxi. Von hier stammt meine feste Überzeugung: Tu’
Gutes für das Volk!

15岁来到黄土地时，我迷惘、彷徨; 22岁离开黄土地时，我已经有着坚定
的人生目标，充满自信。作为一个人民公仆，陕北高原是我的根，因为这
里培养出了我不变的信念：要为人民做实事! 15

8 Xi Jinping 2012.
9 Dangxiao 2017, S. 315.
10 Dangxiao 2017, S. 384.
11 China Story 2018b. 
12 China Pictorial 2017. 
13 Dangxiao 2017, S. 346. 
14 Dangxiao 2017, S. 25. 
15 Xu Bu 2018, S. 120.

42



Xi Jinping-Hagiografie

Eisern hielt er an diesem Missionsglauben fest, als er sich neunmal vergeblich um
einen Eintritt  in die Partei  bewarb,  an der er nie zweifelte.  Seine Standhaftigkeit
wurde belohnt: Im zehnten Anlauf 1974 nahm man ihn als Mitglied in die KPCh
auf.
An diesen Stellen ähneln die Texte, die von den immer gleichen Propagandafor-

meln durchzogen sind – „dem Volke dienen“, „der Partei gehorchen“, „die Wahrheit
in den Tatsachen suchen“16 – Kaderlehrbüchern, in denen kommunistische Grundtu-
genden vorgelegt werden: Am Tage arbeitete Xi auf dem Feld, am Abend leitete er
Versammlungen, in der Nacht erstellte er die Pläne für den nächsten Tag.17 Immer
war seine Hütte eine Anlaufstelle für die Menschen und er selbst wohlwollender Sa-
mariter. Mehrmals bezahlte er anderen Krankenhausaufenthalte,18 spendete Kleidung
oder Essen19 und sorgte sich um Menschen mit Behinderung.20 Auch seine immer
wieder beschriebene Unbestechlichkeit gehört in diesen Kontext. Xi lebt in den Er-
zählungen vor, wie ein guter Kommunist zu denken und handeln hat.

Rolle 3: Xi, der Gelehrte

Die größte Leidenschaft seines Lebens, so Xi heute, sei das Lesen. Auch in seiner
Biografie steht dieses Thema im Zentrum. Bei seiner Ankunft im Dorf soll er nichts
dabei gehabt haben als zwei schwere, ausschließlich mit Büchern gefüllte Koffer.21

In der gesamten Region suchte er in den folgenden Jahren unentwegt nach weiterer
Lektüre;22 für eine Ausgabe von Goethes Faust soll er einst fünfzehn Kilometer weit
gelaufen sein. Gelesen habe er in jeder freien Minute: Während des Essens, während
er Schafe hütete, in den Arbeitspausen auf dem Feld und tief in der Nacht, während
das Dorf schlief.23 Gelesen habe er alles, was ihm in die Hände fiel, sei es moderne
und klassische  chinesische  Literatur,  ausländische  Literatur,  Bücher  über  Politik,
Geschichte, Philosophie, den Marxismus oder naturwissenschaftliche Werke.24

16 Dangxiao 2017, S. 316. 
17 Dangxiao 2017, S. 302. 
18 Dangxiao 2017, S. 269–270. 
19 Dangxiao 2017, S. 21, 28. 
20 Dangxiao 2017, S. 21. 
21 Xu Bu 2018, S. 56.
22 Xu Bu 2018, S. 70.
23 China Pictorial 2017.
24 Dangxiao 2017, S. 41.

43



Carsten Schäfer

Zugleich ließ er andere an seinem Wissen teilhaben. Bald nach seiner Ankunft
gründete Xi die erste Schule in Liangjiahe, in der er, als Schulrektor, den Bauern Le-
sen  und Schreiben  beibrachte25 und  sie  in  Geschichte  und  Geografie  einführte.26

Gleichzeitig arbeitete er bald als Ausbilder für die Dorfkader,27 eine Aufgabe, die er
derart überzeugend erledigte, dass er als „politischer Erzieher“ für einige Monate ins
Nachbardorf Zhaojiahe geschickt wurde. Nie habe er sich dabei der formalistischen
Sprache anderer Kader bedient: 

Verzückt hörten wir ihm zu, wie berauscht, wie betäubt. Manche haben sogar
die Zigarette in ihren Händen vergessen, bis sie sich die Finger daran verbrannt
haben und sie wegwerfen mussten.

我们听得聚精会神，如痴如醉。有的社员手里夹着一支香烟都忘了吸，突
然感觉到烫手了才连忙扔掉。28 

Mit dieser Rolle wird das Bild des Bauern um das Motiv des gebildeten Städters er-
gänzt. Nicht nur, weil Xis Image dadurch eine zunehmende Beliebigkeit erhält, mu-
tet es merkwürdig an: Die Gegend, in der Xi lebte, wird als Ort ohne Kultur be-
schrieben, niemand konnte lesen, niemand hatte je eine Schule besucht. Und trotz-
dem hatte Xi, der lesewütige Junge, inmitten der Kulturrevolution, als außer Maos
Werken wenig zugänglich war, unbegrenzten Zugang zu Weltliteratur und Wissen-
schaft;  zugleich  fand  er,  obwohl  an anderen  Stellen als  unentwegt  arbeitend  be-
schrieben, stets Zeit zum Lesen. Das Merkmal der Selbstkultivierung, das Xi hier
zugeschrieben wird, kommt nicht von ungefähr: Auch wenn im offiziellen China, ei-
nem konfuzianischem Ideal folgend, allen politischen Führern Bücherliebe nachge-
sagt wird, tritt das Motiv doch besonders prominent bei jenen auf, die keine reguläre
Bildung genossen haben: Mao und Xi selbst. Die Schule musste Xi in den Wirren
der Kulturrevolution mit dreizehn Jahren verlassen; zurückgekehrt ist er später nie.
Dieses Defizit wird im Bild des angeblichen Autodidakten kompensiert; mit den Bü-
chern habe er seine Erziehung und Bildung eigenständig nachgeholt, so die Legen-
de.29 

25 Xu Bu 2018, S. 304.
26 Xu Bu 2018, S. 114.
27 Xu Bu 2018, S. 304.
28 Dangxiao 2017, S. 302.
29 Dangxiao 2017, S. 322. 

44



Xi Jinping-Hagiografie

Rolle 4: Xi, der Innovator und Reformer

Einen prominenten Platz in seiner Biografie nehmen die vielen Innovationen ein, die
Xi nach Liangjiahe brachte: Er habe im Dorf Staudämme zur Gewinnung von Trink-
wasser errichtet, die erste moderne Toilette erbaut,30 eine Trinkwasserquelle ausge-
hoben und das Problem der Trinkwasserversorgung im Dorf gelöst,31 das erste Ab-
wassersystem der Region errichtet, ein Mühlwerk geschaffen und eine Eisengieße-
rei, eine Näherei sowie ein Einzelhandelsgeschäft für Alltagsgüter eröffnet, um den
Menschen die bis dahin üblichen Tagesreisen in die nächstgelegene Kommune zu
ersparen.32 Von vielem profitiere der Ort noch heute, so die Bücher.  Als „ewiges
Vermächtnis“ feiert die Propaganda vor allem Xis Maßnahme zur Landgewinnung,33

mit der er eines der größten Probleme der Menschen behob: Die Nahrungsmittelver-
sorgung. Mit der Errichtung des ersten Damms im Dorf, eine Idee, „die niemand zu-
vor auch nur zu denken gewagt hat,“34 habe Xi die Getreideproduktion von 54.732
Kilogramm im Jahre 1971 auf 89.973 Kilogramm im Jahre 1974 gehoben. Einen
noch prominenteren Platz nimmt die Errichtung des ersten Methantanks in der Regi-
on ein, mit dem Xi nicht nur das Problem der Gas- und Stromversorgung löste, son-
dern gleich eine „Methan-Revolution“35 im gesamten Kreis ausgelöst habe:36 Erst-
mals überhaupt in ihrer Geschichte hatten die Menschen Gas für ihre Küchen und
Lampen. Xi, in einem Satz, „radically transformed the harsh living environment pla-
guing local farmers in Liangjiahe for generations.“37 
All das folgt stets der  gleichen Erzählstruktur:  Xi,  der bei  seiner Ankunft  im

Dorf beinahe noch ein Kind war, wurde eines Problems gewahr, ersann eine Idee zur
Lösung, leistete Überzeugungsarbeit, schrieb die Pläne und ging als Arbeiter bei ih-
rer Umsetzung voran; auch Eiseskälte und Schmutz hielten ihn nicht ab, wenn es
dem Gemeinwohl diente: „He takes on all the burdens for us. He works the hardest,
either as doer or as leader. […] He’s doing it for us“, so einer der Dorfbewohner.38

30 Dangxiao 2017, S. 320. 
31 Dangxiao 2017, S. 36. 
32 Xu Bu 2018, S. 129–130. 
33 Xu Bu 2018, S. 22.
34 Xu Bu 2018, S. 92.
35 Dangxiao 2017, S. 328. 
36 Xu Bu 2018, S. 105.
37 China Pictoral 2017. 
38 China Story 2018a. 

45



Carsten Schäfer

Rolle 5: Xi, der Pragmatiker

Während die KPCh in der Mao-Ära ihre Hauptaufgabe im Feld der Politik und Ideo-
logie sah und die Wirtschaft als zweitrangig hinter dem Klassenkampf betrachtete,
verfolgte Xi einen umgekehrten Ansatz,  indem er das ökonomische Wohlergehen
der Menschen als seine erste Mission ansah und seinen Fokus auf die „Steigerung
der Produktion“ legte.39 Nicht nur werden seine eigenen Leistungen, wie etwa die
Errichtung  des  Methantanks,  „as  a  historical  landmark  of  its  early  entrepreneur-
ship“40 bezeichnet; auch inspirierte er die Menschen in seinem Umfeld zu unterneh-
merischen Tätigkeiten.41 Damit freilich nahm Xi inmitten der Kulturrevolution jene
Reformen vorweg, die ab 1978 Schritt für Schritt zur nationalen Politik wurden. 
Im Einklang mit seinem Fokus auf die Wirtschaft stand der junge Xi kulturrevo-

lutionären Praktiken und der dort üblichen Gewalt ablehnend gegenüber. Auch an
politischen Kampagnen habe er sich nicht beteiligt, habe er doch bereits als junger
Mann realisiert,  dass es  keine Klassengegensätze  mehr in China gebe.42 Entspre-
chend verweigerte er sich den Kritiksitzungen, in denen er als Stimme der Vernunft
auftrat – und die anderen damit zu überzeugen vermochte. Selbst in politischer Ver-
antwortung, als Dorfkader, verzichtete er ganz auf derartige Veranstaltungen:43 Xi,
in anderen Worten, wird als nüchterner Pragmatiker inmitten der Klassenkampf-Ära
gezeichnet. 

Warum wird Xi so dargestellt?

Xi verdiente sich in Liangjiahe die Bewunderung der Bauern,  sorgte sich um die
Menschen, trieb die Modernisierung der Gegend voran, und eignete sich zugleich
ein tiefes Wissen über China an. Stets stach er heraus, war weitsichtiger und kühner
als andere. Mit dem neuen Personenkult wird Xi ein Denkmal gesetzt, das ihn als
Universalgenie zeichnet, das zu Leistungen fähig ist, die kein anderer in seinem Um-
feld erbringen konnte. Hier ist einer, so die einfache Botschaft, der kein gewöhnli-
cher Mensch ist, sondern ein Auserwählter, der Volk und Nation in eine große Zu-
kunft führen wird. Warum verfällt Chinas Propaganda zu derart überzogenen, häufig

39 Dangxiao 2017, S. 70. 
40 China Story 2018c.
41 Xi Jinping 2012. 
42 Dangxiao 2017, S. 43. 
43 Dangxiao 2017, S. 69. 

46



Xi Jinping-Hagiografie

satirisch anmutenden Überhöhungen, die keine Biografie, sondern eine Hagiografie
darstellen? Im Folgenden wird versucht, im Lichte gegenwärtiger politischer Agen-
den der KPCh, aber auch vor dem Hintergrund von Krisenescheinungen im heutigen
China zu klären, auf welche Herausforderungen der Gegenwart die KPCh mit der
Glorifizierung Xis reagieren will.

Ausweg aus der Legitimationskrise der KPCh

Die zentrale Aufgabe der Lebensgeschichte Xis ist es, den Glauben der Chinesen an
einen legitimen Staatschef zu stärken. Xi, so die simple Botschaft, ist jemand, der
wirklich unter den Menschen gelebt, der Armut kennengelernt hat, der die Nöte der
Menschen versteht und sich damit das Recht erworben hat, sie zu vertreten. Er ist
bodenständig, immer nah an seinem Volk. Anders als Hu Jintao 胡锦涛 (geb. 1942)
und Jiang Zemin 江泽民 (geb. 1926), die unnahbar erschienen, tritt Xi in der Propa-
ganda – wie vor ihm Mao – den Menschen in einfacher, sogar abgetragener Klei-
dung entgegen. Das Bild des einfachen Mannes soll ein Gefühl von Nähe zwischen
dem Volk und den in China so entrückten Herrschern erzeugen. Besonders, scheint
es, soll dabei eine Gesellschaftsschicht umworben werden: Die Bauern, zu deren Be-
freiung sich die KPCh einst  berufen fühlte und die seit  Deng Xiaoping  邓小平

(1904–1997) ihren Status als bevorzugte Klasse der KPCh verloren haben. Heute
tragen sie auf Massenprotesten wieder das Bildnis Maos vor sich her, um ihrem Un-
mut über gegenwärtige Missstände Ausdruck zu verleihen. Ein Personenkult speist
sich aus einer solchen Unzufriedenheit gegenüber einer gegenwärtigen Realität, de-
ren Veränderung herbeigesehnt wird.44 Wie zu Maos Zeiten geraten nun, in Zeiten
des größten Wohlstandsgefälles, diese Bauern, denen die Glitzerwelten Pekings und
Shanghais bis heute fremd sind, wieder in die ideologische Umarmung Pekings. Xis
Engagement  für  die  Armen  und Ärmsten  wird zu  seiner  erklärten  ideologischen
Mission, die der Amtszeit Hu Jintaos gefehlt hat,45 und die den Reformverlierern den
Glauben an die KPCh zurückgeben soll.
Freilich  haftet  Chinas  Propaganda  immer  etwas  Kontrafaktisches  an:  Xi,  der

Sohn Xi Zhongxuns, einem Veteranen der ersten Führungsgeneration der KPCh, ist
der Prototyp eines Prinzlings,  der im Windschatten  seines mächtigen Vaters  auf-
stieg.46 In diesem Sinne steht Xi wie keiner seiner Vorgänger für eine Krise des chi-
nesischen Systems, in dem nicht die tüchtigsten, sondern die mit den besten Famili-

44 Lu and Soboleva 2014, S. 5.
45 Torigian 2018, S. 10.
46 Brown 2016, S. 51.

47



Carsten Schäfer

ennetzwerken an die Spitze gelangen.47 Die Erzählung soll dem entgegenwirken. Xi
erhält  hier das Image des Underdogs,  der  sich allein hochkämpfte.  Xis Biografie
blendet seine privilegierte Kindheit – etwa den Besuch einer Eliteschule in Zhon-
gnanhai bis 196648 – vollständig aus. Nicht zufällig wird Liangjiahe stattdessen als
Ort seiner „Wiedergeburt“ beschrieben;49 hier begann nicht nur seine politische Kar-
riere, hier begann sein Leben überhaupt, nicht als Teil des „roten Adels“, sondern als
Abkömmling einfacher Bauern: 

Er trat in die Partei ein, weil er den Standards entsprach und gute Leistungen
zeigte; er wurde Dorfkader wegen seiner starken Fähigkeiten; die Kommune
empfahl ihn für die Universität wegen seiner großen Verdienste. All das hat er
sich mit seinem eigenen Eifer erarbeitet, ohne das ihm irgendjemand besonders
geholfen hätte, was er auch nicht nötig hatte.

他能够入党是因为他符合党员标准，表现好，具备入党条件；他当支部
书记是因为他能力强；公社推荐他上大学是因为他贡献大。这些都是他自
己努力奋斗的结果，不需要、也没有任何人给予特殊的关照。50 

In völliger Umkehrung seiner privilegierten Biografie habe sein Aufstieg damit nicht
vom Nullpunkt aus begonnen, sondern „unter null“.51 Damit fungiert Xis Biografie
zugleich als Parabel auf den chinesischen Traum und die „große Wiedergeburt der
chinesischen Nation“, die, so wie auch Xi, aus bitterer Armut in eine (globale) Zen-
trumsposition zurückkehren soll.

Versöhnung der Mao- und Deng-Ära

Als Parabel fungiert Xis Biografie auch in anderer Hinsicht. Eine der größten Her-
ausforderungen der Ideologen und Historiker in China ist der Umgang mit dem ideo-
logischen Bruch zwischen Mao und Deng.52 In der Figur Xi Jinpings finden beide
Epochen zusammen. Einerseits orientiert sich der Xi-Kult an jenem Mao Zedongs.
Weil Liangjiahe unweit der Yan’an-Region, der „Wiege der chinesischen Revoluti-
on“, liegt, wird den Hagiografen ermöglicht, Xi als Erbe des großen Revolutionsfüh-
rers zu zeichnen: „Deep in his heart, Xi Jinping always considers himself a native of

47 Brown 2016, S. 40.
48 Brown 2018, S. 20.
49 Xu Bu 2018, S. 67.
50 Dangxiao 2017, S. 381.
51 Dangxiao 2017, S. 314. 
52 Brown 2016, S. 10. 

48



Xi Jinping-Hagiografie

Yan’an.“53 Hier habe er den Geist von Yan’an, der auch im Mao-Mythos eine zen-
trale  Rolle  spielt,  erlernt:  „Yan’an  has  functioned as  a starting point  in my life.
Many of my fundamental views and characteristics were formed in Yan’an“, so Xi
Jahre später selbst.54 Xi leiht sich nicht nur das Charisma Mao Zedongs; seine Er-
zählung knüpft auch an Deng Xiaopings Reformära an, die er bereits inmitten der
Kulturrevolution  vorwegnimmt.  Während  die  drei  im  vorherigen  Kapitel  erstge-
nannten Eigenschaften, die Xi zugeschrieben werden – der Mann des Volkes, der
Musterkader und der Gelehrte – beinahe deckungsgleich auch in heutigen populären
Mao-Darstellungen in China zu finden sind,55 gilt das nicht für die Rollen des Inno-
vators und Pragmatikers. Diese sind vielmehr dem heute im offiziellen China ge-
pflegten Image Deng Xiaopings entlehnt.56 Xi schuf die Grundlagen für den Wirt-
schaftsaufschwung Liangjiahes. Widerstand erntete er damit nicht, im Gegenteil, die
Entwicklungen wurden begrüßt, ohne dass dabei aber umgekehrt die Kulturrevoluti-
on, der sie eigentlich zuwider liefen, kritisiert worden wäre. In diesem Moment fin-
den die Mao- und Deng-Ära, Kulturrevolution und Reformphase harmonisch zusam-
men. Für den Zustand der offiziellen Geschichtsschreibung in China verheißt dies
freilich nichts Gutes. Historische Fakten verkommen in der Biografie Xi Jinpings zu
beliebig zusammensetzbaren Bauklötzen.
Eng damit verbunden ist eine Neuerzählung der Kulturrevolution; bei Xi ist sie

frei von Gewalt und Chaos, sogar weitgehend frei von Ideologie und beinahe roman-
tisch verklärt: Die Menschen halfen einander, Konflikte zwischen den armen Bauern
und den Neuankömmlingen aus den Städten gab es keine.57 Die Landverschickung
wird zu einer zwar harten, aber lehrreichen und positiven Lebensphase verklärt. Xis
Erinnerung ist eine selektive: Das Leid von Millionen? Die bittere Armut, die Erfah-
rung von Gewalt und Tod, über die so viele Zeugnisse der landverschickten Jugend-
lichen vorliegen?58 In Xis Kitschversion der „chaotischen Jahre“ finden sie keine
Stimme. Während Deng die Kulturrevolution verurteilte, kehrt Xi das Verdikt nun
wieder um. 

53 China Story 2018d. 
54 China Story 2018d.
55 Schäfer 2017. 
56 Deng 2002, S. 322–341. 
57 Dangxiao 2017, S. 12–13. 
58 Torigian 2018, S. 9. 

49



Carsten Schäfer

Re-Ideologisierung und Machtzentralisierung

Jeder Personenkult verkörpert die politische Mission des Führers, um den sich dieser
Kult dreht.59 Es ist augenscheinlich, dass Xis heutige Politik durch seine Biografie
legitimiert werden soll; immer wieder finden sich explizite Verweise auf die Bezie-
hung  zwischen  Xis  gegenwärtigen  Zielen  und  Slogans  und  seiner  Erfahrung  in
Liangjiahe. Vor allem aber in Bezug auf drei Felder scheint Xis biografische Erzäh-
lung in seine heutigen politischen Vorhaben eingebettet zu sein. 
An erster Stelle ist  das die Rückkehr der Ideologie in China.  Sie findet  ihren

Ausdruck in einer neuen Missionsrhetorik, die unter Hu Jintao viel weniger ausge-
prägt war und die um Formeln wie den „chinesischen Traum“ kreist oder sich in der
Rückbesinnung  auf  die  Bauern  sowie  auf  den  Maoismus  und  Marxismus  aus-
drückt.60 Xis persönliche Geschichte verkörpert, wie gesehen, all das. Das gleiche
gilt zweitens für die Machtzentralisierung, die seit 2012 zu beobachten ist und sich
in der Abkehr vom Prinzip der „kollektiven Führung“ und Hinwendung zu einer
neuen Ein-Mann-Herrschaft  zeigt.61 Auch diese Dinge finden ihre Begründung in
Xis persönlicher Geschichte. Xi ist in den Darstellungen kein  primus inter pares,
sondern ein Mensch mit beinahe übernatürlichen Fähigkeiten, die von allen in sei-
nem Umfeld anerkannt werden. Niemand ist ihm gleichgestellt; und das, so die Mo-
ral der Geschichte, ist gut so: „‚Follow Jinping and it can’t go wrong!‘ the villagers
proclaimed with confidence [during his visit to the village in 2015], just as they had
done during the old years when Xi had stewarded the village to a better life.“62 Drit-
tens stellt die Hagiografie explizit Bezüge zu Xis Anti-Korruptionskampagne her,
die in der ihm zugeschriebenen Unbestechlichkeit immer wieder anekdotisch ausge-
breitet werden. Auch dies freilich ist ein kontrafaktisches Element der Xi-Propagan-
da: Die Familien der politischen Elite haben nach Beginn der Reformen in China ei-
nen märchenhaften Reichtum erlangt. Xis Familie bildet keine Ausnahme.63 Trotz-
dem, oder gerade deswegen, versucht die Xi-Hagiografie hier, Chinas Führer und
damit der KPCh Moralität und Integrität zuzuschreiben: „Having moral authority is
a core source of potential power for the Party;“64 diese versucht Xi für die Partei zu-
rückzugewinnen, nachdem sie ihr mit den Reformen verloren gegangen war. 

59 Lu and Soboleva 2014, S. 7.
60 Brown 2016, S. 29.
61 McGregor 2019, S. 49.
62 China Story 2018e.
63 McGregor 2019, S. 43.
64 Brown 2016, S. 43.

50



Xi Jinping-Hagiografie

Schlussbetrachtungen

Auch wenn nicht alles, was den Personenkult der Mao-Ära ausmachte, unter Xi zu-
rückgekehrt ist – man denke an die Massenbewegungen und Massenaufmärsche – so
sind mit der Amtszeit Xi Jinpings doch Elemente des alten Führerkults wiederbelebt
worden;65 seine Hagiografie ist nur ein Ausdruck dieser Entwicklung: Wie schon bei
Mao gibt es heute Balladen (so wie die „Ballade von Liangjiahe“) und Gedichte auf
Xi Jinping;66 sein „Denken“ und seine Geschichten sind Pflichtlektüre in den Schu-
len geworden,67 seine Werke haben einen kanonischen Charakter erhalten;68 und im
gesamten Land gibt es „Forschungszentren für Xi Jinping-Gedanken zum neuen be-
sonderen Sozialismus“.69 Auch die Begeisterungsbekundungen von „einfachen Men-
schen“, wie sie in den beiden analysierten Büchern gesammelt werden, verweisen
auf  eine  Praxis,  die  in  der  Spätphase  der  Mao-Ära  verbreitet  war:70 Geschichts-
schreibung wird hier zum Machtinstrument.
Auch wenn die Bücher neue Machtverhältnisse und neue Geschichtserzählungen

propagieren sollen, so sind die erzählerischen Darstellungsweisen, denen sie sich be-
dienen, doch keineswegs neu. Vielmehr ist das Xi-Image ein Mix aus Charakterei-
genschaften und Qualitäten, die dem chinesischen Publikum wohl vertraut sind. Wie
bei Li Peng 李鹏 (1928–2019) ist seine politische Arbeit mit seinem Eintauchen in
die Basis, die Volksmassen verbunden;71 wie bei Mao stapeln sich die Bücher auf
seinen Betten,72 wie er liest er bis tief in die Nacht;73 wie Mao hilft er den Ärmeren
mit seinem Geld;74 wie Maos ist auch Xis Sprache die des Volkes, nicht die formali-
sierte  anderer  Parteikader75 und wie Mao lebt  er  das  Leben  der  einfachen  Men-
schen;76 wie Hu Yaobang 胡耀邦 (1915-1989) fesselt er die Menschen in den politi-

65 Zum Personenkult der Mao-Ära siehe Leese 2011.
66 Erling 2022b.
67 Erling 2021.
68 Meissner 2008, S. 481; China Heute 2020.
69 Erling 2022a.
70 Dikötter 2020, S. 168.
71 Li Peng 2014, S. 228.
72 Dangxiao 2017, S. 116.
73 Gao Yong, S. 192.
74 Quan Yanchi 2002, S. 75.
75 Gao Yong 2016, S. 173.
76 Ye Zilong 2000, S. 78.

51



Carsten Schäfer

schen Sitzungen mit seinem Charme und Charisma;77 wie Hu Yaobang benötigt er
kaum Schlaf, um all seine vielen Arbeiten zu verrichten; wie Mao und Deng ist auch
Xi mit enormer physischer Kraft ausgestattet; wie Hu Yaobang schleppte er einmal
einhundert  Kilogramm Getreide  über  einen  fünf  Kilometer  langen  Bergpfad  ins
Dorf;78 und wie sie alle ist auch er „Sohn des Volkes“:79 Xis Geschichte ist die Wie-
derkehr der ewig gleichen Propagandaerzählung von untadeligen Halbgöttern, die
das chinesische Volk führen. Die wahre Person geht hinter dieser Melange aus for-
malistischen Versatzstücken altbekannter Erzählungen verloren.
Die Frage bleibt, wie sich der neue Personenkult weiter entwickeln wird. Auch

wenn einiges dem Personenkult unter Mao ähnelt: Die Gesellschaft,  die Xi unter-
steht, ähnelt jener der Mao-Zeit nur noch wenig. Die Menschen sind mobiler, infor-
mierter und selbstbewusster geworden. Nicht nur deswegen ist die Frage der Wirk-
macht des neuen Personenkults nicht einfach zu beantworten. Xis Image und die da-
mit verbundenen Ziele stecken auch voller Gegensätzlichkeiten. Die Bücher sollen,
in klarer Abgrenzung zu seinen beiden direkten Amtsvorgängern, einen Führer zei-
gen, der Teil des Volkes ist, tatsächlich zeigen sie aber einen Übermenschen, der zu
schicksalhafter Führung berufen ist. An keiner Stelle seiner Hagiografie ähnelt Xi
einem einfachen Mann, zu augenscheinlich, zu allgegenwärtig ist seine allumfassen-
de  Überlegenheit  seinen  Mitmenschen  gegenüber.  Dieser  merkwürdige  Kontrast
zwischen dem Bild eines normalen Bauern und dem des am Standardpersonal des
sozialistischen Realismus angelehnten Helden prägt sämtliche Texte. Wenig an der
Figur ähnelt einem Menschen aus Fleisch und Blut. Beinahe ins Groteske rückt die
Darstellung dort ab, wo der junge Xi, fast noch ein Kind, im Handumdrehen die Pro-
bleme löst, die die Bauern über Generationen hinweg nicht zu überwinden vermoch-
ten. Hier ist Xi ein bloßes Stereotyp – und so seinen Amtsvorgängern weit näher als
intendiert. Auch das um ihn herum dargestellte Volk wird diesem Erzählmuster un-
terworfen und ist am Ende so wenig glaubhaft wie Xi selbst. Die Darstellung seiner
Intelligenz, seiner Bildung, seiner Kraft und Moralität geht einher mit der Darstel-
lung einfacher Chinesen als naiv, ohne jeden Kompass, beinahe geistig beschränkt:
Nichts bleibt am Ende als Identitätsbezug übrig in diesem grotesk überzeichneten
Personentableau. Nicht nur deswegen wundert es wenig, dass es in China auch Wi-
derstände gegen den neuen Personenkult gibt;  dieser Widerstand ist  nicht nur im

77 Dangxiao 2017, S. 116.
78 Gao Yong 2016, S. 160.
79 Gao Yong 2016, S. 343.

52



Xi Jinping-Hagiografie

Volk spürbar, das Xi Jinping in sozialen Medien immer wieder einem bissigen Spott
aussetzt, sondern auch innerhalb der Partei selbst.80

Trotzdem: Ernstgenommen werden muss der Personenkult, wenn auch weniger
als Informationsquelle über den wirklichen Xi Jinping, sondern in Bezug auf die
Umstände, in denen er entsteht und die er zugleich prägt: Personalisierte Diktaturen
sind anfälliger für riskante politische Manöver als technokratische Diktaturen;81 die
Folgen können, das zeigt die jüngste Zeit, nicht nur die Menschen in China, sondern
in einer globalisierten Welt auch uns selbst treffen.

Literaturverzeichnis

Brown, Kerry. 2016. CEO, China. The rise of Xi Jinping. London: I.B.Tauris.

Brown, Kerry. 2018. Die Welt des Xi Jinping. Frankfurt: S. Fischer.

China Heute. 2020. „Dritter Band von Xi Jinpings ‚China regieren’ veröffentlicht“,
http://german.chinatoday.com.cn/2018/sp/202006/t20200630_800212170.html  (Zu-
griff am 14. April 2022).

China Pictorial. 2017. „Eternal Son of the Loess Plateau“, 
http://china-pictorial.com.cn/xi-jinpings-seven-years-as-an-educated-youth-eternal-
son-of-the-loess-plateau-1 (Zugriff am 15. November 2020).

China Story. 2018a. „Cave Homes Blooming with Stories: An Everlasting Legacy“, 
https://www.chinastory.cn/PCywdbk/chinastory/wap/en/detail/20190729/101270000
0042741564122246712130180_1.html (Zugriff am 13. November 2020).

———. 2018b. „Cave Homes Blooming with Stories: A Teary Goodbye to Liang-
jiahe“,
http://www.chinastory.cn/PCywdbk/chinastory/wap/en/detail/20190729/101270000
0042741564124376879146997_1.html (Zugriff am 12. November 2020).

———. 2018c. „Cave Homes Blooming with Stories: A Methane Tank Professio-
nal“,
https://www.chinastory.cn/PCywdbk/chinastory/wap/en/detail/20190729/101270000
0042741564122906628132479_1.html (Zugriff am 12. November 2020).

80 Erling 2022b. 
81 Kendall-Taylor 2016. 

53



Carsten Schäfer

———. 2018d. „A Tree a Throusand Feet Tall Knows its Roots: Unforgettable Li-
angjiahe“,
https://www.chinastory.cn/PCywdbk/chinastory/wap/en/detail/20190729/101270000
0042741564129534711300378_1.html (Zugriff am 12. November 2020).

———. 2018e.  „Marching  on a Sunlit  Path:  Follow Xi Jinping and It  Can't  Go
Wrong“,
https://www.chinastory.cn/PCywdbk/chinastory/wap/en/detail/20190729/101270000
0042741564125865137891111_1.html (Zugriff am 12. November 2020).

Davin,  Delia.  2013.  Mao: A Very Short Introduction.  Oxford:  Oxford University
Press.

Deng, Rong. 2002.  Deng Xiaoping and the Cultural Revolution. Beijing: Foreign
Language Press.

Dikötter, Frank. 2020. Diktator werden. Populismus, Personenkult und die Wege zur
Macht. Stuttgart: Cotta.

Erling, Johnny. 2021. „Pekings neue Lehrbücher“,
https://table.media/china/standpunkt/pekings-neue-lehrbuecher-xi-jinpings/  (Zugriff
vom 13. April 2022).

Erling, Johnny. 2022a. „Chinas vergiftete Sprache“,
https://table.media/china/standpunkt/chinas-vergiftete-sprache/ (Zugriff am 13. April
2022).

Erling, Johnny. 2022b. „Das Lied vom Fluss Liangjiahe“,
https://table.media/china/standpunkt/personenkult-xi-jinping-das-lied-vom-fluss-li-
angjiahe/ (Zugriff vom 13. April 2022).

Gao Yong 高勇. 2016. Wo gei Hu Yaobang dang mishu 我给胡耀邦当秘书. Bei-
jing: Renmin chubanshe.

Kendall-Taylor, Andrea, Erica Frantz und Joseph Wright. 2016. „The New Dicta-
tors“, in Foreign Affairs,
https://www.foreignaffairs.com/articles/2016-09-26/new-dictators (Zugiff am 3. Fe-
bruar 2021).

Leese, Daniel. 2011. Mao Cult. Rhetoric and Ritual in China’s Cultural Revolution.
New York: Cambridge University Press.

54



Xi Jinping-Hagiografie

Li Peng 李鹏 . 2014. Li Peng Huiyilu (1928-1983) 李鹏回忆录(1928–1983). Bei-
jing: Zhongguo Dianli Chubanshe.

McGregor, Richard. 2019. Xi Jinping: The Backlash. Australia: Pinguin.

Meissner, Werner. 2008: „Marxismus-Leninismus“, in:  Das grosse China-Lexikon,
hrsg. von Brunhild Staiger. Darmstadt: WBG, S. 479–482.

Plamper, Jan. 2005. „Introduction. Modern Personality Cults“, in Personality Cults
in Stalinism – Personenkulte im Stalinismus, hrsg. von Klaus Heller und Jan Plam-
per. Göttingern: V&R unipress, S. 13–44.

Quan Yanchi. 2002. Mao Zedong. Man, not God. Beijing: Foreign Language Press.

Schäfer, Carsten. 2017. „Erinnern, um zu vergessen? Das Bild Mao Zedongs im chi-
nesischen Spielfilm“, in minima sinica: Zeitschrift zum chinesischen Geist 29 (1), S.
111–145.

Torigian, Joseph. 2018. „Historical Legacies and Leaders’ Worldviews: Communist
Party History and Xi’s Learned (and Unlearned) Lessons“, in  China Perspectives
2018/1-2, S. 7–15.

Xin Lu und Elena Soboleva.  2014. „Personality Cults  in Modern Politics:  Cases
from Russia and China“, 
https://www.global-politics.org/news-blog/working-papers/cgp-working-paper-01-
2014/cgp-working-paper-012014.pdf (Zugriff am 2. Februar 2021).

Xi Jinping 习近平. 2012. „Wo shi huangtudi de erzi“ 我是黄土地的儿子,
https://baike.baidu.com/item/我是黄土地的儿子 /23327123 (Zugriff vom 15. Mai
2021).

Xu Bu 徐步. 2018. Liangjiahe 梁家河. Shanxi: Shanxi Renmin Chubanshe.

Ye Zilong 叶子龙 . 2000. Ye Zelong huiyilu 叶子龙回忆录 . Beijing: Zhongyang
Wenxian Chubanshe.

Zhongyang Dangxiao Caifang shilu bianjishi 中央党校采访实录编辑室. 2017. Xi
Jinping de qinian zhiqing yuesui 习近平的七年知青岁月 . Beijing: Zhonggong
Zhongyang Dangxiao Chubanshe.

55





Alle unter einem Dach: Nationale Minderheiten und die
Geschichtsschreibung in der VR China

Lukas Witt

This article focuses on the paradigmatic debate on finding a proper mode to include China’s
national minorities into Chinese history. The old “dynastic” pattern of history-writing was no
longer considered to be sufficient, since it solely focused – apart from the so-called Conquest
dynasties – on the history of the Han people. To overcome this limited approach, Chinese
historians, beginning in the 1950s, engaged in a debate on the appropriate modes of histori-
ographical integration. This article aims at presenting the debate by analyzing its two phases
(the 1950s/1960s and 1980s) in their respective political context. Furthermore, it will intro-
duce the main agents of the debate and their individual viewpoints.

Neue Herausforderungen

Seit ihrer Gründung im Oktober 1949 versteht sich die Volksrepublik China (hier-
nach  VR  China)  als  „multiethnisch“.1 Besonders  für  die  Historiker  der  jungen
Volksrepublik stellte der plötzliche Zuwachs an „neuen“ Chinesen eine Herausfor-
derung dar. Die bisherige Fixierung der Geschichtsschreibung auf die Dynastien, die
von Sima Qian  司马迁 (145?–86? v. Chr.) bereits in der Han-Dynastie etabliert
worden war und knapp zwei Millennia die Historiografie bestimmte, hatte (spätes-
tens jetzt) ausgedient. Die dynastische Darstellung war – mit Ausnahme sogenannter
Fremddynastien – eine Geschichte der Han, nicht aber die Geschichte eines multi-
ethnischen Staates. Die nunmehr als „nationale Minderheiten“ betrachteten Gruppen
traten in diesen Darstellungen als Nicht-Chinesen,  Barbaren usw. in Erscheinung
oder fanden gar keine Beachtung. Dies war ein Umstand, der mit dem Anspruch, ein
inklusiver, multiethnischer Staat zu sein, nicht vereinbar war. Ein neuer, inklusiverer
Ansatz musste gefunden werden.
Bereits die Guomindang hatte während der Republikzeit die Frage des Umgangs mit
Minoritäten  in  der  Geschichtsschreibung  beantworten  müssen.  Sie  hatte  mit  der

1 Die Übersetzung des Begriffs minzu 民族 ins Deutsche gestaltet sich schwierig, da er je
nach Kontext Volk, Nationalität, Ethnie oder auch das im Deutschen problematische Ras-
se bedeuten kann. Da die nationalen Minderheiten in China als Teil des chinesischen Vol-
kes verstanden werden, wird in diesem Text im Deutschen auf den Begriff „Ethnie“ zu-
rückgegriffen.



Lukas Witt

„These des gemeinsamen Ursprungs“ (tongyuanlun 同源论) die „Fünf Rassen Chi-
nas“ (wuzu 五族) schlicht auf einen gemeinsamen Vorfahren zurückgeführt.2 Zwar
hatten sich auch Historiker der KPCh vor der Gründung der VR China in ihrer For-
schung auf etwaige chinesische Abstammungslinien konzentriert,  für die VR war
das Motiv einer „chinesischen Rasse“ jedoch untauglich. Zum einen war der ethno-
nationalistische Ansatz dieser Lesart in theoretischer Hinsicht unvereinbar mit dem
eigenen ideologischen Paradigma, zum anderen auch aus praktischen Gründen kaum
ein Modus, auf den man hätte zurückgreifen können, wurden in der VR China doch
deutlich mehr als fünf ethnische Gruppen anerkannt, die es allesamt zu integrieren
galt.3 Dieser Beitrag setzt sich mit den Diskussionen innerhalb der Geschichtswis-
senschaften der VR China zur Integration der nationalen Minderheiten in die chine-
sische Geschichte auseinander. Die Debatte, die in zwei Phasen verlief (1958-1962;
1980er Jahre), soll in Grundzügen nachgezeichnet und in ihren historischen Kontext
eingeordnet werden.

Das Problem

Der erste Historiker, der bald nach Gründung der VR China das Problem fehlender
Inklusivität in der bisherigen chinesischen Geschichtsschreibung thematisierte, war
Bai Shouyi 白寿彝 (1909–2000). Bai war selbst Muslim und problematisierte den
bisherigen Umgang mit den Minderheiten in zwei Beiträgen, die 1951 in der Guang-
ming Ribao 光明日报 erschienen. In seiner ersten Publikation aus dem März 1951
thematisierte Bai zunächst die Bedeutung der Minderheitengeschichte, die diese für
die „Erziehung im patriotischen Denken“ einnehme.4 So räumte Bai den Han zwar
eine Sonderstellung in der Entwicklung Chinas ein, konstatierte jedoch gleichzeitig,
dass weite Teile Chinas eben nicht von den Han, sondern von lokalen Ethnien entwi-
ckelt  worden  seien.  Direkten Bezug nahm Bai  hierbei  auf  Fan Wenlan  范文澜

(1893–1969), der in einem Artikel in der Zeitschrift Xuexi 学习 ein Jahr zuvor die-
sen Umstand betont hatte. Er forderte nun, die Bedeutung der Minderheiten in der
Geschichte Chinas stärker in die „patriotische Erziehung“ einfließen zu lassen. In ei-
nem weiteren Artikel, der knapp zwei Monate später ebenfalls in der Guangming Ri-
bao veröffentlicht  wurde,  machte  Bai  deutlich,  wie  diese  „Integration“  aussehen

2 Leibold 2007, S. 148.
3 Mullaney 2012, S. 121.
4 Bai Shouyi 1982a, S. 23–27.

58



Nationale Minderheiten

könne.5 Das Territorium der VR China machte er hierbei zum Ausgangspunkt seiner
Argumentation.

Da die Grundlagen der Geschichtswissenschaften nicht ausreichen, gibt es in
der Forschung und Lehre zu unserer Landesgeschichte einige Fragen, die es zu
lösen gilt. […] Besonders drängend ist unter anderem die Frage zum Umgang
in der Landesgeschichte mit dem Territorium unserer Heimat. […] Wenn das
Problem des historischen Territoriums nicht gelöst wird, passieren einfach Feh-
ler.  Manchmal wird die Geschichte  anderer  zur eigenen Geschichte  gezählt,
manchmal  hingegen  die  eigene  Geschichte  dem Konto anderer  gutgeschrie-
ben.6

Bai kritisierte,  in den Geschichtswissenschaften fänden in Bezug auf den chinesi-
schen Raum immer noch die Standards dynastischer Geschichtsschreibung Anwen-
dung. Diesen Umstand machte er anhand einiger Beispiele deutlich. So sei der histo-
rische Raum der Geschichte der Zhou lediglich auf das Delta des Gelben Flusses be-
schränkt, die Geschichte die Yuan-Dynastie hingegen erstrecke sich von Europa bis
in die Mandschurei. Für sich gesehen, also von der Perspektive der jeweiligen Dy-
nastien aus betrachtet, sei diese Art der Darstellung sicherlich richtig, „von der War-
te des neuen Chinas aus betrachtet“ jedoch nicht, da dieser Umgang mit chinesischer
Geschichte in keiner Form den Bedürfnissen des chinesischen Volkes der Gegen-
wart entspreche. Dieses wolle wissen, was „auf dem Gebiet des heutigen Vaterlan-
des“ einst geschehen sei.7 Bai schlug daher eine simple, aber effektive Reform vor,
die den Bruch mit  der  bisherigen Darstellung bedeutete.  Seiner  Auffassung nach
sollte einfach  alles,  was einst  auf  dem gegenwärtigen Territorium der VR China
(einschließlich Taiwan) geschehen war, als chinesische Geschichte gelten. Während
die dynastische Tradition eine Gleichsetzung von „Han“ und „China“ bedeute, di-
versifiziere dieser neue Ansatz die Geschichte des Landes und erlaube es nachzu-
vollziehen, wie sich China zu einem multiethnischen Staat entwickelt habe.

Die erste Phase der Debatte

Die Ideen Bais für grundlegende Reformen der Historiografie der VR China sollten
jedoch erst sieben Jahre nach der Veröffentlichung Gehör finden. Der Grund für das
plötzliche Interesse waren Erkenntnisse, die die KPCh aus den Ereignissen der sog.

5 Bai Shouyi 1982b, S. 207–209. 
6 Bai Shouyi 1982b, S. 207.
7 Bai Shouyi 1982b, S. 207.

59



Lukas Witt

Hundert-Blumen-Bewegung hatte ziehen können. Im Zuge der kurzen liberalen Pha-
se im Frühjahr 1957 hatten auch Intellektuelle aus Reihen der nationalen Minderhei-
ten die Chance der offenen Kritik ergriffen. Rufe waren laut geworden, die KPCh
möge  sich  ihrer  Versprechungen  erinnern  und  den  unterschiedlichen  ethnischen
Gruppen Chinas  das  einst  versprochene  Selbstbestimmungsrecht  einräumen.8 Die
VR solle sich am System der Sowjetunion orientieren und das Land zu einem Ver-
bund aus eigenständigen Unionsrepubliken umformen.9

Vom 20. Juli bis zum 6. August 1957 tagte in Qingdao eine Konferenz der Kom-
mission  für  ethnische  Angelegenheiten  des  Nationalen  Volkskongresses,  auf  der
auch die Sezessionsbestrebungen, die im Zuge der sog. Hundert-Blumen-Bewegung
offen zu Tage getreten waren, thematisiert wurden. In seiner Rede bezog der damali-
ge Premierminister Zhou Enlai 周恩来 (1898–1976) Stellung zu der Forderung nach
einer systemischen Umformung Chinas nach dem sowjetischen Modell. Zhou gab
an, dass in China aufgrund des engen Zusammenlebens der verschiedenen ethni-
schen Gruppen eine Aufteilung der  VR in einzelne  Teilrepubliken schlicht  nicht
möglich sei. Er verwies auf die Unterschiede der Geschichte Chinas und derjenigen
der Sowjetunion und erteilte mit Verweis auf die von ihm als „multiethnische Ko-
existenz“ bezeichnete Form des Zusammenlebens der Verwendung des sowjetischen
Modells als Blaupause historisch bedingt eine Absage.10 Im Januar 1958 wurden in
landesweit  erscheinenden  Zeitungen wie der  Renmin Ribao  人民日报  und der
Guangming Ribao Kritikschriften veröffentlicht, die hart mit denjenigen ins Gericht
gingen, die es gewagt hatten, die Lossagung einzelner Minderheiten bzw. ihrer Ge-
biete von China zu verlangen. Die Forderungen wurden ausnahmslos als „lokalna-
tionalistisch“ bezeichnet, die Entsagung von China mit der Entsagung vom Sozialis-
mus selbst gleichgesetzt.11

Kurz nach Veröffentlichung der Kritikschriften wurde in der Renmin Ribao die
Schaffung  von  Minderheitengeschichten  verkündet.12 Die  als  Kurze  Geschichten
(jianshi 简史) bezeichneten Arbeiten waren zwar bereits vor Beginn der sog. Hun-
dert-Blumen-Bewegung beschlossen worden, sollten nun jedoch als Teil der Kampa-
gne des „Goßen Sprungs nach vorn“ massiv forciert werden. Die chinesische Füh-
rung hatte also aus den Erfahrungen der sog. Hundert-Blumen-Bewegung gelernt,

8 Liu Geping 1958, S. 7.
9 Ma Dajun 1958, S. 16–20; Liu Chun 1958, S. 2–3.
10 Die Rede wurde erst im Jahr 1979 veröffentlicht; Zhou Enlai 1979, S. 1–3.
11 Liu Geping 1958, S. 7; Kui Bi 1958, S. 9.
12 O. A. 1958, S. 7.

60



Nationale Minderheiten

dass die Idee eines sozialistischen, multiethnischen und dennoch chinesischen Staa-
tes bislang nur in den Reden und Schriften der Kader, nicht jedoch in den Köpfen
der Allgemeinheit existierte. Die Kurzen Geschichten, die sich an zentral vorgege-
benen  Standards  orientieren  sollten,  stellten  für  die  KPCh eine  Möglichkeit  dar,
bzgl. dieses Missstandes Abhilfe zu schaffen, indem sie für jede einzelne Minderheit
darstellten, wie und warum sie Teil von China geworden war.13 
Der Plan zur Produktion einer Serie von Minderheitengeschichten hatte zur Fol-

ge, dass die chinesischen Geschichtswissenschaften möglichst rasch eine verbindli-
che Antwort auf die einige Jahre zuvor von Bai Shouyi aufgeworfene Frage finden
mussten, wie die nationalen Minderheiten am besten in die Historiografie zu inte-
grieren seien. In einem 1959 ebenfalls in der Guangming Ribao veröffentlichten Ar-
tikel machte schließlich der Historiker He Ziquan 何兹全 (1911–2011) das von Bai
erdachte Konzept zum Gegenstand einer größeren Debatte.14 He forderte von den
chinesischen Historikern eine bessere Umsetzung von Bais Ideen in ihren Veröffent-
lichungen, stellte jedoch selbstkritisch fest, dass auch er selbst in der Vergangenheit
diesem Prinzip nicht gerecht geworden sei.

Es ist so, dass die chinesische Geschichte die Geschichte aller heutigen und
historischen Völker innerhalb der jetzigen Grenzen der Volksrepublik China
umfasst. Wenn wir von chinesischer Geschichte sprechen, sollte dies nicht nur
die Dynastien umfassen, die seinerzeit in der chinesischen Zentralebene Staa-
ten gründeten, sondern sollte auch alle jene Ethnien und Gebiete umfassen, die
seinerzeit außerhalb der Gebiete der Dynastien, aber innerhalb der Grenzen der
VR China zugegen waren.15 

Nicht alle an der Debatte beteiligten Historiker begrüßten das von Bai Shouyi er-
dachte Konzept so vorbehaltlos wie He Ziquan. Größter Kritiker des Ansatzes war
Sun Zuomin 孙祚民 (1923–1991).16 Zwar widersprach Sun nicht der allgemein an-
erkannten Auffassung des gegenwärtigen Chinas als multiethnisch, er wollte dieses
Attribut der Gegenwart jedoch nicht historisiert wissen. Stattdessen sollte das histo-
rische China über die jeweilige zeitgenössische Selbstwahrnehmung der Menschen
definiert werden. Chinese sollte sein, wer sich selbst als solcher gefühlt bzw. identi-

13 Bis zur Fertigstellung erster vollständiger Monografien sollten noch weitere fünf Jahre
vergehen. Zwischen 1963 und 1964 entstanden schließlich insgesamt 57 Bände, die je-
weils die Geschichte(n) der bis zu diesem Zeitpunkt anerkannten Minderheiten beinhalte-
ten, Zhongguo minwei zhengce fagui si 2000, S. 365.

14 He Ziquan 1982, S. 214–217.
15 He Ziquan 1982, S. 215.
16 Sun Zuomin 1982, S. 218–223.

61



Lukas Witt

fiziert hatte. China war für Sun nicht zeitenthoben, sondern sollte seiner Auffassung
nach für unterschiedliche Abschnitte der Geschichte  anhand des zeitgenössischen
Bewusstseins neu verhandelt werden. In der steten Veränderung dessen, was China
bedeutete und darstellte, wähnte Sun die Dialektik des historischen Materialismus
reflektiert. Doch was definierte ein „chinesisches Bewusstsein“? Hier griff Sun dann
doch erneut auf die Dynastien zurück, die er zum Maßstab der Bemessung der Zuge-
hörigkeit zu China erhob. Die von vielen seiner Kollegen als antiquiert erachtete dy-
nastische Perspektive wurde von Sun somit weiterhin verwendet.

Nachdem sich diese eigenständigen Länder aus unterschiedlichsten  Gründen
graduell mit den Han gemischt hatten oder mit den Dynastien der Han vereinigt
worden  waren,  begannen  sie  erst  damit,  Mitglieder  der  chinesischen  Ethnie
[Zhongguo de minzu chengyuan 中国的民族成员] zu werden.17

Sun sah es als Aufgabe der Historiker an, den Prozess der Sinisierung aufzuzeigen,
der je nach Ethnie und Land anders aussehen konnte. Da sowohl Begriff als auch
Territorium  Chinas  in  seinen  Augen  einem  steten  Wandel  unterworfen  waren,
sprach er sich dagegen aus, der Historiografie ein allzu festes Korsett aufzuzwängen.
Unter den beteiligten Historikern blieb Sun jedoch der einzige, der zumindest prinzi-
piell an der Struktur der dynastischen Geschichtsschreibung festhalten wollte. Der
überwiegende Teil der Debattenteilnehmer befürwortete einen inklusiveren historio-
grafischen Ansatz. 
Es zeigte sich sogar, dass einigen der Vorschlag Bais, die chinesische Geschichte

allein an den modernen Grenzen der VR zurückzuverfolgen, nicht weit genug ging.
Bei aller Inklusivität wohnte dieser Konzeption ein gewisser Makel inne, der aus po-
litischen Gründen Schwierigkeiten bereitete. Da chinesische Geschichte einzig über
das Territorium der VR China definiert wurde und schlicht alles innerhalb der mo-
dernen Grenzen – egal ob verbunden oder unverbunden – als „Geschichte Chinas“
gelten sollte, schloss diese Form der Darstellung nicht aus, dass einzelne Ethnien
stets ihre einstige historische Eigenständigkeit bewahrt hatten. Hinsichtlich der von
Zhou Enlai  angeführten  „multiethnischen Koexistenz“,  die den vereinten chinesi-
schen Staat in seiner heutigen Form als „historisch bedingt“ und somit „unveränder-
bar“ begründete, hatte diese Form der Darstellung den Schwachpunkt, dass China
selbst gänzlich undefiniert blieb. Es mangelte schlicht an einer historisch-kohärenten
Begründung, was China überhaupt konstituiere. In Bezug auf das intendierte Ziel,
nämlich die Stärkung der Identifikation der chinesischen Minderheiten mit China

17 Sun Zuomin 1982, S. 223.

62



Nationale Minderheiten

über die Propagierung historischer Narrative, war diese Lesart gar kontraproduktiv.
Die Verbreitung für sich stehender, unverbundener Minderheitengeschichten drohte
weiteres Öl ins Feuer etwaiger Unabhängigkeitsbestrebungen zu gießen. Unter kei-
nen Umständen durfte durch die Bereitstellung entsprechender Narrative den Sezes-
sionswünschen einiger Minderheiten Vorschub geleistet werden. 
Die Angst vor der Instrumentalisierung von Geschichte zur Durchsetzung sezes-

sionistischer Ansprüche wurde besonders deutlich in einem Beitrag des Historikers
Lü Zhenyu 吕振羽 (1900–1980).18 Lü war Historiker am Institut für Alte Geschichte
der  Chinesischen  Akademie  der  Sozialwissenschaften  und  überdies  Mitglied  der
staatlichen Kommission für ethnische Angelegenheiten. Eindringlich warnte er vor
den Konsequenzen,  die entsprechende Darstellungen vor allem in Tibet und Xin-
jiang haben könnten.
Auch Zhao Huafu 赵华富 (geb. 1929) erkannte dieses grundlegende Problem in

der Konzeption Bais.19 Er löste es, indem er nicht nur das gegenwärtige Territorium
der VR China, sondern gleich den gesamten zentral gelenkten und multiethnischen
Staat als historisch darstellte. Bereits die einleitenden Worte seines Beitrags mach-
ten deutlich, dass Zhao darum bemüht war, die historisch hergeleitete Begründung
Zhou Enlais gegen die Schaffung unabhängiger Unionsrepubliken zu bestätigen. 

Wir glauben, dass die eng verflochtene Koexistenz der Völker mit den Han im
Kern die wichtigste Voraussetzung für die Entstehung unseres multiethnischen
Staates war. […] Dass in einem Gebiet lediglich eine einzige Ethnie lebt, gibt
es so nicht. Dies ist eine Besonderheit bei der Verteilung der Ethnien in unse-
rem Lande.20

Zhao schlussfolgerte aus der von ihm beschriebenen Beschaffenheit, dass sich China
aus der Vereinigung aller ethnischen Gruppen ergebe. Diesen Umstand machte er
für die Gegenwart, aber auch für die Vergangenheit geltend. Zum Kernpunkt seiner
Argumentation erhob Zhao den „vereinten und zentralisierten Staat“, der in dieser
Form bereits  seit  der  Qin-Dynastie  bestehe.  Abschnitte  der  Geschichte,  in  denen
China kein geeinter zentralisierter Staat gewesen war (z. Bsp. die Zeit der Drei Rei-
che, die Sechzehn Reiche, die Südlichen und Nördlichen Dynastien usw.), fanden
zwar Erwähnung, wurden bei Zhao jedoch lediglich zu Abweichungen einer Norm
der chinesischen Entwicklungsgeschichte, die „in ihrer grundlegenden Tendenz seit

18 Lü Zhenyu 1982, S. 52–69.
19 Zhao Huafu 1982, S. 28–44.
20 Zhao Huafu 1982, S. 28.

63



Lukas Witt

der Qin und Han-Dynastie eine [Geschichte] der Einheit war.“21 Dass es sich bei
Zhaos Beitrag mehr um eine politische Stellungnahme, denn um eine geschichts-
theoretische  Wortmeldung handelte,  machten  die  von ihm gewählten  „Beispiele“
deutlich,  mit denen er die lange Einheit des chinesischen Zentralstaats  beschrieb.
Konkret bezog er sich auf die Geschichte der Zugehörigkeit der Inneren Mongolei,
Tibets  und Xinjiangs,  Regionen,  in  denen  Teile  der  ansässigen Minderheiten im
Zuge der sog. Hundert-Blumen-Bewegung nationale Souveränität eingefordert hat-
ten. 

Nach der Han[-Dynastie] entstanden in Xinjiang kurzlebige feudal-separatisti-
sche Regime [fengjian geju de zhengquan 封建割据的政权]. Aber dürfen die-
se als eigenständige Länder gelten? Natürlich nicht. 1) Wenn diese als eigen-
ständige Länder gälten, könnte jedes Gebiet in China historisch ein eigenstän-
diges Land sein, da in vielen Gebieten einst derartige Regime entstanden. 2)
Diese Regime veränderten sich sehr schnell. Sie vereinten sich oft, sie trennten
sich oft. Sie entstanden oft, sie verschwanden oft. Niemand kann diese „eigen-
ständigen Länder“ auch nur beim Namen nennen. 3) Die historischen feudal-
separatistischen Regime in Xinjiang sind oft  von chinesischen Minderheiten
gegründet worden, die gar nicht aus Xinjiang stammten.22 

Gestanden Bai Shouyi und He Ziquan den unterschiedlichen Völkern durchaus zu,
im Verlauf ihrer Geschichte eigenständige Länder gewesen zu sein, wurden diese
bei Zhao als „feudale Separatisten“ zu Abtrünnigen einer jahrtausendalten Einheit.
Die politische Note dieser Umdeutung war unverkennbar. Positiv besetzte Kampfbe-
griffe der Revolution durften nicht mit etwaigen Unabhängigkeitsbestrebungen chi-
nesischer Minderheiten konnotiert bleiben, historische Narrative „nationaler Eigen-
ständigkeit“, auf die derartige Bewegungen Bezug hätten nehmen können, sollten
umgeschrieben werden. Die Vergangenheit sollte der Gegenwart dienen und dies be-
deutete, den politischen Status quo zu historisieren. Das Narrativ eines „seit dem Al-
tertum geeinten multiethnischen Staates“ (ziguyilai tongyi de duo minzu guojia 自古

以来统一的多民族国家), ein Ausdruck aus einem im Sommer 1962 in der Wenhui
Bao 文汇报 veröffentlichten Artikel, sollte fortan den historisierten Zentralstaat sub-
sumieren.

21 Zhao Huafu 1982, S. 29.
22 Zhao Huafu 1982, S. 30.

64



Nationale Minderheiten

Vorläufiges Ende und Fortsetzung der Debatte 
in den 1980er Jahren

Anfang der 1960er Jahre endete die Debatte abrupt. Über die Gründe, warum die
Diskussion zum Erliegen kam, kann letztlich nur spekuliert werden. Ein möglicher
Grund ist die Beendigung der Arbeiten an den  Kurzen Geschichten. In den Jahren
1963 und 1964 waren diese weitestgehend abgeschlossen und damit bedurfte es be-
züglich ihrer theoretischen Einbettung schlicht keiner weiteren Diskussion. 
Zudem änderte sich das politische Klima für die chinesischen Minderheiten ab

Mitte der 1960er Jahre rapide. Hintergrund war die Annahme, die Nationalitätenfra-
ge stehe in unmittelbarer Abhängigkeit zur Klassenfrage.23 Ethnien wurden demnach
als historische Kategorien der Klassengesellschaft verstanden, ihre jeweiligen spezi-
fischen Eigenarten als Konsequenz unterschiedlicher historischer und gesellschaftli-
cher Entwicklungen bewertet. Mit Erreichen des Kommunismus und einer klassen-
losen Gesellschaft würden sich die Ethnien und mit ihnen die Konflikte – so die An-
nahme – bald von selbst auflösen. Im Umkehrschluss bedeutete diese Auslegung,
dass nationale und kulturelle Eigenarten als rückständig galten, da sie zwangsläufig
zu Phänomenen der Klassengesellschaft erklärt wurden. Dies betraf theoretisch na-
türlich nicht nur die jeweiligen Eigenarten der Minderheiten, sondern galt gemeinhin
auch für die Han-chinesische Kultur, de facto wurde diese jedoch – das hatte bereits
die Historikerdebatte der Vorjahre deutlich aufgezeigt – als fortschrittlich evaluiert
und zum Maßstab für alle anderen erhoben. Folge dieser Auslegung war, dass ein
hohes Maß an Fortschrittlichkeit eine möglichst schnelle Anpassung an die Han-chi-
nesische Kultur bedeutete, was den Assimilationsdruck auf die Minderheiten enorm
verstärkte. Der Blick war nach vorne gerichtet und ließ keinen Platz für Narrative
der Abgrenzung, wie es Minderheitengeschichten nun einmal waren. In der Folge,
vor allem während der sog. Kulturrevolution, konnte sich daher der undifferenzierte
Topos eines „seit dem Altertum geeinten chinesischen Vielvölkerstaates“ durchset-
zen. 
Erst Anfang der 1980er wurde die Debatte über den richtigen Umgang mit den

Minderheiten fortgesetzt. Beteiligt an der Wiederbelebung war erneut Sun Zuomin.
In einem Aufsatz in der  Lishi Yanjiu 历史研究 übte Sun scharfe Kritik am Ver-
ständnis  von  China  als  einem  „seit  dem  Altertum  vereinigten  multiethnischen
Staat“.24 Er verstand den 1962 in der Wenhui Bao geprägten Ausdruck als eine Über-

23 Liu Chun 1964, S. 5.
24 Sun Zuomin 1980, S. 37–46.

65



Lukas Witt

simplifizierung der Vergangenheit, der den langen historischen Prozess der Entste-
hung des modernen und multiethnischen Chinas nicht differenziert  genug erfasse.
Sun wiederholte erneut seinen Standpunkt, den er bereits zwanzig Jahre zuvor ver-
treten hatte, und forderte die Zugehörigkeit zur chinesischen Geschichte in Abhän-
gigkeit von den „tatsächlichen damaligen Verhältnissen“ zu beurteilen.25 
Auch Bai  Shouyi,  dessen  Artikel  aus  dem Jahr  1950 Ausgangspunkt  der  ur-

sprünglichen Debatte gewesen war, beteiligte sich erneut an der Diskussion. Er trat
im Frühling 1981 in Beijing auf einer „Konferenz zur Erforschung der Geschichte
der Beziehungen der chinesischen Völker“ als einer der Hauptredner auf. Bai sah in
der  Wiederaufnahme  der  Debatte  einen  wichtigen  Beitrag  der  Geschichtswissen-
schaften an den „Vier Modernisierungen des Sozialismus“.26 Auch seine Sicht der
Dinge blieb im Wesentlichen unverändert.
Viele der an der Debatte beteiligten Historiker plädierten dafür, bei der Betrach-

tung der chinesischen Geschichte weniger pauschalisierend vorzugehen. Die Kritik
richtete sich vor allem gegen das bereits von Sun Zuomin kritisierte Verständnis von
China als „seit dem Altertum geeinter multiethnischer Staat“. Der Historiker Tian
Jizhou  田继周  (geb. 1929) kritisierte diesen Ansatz als „Han-chauvinistisch“, da
diese Betrachtungsweise  die  Existenz unabhängiger  Herrschaftsgebiete  prinzipiell
ausschließe.27 Tian sah hierin eine Marginalisierung der Minderheiten. Anstatt der
Annahme, bei China habe es sich immer um einen geeinten multiethnischen Staat
gehandelt, sollte stattdessen von nun an der Entstehungsprozess im Fokus der chine-
sischen Geschichtswissenschaften stehen.
Andere Debattenteilnehmer hielten weiterhin am Verständnis von China als ein

„seit dem Altertum geeinter multiethnischer Staat“ fest. Gu Bao 谷苞 (1916–2012)
war der Auffassung, dass China sich bereits in der Qin-Dynastie zu einem multieth-
nischen Staat entwickelt habe. Da Gu in der „Einigkeit“ die „Hauptströmung“ der
chinesischen Geschichte erkannte, war er der festen Überzeugung, China könne sehr
wohl als „seit dem Altertum geeint“ bezeichnet werden.28

Auch der Historiker Sun Jinji 孙进己 (geb. 1931) teilte diese Auffassung. In ei-
nem Debattenbeitrag schloss er zwar die Existenz „eigenständiger Länder“, die in ir-
gendeiner Form dem chinesischen Kaiserhof gegenüber „unterwürfig“ waren, nicht
grundsätzlich aus. Die „Unabhängigkeit“ dieser Reiche ergab sich für Sun jedoch

25 Sun Zuomin 1980, S. 37.
26 Bai Shouyi 1984, S. 22.
27 Tian Jizhou 1984, S. 80.
28 Gu Bao 1984, S. 34.

66



Nationale Minderheiten

ausschließlich aus einer  ex post Betrachtung,  indem er feststellte,  dass diese sich
später zu „eigenständigen Ländern“ entwickelt hätten. Als Beispiele führte Sun die
Königreiche Chosŏn und Vietnam an, also zwei Länder, die sich im Verlaufe der
Geschichte  zu  modernen  Nationalstaaten  entwickelt  hatten.29 Mit  dieser  simplen,
aber durchaus geschickten Argumentation verortete Sun  per definitionem alle „ei-
genständigen Länder“ (duli guojia 独立国家) außerhalb der modernen Grenzen der
VR, während alle anderen „Mächte“ zu nicht-souveränen „Lokalmächten“ (difang
zhengquan 地方政权) erklärt wurden. Er wählte somit eben jenen Ausdruck, der im
Sprachgebrauch der Debatte als Antonym gebraucht und von Tian Jizhou aufgrund
der eindeutigen Konnotation mit der Zugehörigkeit zum chinesischen Zentralstaat
als „Han-chauvinistisch“ kritisiert worden war, zur Beschreibung aller Völker, die
einst auf dem Territorium der VR gelebt hatten. Laut Sun handelte es sich hierbei
ausschließlich um Entitäten, die entweder die Kontrolle durch die chinesische Zen-
tralmacht anerkannt oder aber bereits vollständig – etwa durch von der Zentralmacht
eingesetzte Verwalter – politische Eigenständigkeit aufgegeben hätten. Er konsta-
tierte, dass die „lokalen autonomen politischen Mächte“ (difang zizhi zhengquan 地
方自治政权) bereits früh unter Kontrolle des chinesischen Zentralstaates gestanden
hätten. Die Bezeichnung oder Kategorisierung dieser als „ausländische Völker“ hielt
er entsprechend für falsch.30 

Die Politik zur Kontrolle von Vasallenstaaten umfasste zwei nicht voneinander
trennbare Aspekte: ein Aspekt war die Bestätigung der Zugehörigkeit zur chi-
nesischen  Zentralmacht  durch jede  in  den  Grenzregionen  lebende  ethnische
Gruppe. Sie erhielten Titel und zollten periodisch Tribut. Der andere Aspekt
war die Bestätigung der politischen Autonomie jeder ethnischen Gruppe durch
die Zentralmacht. Sie mischte sich nicht direkt in die Innenpolitik ein.31

Suns Intention war offensichtlich.  Durch die Verwendung eindeutig besetzter Be-
griffe aus dem Sprachgebrauch der chinesischen Minderheitenpolitik – wie etwa die
explizite Erwähnung des Autonomieprinzips – handelte es sich bei seiner Darstel-
lung der chinesischen Geschichte um nichts anderes als eine scheinbare historische
Analogie einer utopischen Gegenwart der Volksrepublik.
Die Betonung der langen Geschichte chinesischer Einheit war also nicht ledig-

lich  Ausdruck  einer  fachlichen  Meinung,  sondern  weiterhin  auch  von politischer
Notwendigkeit. Deutlich wurde dies im Oktober 1981 in einer Rede Hu Yaobangs,

29 Sun Jinji 1984, S. 113.
30 Sun Jinji 1984, S. 113.
31 Sun Jinji 1984, S. 122.

67



Lukas Witt

die dieser in seiner Funktion als Generalsekretär der KPCh anlässlich des 70. Jahres-
tages der Xinhai Revolution hielt. In einem Abschnitt, der sich mit Taiwan befasste,
griff Hu beinahe im Wortlaut die Argumentation derjenigen auf, die weiterhin dar-
auf pochten, bei China handele es sich um einen „seit dem Altertum geeinten multi-
ethnischen Staat“:

Die chinesischen Ethnien haben seit der Schaffung eines vereinten Landes vor
einigen tausend Jahren fortwährend Schismen bekämpft und die glorreiche pa-
triotische Tradition der Einheit bewahrt. Die Aufspaltungen des Landes in der
Geschichte waren immer nur temporär, waren stets zum Leidwesen der Men-
schen und führten daher stets zur Wiederherstellung der Einheit.32

Fazit

Das Wiederaufbranden der Debatte in den 1980er Jahren brachte inhaltlich erstaun-
lich wenig neue Resultate hervor. Die Debattenbeiträge stammten zum Großteil von
denjenigen Akteuren, die sich bereits an der Debatte der 1950er und 1960er Jahre
beteiligt hatten. Die Ideen und Standpunkte wurden – nun da es wieder möglich war
– erneut zusammengefasst und dargestellt, die Inhalte blieben jedoch im Wesentli-
chen unverändert und wurden nicht weiterentwickelt. Die Frage, ob die chinesische
Einheit das Ergebnis eines historischen Prozesses oder aber „immerdar“ gewesen
sei, blieb auch nach Wiedereinsetzen der Debatte letztlich ergebnislos. Keine der
beiden Perspektiven hatte sich entscheidend durchsetzen können. Politisch blieb die
Betonung einer historischen Einheit weiterhin an der Tagesordnung, auf fachlicher
Ebene jedoch wurden  differenziertere  Betrachtungen  durchaus  toleriert.  Kleinster
gemeinsamer Nenner der Diskutanten blieb das Verständnis, dass sich die chinesi-
sche Historiografie nicht ausschließlich an den Dynastien orientieren dürfe, sondern
man darüber hinaus auch die nationalen Minderheiten – ganz egal ob nun in Abhän-
gigkeit von den Dynastien stehend oder nicht – als Teil der chinesischen Geschichte
begreifen müsse. Anleihen der Debatte – vor allem begrifflicher Natur – finden sich
daher bis heute in den chinesischen Geschichtswissenschaften.  So etwa kam es in
den 1990er Jahren zu einer Debatte innerhalb der chinesischen Geschichtswissen-
schaften zur „richtigen Kategorisierung“ des Königreiches Koguryŏ (chin. Gaogouli
高句丽).33 Je nach Positionierung der chinesischen Historiker wurde Koguryŏ ent-

32 Hu Yaobang 1981, S. 1.
33 Yang Chunji, Geng Tiehua 2000.

68



Nationale Minderheiten

weder als Teil chinesischer oder aber koreanischer Geschichte bewertet. Die Debatte
führte die Inhalte der Diskussionen der 1950er, 1960er und 1980er Jahre auf einer
konkreteren Ebene fort.

Literaturverzeichnis

Bai Shouyi  白寿彝  1982a [Erstveröffentlichung 1951]. „Lun aiguozhuyi sixiang
jiaoyu he shaoshu minzu shi de jiehe“ 论爱国主义思想教育和少数民族史的结合,
in Zhongguo minzu guanxi shi lunwenji 中国民族关系史论文集, hrsg. von Guojia
minzu shiwu weiyuanhui zhengce yanjiu shi 国家民族事务委员会政策研究室 .
Beijing: Minzu chubanshe, S. 23–27.

———. 1982b [Erstveröffentlichung 1951]. „Lun lishi shang zuguo guotu wenti de
chuli“ 论历史上祖国国土问题的处理, in Zhongguo minzu guanxi shi lunwenji 中
国民族关系史论文集 , hrsg. von Guojia minzu shiwu weiyuanhui zhengce yanjiu
shi 国家民族事务委员会政策研究室. Beijing: Minzu chubanshe, S. 207–209.

———. 1984 [Erstveröffentlichung 1981].  „Guanyu Zhongguo minzu guanxi shi
shang de jige wenti” 关于中国民族关系史上的几个问题 , in Zhongguo minzu
guanxi shi yanjiu 中国民族关系史研究 , hrsg. von Weng Dujian 翁独健 (et.al.).
Beijing: Zhongguo kexue chubanshe, S. 1–22.

Gu Bao 谷苞. 1984 [Erstveröffentlichung 1981]. „Lun chongfen zhongshi he zheng-
que jiejue lishi yanjiu zhong de minzu wenti“ 论充分重视和正确解决历史研究中

的民族问题, in Zhongguo minzu guanxi shi yanjiu 中国民族关系史研究, hrsg. von
Weng Dujian 翁独健 (et.al.). Beijing: Zhongguo kexue chubanshe, S. 27–40.

He Ziquan 何兹全. 1982 [Erstveröffentlichung 1959]. „Zhongguo gudai shi jiaoxue
zhong cunzai de yige wenti“ 中国古代史教学中存在的一个问题 , in Zhongguo
minzu guanxi shi lunwenji 中国民族关系史论文集, hrsg. von Guojia minzu shiwu
weiyuanhui zhengce yanjiu shi 国家民族事务委员会政策研究室 . Beijing: Minzu
chubanshe, S. 214–217.

Hu Yaobang 胡耀邦. 1981. „Zai shoudu gejie jinian Xinhai geming qishi zhounian
dahui shang de jianghua“ 在首都各界纪念辛亥革命七十周年大会上的讲话, in
Renmin Ribao 人民日报 (10.10.1981), S. 1–2.

Kui Bi 奎璧. 1958. „Menggu minzu de fanrong libukai Han minzu de bangzhu: Kui
Bi daibiao baogao Neimenggu zizhiqu fandui difang minzuzhuyi he zhengqu shixian

69



Lukas Witt

gongnong muye Da yuejin de qingkuang“ 蒙古民族的繁荣离不开汉民族的帮助:
奎璧代表报告内蒙古自治区反对地方民族主义和争取实现工农牧业大跃进的情
况, in Renmin Ribao 人民日报 Nr. 3507, S. 9.

Leibold, James. 2007.  Reconfiguring Chinese Nationalism. Milton Park: Taylor &
Francis.

Liu Chun 刘春. 1958. „Duanzheng minzu ganqing: pipan difang minzuzhuyi“ 端正
民族感情批: 判地方民族主义, in Zhongguo Minzu 中国民族, 1958.1, S. 2–3.

———. 1964. „Dangqian woguo guonei minzu wenti he jieji douzheng“ 当前我国

国内民族问题和阶级斗争, in Renmin Ribao 人民日报 Nr. 5837, S. 5.

Liu Geping  刘格平 . 1958. „Zai shaoshu minzu zhong jinxing yici fandui difang
minzuzhuyi de shehuizhuyi jiaoyu“ 在少数民族中进行一次反对地方民族主义的

社会主义教育, in Renmin Ribao 人民日报 Nr. 3473, S. 7.

Lü Zhenyu 吕振羽. 1982 [Erstveröffentlichung 1961]. „Lun woguo lishi shang min-
zu guanxi de jiben tedian“ 论我国历史上民族关系的基本特点, in Zhongguo minzu
guanxi shi  lunwenji 中国民族关系史论文集 ,  hrsg.  von Guojia minzu shiwu
weiyuanhui zhengce yanjiu shi 国家民族事务委员会政策研究室 . Beijing: Minzu
chubanshe, S. 52–69.

Ma Dajun 马大军. 1958. „Pipan difang minzuzhuyi, zhengque chuli minzu guanxi“
批判地方民族主义，正确处理民族关系 , in  Jiaoxue yu Yanjiu 教学与研究 ,
1958.6, S. 16–20.

Mullaney, Tohmas S. 2012. Coming to terms with the nation: Ethnic classification
in modern China. Berkeley, Calif: University of California Press.

O. A. 1958. „Minzu yanjiu gongzuo kexue taolunhui zhiding yuejin guihua: yi nian
wancheng shaoshu minzu shehui lishi diaocha“ 民族研究工作科学讨论会制定跃

进规划:一年完成少数民族社会历史调查, in Renmin Ribao 人民日报 Nr. 3655,
S. 7.

Sun Jinji 孙进己. 1984. „Woguo lishi shang minzu guanxi de jige wenti“ 我国历史

上民族关系的几个问题, in Zhongguo minzu guanxi shi yanjiu 中国民族关系史研

究, hrsg. von Weng Dujian 翁独健 (et.al.). Beijing: Zhongguo kexue chubanshe, S.
108–130.

70



Nationale Minderheiten

Sun Zuomin  孙祚民 .  1980. „Chuli lishi shang minzu guanxi die jige zhongyao
zhunze“ 处理历史上民族关系的几个重要准则, in Lishi Yanjiu 历史研究, 1980.5,
S. 37–46.

———. 1982 [Erstveröffentlichung 1961]. „Zhongguo gudai shi zhong youguan zu-
guo jiangyu he shaoshu minzu de wenti“ 中国古代史中有关祖国疆域和少数民族

的问题 in Zhongguo minzu guanxi shi lunwenji 中国民族关系史论文集, hrsg. von
Guojia minzu shiwu weiyuanhui zhengce yanjiu shi 国家民族事务委员会政策研究

室. Beijing: Minzu chubanshe, S. 218–223.

Tian Jizhou 田继周 . 1984. [Erstveröffentlichung 1982]. „Woguo minzu shi yanjiu
zhong de mou xie lilunxing wenti“ 我国民族史研究中的某些理论性问题 , in
Zhongguo minzu guanxi shi yanjiu 中国民族关系史研究 , hrsg. von Weng Dujian
翁独健 (et.al.). Beijing: Zhongguo kexue chubanshe, S. 70–107.

Yang Chunji  杨春吉  und Geng Tiehua  耿铁华 [Hrsg.]. 2000.  Gaogouli guishu
wenti yanjiu 高句丽归属问题研究. Changchun: Jilin wenshi chubanshe.

Zhao Huafu 赵华富 . 1982 [Erstveröffentlichung 1958]. „Wei zhengque chanming
woguo lishi shang de minzu guanxi er douzheng (jielu)“ 为正确阐明 我国历史上

的民族关系而斗争 (节录), in Zhongguo minzu guanxi shi lunwenji 中国民族关系

史论文集, hrsg. von Guojia minzu shiwu weiyuanhui zhengce yanjiu shi 国家民族

事务委员会政策研究室. Beijing: Minzu chubanshe, S. 28–44.

Zhongguo minwei zhengce fagui si 中国民委政策法规司 [Hrsg.]. 2000. Zhongguo
minzu zhinan 中国民族指南. Beijing: Haiyang chubanshe.

Zhou Enlai 周恩来. 1979. „Guanyu woguo minzu zhengce de jige wenti“ 关于我国

民族政策的几个问题, in Renmin Ribao 人民日报, Nr. 11497, S. 1–3.

71





Religion als Reduktion von Unsicherheit im Kontext von
Krisen. Die Aneignung eines diskursiven Deutungsmusters

im China der 1920er Jahre

Christian Meyer

The subject of crises has been a permanent issue in modern China. Within such debates the
topic of religion has been addressed again and again. For example, in the early 1920s, not
only the role of religions in “saving” (jiu 救) individuals as well as the country in the evolu-
tionary struggle for survival was discussed, but also religion’s role for a future modern society
in China in general became a topic. The article on the motif of ‘religion as means for reducing
uncertainty in the context of crises’ is divided into two parts: In a first part it reconstructs im-
portant elements of the Western genealogy of this discursive pattern that was later introduced
to China. In a second step the focus lies on a reconstruction of its reception in the 1920s. The
main sources analyzed for this are  the public lecture series initiated by the Young China
Study Society (Shaonian Zhongguo xuehui) in 1920–21 and some early introductions to reli-
gion that followed in this period. Contributors of the lecture series included such prominent
figures as Liang Shuming and Russell, but also representatives less well-known today such as
the  psychologist  Lu  Zhiwei,  the  philosopher  Tu  Xiaoshi,  or  the  natural  scientist  Zhou
Taixuan. The introductory works on religion that addressed similar problems serve as further
sources. The article pursues a genealogical-discursive approach. The selected contributions of
the 1920s are contextualized in the debates of the time and analyzed with regard to imports of
Western concepts. One of the main concerns of the article is to show that this period was
probably the first time that the concept of religion (zongjiao) was introduced not only as a
possible answer to the concrete problems of future China, but – influenced by the religious-
psychological approaches of William James – in particular in its socio-psychological role of
reducing uncertainty in individual crises. 

Einleitung

Krise  ist  ein  Dauerthema  im modernen  China,  das  in  verschiedenen  diskursiven
Kontexten auch immer wieder im Zusammenhang mit Religion aufgegriffen wurde.
Dies geschah nicht zuletzt in bedeutenden Transformationsphasen: In jüngerer Zeit,
in den 1980er und 1990er Jahren, sprachen chinesische Intellektuelle verschiedent-
lich von einer dreifachen Überzeugungs- (xinxin 信心), Vertrauens- (xinren 信任)



Christian Meyer

und Glaubenskrise (xinyang 信仰 ) (san xin weiji 三信危機 )1. Vor ihrem Hinter-
grund wurde das breite Revival der Religionen in der VR China erklärt. Die Religio-
nen sollen das Werte- und Orientierungsvakuum gefüllt und Halt in Zeiten zuneh-
mender Unsicherheit unter marktwirtschaftlichen Verhältnissen geboten haben.2

Die Wurzeln dieser Thematik reichen jedoch weiter zurück. Sie sollen hier ge-
nealogisch verfolgt werden: So wurde in der politischen Umbruchs- und Krisenzeit
der frühen 1920er Jahre die grundsätzliche Rolle und Zukunftsfähigkeit von Religi-
on (zongjiao 宗教 ) überhaupt verhandelt. Religion wurde nicht nur als Rezept für
das „Heil“ oder die „Rettung“ von Individuen auf spiritueller Ebene (dejiu 得救, jiu-
ren 救人) erörtert, sondern auch im Kontext der Rettung des Landes (jiuguo 救國)
aus der Gefahr des Selbstverlustes und des Untergangs der chinesischen „Rasse“.3

Im Hintergrund stand die Rezeption sozialdarwinistischer Theorien und das Motiv
des nationalen Überlebenskampfes. Die Ausprägung solcher Ideen kann als Teil ei-
nes größeren Nationalismus- und Modernisierungsdiskurses in der Transformations-
und Krisenzeit  der späten Qing- und vor allem der frühen Republikzeit  bestimmt
werden. Biographisch konnte Religion zugleich auch mit der Frage des individuellen
Umgangs mit Lebenskrisen verbunden und als Potential zu deren Bewältigung re-
flektiert werden. Das Thema Religion erscheint dabei als separater Diskursstrang,
der sich an einzelnen Punkten mit den Themen Modernisierung und Nationalismus
verschränkte.
Eine dieser Verschränkungen wird durch eine prominente Debatte markiert, die

von der Junges-China-Studiengesellschaft (Shaonian Zhongguo xuehui 少年中國學

會) ins Leben gerufen worden war. Diese von herausragenden Persönlichkeiten ge-
führte  Diskussion über  Religion und die darauffolgenden  antireligiösen und anti-
christlichen Bewegungen führten zu einer Welle von Publikationen im Bereich der
entstehenden Religionswissenschaft (zongjiaoxue). So entstand in den 1920er Jahren
auch eine Reihe neuer Einleitungswerke zu Religion, offensichtlich als Reaktion auf
diese Debatten. Zusammen stellen diese Quellen die materielle Grundlage des vor-
liegenden Beitrags dar, in dem ihre Bedingungen, Akteure und Diskurspositionen
zum Thema Religion beleuchtet werden sollen. Dabei bietet sich ein diskursiver An-
satz an, der die Genealogie des Problems in Bezug auf wichtige Hauptstränge und

1 Siehe z.B. Gan Tang 1983 und Chen Jie 1995.
2 He Guanghu 2003, S. 43; s. Fällman 2010a, S. 21, oder Fällman 2010b, S. 949–969.
3 Siehe z.B. Kubin 2005, S. 26–27. Ideen des Überlebenskampfes der chinesischen Rasse

bzw. Nation finden sich bereits bei Yan Fu in seiner Übersetzung von Thomas Henry
Huxleys  Evolution and Ethics (1897) oder bei Liang Qichao, siehe Ly 2010, S. 69–89,
bes. S. 74–75; Müller 2008, S. 160.

74



Religion als Reduktion von Unsicherheit

Debatten zu verfolgen versucht.4 Reiner Keller5 nimmt den Begriff der diskursiven
Deutungsmuster auf und stellt dabei die Religion verstanden als individuelle oder
kollektive Krisenbewältigung, insbesondere im Sinne der „Reduktion von Unsicher-
heit“ (oder im psychologischen Sinne von „Trost“), in den Mittelpunkt.6 
Das Hauptanliegen des vorliegenden Beitrags besteht darin, zu zeigen, dass hier

das Konzept von Religion (zongjiao) nicht nur als mögliche Antwort auf konkrete
Probleme des künftigen China diskutiert, sondern – in Aufnahme religionspsycholo-
gischer Ansätze insbesondere von William James (1842–1910) – vermutlich erst-
mals hinsichtlich seiner (sozial)psychologischen Rolle zur Reduktion von Unsicher-
heit in individuellen Krisen eingeführt wurde. Aufgrund der oft nur vagen Quellen-
angaben in den erörterten Debattenbeiträgen und Einleitungen erweist sich die Spu-
rensuche nach inhaltlichen Anknüpfungen methodisch als Rekonstruktion. Ausge-
hend von impliziten Bezügen auf William James einerseits und auf der Grundlage
der  expliziten  Verwendung  einschlägiger  Schlüsselwörter  wie  „Krise“,  „religiöse
Erfahrung“, etc. andererseits macht sie direkte und indirekte Einflüsse des amerika-
nischen Philosophen und Psychologen transparent und zeichnet die erwähnten dis-
kursiven Deutungsmuster nach. 
Nach einem Blick auf wichtige Elemente der westlichen Genealogie in einem

ersten Schritt soll zunächst eine grobe Skizze der chinesischen Kontexte und wichti-
gen Diskurse erfolgen, bevor die zentralen Debattenbeiträge der  Shaonian-Zhong-
guo-Debatte sowie einschlägige Äußerungen in religionswissenschaftlichen Einlei-
tungswerken der 1920er und 1930er Jahre als Hauptquellen zum Thema analysiert
werden.

4 Zur Analyse bediene ich mich des Werkzeugkastens von Jäger 2006,  der Anregungen
Foucaults, Jürgen Links und anderer verarbeitet und systematisiert hat.

5 Keller 2015, S. 41.
6 Die  Formulierung  „Reduktion  von  Unsicherheit“  lehnt  sich  an  Luhmanns  funktionale

Deutung von Religion als „Steigerung hinnehmbarer Unsicherheit“ an. Luhmann 1977, S.
80. Pollack fasst Luhmanns Deutung zusammen: „Die Religion ... schließt die offenen
Verweisungshorizonte, überführt Unbestimmbares in Bestimmbares, absorbiert das in je-
der Selektion enthaltene Risiko des Außerachtlassens, gibt eine motivfähige Interpretation
der Welt und macht die Kontingenz der gesellschaftlichen und psychischen Strukturen so
tragbar“ (Pollack 2001, S. 11 mit Verweis auf Luhmann 1977, S. 27). Ein genauerer Blick
zeigt allerdings, dass die funktionale Deutung Luhmanns eine viel längere Tradition in der
jüdisch-christlichen Theologiegeschichte hat,  die er aufnimmt und verarbeitet.  Entspre-
chend dem genealogischen Ansatz sollen hier darum nicht Luhmanns oder andere neueren
Theorien von außen als Maßstab angelegt, sondern die konkreten Einflüsse entsprechen-
der westlich-christlicher Ideen auf die chinesischen Debatten genealogisch rekonstruiert
werden.

75



Christian Meyer

1. Westliche Genealogie

1.1. Christliche Traditionen von ‚Heil‘ und Heilsversprechen als 
Antwort auf Krise

Die moderne Fragestellung nach Religion und Krise selbst lässt sich nicht ohne den
Einfluss der jüdisch-christlichen Tradition denken. Von großer Bedeutung war dar-
um auch für China deren Rezeption. In der jüdisch-christlichen Tradition ist das Mo-
tiv des „Heils“ bzw. der „Rettung“ ein ganz entscheidendes Merkmal. Ihre Semantik
wurde schon in der Antike mit derjenigen von krisis verbunden.
Traditionsgeschichtlich stammt das Motiv zunächst aus der historischen Erfah-

rung und Schrifttradition Israels bzw. Judas: In den alttestamentlichen Schriften geht
es beim „Heil“ in erster Linie um die kollektive Rettung aus konkreter Gefahr und
Bedrohung, insbesondere der Eroberung und Versklavung durch Babylonier und As-
syrer oder andere Feinde.7 In späteren alttestamentlichen Schriften finden wir die
Umformung in kollektive und individuelle Eschatologien, die sich dann in den spä-
teren  jüdischen  und  christlichen  Traditionen  fortsetzen.8 Im  neutestamentlichen
Kontext, namentlich im griechisch verfassten Johannesevangelium findet  sich der
Krisenbegriff bereits in religiös-eschatologischen Kontext. Während der Begriff krí-
sis in (spät)antiker Zeit im griechischen Sprachkontext – abgeleitet vom Alltagswort
krínō (entscheiden, sich entscheiden, urteilen) – bereits früh neben einer juristischen
auch eine medizinische Bedeutung aufwies9 und damit den Punkt der Entscheidung
zwischen Heilung und Verschlimmerung einer Krankheit bezeichnete, wird der Be-
griff krísis als theologischer Begriff im Johannesevangelium (Joh. 3,17–19; 5,22–29;
7,24; 9,39; 12,31; 16,8) aufgenommen, nämlich als Entscheidung der „Welt“ (kós-
mos) angesichts der Ankunft des Christus, welche zugleich – in Weiterführung der
juristischen Tradition des Begriffs – das „Gericht“, eine Scheidung zwischen Glau-
benden und Nichtglaubenden, bedeutet.10 Markiert wird damit die durch das Kom-
men des „Sohns“ angebrochene Zeit der Entscheidung als eschatologischer Situati-

7 So erscheint der Perserkönig Kyros I. (Jes. 45,1 u.ö.), der das babylonischen Reich be-
siegte, als „gesalbte“ Rettergestalt (Messias). 

8 Koenen  2007,  https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/20917/  (Zugriff  am  5.  April
2021).

9 Koselleck,  Tsouyopoulos und Schönpflug,  1976 (Zugriff  am 5.  April 2021);  Klosinski
1999, S. 261–264.

10 Blank 1964; vgl. Wehnert 2011, https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/48909/  (Zu-
griff am 5. April 2021).

76



Religion als Reduktion von Unsicherheit

on. Die Jetztzeit des Johannesevangeliums ist markiert durch Leiden, Verfolgung,
aber auch Motive des Beistands und Trosts in dieser Zeit.11 Das Motiv des Trosts in
dieser Welt (s.a. 2 Kor 1,3) durch Hoffnung auf eine jenseitige wurde zunächst in
Verfolgungszeiten der jungen Christenlehre entwickelt.  Später wurde es zu einem
dominanten Motiv, das besonders im Mittelalter bis in die frühe Neuzeit verallge-
meinert eine Lebensauffassung von der Welt als „Jammertal“12 kennzeichnete, wel-
che  so  angesichts  der  Bedrohung,  Unsicherheit  und  Endlichkeit  –  insofern  auch
Sinnlosigkeit – des Erdenlebens erfahren wird. Luhmanns Deutung von Religion als
„Steigerung hinnehmbarer Unsicherheit“ und als Schließung „offener Verweisungs-
horizonte“ kann somit als säkularisierte Variante und abstrahierende Deutung einer
höchst spezifisch christlich-westlichen Konstellation gelten.13 
In China wurden solche Ideen ab dem 19. Jh. von frommen Missionaren verbrei-

tet und zwar gerade auch im volksreligiösen Kontext, nicht zuletzt durch Bibeltrak-
tate und christliche Narrative wie das weit verbreitete The Pilgrim’s Progress (1678)
von John Bunyan (1628–1688). Dabei vermischten sich diese auch mit Motivik und
Semantik aus Volksreligion und populären Erzählungen.14

1.2. Die Rolle William James’: Individuelle (Lebens-)Krise und re-
ligiöse Erfahrung 

Ein jüngerer Aspekt der westlichen Genealogie war die Umformung christlicher Ide-
en durch den amerikanischen Transzendentalisten und einflussreichen Religionspsy-
chologen William James (1842–1910). Dessen Werk The Varieties of Religious Ex-
perience (1902)15 wurde im Westen und in China in der ersten Hälfte des 20. Jh.
stark rezipiert. James rationalisiert christliche Ideen, generalisiert sie auf Religion im
Allgemeinen und fügt sie in ein religionspsychologisches Schema ein. So wird bei
ihm Religion zunächst als  Antwort auf individuelle Lebenskrisen konzipiert. Her-
ausfordernde Lebenssituationen sollen in religiöser Erfahrung in besonderer Weise
verarbeitet werden und zur Konversion führen. Mit großer Wirkung auf die moderne

11 In Form des Parakleten (paráklētos) (in der Lutherbibel klassisch übersetzt als der Trös-
ter, aber in der Gerichtssituation auch als (anwaltlicher) Beistand oder Fürsprecher zu ver-
stehen), siehe Joh 14,16; 14,26; 15,26; 16,7, später gedeutet als der Heiliger Geist.

12 Siehe zum Beispiel das Kirchenlied O Heiland, reiß die Himmel auf; siehe z.B.  Pritzkat
1998.

13 Vgl. oben Fußnote 6.
14 Chu Xiaobai 2019; Lai Tzu-Pang 2012.
15 James 1905 [1902]. 

77



Christian Meyer

Psychologie prägte James das Konzept der (Lebens)Krise16 als plötzlich sich zuspit-
zende  individuelle  Erfahrung.  In  den  Vordergrund  trat  dabei  die  individuelle
„religiöse Erfahrung“ als neuer Schlüsselbegriff.17 Zugleich rückte der Begriff der
Mystik als  Inbegriff  religiöser Erfahrung in den Vordergrund.  Anders als der jo-
hanneische Begriff von  krísis greift James explizit auf die medizinische Semantik
von krísis zurück,18 wobei hier die traditionelle Verbindung von Religion und Medi-
zin mitschwingt.19

Krise wird in dieser (religions)psychologischen Deutung stets auf die individuel-
le Biographie bezogen.  Bei  James erfüllt  der Begriff  die Funktion, die  plötzliche
Konversion (im Gegensatz  zum „gradual  growth“) als religiöse Bekehrungserfah-
rung zu plausibilisieren.20 Sie wird anhand von biographischem Material eingeord-
net21 und mit Nennung expliziter Emotionen als Erfahrung von Selbst-Verzweiflung
und Selbstaufgabe geschildert (S. 227), die psychologisch von einer erlösenden Er-
leichterung („relief“, S. 212) oder einer „extasy of happiness“ (S. 254) gefolgt wird
(typisch hier der Begriff „conversion crisis“, S. 212; vgl. S. 243; S. 254). James’
Werk war nicht  nur  im Westen äußerst  einflussreich.  Wie sich in der  Shaonian-
Zhongguo-Debatte erweisen lässt, wurden seine Ideen auch in China schon in den

16 Dabei kommt der Begriff der „life crisis“ noch nicht bei ihm vor, der Begriff der crisis ist
jedoch regelmäßig in diesem Sinne gebraucht. 

17 Die moderne Tradition des Begriffs der religiösen Erfahrung weist auf Schleiermacher zu-
rück (bei diesem noch als „religiöses Erlebnis“, im Englischen: religious experience). 

18 Explizit bei James 1905 [1902], S. 183: “The older medicine used to speak of two ways,
lysis and crisis, one gradual, the other abrupt, in which one might recover from a bodily
disease. In the spiritual realm there are also two ways, one gradual, the other sudden, in
which inner unification may occur. Tolstoy and Bunyan may again serve us as examples
…”. 

19 Die metaphorischen Anwendungen medizinischer Begriffe wie Diagnose und Therapie
auf den religiösen Bereich haben längere Tradition u.a. sowohl im Christentum als auch
im Buddhismus, siehe z.B. Dörnemann 2003; vgl. auch im Buddhismus die „Vier Edlen
Wahrheiten“ als Schema einer medizinischen Diagnose und Therapie,  siehe von Brück
2000.

20 James 1905 [1902], S. 196: „Or the focus of excitement and heat, the point of view from
which the aim is taken, may come to lie permanently within a certain system; and then, if
the change be a religious one, we call it a conversion, especially if it be by crisis, or sud-
den.” [Kursiv im Original]. 

21 James verarbeitet dabei eine größere Menge von literarischen Konversionsschilderungen,
z.B. von Tolstoi und aus erbaulicher Literatur. Tatsächlich stand wohl bei James selbst
biographisch eine frühe Lebenskrise im Hintergrund (Bruder 1989, S. 15–16). 

78



Religion als Reduktion von Unsicherheit

1920ern rezipiert. Dies ist relativ früh,22 wurde das Werk doch erst 1947 vollständig
übersetzt.23

2. Ende Qing- und Republikzeit (ca. 1890–1949) als
Transformations- und Krisenzeit sowie Diskurse

um nationale und individuelle Rettung

Die Rezeption der genannten westlichen Vorstellungen ist nicht ohne die spezifi-
schen  chinesischen  Kontexte  zu  denken,  insbesondere  die  Transformationen  von
Mitte des 19. Jh. bis Anfang des 20. Jh. Gegen Ende des 19. Jh. wurde die Heraus-
forderung durch die technische und militärische Übermacht westlicher Mächte so-
wie Japans auch als immer drängender wahrgenommen, so dass sich spätestens nach
der Niederlage gegen Japan 1895 von einem Krisenbewusstsein sprechen lässt. Für
den weltanschaulichen Bereich haben Goossaert und Palmer vom „Verlust der Mit-
te“ durch den Bedeutungsverlust des Konfuzianismus gesprochen. Sie konstatieren
im modernen China eine Offenheit in religiösen Fragen, die bis heute andauere.24

Zugleich führte die Präsenz westlicher Akteure, darunter die Missionare, zu einer
zunehmenden Verfügbarkeit westlichen Wissens (xixue 西學), nicht zuletzt in Form
von Übersetzungen.25 Für  unseren  Kontext  kann die  Wahrnehmung als nationale
Überlebens- und Orientierungskrise neben den immer drängenderen Reformversu-
chen am Anfang des 20. Jh. auch an einem Wandel der Semantiken festgemacht
werden. Herausheben lässt sich besonders die Rhetorik der „Rettung des Landes“
(jiuguo 救國). Diese war besonders einem neuen Nationalismusdiskurs geschuldet.26

Auch wenn es in vormoderner Zeit ähnliche Krisenbefunde gab, trat hier in der Ver-
knüpfung mit der sozialdarwinistischen Idee doch die besondere Dringlichkeit eines
Überlebenskampfes  einer  Nation  hinzu.  Weitere  Rhetoriken  in  der  Tradition des
westlichen Nationalismus des 19. Jh. formulieren in diesem Kontext die Notwendig-

22 Neben anderen Wegen wie den Schriften von chinesischen Wissenschaftlern, die in den
USA u.a.  Religionswissenschaft  studiert  hatten,  wurde William James (neben Bergson
und Russell  und anderen) um 1920 auch durch John Dewey (1859–1952) bekannt ge-
macht, der von Frühjahr 1919 bis Sommer 1921 an der Peking-Universität unterrichtete
(s. Paisley 2020, S. 26).

23 James 1947. 
24 Goossaert und Palmer 2011. 
25 Z.B. Lackner, Amelung und Kurtz 2001. 
26 Z.B. Kuhn 2007, S. 191, 197, 240 u.ö.; Schneider 2017. 

79



Christian Meyer

keit eines „Erwachens“ oder „Sich-Bewusstwerdens“ (der Nation) (juexing 覺醒 ,
juewu 覺悟).27 Dieser Diskurs, der sich auch als eine Art Krisendiskurs ansprechen
lässt, bildete den unmittelbaren Kontext der Debatten, die wir im Folgenden untersu-
chen wollen.
Schon im Laufe der 1910er Jahre und mit dem Beginn der später so genannten

„Neuen-Kultur“-Bewegung verschob sich dabei der Akzent auf die Individuen, so
dass die Rettung der Nation zunehmend an die Rettung der Menschen (jiuren 救人)
gekoppelt wurde,28 nicht zuletzt mit Appellen an die Jugend und mit einem Fokus
auf die Pädagogik. Für religiöse Vertreter hatte diese Rhetorik starke religiöse Kon-
notationen und bot willkommene Anknüpfungspunkte. Im Buddhismus fanden sich
auch traditionell einflussreiche Vorstellungen wie die Erlösung aus dem Leiden (jiu-
ku 救苦) als zentrale Motive. Reformer wie Taixu 太虛 (1890–1947), aber auch die
buddhistische Presse, verbanden das Motiv der eigenen Erlösung mit dem der Ret-
tung der Anderen und des Landes.29 Heil, individuelle religiöse Rettung, wurde so
als Beitrag zur nationalen Rettung oder gar Voraussetzung dafür konstruiert. 
Dies galt nicht weniger für die protestantische Mission, wo – liberale – Vertreter

des Social Gospel eine Verschränkung von individuellem und kollektivem Heil ver-
traten. So hat Philip West mit Fokus auf die christliche Yenching Universität und
dortige Akteure im Umfeld des YMCA die Verschränkung der Motive der Erlan-
gung des eigenen Heils (dejiu 得救) und der kollektiven Rettung des Landes aufge-
zeigt.30 Diese  Verschränkung  spiegelt  sich  im Motto  des  Yenching-Geistes  eines
sich aufopfernden selbstlosen „Dienstes“ (fuwu 服務) an der Gesellschaft aus christ-
licher Inspiration,31 aber auch in den Biographien diverser chinesischer christlicher
Professoren am Religionsdepartment, bei deren Konversionen sich das Anliegen na-
tionaler Rettung oft mit individuell erlebten Krisen verband. Wichtige Motive waren

27 Kuhn 2007, S. 191; Fitzgerald 1996. 
28 Z.B. Schwarcz 1986, S. 6. Schwarcz versteht allerdings den Begriff jiuren als “salvation

of mankind, or more precisely, to a critical-minded humanism”, s. Goodell 2017, S. 184. 
29 Siehe Goodell 2017, S. 183–184; Jessup 2010, S. 41: “to save others is to save oneself”

(jiuren jiushi jiuji 救人就是救己). 
30 West 1976, S. 41, vgl. S. 82: “For the Chinese members of the Life Fellowship, too, natio-

nal salvation was of first importance, and they presented Christianity as one help in the
task.” 

31 Siehe auch das Motto der Yenching University “freedom through truth for service” (yi
zhenli de ziyou yi fuwu 以真理的自由以服務) (West 1976, S. 48). 

80



Religion als Reduktion von Unsicherheit

insbesondere die Selbstlosigkeit, der Vorbildcharakter der Person Jesu, aber auch die
Rolle von Erziehung.32

Solche Diskurse prägten so auch den neu eingeführten Religionsbegriff zongjiao.
Dieser  neue  Terminus  überschrieb  in  sukzessiven  Debatten  schrittweise  das  alte
konfuzianische Paradigma von jiao 教, das insbesondere in öffentlichen Kontexten
die Bedeutung einer moralisch-pädagogischen Lehre gehabt hatte,33 mit neuen Be-
deutungen.34

3. Die Shaonian-Zhongguo-Debatte zur Zukunft von Religion

Wir kommen nun zur ersten Quellengruppe unserer Rekonstruktion, der Shaonian-
Zhongguo-Debatte von 1920–21. Diese kann als diskursives Ereignis und Knoten-
punkt verstanden werden, an dem in den Debattenbeiträgen die Verschränkung der
Diskurse zu Religion und Moderne greifbar werden. Hierbei soll das Diskursmuster
„Religion als Reduktion von Unsicherheit in Krisen“ im Mittelpunkt stehen, dessen
damalige Formulierung durch William James geprägt war und somit als Indikator
für dessen Einfluss gelten kann.
Hauptthema der Debatte war die Frage nach der Vereinbarkeit von Wissenschaft

und Religion sowie nach der Zukunftsfähigkeit von Religion in einer modernen chi-
nesischen Gesellschaft. Ihr Auslöser war die Forderung einiger radikaler Vertreter
der Pariser Sektion der erst 1920 gegründeten Shaonian Zhongguo xuehui 少年中國

學會  (Young China  Association)  nach  dem freiwilligen  Austritt  und  künftiger
Nichtzulassung religiöser Mitglieder, da sich Religion nicht mit dem erklärten Ideal
der Wissenschaft vertrage.35 Wortführer der Pariser Sektion waren die Gründungs-
mitglieder Zeng Qi 曾琦 (1892–1951), Zhou Taixuan 周太玄 (1895–1968) und der
seit 1919 u.a. bei Marcel Granet (1884–1940) in Paris studierende Li Huang 李璜
(1895–1991).  Gegen  diese  Initiative  erhob  sich  jedoch  der  Widerstand  einzelner
Mitglieder, etwa des selbst nicht religiösen Tian Han 田漢 (1898–1968). Dieser be-

32 Zu den Biographien siehe West 1976, S. 58–76, z.B. Xu Baoqian 徐寳謙  (1892–1944)
siehe S. 67–68; zur Verbindung von Erziehung und nationaler Rettung (sowie persönli-
cher Charakterbildung): S. 88 (jiaoyu jiuguo 教育救國), S. 131 (dushu jiuguo 讀書救國;
renge jiuguo人格救國), S. 136, siehe auch S. 262 (Fn. 11 zu S. 58). 

33 Chen Hsi-yuan 1999; in religiösen Milieus ist dagegen von einer stärkeren Resilienz bzw.
hybrideren Semantiken auszugehen (s. Meyer 2013). 

34 Meyer 2020. 
35 Zhang Qinshi 1927, S. 183–185.

81



Christian Meyer

zog sich in einem Brief auf einen befreundeten religiösen Wissenschaftler,  Zhang
Difei 張滌非 (1907–1991). Er argumentierte zum einen mit dem Prinzip der Religi-
onsfreiheit und vertrat zum anderen mit explizitem Bezug unter anderem auf Willi-
am James36 die  Auffassung  der  Vereinbarkeit  von „religiösem Bewusstsein“  und
Wissenschaft. So plädierte er dafür, dass durchaus auch religiöse Menschen Wissen-
schaft  betreiben  und  folglich  auch  weiterhin  Mitglieder  bleiben  könnten.37 Eine
Hauptfrage betraf das Wissenschaftsverständnis. Gestellt wurde sie vor dem Hinter-
grund eines Szientismus, der etwas später in der Debatte zu Wissenschaft und Meta-
physik bestimmend sein sollte.38 Konkret ging es um die Vereinbarkeit von Wissen-
schaft und Religion, wofür James‘ moderne religionspsychologische Interpretation
als Zeuge angerufen wurde. Dabei spielte für die Religionsapologeten die Differen-
zierung von objektivem Wissen und „religiöser Erfahrung“ als getrennte Wirklich-
keitsbereiche eine entscheidende Rolle. 
In der Folge wurde eine Vortragsreihe verschiedener prominenter Wissenschaft-

ler zum Thema initiiert. Vorläufiges Ergebnis war die Entscheidung, religiöse Mit-
glieder zunächst weiter zuzulassen. Erst in der Folge kam es zu einer Radikalisie-
rung in Form der sogenannten antireligiösen bzw., parallel dazu, antichristlichen Be-
wegung,39 so dass die Debatte rückblickend oft als Startschuss der Radikalisierung
angesehen wird. 

a) Kontra-Positionen 
Dezidiert religionskritische Vertreter,  die zu Vorträgen eingeladen wurden, waren
neben der genannten Pariser Sektion u.a. der britische Philosoph Bertrand Russell
(1872–1970), der damals in China weilte (mit seiner agnostischen, aber auch dezi-
diert religionskritischen Position), Cai Yuanpei 蔡元培 (1868–1940), Wang Xing-
gong 王星拱 (1888–1949) und Li Shiceng 李石曾 (1881–1973). Ihre Argumente
lassen sich in zwei Punkten zusammenfassen: 1) Religion ist Aberglaube und damit
irrational; sie verträgt sich per se nicht mit Wissenschaft und Rationalität (szientisti-
sches Argument); 2) Religion kann und soll durch ästhetische Erziehung ersetzt wer-
den (Cai, Wang) (Ersetzungsargument, Religion wird in einem evolutionären Sche-
ma eine nur vorübergehende Funktion eingeräumt). 

36 Zhang Qinshi 1927, S. 52. 
37 Zhang Qinshi 1927, S. 51–58; Tian Hans Beitrag wurde ursprünglich in Shaonian Zhong-

guo 2.8 (Feb. 1921) veröffentlicht. 
38 Zhang Junmai u.a. 1998 [1923]. 
39 Ling 1981, Lam 1983. 

82



Religion als Reduktion von Unsicherheit

Im Kontext des letztgenannten Arguments nimmt Wang Xinggong das Argument
der Religionsvertreter auf, eine religiöse Haltung habe den Vorteil, dass sie „Leiden
und Kummer der  Menschheit  auslöschen könne“ (zongjiao de taidu, keyi  miechu
renlei de kunao 宗教的態度, 可以滅除人類的苦惱).40 Wang weist das Argument,
Religion sei eine Quelle des Trostes in menschlichem Leiden, zurück. Stattdessen
plädiert er mit Cai für die ästhetische Erziehung. Diese explizite Bezugnahme im
Beitrag der Gegner zeigt besonders gut, dass das Motiv einer tröstenden Funktion
von Religion im Diskurs präsent war. Nur deshalb musste ein Verständnis von Reli-
gion als Antwort auf individuelles Leiden im Sinne einer Lebenskrise aus Sicht ihrer
Gegner widerlegt werden. Der Ersatz durch Ästhetik und deren emotionale Qualitä-
ten erscheint allerdings schwach – zumindest aus Sicht der Religionsbefürworter.

a) Pro- (und vermittelnde) Positionen 
Generell argumentieren die Vertreter, die religionstolerante oder religionsfreundli-
che Positionen einnahmen, wie die Philosophen Liang Shuming  梁漱溟 (1893–
1988), Tu Xiaoshi  屠孝實 (1898–1932) und Liu Boming 劉伯明 (1887–1923),
aber auch der christliche Religionspsychologe Lu Zhiwei 陸志韋 (1894–1970) kei-
neswegs gegen den rationalistischen Diskurs. Dieser stellt sich im damaligen Kon-
text als unvermeidlich und hegemonial dar. Im Gegenteil wird hier eine Nichtwider-
sprüchlichkeit  von Religion und Rationalismus postuliert  und damit ein Platz der
Religion neben der Wissenschaft gesucht. Religion wird insofern dem Maßstab der
Vernunft unterworfen, als abergläubische Elemente aus den Religionen auszumer-
zen seien. 
So tritt Tu Xiaoshi41 für die Vereinbarkeit von individueller Religion mit Natur-

wissenschaft und kritischer Geschichtswissenschaft ein, indem er Religion dem Be-
reich der individuellen Erfahrung zuweist.  Er greift  damit beim zitierten William
James42 Argumente auf, die sich dann auch bei den christlichen Apologeten finden.

40 Zhang Qinshi 1927, S. 69–70. Ein weiteres Argument, das er zitiert und zurückweist, ist,
dass Religion eine Quelle des Fortschritts sei.

41 Tu (1893–1932), der persönlich dem Buddhismus zuneigte, wurde nach dem Studium in
Japan mit Besuch der Waseda 早稻田 University 1918 Professor für Philosphie an der Pe-
king University, später u.a. 1926 bis 1927 Präsident der Pekinger Fazheng daxue 北京法
政大學 und befasste sich neben Logik und Ethik auch mit Religionsphilosophie (s. Ein-
trag zu Tu Xiaoshi  in  Qin Xiaoyi  1984,  S.  73–74.).  Von ihm stammt u.a.  ein  früher
Artikel zu Religion und Mythen in der Beijing daxue yuekan 北京大學月刊 1919. 

42 Zhang Qinshi 1927, S. 100. Veröffentlicht in Shaonian Zhongguo 2.8 (Feb. 1921). James
ist hier transkribiert als Zhemusi 哲姆斯.

83



Christian Meyer

Religion habe eine emotionale Funktion in der Beschäftigung mit  grundlegenden
Fragen des Lebens. Wissenschaft wie auch Moral und Kunst hätten wiederum einen
praktischen Nutzen für die Religion, indem sie die Funktion einer kritischen Distan-
zierung von Wunder- und Aberglauben erfüllen. Dabei zeigen sich in der Trennung
dieser beiden Bereiche und ihrer Funktionen argumentative Überschneidungen mit
der 1923 folgenden Debatte zu Wissenschaft und Metaphysik, etwa in der Abgren-
zung von „direkter subjektiver Erfahrung“ (zhijie de zhuguan jingyan 直接的主觀

經驗) (als „Wesen“ von Religion) gegenüber empirischer Wissenschaft, oder in der
Erwähnung der „Intuition“ (zhijue 直覺) als Bereich der Religion, die den Einfluss
der Lebensphilosophie verraten.43 Daran knüpft auch ein Beitrag Liang Shumings
(1893–1988) an. Liang war durch Cai Yuanpei als Professor für Philosophie an die
Pekinger Universität berufen worden und war Verfasser des damals erst kürzlich er-
schienen Werks  Dongxi wenhua ji qi zhexue  東西文化及其哲學  (Eastern and
Western  Cultures  and their  Philosophies).44 Als  Befürworter  der  „Notwendigkeit
von Religion“ betonte er mit besonderem Bezug zu indischem Material und unter
Einfluss der Lebensphilosophie und des Yogācāra-Buddhismus vor allem die positi-
ve Bedeutung von Transzendenz, Mystik, Intuition, Gefühl und Erfahrung, mit de-
nen er Religion verbindet, und zwar besonders als Ergänzung rationaler westlicher
oder pragmatischer chinesischer Herangehensweisen an das menschliche Leben.45

Auch die religionsaffirmativen Vertreter beugten sich dem hegemonialen ratio-
nalistischen Modernisierungsdiskurs. Trotzdem wird mit Bezug auf Werte der Auf-
klärung versucht,  den Eigenwert  von Religion zu erweisen.  Die Hauptargumente
zielen  auf  historische  Belege  für  eine positive Funktion in  der  Entwicklung von
Kunst und Kultur sowie die grundlegende Rolle von Religion als Ausgangspunkt für
eine Gesellschaftsethik. Letzteres kann auch als Argument für den Umgang mit der
damals aktuellen Krise gesehen werden, die wie die heutige dreifache xin-Krise auch
als Legitimations- und Orientierungskrise nach Zusammenbruch des konfuzianisch-
kaiserlichen Systems erlebt wurde. Vor allem aber verweist das Element der indivi-

43 Wobei  Intuition  über  Konkretheit  und  eine  Funktion  des  Zusammenfassens  verfüge,
Zhang Qinshi 1927, S. 103. 

44 Erschienen 1922 (eigenes Vorwort von Oktober 1921) nach Vorlesungen an der Peking
University, mehrere Auflagen im gleichen Jahr, 1924 bereits in 5. Auflage.

45 Siehe den gekürzten Abdruck des längeren Beitrags in Zhang Qinshi 1927, S. 107–136, zu
den genannten Motiven bes. S. 114–116 und 126 (Transzendenz und Mystik), 129, 133
(Intuition,  zhijue und  Gefühl  als  Charakteristika  der  Inder),  s.  auch  Liang  Shuming,
„Dongxi wenhua ji qi zhexue“ (in Liang 1921, S. 134–136). Zu Liangs Religionsbegriff s.
auch Wesołowski 1996.

84



Religion als Reduktion von Unsicherheit

duellen „religiösen Erfahrung“ (u.a. bei Liang, Tu oder Liu) auf die direkte und indi-
rekte Rezeption von zentralen Ideen William James’. 
Besonders explizit wird die psychologisierende Thematisierung von Zukunft als

für Menschen grundsätzlich „Gefährliches“ in der Rede des christlichen Religions-
psychologen Lu Zhiwei.46 In seinem Beitrag mit dem Titel „Wissenschaft und Reli-
gion“ (Kexue yu zongjiao 科學與宗教) ist das Kapitel 2 überschrieben als „Die Ge-
fahr der Zukunft“ (Jianglai de weixian 將來的危險)47: Hierbei wird das menschli-
che Leben als „äußerst gefährdet“ [wörtlich: gefährlich] (weixian 危險 ) definiert.
Wissenschaft könne nur über Vergangenheit und Gegenwart sichere Kausalaussagen
treffen, in Bezug auf die stets unsichere Zukunft aber nur Wahrscheinlichkeitsaussa-
gen. Religion habe dagegen seit jeher eine „emotionale Funktion“,48 mit der wir der
Unsicherheit  begegnen und die höchsten Werte des Lebens zu bewahren können.
Nach Lu ist dies somit die Hauptfunktion von Religion. Jede spätere Ausprägung ei-
nes religiösen Systems oder spezifischer Glaubenssätze seien sekundär und nur Ne-
benprodukte. Und erst aus diesen ergäben sich nachträglich die Konflikte mit Wis-
senschaft.49 Dagegen habe Religion angesichts des grundsätzlichen Gefährdetseins
(weixian 危險 ) des Lebens eine wichtige sozialpsychologische Funktion. Sie er-
scheint somit als ein Bereich, der verschieden ist von dem, für den die Wissenschaft
„zuständig“ ist. Ähnliche Gedanken finden wir auch in William James’ The Varie-
ties of Religious Experience.50 Lu – einer der Vorkämpfer der modernen Psychologie
in China – plädiert also gerade angesichts der Unsicherheit jeder Zukunft und des
grundsätzlichen Gefährdetseins des menschlichen Lebens aus (religions)psychologi-
schen Gründen für eine emotional-psychologische, durch den Bezug auf Werte emo-
tional stabilisierende Relevanz von Religion. Trotz des damals üblichen Verzichts
auf eine namentliche Erwähnung lässt sich aufgrund der Äquivalenz des Argumenta-
tionsmusters  sowie Lu Zhiweis religionspsychologischer Ausbildung in den USA
der Einfluss von William James annehmen. Die starke Präsenz ähnlicher Argumen-
te, aber auch konkrete Bezugnahmen auf William James finden sich in weiteren Bei-
trägen christlicher chinesischer Zeitgenossen ebenso.

46 Siehe auch dessen Beitrag in der Debatte zu Wissenschaft und Metapyhsik (Zhang Junmai
u.a. 1998, S. 232–234). 

47 Lu Zhiwei 1921, S. 9. 
48 Lu Zhiwei 1921, S. 10.
49 Lu Zhiwei 1921, S. 10.
50 Z.B. James 1905 [1902], S. 275–276 (mit einem Gefühl der Sicherheit, des Schutzes und

Trostes durch Gott trotz aller Gefahr und Unsicherheit im Leben oder auch Todesgefahr),
s. auch S. 287–288. 

85



Christian Meyer

4. Weitere Beiträge: Einführungen in die Religionsforschung der
1920er Jahre

Im Folgenden sollen über die prominente Religionsdebatte der frühen 1920er Jahre
hinaus drei  Verfasser  von Einleitungswerken zu Religion zu Wort kommen. Alle
Autoren – Xie Songgao 謝頌羔 (1895–1972), Zeng Baosun 曾寶蓀 (1893–1978)
und Xie Fuya 謝扶雅 (1892–1991) – haben einen christlichen Hintergrund und hat-
ten in den USA oder in Großbritannien studiert.51 Ihre Werke können als Antwort
auf die scharfen antireligiösen und antichristlichen Attacken der frühen und mittle-
ren 1920er Jahre und als Indikator für eine weitere Verbreitung bestimmter Religi-
onsinterpretationen gelesen werden. Sie repräsentieren verschiedene Fachrichtungen
(Religionswissenschaft,  Religionspsychologie,  Pädagogik  sowie  Religionsphiloso-
phie) und Einflüsse. Ihre Argumente variieren darum leicht. Zeitlich folgen die Bei-
träge der beiden Xies (1926–1928) und Zeng Baosuns (1934) den zunehmend schär-
feren Attacken der antireligiösen Bewegung. Sie können demnach auch als Apologi-
en der Religion im Allgemeinen und des Christentums im Besonderen verstanden
werden. 
Das Werk Zhujiao de yanjiu 諸教的研究 (Studies about Religions)52 von Xie

Songgao von 1926 spiegelt den innerchristlichen Kontext am stärksten. Tatsächlich
handelt es sich um ein Lehrbuch für den Gebrauch an christlichen Schulen, das bis
1949 14 Auflagen erfuhr. In der Einleitung werden mehrere allgemeine Argumente
zugunsten der Religion vorgetragen: (1) Religiöser Glaube wird zunächst als univer-
selles menschliches Phänomen beschrieben. (2) Dieser fände sich gerade bei vielen
moralischen  Persönlichkeiten  (wie  Konfuzius,  Kant,  Spinoza,  Roosevelt,  Wilson,
Tolstoi) – hier wird also das ethische Argument, das wir bereits aus den frühen De-
batten kennen, mit Hilfe von „Zeugen“ legitimiert. 53 
Besonders interessant  ist für uns ein drittes Argument (3), das an Lu Zhiweis

Beitrag erinnert: Hier wird religiöser Glaube als etwas verstanden, das in der persön-
lichen Erfahrung nicht fehlen dürfe: Trost im Leiden, Hoffnung auf ewiges Leben,
Liebe, Vergebung. 54 Diese Aufgaben können nicht von der Wissenschaft erfüllt wer-
den. Obwohl die Formulierungen wie Trost und Hoffnung direkt eine christlich-reli-

51 Zu Xie Songao und Xie Fuya siehe Meyer 2014 und Meyer 2015. Xie Songgao und Zeng
sind bisher kaum erforscht. 

52 Xie und Yu 1926. Über den Mitautor Yu Muren ist wenig bekannt. Ein Abgleich mit ei-
nem anderen religionswissenschaftlichen Einführungswerk von Xie von 1928 legt nahe,
dass dieser wahrscheinlich auch Hauptautor des Werks von 1926 war. 

53 Xie und Yu 1926, S. 5.

86



Religion als Reduktion von Unsicherheit

giöse Sprache spiegeln, verweist die Erwähnung der Wissenschaft hier auf den szi-
entistischen Zeitgeist und die vorausgehenden Debatten.
Um seine Leser vom Wert der Religion zu überzeugen, rekurriert der Autor hier

explizit auf das Deutungsmuster von Religion nicht nur als moralisch und kulturell
konstruktiver Kraft,  sondern auch als Trost und Hoffnung des Individuums ange-
sichts der Unsicherheiten des menschlichen Lebens. Diese Kraft sei in einer Hoff-
nung auf ein jenseitiges Leben, aber auch in Werten wie Liebe und Vergebung ge-
gründet. Erst danach und darauf aufbauend sieht Xie in der Religion eine rettende
Funktion für die Nation, die auf der Rettung und dem Heil der Individuen gründet.55 
Dass Xie Songgao William James als Religionspsychologe bekannt war,  zeigt

eine andere Stelle, an welcher er William James‘  The varieties of religious experi-
ence (Zongjiao jingyan de zhonglei 宗教經驗的種類) direkt zitiert.56 Es sei nicht
nur subjektiv von der eigenen Erfahrung auszugehen, sondern auch die Verschieden-
artigkeit  menschlicher  Erfahrung zu bedenken.  Ohne ausdrückliche Nennung von
James, aber mit deutlichem Bezug auf das genannte Werk werden außerdem ver-
schiedene Arten von „Bekehrung“ (huigai  悔改 , „conversion“) wie die plötzliche
und allmähliche angesprochen.57 
Das zweite Beispiel ist das Werk Shiyan zongjiaoxue jiaocheng 實驗宗教學教

程 (Experiments in Personal Religion) der Urenkelin von Zeng Guofan  曾國藩

(1811–1872) , Zeng Baosun 曾寶蓀 [Tseng Pao Swen] (1893–1978), die in Eng-
land eine ausgezeichnete Ausbildung genoss und in China als Leiterin der Yifang
Girls’ Collegiate School in Changsha (Hunan) tätig war. Ihr Werk von 1934 verbin-
det, wie in angloamerikanischer  Tradition nicht unüblich,  pädagogische Anliegen

54 Xie und Yu 1926, S. 6: „… geren jingyan zhong suo bi buke shao de. Ru: tongku de an-
wei, …yongsheng de xiwang 個人經驗中所必不可少的。如: 痛苦的安慰, … 永生的希
望 …“.

55 In Xie Songgaos Lehrwerken werden relativ wenig Quellen explizit genannt.  Das Dis-
kursmuster „Religion als Reduktion von Unsicherheit in Krisen“ erscheint hier eher allge-
mein formuliert, ohne direkten Bezug auf James oder andere, eher als Allgemeinwissen.
Wichtig und auffällig ist hier aber die Verknüpfung mit dem Motiv der individuellen und
kollektiven Rettung. In einer englischsprachigen Schrift des Autors von 1925 („The Con-
fucian Civilization. The Confucian Theory of Moral and Religious Education”) findet sich
ein ähnlicher Gedankengang, in dieser stellt er zunächst das Christentum als Rettung für
die Nation (China) dar. Im erst 1933, in der zweiten Auflage, angefügten Kapitel VII be-
tont er jedoch explizit den Primat der Rettung des Einzelnen vor der Rettung der Nation
als deren Voraussetzung: „Before to save the nation, the primary task for each individual
is to save individuals.“ (Xie Songgao 1933 [1925]). 

56 Xie und Yu 1926, S.13 (James hier in der Umschrift Zhanmusi 詹姆斯). 
57 Xie und Yu 1926, S.14. 

87



Christian Meyer

mit (religions- bzw. entwicklungs)psychologischen Grundlagen. Eine große Bedeu-
tung spielt bei ihr die Erlangung persönlicher religiöser Erfahrung (zongjiao jingy-
an) u.a. durch Naturbegegnungen, ästhetischer Bildung, Kampf- und Krisenerfah-
rungen, mystische Einheitserfahrungen sowie (kirchliche) Gemeinschaft.58 Die Moti-
ve der Krisenerfahrung, aber auch der mystischen Erfahrung, die als positiver Erfah-
rung gewertet wird, lassen konkret Einflüsse William James’ erkennen. 
Auch  in  der  ersten  originär  auf  Chinesisch  verfassten  Religionsphilosophie

(zongjiao zhexue 宗敎哲學) des christlichen Religionsphilosophen und Religions-
wissenschaftlers Xie Fuya von 1928 finden sich ähnliche Aussagen. Dabei bezieht
sich Xies Werk in expliziter Weise auf William James, von dem mehrere Schriften
in der Bibliographie aufgeführt werden. Das Kapitel 3 seiner Religionsphilosophie
mit dem Titel „religiöses Bewusstsein“ (zongjiao yishi 宗教意識) ist allein der Reli-
gionspsychologie gewidmet.59 Das Kapitel beginnt mit Freud, Leuba und James zum
Thema des Wachstums religiösen Bewusstseins (zongjiao yishi zhi shengzhang 宗教
意識之生長), das sich parallel zur menschlichen Entwicklung von der Kindheit zum
Erwachsenenalter entwickle; dieser Abschnitt behandelt auch die Bekehrung von Er-
wachsenen (“conversion”, gaixin 改心), für deren Darstellung sich Xie auf William
James’  Klassiker  The  Varieties  of  Religious  Experience  (1902)  stützt.  Auch das
sonstige religionspsychologische Programm beruht stark auf James’ Klassiker. So
behandelt der zweite Unterabschnitt zu „Religiösem Bewusstsein und Vernunft (Ra-
tionalität)“ die Punkte Gebet, Glaube und Mystik. Gerade das Thema Mystik ist ein
weiteres Hauptthema in James’ Werk.60 
Neben  anderen  religionsphilosophischen  Aussagen  (u.a.  zu  einem „religiösen

Bedürfnis“, zongjiao yu 宗教欲) rekurriert Xie auch auf Krisenerfahrungen im bio-
graphischen Wachstumsprozess,  die erst vernünftige Antworten auf die menschli-
chen Grundfragen suchen ließen.61 Anders als die Religionspsychologen Lu Zhiwei
und Zeng Baosun versteht Xie allerdings unter Religion keine rein emotionale Ant-
wort. Stattdessen bezieht er sich auf Werte von Rationalität und Individualität, die er
neben der Ethik als Merkmale der „höheren Religionen“ sieht und die er von den
primitiven Formen im üblichen evolutionistischen Schema deutlich abgrenzt. Damit
nimmt er Denkmuster des Rationalitätsdiskurses seiner Zeit auf. Konkret  sieht er
hierin ein besonders  starkes  Argument für das Christentum: Konfuzianismus und

58 Zeng Baosun 1934, S. 87.
59 Xie Fuya 1928, S. 119–153.
60 Xie Fuya 1928, S. 141–150 (Abschnitt III.2).
61 Xie Fuya 1928, S. 262. 

88



Religion als Reduktion von Unsicherheit

Buddhismus  seien  nämlich  in  dieser  Hinsicht  besonders  schwach,  während  das
Christentum auf die  Krisen der  modernen  Gesellschaft  antworte  und Trends  wie
„Social Gospel“ (shehui fuyin 社會福音) oder „gesellschaftszugewandte Religion“
(shehuihua zongjiao 社會化宗教 ) entwickelt habe.62 Ausgehend vom Individuum
schlägt auch Xie Fuya den Bogen zum Nutzen für die Gesellschaft.
Alle drei Beispiele zeigen, wie die christlichen Autoren Konzepte von William

James zu Religion bzw. religiöser Erfahrung als Antwort auf Krisen aufnehmen und
dieses Deutungsmuster in verschiedenen Verknüpfungen in den chinesischen Religi-
onsdiskurs importieren.

5. Fazit

Obwohl Religion mit einer heuristischen Definition auch für das vormoderne China
in ihrer Funktion für die Reduktion von Unsicherheit analysiert werden kann, ist ein
solches Deutungsmuster in China explizit erst mit den modernen Religionsdebatten
der 1920er Jahre formuliert worden. Voraussetzung hierfür war nicht nur ein explizi-
ter Religionsbegriff (in der Übersetzung als zongjiao), sondern auch der Import mo-
derner westlicher,  nicht zuletzt christlich geprägter Ideen. Dies zeigt sich etwa in
verschiedenen Debattenbeiträgen von Akteuren mit religionsaffirmativer Diskurspo-
sition christlicher  Prägung.  Einerseits  allgemein  in  der  Rezeption  eines  Verspre-
chens von „Rettung“ bzw. „Heil“, das für die jüdisch-christliche Tradition konstitu-
tiv ist, andererseits speziell in Vorstellungen einer (religions)psychologischen Funk-
tion von Religion, die von William James geprägt waren. In dessen religionspsycho-
logischem Hauptwerk The Varieties of Religious Experience kommt neben dem Be-
griff  der religiösen Erfahrung auch der Begriff  der Krise als religionspsychologi-
sches  Deutungsmuster  vor.  Individuelle  Lebenskrisen  werden  mit  Hilfe  bzw.  im
Rahmen  religiöser  Erfahrung  bewältigt.  Die  medizinische  Herkunft  des  Begriffs
wird bei James religionspsychologisch umgedeutet. Seine Bezugnahme auf Lebens-
krisen, die bei ihm selbst biographische Hintergründe hatte, entsprach dabei auch
dem Lebensgefühl und den individuellen Krisenerfahrungen vieler junger chinesi-
scher Konvertiten, die in der Umbruchsphase vom späten Kaiserreich zur Republik
nach Orientierung suchten. Die eigenen Konversionen verstanden chinesische intel-
lektuelle Christen oft im Kontext der kollektiven Krise der Nation und der eigenen
Lebenskrise. In nicht wenigen Biographien spielt als Katalysator die Begegnung mit

62 Xie Fuya 1928, S. 256. 

89



Christian Meyer

Missionaren eine Rolle. Liberale Vertreter des YMCA in China vertraten in dieser
Zeit eine Botschaft des Social Gospel, in der individuelle und kollektive Aspekte
von Rettung verschränkt waren.63 An dieser Stelle schlug sich deutlich der Diskurs
zur Rettung der Nation (jiuguo) nieder. Allerdings wurde er mit einer individuellen
Krisenerfahrung verknüpft, die oft zum Auslöser einer Konversionserfahrung wurde.
Das (religiöse) Deutungsmuster bot offenbar eine überzeugende individuelle Ant-
wort auf die erlebten Umbrüche der Zeit. 
Die positive Deutung von Religion als Lösung individueller und kollektiver Kri-

sen steht jedoch nur für ein Argumentationsmuster innerhalb des vielstimmigen Rin-
gens um die Deutung der Moderne. Weitere Argumente betrafen neben religiöser
Erfahrung auch den Wert von Religion für Kultur und Sozialethik sowie ihre Ver-
einbarkeit mit Vernunft, Rationalität und Wissenschaft. Für Religionskritiker blieb
dagegen Religion Teil des Problems und der aktuellen Krise, und nicht die Lösung.

Literaturverzeichnis

Blank, Josef. 1964. Krisis. Untersuchungen zur johanneischen Christologie und Es-
chatologie. Freiburg i.Br.: Lambertus-Verlag.

Brück, Michael von. 2000. „Die Lehre Buddhas als Pfad zur Erlösung für alle Men-
schen“,
http://religionv1.orf.at/projekt03/religionen/buddhismus/fachartikel/re_bu_fa_lehre-
buddhas_alspfad2-2000.htm (Zugriff am 5. April 2021).

Bruder, Klaus Jürgen. 1989. „Die Selbstfreisetzung des Ich in der Metapher seiner
Auflösung:  William  James‘  „Strom  des  Bewußtseins“,  in  Psychologie  und  Ge-
schichte 1, S. 9–21.

Chen Hsi-yuan [陳熙遠]. 1999. „Confucianism Encounters Religion. The Formation
of Religious Discourse and the Confucian Movement in Modern China“, Ph.D. dis-
sertation, Harvard University.

Chen Jie. 1995. „The Impact of Reform on the Party and Ideology in China“, in
Journal of Contemporary China 4.9, S. 22–34. 

63 Siehe u.a. die Sammlung Zongjiao jingyan tan, hrsg. von Xu Baoqian und Wu Leichuan
1934 mit prominenten Beiträgen diverser Vertreter der Indigenisierungsbewegung. 

90



Religion als Reduktion von Unsicherheit

Chu Xiaobai.  2019. „Memories of the Gate: On the Rhetoric in The Pilgrim’s Pro-
gress and Its Chinese Versions“, in Religions, 10.6, S. 1–17.

Dörnemann, Michael. 2003. Krankheit und Heilung in der Theologie der frühen Kir-
chenväter. Tübingen: Mohr Siebeck.

Fällman, Fredrik. 2010a. Salvation and Modernity: Intellectuals and Faith in Con-
temporary China, Lanham et al.: University of America. 

Fällman,  Fredrik  (2010b):  „Useful  Opium? ‘Adapted  religion’  and  ‘harmony’  in
contemporary China“, in Journal of Contemporary China 19.67, S. 949–969. 

Fitzgerald, John. 1996. Awakening China: Politics, Culture and Class in the Natio-
nalist Revolution. Stanford: Stanford University Press.

Gan Tang 甘棠. 1983. Zhongguo dalu de san xin weiji 中國大陸的三信危機. Tai-
pei: Zhongguo dalu wenti yanjiusuo. 

Goodell, Eric. 2017. „Taixu’s Pure Land on Earth and the Vimalakīrti sūtra“, in Fo-
guang xuebao 3, S. 171–200.

Goossaert, Vincent und David A. Palmer. 2011. The Religious Question in Modern
China. Chicago: University of Chicago Press. 

He Guanghu. 2003. „Some Features of the ‚Christian Upsurge‘“, in Christian Theo-
logy and Intellectuals in China, hrsg. von Joergen Skov Soerensen. Aarhus: Aarhus
University, S. 41–47. 

Jäger, Siegfried. 2006. „Diskurs und Wissen. Theoretische und methodische Aspek-
te  einer  kritischen  Diskurs-  und  Dispositivanalyse“,  in  Handbuch  Sozialwissen-
schaftliche Diskursanalyse, Band 1: Theorien und Methoden, hrsg. von Rainer Kel-
ler u.a.. 2. Aufl., Opladen: VS Verlag, S. 83–114.

James, William. 1905. The Varieties of Religious Experience. A Study in Human Na-
ture. 11. Aufl., London u.a.: Longmans, Green, [orig. 1902].

James, William [Weilian Zhanmushi威廉 ·詹姆士 ]: Zongjiao jingyan zhi zhong-
zhong 宗教經驗之種種. Shanghai: Shangwu, 1947.

Jessup, James Brooks. 2010. „The Householder Elite Buddhist Activism in Shang-
hai, 1920–1956“, Ph.D. dissertation, Berkeley.

91



Christian Meyer

Keller, Reiner. 2015. „Die Wissenssoziologische Diskursanalyse im Feld der sozial-
wissenschaftlichen Diskursforschung“, in  Diskurs – interdisziplinär. Zugänge, Ge-
genstände, Perspektiven, hrsg. von Heidrun Kämper und Ingo M. Warnke. Diskurs-
muster 6, Berlin/Boston: de Gruyter, S. 25–46. 

Klosinski, Gunther. 1999. „Krise“, in Metzler Lexikon Religion , hrsg. von Christoph
Auffarth u.a. Stuttgart: Metzler, Bd. 2., S. 261–264.

Koenen, Klaus. 2007. „Eschatologie“,
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/20917/,  Jan. 2007 (Zugriff am 5. April
2021). 

Koselleck,  Reinhart,  Nelly  Tsouyopoulos  und Ute Schönpflug.  1976. „Krise“,  in
Historisches Wörterbuch der Philosophie online,  [urspgl.  in  Historisches Wörter-
buch der Philosophie, hrsg. von Joachim Ritter und Karlfried Gründer, Bd. 4. Basel
und Stuttgart: Schwabe, S. 1235–1245),
https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav?start=%2F
%2F*%5B%40attr_id%3D%27verw.krise%27%20and%20%40outline_id%3D
%27hwph_verw.krise%27%5D#__elibrary__%2F%2F*%5B%40attr_id%3D
%27verw.krise%27%5D__1617622405470 (Zugriff am 5. April 2021). 

Kubin, Wolfgang. 2005.  Die chinesische Literatur im 20. Jahrhundert. München:
Saur.

Kuhn, Dieter. 2007. Die Republik China von 1912 bis 1937. Entwurf für eine politi-
sche Ereignisgeschichte. 3.überarb. und erw. Aufl., Heidelberg: edition forum.

Lackner, Michael, Iwo Amelung und Joachim Kurtz (Hrsg.). 2001. New Terms for
New Ideas: Western Knowledge and Lexical Change in Late Imperial China. Leiden
und Boston: Brill. 

Lai, John Tzu-Pang. 2012. The Afterlife of a Classic: A Critical Study of the Late-
Qing Chinese Translations of the Pilgrim’s Progress. Hong Kong: Christian Study
Centre on Chinese Religion and Culture.

Lam, Wing-hung. 1983. Chinese Theology in Construction, Pasadena, Calif., Carey.

Liang Shuming梁漱溟 . 1921.  Dongxi wenhua ji qi zhexue  東西文化及其哲學

(„Eastern and Western Cultures and their Philosophies“). Shanghai: Shangwu yin-
shuguan.

92



Religion als Reduktion von Unsicherheit

Ling, Samuel. 1981. “The Other May Fourth Movement. The Chinese Christian Re-
naisssance, 1919–1937”, Ph.D. dissertation, Temple University. 

Luhmann, Niklas. 1977. Die Funktion der Religion. Frankfurt: Suhrkamp.

Lu Zhiwei 陸志韋. 1921. „Kexue yu zongjiao 科學與宗教“, in Shaonian Zhongguo
少年中國 2.11, S. 9–12.

Ly, Duc Quang. 2010. „Staat und Nation in Liang Qichaos ‚Erneuerung des Vol-
kes‘“, in Staatsverständnis in Ostasien, hrsg. von Eun-Jeung Lee, Thomas Fröhlich.
Baden-Baden: Nomos, S. 69–89. 

Meyer, Christian. 2008–2009. „Xie Fuya as a Contributor to Religious Studies in
China in the First Half of the 20th Century“, in Ching Feng 9.1–2, S. 23–50.

Meyer, Christian. 2013. „Der moderne chinesische ‚Religionsbegriff’  zongjiao  als
Beispiel translingualer Praxis. Rezeption westlicher Religionsbegriffe und -vorstel-
lungen im China des frühen 20. Jahrhunderts“, in Religion in Asien? Studien zur An-
wendbarkeit  des  Religionsbegriffs,  hrsg.  von  Max  Deeg,  Oliver  Freiberger  und
Christoph Kleine. Uppsala: Uppsala Universitet, S. 351–392.

Meyer, Christian. 2014. „How the ‚Science of Religion‘ (zongjiaoxue) as a Discipli-
ne Globalized ‘Religion’ in Late Qing and Early Republican China“, in Chinese Re-
ligions in the Age of Globalization, 1800-Present, hrsg. von Thomas Jansen, Thoralf
Klein und Christian Meyer. Leiden: Brill, S. 297–341.

Meyer,  Christian.  2015. „The Emergence of ‚Religious Studies‘ (zongjiaoxue) in
Republican China, 1911–1949“, in NUMEN 62.1, S. 40–75.

Meyer, Christian. 2020. „Zongjiao als chinesischer Religionsbegriff? Genealogische
Anmerkungen zu seiner Entwicklung seit der späten Qing-Zeit”, in China heute XX-
XIX (4/2020), S. 206–217.

Müller, Gotelind. 2008. „Are We ‚Yellow‘? And Who is ‘Us’? – China’s Problems
with Glocalising the Concept of ‘Race’ (around 1900)“, in Bochumer Jahrbuch zur
Ostasienforschung 32, S. 153–180.

Paisley,  John. 2020. „Bertrand Russell  and China During and After  His Visit  in
1920“, MA thesis, Harvard Extension School.

Pollack,  Detlef. 2001. „Probleme  der  funktionalen  Religionstheorie  Niklas  Luh-
manns“, in Soziale Systeme 7, S. 5–22.

93



Christian Meyer

Pritzkat, Joachim. 1998. „Wo bleibstu Trost der gantzen Welt? Zur Spannung zwi-
schen Diesseitsangst und Jenseitshoffnung bei Friedrich von Spee und Andreas Gry-
phius“, in Spee-Jahrbuch 5, S. 107–116.

Qin Xiaoyi (Chin Hsiao-yi) 秦孝儀. Hrsg. 1984. Zhongguo guomindang jiushi nian
dashi nianbiao  中國國民黨九十年大事年表 , Taibei:  Zhongguo guomindang
dangshi weiyuanhui.

Schneider, Julia C. 2017. Nation and Ethnicity: Chinese Discourses on History, His-
toriography, and Nationalism (1900s–1920s). Leiden: Brill.

Schwarcz, Vera. 1986. The Chinese Enlightenment: Intellectuals and the Legacy of
the May Fourth Movement of 1919. Berkeley: University of California Press. 

Wehnert, Jürgen. 2011. „Gericht Gottes (NT) 2“,
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/48909/ (letzte Änderung 2011) (Zugriff
am 5. April 2021).

Wesołowski, Zbigniew. 1996. „Liang Shumings (1893–1988) Religionsbegriff“, in
„Fallbeispiel“ China. Ökumenische Beiträge zu Religion, Theologie und Kirche im
chinesischen Kontext, hrsg. von Roman Malek. Sankt Augustin / Nettetal: China-
Zentrum / Steyler Verlag, S. 241–267.

West, Philip. 1976.  Yenching University and Sino-Western Relations, 1916–1952,
Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Xie Fuya 謝扶雅. 1939 [1928]. Zongjiao zhexue 宗教哲學 [Philosophy of Religi-
on]. 2. Aufl. 1939 [1. Aufl. 1928]. Shanghai: Qingnian xiehui [Association Press].

Xie Songgao 謝頌羔 [Z.K. Zia]. 1933 [1925]. The Confucian Civilization [= Ju chia
ti wen hua  儒家的文化 ], introduction by Bishop Birney. 2. rev.  Aufl. [urspgl.
Shanghai:  Shangwu  yinshuguan,  1925].  Shanghai:  Christian  Literature  Society
[Guangxuehui].

Xu Baoqian und Wu Leichuan (Hrsg.). 1934.  Zongjiao jingyan tan  宗教經驗譚 .
Shanghai: Qingnian xiehui shuju.

Zeng Baosuns  曾寶蓀  [Tseng Pao Swen] 1948 [1934].  Shiyan zongjiaoxue jiao-
cheng 實驗宗教學教程 (engl. Originaltitel: „Experiments in Personal Religion“).
3. Aufl. [1. Aufl. 1934]. Shanghai: Qingnian xiehuai shuju. 

94



Religion als Reduktion von Unsicherheit

Zhang Junmai 張君勱 u.a. 1998. Kexue yu Renshengguan 科學與人生觀 . [erwei-
terter und durchgesehener Nachdruck von Kexue yu renshengguan 科學與人生觀

(Science and Philosophy of Life), hg. von Wang Mengzou 汪孟鄒 .  Shanghai:  Ya-
dong tushuguan, 1923]. Shenyang: Liaoning jiaoyu chubanshe.

Zhang Qinshi 張欽士 [Neander C.S. Chang] (Hrsg.). 1927. Guonei jinshi nianlai zhi
zongjiao sichao 國內近十年來之宗教思潮  [orig. engl. Titel: Religious Thought
Movements in China During the Last Decade. A Source Book], Peking: Commercial
Press.

95





Self-immolation as the ultimate form of crisis response
in early Chinese philosophy

Lisa Indraccolo

In early China, the perception and conceptualization of suicide, and especially of honour-re-
lated suicide, is substantially positive. This despite the fact that suicide is in principle an un-
filial act, since the body is considered a sacred gift received by one’s parents, the integrity of
which has to be protected at any cost. Under certain circumstances however, self-immolation
is  the  only possible  choice  left  for  someone to  preserve  one’s  dignity  and reputation.  In
particular, in early Confucianism “protest suicide” is not only accepted, but openly promoted
as the ultimate resolution that a true scholar might find himself to make in order to restore
one’s tarnished reputation from unjust accusations, or to strongly re-affirm one’s moral stance
and dignity against a general situation of corruption and moral decay. This paper addresses
the principle of “protest suicide” of a scholar as an ultimate response to a personal or socio-
political crisis in early Chinese sources, with an ultimate focus on received texts associated
with the Confucian tradition.

The term “crisis” comes from the ancient Greek krísis, which concerns two different
semantic areas, pertaining respectively to the legal and medical realms. The word
can mean “to discriminate, to distinguish, or to judge” (as in a lawsuit), hence “to
make a choice, decision, or judgement;”1 or “the point in the progress of a disease
when an important development or change takes place which is decisive of recovery
or death” or, more generically, “a state of affairs in which a decisive change for bet-
ter or worse is imminent; a turning point.”2

Interestingly, the way in which an ancient Chinese scholar would conceptualize
and face a situation of personal “crisis” is somewhat similar, and in part seemingly
combines these two meanings. From the perspective of a literatus, a “crisis” could
be defined as a pondered, lucid decision taken in face of a “life or death situation” –
where ‘life or death’ could be interpreted literally; but more often are to be con-
sidered at the same time metaphorically, as referring to the critical moment in which
it is possible to restore one’s reputation after it has been tarnished. Extreme circum-

1 “[S]eparation; discord, dispute; choosing, deciding, judgement, sentence; trial, examina-
tion, lawsuit, court of justice, punishment; issue, event, outcome.” Morwood and Taylor
2002, p. 192.

2 OED 1989, p. 27.



Lisa Indraccolo

stances require extreme measures, especially when one’s honour and integrity are at
stake. In such a case, a true scholar would eventually resort to the drastic resolution
of taking one’s life as a form of protest – against a more generalized socio-political
and moral “crisis,” meant in the modern sense of the term, as the result of misrule
and corruption – or as a form of ultimate self-affirmation, to preserve one’s honor
when slandered or falsely accused. 
The present paper aims at exploring the rhetoric of the scholar’s “protest suicide”

in early Chinese politico-philosophical discourse, as a means to react to a traumatic
personal loss of status, authority or respect3 due to a sudden, unexpected political
and  institutional  crisis.  In  this  context,  “protest  suicide”  –  and  especially  the
scholar’s  suicide – tends  to have a substantially positive connotation.4 It  is  con-
sidered not only as a socially acceptable way to prove and re-assess one’s moral in-
tegrity and purity of intention in the face of adversity, misfortune, personal degrada-
tion or disgrace. It is also an effective means to express strong political and moral
dissent, and to distance oneself from a certain environment or course of action.
While several studies have been carried out to address the ethical, legal, and so-

cio-cultural dimensions of the issue of female suicide in the Classical Chinese tradi-
tion, especially in connection with the development of the cult of widowhood and
female chastity in the late Míng  明  (1368–1644) and Qīng 清 (1644–1911) dyn-
asties,5 comparatively  less  attention  has  been  paid  to  the  phenomenon  of  the
scholar’s honour-related suicide in early Chinese philosophical discourse so far. Re-
cently, there has been a renewed interest in this topic, mostly in connection with the
ongoing heated debate about the legalization of euthanasia and assisted suicide in
contemporary society all over the world and the related concept of “death with dig-
nity” – a controversial arena of discussion in which some scholars have been prob-
lematising the issue from the perspective of Confucian moral philosophy and ethical
thought on suicide.6

3 See Pridmore and Pridmore 2018; Lee and Kleinman 2003; Barbagli 2015, pp. 191–294;
Lewis 2021.

4 Lau 1988-89.
5 The phenomenon of female suicide in Chinese culture and literature, and especially in the

Late Imperial period, has been studied in depth. There is a considerable amount of sec-
ondary scholarship available also in Western languages on the topic, hence the following
list does not aim at being exhaustive, but rather at providing an overview of most relevant
publications,  e.g.  van Gulik 1974; T’ien 1988; Ebrey 1993a and 1993b; Carlitz  1994;
Sommer 2000; Ropp, Zamperini, and Zurndorfer 2001; Theiss 2004a and 2004b; Huang
2006; Lu 2008; Mann 2011; Judge and Ying 2011.

98



Self-immolation

In Classical Chinese philosophy, and especially in the Confucian tradition, sui-
cide is openly addressed as a sensible option, if not a proper “right” that is typically
– but not exclusively – exerted by a true scholar7when faced with extreme circum-
stances that do not allow any other possible course of action without irremediably
tarnishing their honour and reputation and degrading themselves.  Therefore,  such
circumstances require and allow for the most extreme self-sacrifice as the only pos-
sible appropriate response.8

The possibility of having to make the ultimate sacrifice and commit suicide in
the name of one’s principles is already addressed in the  Lúnyǔ 論語 , where it is
presented by the Master himself as an almost inescapable choice for those who are
ready to fight for their ideals, especially to preserve their integrity and dignity, but
mostly their adamant devotion to the pursual and practice of humaneness:9 

The Master sad: “A resolute scholar and a humane person will not try to pre-
serve their lives at the expense of damaging their humaneness, there are some
who will kill themselves in order to preserve their humaneness intact.” 

子曰：「志士仁人，無求生以害仁，有殺身以成仁。」10

And once again, in the following passage the Master praises the nobility of the act of
supreme self-sacrifice and the purity of intentions it entails, if it is committed in the
name of virtue with the goal of preserving it at any cost. When performed with this
inner disposition, this genuine act of self-immolation can contribute to perfecting
one’s own morality, pairing it with the love of learning, one of the most esteemed
and laudable qualities he acknowledges in a human being:

The Master said: “He has the sincerest faith in the love of learning, and holds
on to death to perfect  his course of action. He would not enter a country in
jeopardy, he would not reside in a country in turmoil. When the world is well-
governed and in good order then he will show himself, when it is not well-gov-
erned and in good order then he will hide. If a country is well-governed, it is

6 On this topic, see especially the extensive work of Lo Ping-Cheung (1999, 2002, 2010,
2016). Cf. Fan 2002; Cheng 2002; Döring 2006; Döring and Ren 2002; Li and Li 2017;
Fei 2010 and 2021.

7 On the role and duties of scholar-officials, in particular in the Confucian tradition, see
Chan 2004 and Pines 2012.

8 Hsieh and Spence 1981; Lin 1990; Khushf 2002; Lee and Kleinman 2003; Hinsch 2011;
Pines 2020 and 2012, chapter 3 on literati, esp. pp. 97–100; Lewis 2021, pp. 124–156. On
the case of Sīmǎ Qiān 司馬遷  (c. 163–85 B.C.) preferring castration over death, see Li
and Li 2017 and Durrant 1995, esp. pp. 9–10, 18, 109–110.

9 All translations in the article are mine, unless otherwise stated.
10 Lúnyǔ 15.9.

99



Lisa Indraccolo

shameful if there are poor and lowly people in it. If a country is ill-governed, it
is shameful if there are rich and wealthy people in it.”

子曰：「篤信好學，守死善道。危邦不入，亂邦不居。天下有道則見，無道
則隱。邦有道，貧且賤焉，恥也；邦無道，富且貴焉，恥也。」11

Suicide becomes the means par excellence by which it is possible to re-establish and
re-affirm one’s moral, intellectual, and, in the case of women, even physical,12 integ-
rity.13 It is an extreme example of self-affirmation that can be used as a powerful
form of remonstrance14 to express social and political protest, a “cri de coeur” that
speaks one’s truth out loud, and an empowering act through which the individual re-
states their dignity and virtue. In certain cases, suicide can also be enforced upon
someone as a form of supreme punishment, typically from a superior in rank or by
the ruler himself, thereby raising serious concerns and doubts about its fairness. This
even occurs within the most upright Confucian circles who would strongly advocate
such a solution. Literati and scholar-officials who engaged in government activities
at different levels, regardless of their political agenda and their intellectual affiliation
to a certain trend of thought, were all equally aware of the dangers that court life en-
tails, and the damage that slander could cause to one’s reputation. Another  Lúnyǔ
passage (18.1) dryly warns the reader/user of the text15 of the life-threatening risks
that remonstrating against one’s ruler might entail: “Bǐ Gān remonstrated and died
because of this” (比干諫而死).
An exemplary case in point is the infamous death by suicide of Hán Fēi 韓非 (c.

280–233 B.C.). As we are told in his biography recorded in the Shǐjì 史記 (Records
of the Grand Historian) chapter 63 ‘Lǎozǐ Hán Fēi lièzhuàn’ 老子韓非列傳 , Hán
Fēi is sent as a diplomatic envoy to the court of Qín 秦. During the time he spends in
Qín,  Hán Fēi  is  badly slandered  by Lǐ Sī  李斯  (c.  280–c.208 B.C.)  who feels

11 Lúnyǔ 8.13.
12 Hsieh and Spence 1981; Raphals 1998; Kinney 2014.
13 See note 4 above, esp. Hsieh and Spence 1981; Lin 1990; Khushf 2002; Goldin 2002, esp.

pp. 86–88, 102; Lee and Kleinman 2003; Hinsch 2011.
14 Schaberg 1997, 2002, and 2005; Suddath 2005; Olberding 2013; Andrew and LaFleur

2014; Roetz 2019; Crone, Fahr and Schwermann 2023.
15 As early Chinese texts were mostly performed and/or recited rather than read alone in si-

lence, the “readership” of a text is rather to be conceived as its audience. In the case of
texts that are also instructional in nature, such as the Lúnyǔ, their content is meant to be
explained and transmitted by a teacher to a pupil who is then supposed to be able to put
into  practice  its  teachings,  but  also  re-produce  it  by  performing  it.  Hence  the  term
“reader,” which has a passive connotation, is not quite accurate and has to be integrated
with the concept of (active) user. Cf. Richter 2013.

100



Self-immolation

threatened by his superior intellectual ingenuity, eloquence and rhetorical skills. Hán
Fēi eventually falls into disgrace with the ruler and is forced to commit suicide by
taking poison in 233 B.C. Hán Fēi’s tragic fate proves that even the shrewdest politi-
cians were not immune to retaliation and were constantly subjected to the whims of
the ruler, who could easily put them to death, as Hán Fēi himself had somewhat
ominously  lamented  in  the  famous  chapter  12  ‘The  Difficulties  of  Persuasion’
(‘Shuìnán’ 說難) preserved in the eponymous composite collection.16 Death by sui-
cide – regardless whether it was forced or as the result of a deliberate choice – is
typically characterized by a strong negative connotation especially in those texts that
are more closely  associated  with  so-called Daoist  or  yangist17 trends  of  thought,
which strongly advocate for and promote the preservation of the integrity of the hu-
man body and of life in its totality as a core guiding principle. However, also texts
that are closely associated with Confucian thought see death in an equally negative
light, in particular violent, untimely or premature death.18 In these texts, the main
cause of  premature  and violent  death is  typically identified in the lack of moral
standing,  and especially  in the refusal  to pursue humaneness,  for  instance  in the
Mèngzǐ 孟子:

Nowadays, they loathe death and ruin and yet they rejoice in not practicing hu-
maneness,  this  is  like  loathing  drunkenness  and  yet  drinking  heavily.  […]
Nowadays, those who wish to become kings […] do not aspire to (pursue) hu-
maneness and all their lives will be sorrowful and disgraceful until the day they
will succumb to death and ruin.

16 Hunter 2013; Indraccolo 2020.
17 A trend of thought dating back to the Warring States period, closely associated with and

inspired by the thought of the thinker Yáng Zhū  楊朱 (c. 440–360 B.C.). No proper
“yangist” corpus of texts has been transmitted and the available information about his
philosophy are known thanks to references in other sources. According to anecdotes re-
corded in other philosophical texts of the time, Yáng Zhū is known for promoting a form
of naturalism, combined with hedonism or “ethical egoism,” as preserving the integrity of
one’s body and one’s life at any cost are considered the highest goal. Harshly criticized by
his contemporaries for his societal and political disengagement and the deliberate indiffer-
ence towards other people’s conditions, Yáng Zhū is consistently portrayed in a negative
light. In particular, together with Mòzǐ 墨子 and Mohism at large, Yáng Zhū is considered
one of the nemeses of Mencius, and the philosophy he is associated with is virulently at-
tacked in the eponymous text. A paradigmatic example of such criticism is the famous
statement that “Yáng Zhū opted for ‘each for themselves.’ If he could have benefited the
world by plucking one single hair, he would not have done it.” (楊子取為我，拔一毛而
利天下，不為也; Mèngzǐ ‘Jìnxīn shàng’ 孟子·盡心上 , 7A26). On yangism and the
figure of Yáng Zhū, see Andreini 2000 and 2014; Defoort and Lee 2022.

18 Lo 1999, pp. 316–317; Fei 2021; Pabst Battin 2015, pp. 53–56.

101



Lisa Indraccolo

今惡死亡而樂不仁，是猶惡醉而強酒。[……]。今之欲王者[……]。苟不志
於仁，終身憂辱，以陷於死亡。19

It must be remarked that suicide and death are never to be taken lightly, as life is
valued as the most precious possession of an individual: losing one’s life is a dis-
grace to one’s person, but also by extension to one’s family and clan, as one is no
more capable of providing for one’s parents and potentially also ensuring the con-
tinuation of the family line, thereby falling short of their filial duties.20 The preserva-
tion of the integrity of the body is considered as the primary and most fundamental
expression of filial piety towards one’s parents. This cardinal principle is stated pre-
eminently in the Dà Dài Lǐjì 大戴禮記: 

Our physical persona is the body that our parents have handed down to us. We
enliven and enact the body that our parents have handed down to us, how could
we possibly dare not to respect it?

身者，親之遺體也。行親之遺體，敢不敬乎？21

And in the Xiàojīng: 

The Master said: “One’s body in its entirety,  including hair and skin, is re-
ceived from one’s parents, one must not dare injure it or wound it. This is the
origin of filial piety.”

子曰：「身體髮膚，受之父母，不敢毀傷，孝之始也。」22

It is precisely the high value attributed to leading a moral life that makes the sac-
rifice of self-immolation even harder and more praiseworthy at the same time. Sui-
cide is in no way an easy solution or a shortcut, nor is it the normalized standard re-
action to a situation of distress or disgrace. In early China, suicide is socially ap-
proved under certain circumstances, though not necessarily nor univocally socially
sanctioned.23 This explains also how and why the somewhat controversial figure of
Guǎn Zhòng 管仲 (c. 720–645 B.C.), who, when confronted with failure of his polit-
ical mission, refused to commit suicide, can be relatively easily redeemed and sub-
sumed within the Confucian philosophical discourse without any substantial issues,

19 Mèngzǐ 4A3.
20 On this issue, see Ivanhoe, 2004, pp. 189–202, esp. 190; Döring 2009. 
21 Dà Dài Lǐjì 11.2.
22 Xiàojīng 1.1.
23 Lewis 1990, esp. p. 40.

102



Self-immolation

though even among Confucian thinkers there persist different evaluations and opin-
ions of this charismatic character and his questionable performance.24

In early China, there is no moral stigma against suicide in itself, neither from a
moral nor from a cultural perspective – and least of all from a religious one. As Lo
Ping-cheung (1999) has pointed out, there is an “ethic of suicide” in early Chinese
thought, according to which suicide is acknowledged as a form of “death with dig-
nity,” cast in and expressed by a positive rhetoric. It is a form of death that allows to
strongly affirm, rather than to deny the individual their identity in suicide, and to
take a moral stand, thereby turning oneself into a bright and shining example of vir-
tue that should be praised and emulated. Thus, by committing suicide, it is possible
to secure an honourable death, – that is, to avoid an undignified death or a disgrace-
ful and shameful existence, as suicide is instead often understood in other traditions
and, to a certain extent, also in late imperial Chinese thought.
What does make a substantial difference in the way in which a case of suicide is

assessed, and eventually judged by the community, is the reason that triggered the
gesture and the inner disposition with which self-immolation is accomplished, the
allegedly higher ethical goal that one should ideally reach thereby, or the moral in-
fluence it is meant to exert on society by setting an example. When motivated by
purely personal reasons or by inner feelings of emotional distress – even if the latter
might in fact have been caused by a situation of reputational damage and social,
political or moral disgrace caused by unjust accusations or false claims – suicide can
still be excused to a certain extent. In this case, suicide can still be acknowledged as
being tragic and people might sympathize with the situation, but the act of killing
oneself is not considered as a proper case of honour-related suicide:25

[T]he moral issue is not whether one can commit suicide or not, since there is no
strict prohibition against it. Rather, the issue is for what kind of reason (trivial or
substantial)  suicide is committed, and what kind of impact it  will  produce.” (Lo,
1999: 316) Thus, one is not morally condemned on account of having committed
suicide, but might be stigmatized for wasting one’s life and for not fulfilling the life-
time duties towards family members and society at large.26 
Such is, for instance, the rather controversial case of the suicide of Qū Yuán 屈原
(c. 340–278 B.C.), possibly the most paradigmatic figure of a literatus who took his
own life in the premodern period. While his might seem an ideal case of a scholar’s

24 Khushf 2002; Nylan 1998–99, pp. 231–233; Pines 2020.
25 Song 2004.
26 Lo 1999 and 2002.

103



Lisa Indraccolo

honor-related  protest  suicide at  first  sight,  Qū Yuán’s  intentions  have been con-
sidered ambiguous and problematic especially during the Hàn Dynasty (202 B.C.–
220 A.D.),27 even by ancient Chinese scholars like Sīmǎ Qiān, who was also pun-
ished and humiliated. Despite showing a certain degree of sympathy for his fate, in
the biography he dedicates to Qū Yuán in the Shǐjì, Sīmǎ Qiān seems to take a rather
critical  stance  towards  his  decision  to  commit  suicide.28 What  Qū  Yuán’s  true
motives and inner disposition actually were when he drowned himself and whether
his act properly qualifies as a case of “protest suicide” is still object of debate among
contemporary scholars.29 The intellectual had indeed been slandered at court and had
fallen from imperial grace twice. As a result, he had been sent to exile to the further-
most regions of his native kingdom of Chǔ 楚, where, according to the tradition, he
committed suicide by drowning himself in the Mìluó 汨羅 River. However, it is still
matter of discussion whether he indeed committed the extreme gesture as a way to
restore his lost honour and reputation and to proclaim his innocence and purity of in-
tention in front of the entire world,30 or rather as a reaction to his psychological and
emotional distress.31 Is Qū Yuán eventually to be considered a tragic hero or a heroic
scholar?  While  it  seems  hardly  possible  to  disentangle  the  different,  complex
motives behind his extreme gesture, some of his poetical compositions, such as the
famous  Lí Sāo 離騷  (Encountering Sorrow),  and especially the biographical  (or
possibly even autobiographical) “Yúfù”  漁父  (The Fishermen), seem to hint at a
sincere attempt to reestablish his name.32 At the same time, the advice given by the
figure of the fishermen in the eponymous composition, i.e. how to survive and live
on in a politically corrupted situation, has attracted major criticism during the Hàn.33 
At this point, it seems quite clear that there is a strong underlying connection

between the social and political dimensions of one’s persona, one’s reputation, and
honour-related suicide. Every member of the contemporary intelligentsia was, first
and foremost,  a social  and political  agent.  Therefore,  these are indissoluble con-

27 Chan 2012, see in particular Chapters 1 and 7.
28 Nylan 1998–199, pp. 232 –233; Fei 2021, pp. 18–19.
29 Liu 1995a.
30 Zhū Xī 朱熹 (1130–1200) would later claim that this was the case (Rusk 2012, pp. 138–

143). He was also the first to apply the term “patriotic” (àiguó zhǔyì 愛國主義) (Sukhu
2012, pp. 17–28) to Qū Yuán’s poetry, followed by a plethora of mid-twentieth century
publications.

31 Liu 1995b.
32 Hawkes 1985, pp. 204; 206–207; Du 2019.
33 Chan 2012, pp. 190–194.

104



Self-immolation

stitutive elements of the connective tissue that holds together the different facets of
one’s  personality.  By consequence,  suicide  is  a  deliberate  choice  that  has  to  be
pondered over carefully and that has to be made only as “ultima ratio,” when all
other honourable options have been explored and revealed themselves to be insuffi-
cient to ensure the preservation of one’s honour, reputation, and moral stance. Los-
ing one’s moral integrity and dignity, and degrading one’s virtue, accepting to put
up with a situation that might irremediably compromise one’s reputation are con-
sidered to be even more disgraceful than losing one’s life. This is because living in
itself and by itself does not have an absolute value, unless one makes one’s life valu-
able and meaningful  by engaging in  self-cultivation and -betterment  through the
consistent pursuit of virtues – in particular humaneness – and of moral behaviour. A
life that is truly worth living is the moral life.34 One has the duty to preserve life, but
not at any cost or under unbearable circumstances: one must always serve the super-
ior goal of pursuing virtue in all  its facets and in all aspects of one’s life. If the
highest value is morality and preserving one’s virtue and dignity rather than biolo-
gical life  tout court, there will necessarily be situations in which sacrificing one’s
life for a higher ethical goal might turn out to be a much desirable outcome, despite
the fact that, as the Lǐjì says: 

Death, exile/ruin, disgrace, poverty, and suffering: what people loathe the most
is gathered in this list.

死亡貧苦，人之大惡存焉。35

Thus, under extreme circumstances, suicide might become a moral imperative. 
The principle of “killing oneself  to preserve one’s  virtue intact” (shā shēn yǐ

chéng rén 殺身以成仁) is actually mentioned only once in the Lúnyǔ.36 However,
this expression crystallizes over time and apparently becomes almost a motto during
the Hàn period, although there are only a relatively limited number of occurrences.
In early imperial literature, it appears at times in a slightly adjusted form, or in vari-
ants that draw the attention to other core virtues of the Confucian ethical discourse.
These expressions are invariably associated with outstanding examples of virtue and
ethical behaviour, such as the morally and intellectually distinguished person (jūnzǐ
君子) or the (true) scholar-official (shì 士); or cultural heroes of the caliber of Bó Yí

34 King and Schilling 2011; King 2015.
35 Lǐjì 9.19.
36 Lúnyǔ 15.9.

105



Lisa Indraccolo

伯夷37 and Shū Qí 叔齊; 38 (Wángzǐ) Bǐ Gān (王子)比干;39 and Liǔxià Huì 柳下
惠,40 who are often cited together in triplets or couplets of parallel sentences.41 Bó Yí

37 A mythological figure who allegedly lived during the Shāng 商 Dynasty (17th–11th cent.
B.C.). The tradition claims that he helped the mythical pre-dynastic rulers Shùn 舜 and
Yǔ 禹 to tame the Great Flood. According to the Lǚshì Chūnqiū 呂氏春秋 , he would
have developed the  technology to  dig wells,  thereby freeing all  body of  waters  from
dragons and other animals. In virtue of these accomplishments, he is acknowledged as a
cultural hero. Bó Yí is also said to have been a member of the tribal Dōngyí 東夷 clan
subjected to the Shāng. He supposedly served first as minister at his father’s court, then
refused  to  claim  his  legitimate  succession  right  and  renounced  the  throne  to  let  his
younger brother Shū Qí rule. There exist competing versions of this story. Due to his vir-
tuous behavior, he is considered an example of loyalty and filial piety, especially in texts
associated with the Confucian tradition. 

38 A younger brother of the mythical Bó Yí 伯夷 , he is often cited together with him (see
note above). According to the tradition, he was the younger son of the chief of a barbaric
clan that was in a vassal-like relationship to the ruling Shāng Dynasty. When his older
brother renounced the throne in his favor, he refused to reign out of respect towards him
and their father. The two brothers eventually fled together once the Zhōu 周 conquered
the Shāng and starved themselves to death in the mountains rather than serve the new
ruler. Due to his virtuous behavior, he is also considered an example of loyalty.

39 Prince of the royal Shāng clan (? –1047 B.C.), he was the son of King Wén Dīng 文丁 (r.
1116–1106 B.C.) and served as prime minister during the reign of his nephew, the last
Shāng king, the notorious Dìxīn 帝辛  (posthumous name Zhòu 紂, 1105 –1046 B.C., r.
1075 –1046 B.C.). According to the  Shǐjì, he was a virtuous minister and tried several
times to admonish his nephew and persuade him to rectify his behavior, but to no avail.
He was eventually sentenced to a gruesome death by the king. He is celebrated by the tra-
dition as a sage of antiquity and a wise and loyal minister. 

40 Zhǎn Huò 展獲 (c. 720–621 B.C.), also commonly known as Liǔxià Huì, a politician of
the Spring and Autumn period (770–481 B.C.) and governor of the district of Liǔxià of
the State of Lǔ 魯, known for his integrity and morally impeccable character.

41 There are altogether six variants of this expression that can be identified in early imperial
literature: 1) “killing oneself to preserve one’s name intact” shā shēn yǐ chéng míng 殺身
以成名 (one occurrence in the Lièzǐ 列子‘Shuōfú’ 說符, 8.25; one occurrence associated
with the figure of the scholar-official in the Shǐjì, Fànsuī Cài Zé lièzhuàn’ 范睢蔡澤列傳,
79.2420; one occurrence associated with the jūnzǐ in the Zhànguócè ‘Cài Zé jiàn zhú yú
Zhào’ 戰國策·蔡澤見逐於趙 , 3.3.1); 2) “killing oneself to preserve one’s loyalty in-
tact” shā shēn yǐ chéng qí zhōng 殺身以成其忠 (two occurrences, both associated with
the figure of Wángzǐ Bǐ Gān, one in Hánshī wàizhuàn 韓詩外傳, 1.8; and one in Shuōy-
uàn 說苑 ‘Lìjié’立節, 4.1, with a slightly different formulation, featuring the verb zuò 作
instead of  chéng 成 ); 3) “killing oneself to preserve one’s honesty intact”  shā shēn yǐ
chéng qí lián 殺身以成其廉  (two occurrences, both associated with Bó Yí and Shū Qí,
cited together, one in Hánshī wàizhuàn, juān 1; and one in Shuōyuàn ‘Lìjié’); 4) “killing
oneself to preserve one’s trustworthiness intact” shā shēn yǐ chéng qí xìn 殺身以成其信
(two occurrences, both associated with Liǔxià Huì, one in Hánshī wàizhuàn, 1.8; and one

106



Self-immolation

and Shū Qí in particular starved themselves to death rather than serving King Wén
文 of Zhōu after his conquest of the Shàng, hence their deaths qualify as an early
virtuous example of “protest suicide.”42 Thus, it is most fitting that a variant of this
expression appears in connection with these two figures in particular. 
The most accomplished formulation of this principle is beyond doubt the famous
“bear paw” passage in the Mèngzǐ, which states explicitly that there are far more det-
rimental  things that  should be loathed rather  than death,  and that  one should be
ready to give up one’s life for the sake of righteousness. – 

Mencius said: “Fish is something I crave;  bear’s paws are also something I
crave. If I could not have both at the same time, I would give up on the fish,
and choose bear’s paws. Likewise, life is also something I crave,  and right-
eousness is also something I crave. If I could not have both at the same time, I
would give up life, and choose righteousness. Life is something I crave indeed,
but there is something that I crave even more than life, for this reason I would
not act in a way so as to attain it undeservingly. Death is something I loathe in-
deed, but there is something I loathe even more than death, for this reason there
are dangerous situations that I would not avoid. If among the things that people
crave there was nothing they craved more than life, would there be any means
they would not use to attain it? If among the things that people loathe there was
nothing they loathed more than death, would there be anything they would not
do to avoid dangerous situations? There  are cases  when there  are available
means by which you could stay alive that you would rather not employ; and
there are cases when there are available courses of action by which you could
avoid  dangerous  situations  that  you  would  rather  not  undertake.  Therefore,
when it  comes to  people for  whom there  exists  something they crave  even
more than life, and people for whom there exists something they loathe even
more than death, it is not only the virtuous ones who have such an inner dis-
position, everyone has it, but virtuous people are able not to lose it. 

孟子曰：「魚，我所欲也；熊掌，亦我所欲也，二者不可得兼，舍魚而取
熊掌者也。生，亦我所欲也；義，亦我所欲也，二者不可得兼，舍生而取
義者也。生亦我所欲，所欲有甚於生者，故不為苟得也；死亦我所惡，所
惡有甚於死者，故患有所不辟也。如使人之所欲莫甚於生，則凡可以得生
者，何不用也？使人之所惡莫甚於死者，則凡可以辟患者，何不為也？
由是則生而有不用也，由是則可以辟患而有不為也。是故所欲有甚於生

in Shuōyuàn ‘Lìjié’, 4.1 ); finally, 5) “killing oneself to keep one’s resolution intact” shā
shēn yǐ chéng zhì 殺身以成志 (one occurrence associated with the jūnzǐ in the Guóyǔ 國
語 ‘Jìnyǔ’ II.10).

42 Fei 2021, pp. 17–18.

107



Lisa Indraccolo

者，所惡有甚於死者，非獨賢者有是心也，人皆有之，賢者能勿喪耳。
[… …]43 

Finally, we may conclude that in early Chinese philosophy, and especially within
the Confucian tradition, self-immolation for a higher cause – i.e. to preserve one’s
dignity and virtue, and to re-establish someone’s often unjustly tarnished reputation
– is not only socially and culturally accepted and respected as an honourable resolu-
tion. In most cases, it is the only viable course of action for a true scholar and a per-
son of honour, although exceptions might apply. As we have seen for instance with
the figure of Guǎn Zhòng, but also of Sīmǎ Qiān, not to commit suicide when facing
disgrace in certain cases might even be tolerated and pardoned, where such devi-
ation from the moral code is justified by self-commitment to one’s family or to the
state. This is especially true if the subject is endowed with superior skills, and there-
fore shows concrete  potential  of being a useful  person in society,  someone who
might be capable of making a difference and of engaging in the advancement of the
common good, which can be considered an even higher goal. Still, it must be kept in
mind that, despite being a highly codified gesture, suicide is an extreme resolution
that is made to answer to equally extreme circumstances, and that the principle of
shā shēn chéng rén is neither taken lightly nor applied indiscriminately, since to re-
nounce one’s life also necessarily implies to some extent a failure to fulfill one’s du-
ties towards one’s family and society at large.

References

Andrew, Anita and Robert André LaFleur. 2014. „Remonstrance: The Moral Impe-
rative of the Chinese Scholar-Official“, in Education About Asia, 19.2, pp. 5–8.

Andreini, Attilio. 2014. „The Yang Mo 楊墨 Dualism and the Rhetorical Construc-
tion of Heterodoxy“, in “Masters of Disguise? Conceptions and Misconceptions of
‘Rhetoric’ in Chinese Antiquity” Special Issue, edited by Wolfgang Behr and Lisa
Indraccolo, Asiatische Studien/ Études asiatiques 68.4, pp. 1115–1174.

–––. 2000. Il pensiero di Yang Zhu (IV secolo a.C.) attraverso un esame delle fonti
classiche cinesi [The Thought of Yang Zhu (IV cent. B.C.) Through an Analysis of
Classical Chinese Sources]. Trieste: Edizioni Università di Trieste.

43 Mèngzǐ ‘Gàozǐ shàng’ 告子上 (6A10).

108



Self-immolation

Barbagli, Marzio (transl. by Lucinda Byatt). 2015. Farewell to the World – A Histo-
ry of Suicide. Malden and Cambridge/Mass.: Polity Press. 

Carlitz, Katherine. 1994. „Desire, Danger, and the Body: Stories of Women’s Virtue
in Late Ming China“, in Engendering China – Women, Culture, and the State, hrsg.
von Christina K. Gilmartin, Gail Hershatter,  Lisa Rofel und Tyrene White. Cam-
bridge/Mass. and London: Harvard University Press, pp. 101–124.

Chan, Shirley. 2004.  The Confucian Shi, Official Service, and the Confucian Ana-
lects. Lewiston, NY: Edwin Mellen Press.

Chan, Timothy Wai Keung. 2012. Considering the End: Mortality in Early Medieval
Chinese Poetic Representation. Leiden and Boston: E.J. Brill. 

Cheng, Chung-ying. 2002. „Bioethics and Philosophy of Bioethics: A New Orienta-
tion“,  in  Cross-Cultural  Perspectives  on the  (Im)Possibility  of  Global  Bioethics,
hrsg. von Julia Tao und Lai Po-wah. Dordrecht: Kluwer, pp. 335–358.

Crone,  Thomas;  Fahr,  Paul  und Christian  Schwermann (Hrsg.).  2023. Perduring
Protest? Perspectives on the History of Remonstrance in China. Studien zu Macht
und Herrschaft: Schriftenreihe des SFB 1167 „Macht und Herrschaft – Vormoderne
Konfigurationen in transkultureller Perspektive“ 7. Göttingen: V& R unipress/Bonn
University Press.

Dà Dài Lǐjì 大戴禮記. 1936. Sìbù Cóngkān 四部叢刊, juǎn 卷 5. Shànghǎi: Shāng-
wù yìnshūguǎn.

Defoort, Carine and Ting-mien Lee. 2022. The Many Lives of Yang Zhu – A Histori-
cal Overview. Albany, NY: State University of New York Press.

Döring, Ole. 2009, „Körper und Schuldigkeit in der chinesischen Bioethik: Zur phi-
losophischen und praktischen Bedeutung von Xiao (‚kindliche Pietät‘) in der aktuel-
len Debatte“, in Kultur und Bioethik, hrsg. von Raji C. Steineck und Ole Döring. Ba-
den-Baden: Nomos, S. 103–122.

–––. 2006.  „A Confucian  Asian  Ethos?  Essentials  of  the  Culture  of  East  Asian
Bioethics“, in East Asian Science, Technology, and Medicine 25, pp. 127–149.

Döring, Ole and Ren Chenbiao (Hrsg.) 2002. Advances in Chinese Medical Ethics:
Chinese and International Perspectives. Mitteilungen des Instituts für Asienkunde
355, Hamburg: Institut für Asienkunde.

109



Lisa Indraccolo

Durrant, Stephen W. 1995. The Cloudy Mirror: Tension and Conflict in the Writings
of Sima Qian. Albany: State University of New York Press.

Du, Heng. 2019. „The Author’s Two Bodies: The Death of Qu Yuan and the Birth
of Chuci zhangju 楚辭章句“, in T’oung Pao 105.3-4, pp. 259–314.

Ebrey, Patricia B. 1993a.  The Inner Quarters: Marriage and the Lives of Chinese
Women in the Sung Period. Berkeley: University of California Press.

––– . 1993b. „Widows Loyal Until Death“, in Chinese Civilization: A Sourcebook,
ed. by Patrica B. Ebrey. New York: The Free Press, pp. 253–255.

Fan, Ruiping (ed.). 2002. Confucian Bioethics. Dordrecht: Kluwer.

Fei, Wu. 2021. „Confucianism, Taoism, and Suicide“, in Oxford Textbook of Suici-
dology and Suicide Prevention, hrsg. von Danuta Wasserman und Camilla Wasser-
man. 2nd ed., New York: Oxford University Press, pp. 17–22.

–––. 2010.  Suicide and Justice – A Chinese Perspective.  London and New York:
Routledge Curzon.

Goldin, Paul R. 2002. The Culture of Sex in Ancient China. Honolulu: University of
Hawai’i Press.

Hawkes, David. 1985. Songs of the South. An Ancient Chinese Anthology of Poems
by Qu Yuan and Other Poets. London: Penguin Books. 

Hinsch, Bret. 2011. „Male Honour and Female Chastity in Early China“, in Nan Nü:
Men, Women, and Gender in Early and Imperial China 13.2, pp. 169–204.

Hsieh, Andrew C.K, and Jonathan D. Spence. 1981. “Suicide and the Family in Pre-
modern Chinese Society”, in  Normal and Abnormal Behavior in Chinese Culture.
Culture, Illness, and Healing, ed. by Arthur Kleinman and Tsung-Yi Lin. Dordrecht:
Springer, pp. 29–47.

Huang, Martin W. 2006. Negotiating Masculinities in Late Imperial China. Honolu-
lu: University of Hawai’i Press. 

Hunter,  Michael.  2013.  „The  Difficulty  with  the  ‚Difficulties  of  Persuasion‘
(„Shuinan“ 說難)“, in Dao Companion to the Philosophy of Han Fei, ed. by Paul R.
Goldin. Dordrecht, Heidelberg, London & New York: Springer, pp. 169–195.

110



Self-immolation

Indraccolo, Lisa. 2020. “Political Rhetoric in the Hán Fēizǐ 韓非子 – A structural
analysis of Chapter 12 ‘Shuìnán’  說難 ” ,  in Asiatische Studien/Études asiatiques
74.3, pp. 655–686.

Ivanhoe, Philip J. 2004. „Filial Piety as a Virtue“, in Filial Piety in Chinese Thought
and History, ed. by Alan K.L. Chan and Sor-hoon Tan. London & New York: Rout-
ledge, pp. 189–202.

Judge, Joan, and Hu Ying (eds.). 2011. Beyond Exemplar Tales – Women’s Biogra-
phy in Chinese History. Berkeley, Los Angeles and London: University of Califor-
nia Press. 

Khushf, George. 2002. „Reflections on the Dignity of Guan Zhong: A Comparison
of Confucian and Western Liberal Notions of Suicide“, in Ruiping Fan (ed.) 2002,
pp. 103–125.

King, Richard A.H. (Hrsg.) 2015. The Good Life and Conceptions of Life in Early
China and Græco-Roman Antiquity. Chinese-Western Discourse 3, Berlin: De Gruy-
ter.

King, Richard A.H. and Dennis Schilling, eds. 2011. How should we live? Compa-
ring Ethics in Ancient China and Greco-Roman Antiquity. Berlin: De Gruyter.

Kinney, Anne Behnke. 2014. Exemplary Women of Early China – The Lienü zhuan
of Liu Xiang. New York: Columbia University Press. 

Lau, J.S.M. 1988–89. „The Courage to Be: Suicide as Self-Fulfillment in Chinese
History and Literature“, in Tamkang Review 19.1–4, pp. 715–734.

Lee, Sing and Arthur Kleinman. 2003. „Suicide as Resistance in Chinese Society“,
in Chinese Society: Change, Conflict, and Resistance, hrsg. von In Elizabeth J. Perry
and Mark Selden. London and New York: Routledge Curzon, pp. 294–317.

Lewis, Mark Edward. 2021.  Honor and Shame in Early China. Cambridge: Cam-
bridge University Press, pp. 124–156.

–––. 1990. Sanctioned Violence in Early China. SUNY Series in Chinese philosophy
and culture, Albany: State University of New York Press.

Li, Yaming and Jianhui Li. 2017. „Death with Dignity from the Confucian Perspec-
tive“, in Theoretical Medicine and Bioethics 38.1, pp. 63–81.

111



Lisa Indraccolo

Lǐjì yìzhù 禮記譯注 . 2004 [1997]. Annotated by Yáng Tiānyǔ 楊天宇. Shànghǎi:
Shànghǎi gǔjí chūbǎnshè.

Lin, Yüan-huei. 1990. The Weight of Mount T’ai: Patterns of Suicide in Traditional
Chinese History and Culture. Ph.D. Thesis, The University of Wisconsin.

Liu, Xiaofeng. 1995a. “Why Did Qu Yuan Commit Suicide?”, in Chinese Studies in
Philosophy 26.4, pp. 9–16.

–––. 1995b. „Qu Yuan’s Betrayal of His Beliefs“, in Chinese Studies in Philosophy,
26.4, pp. 62–69.

Lo, Ping-Cheung. 2016. „Confucian Ethic of Death with Dignity and Its Contempo-
rary Relevance“, in  Applied Ethics – A Multicultural Approach, ed. by Larry May
and Jill B. Delston. 6th ed., New York and London: Routledge Curzon, pp. 477–490.

–––. 2010. „Euthanasia and Assisted Suicide from Confucian Moral Perspectives“,
in Dao 9, pp. 53–77.

–––. 2002. „Confucian Views on Suicide and Their Implications for Euthanasia“, in
Ruiping Fan (ed.), pp. 69–101.

–––. 1999. “Confucian Ethic of Death with Dignity and Its Contemporary Relevan-
ce”, in The Annual for the Society of Christian Ethics 19, pp. 313–333.

Lu, Weijing. 2008.  True to Her Word. The Faithful Maiden Cult in Late Imperial
China. Stanford: Stanford University Press. 

Lúnyǔ zhèngyì 論語正義 . 1990. Annotated by Liú Bǎonán 劉寶楠 (1791–1855).
Běijīng: Zhōnghuá shūjú.

Mann, Susan. 2011. Gender and Sexuality in Modern Chinese History. Cambridge:
Cambridge University Press.

Mèngzǐ zhùshū  孟子注疏 . 2019. Annotated by Zhào Qí  趙歧 (108–201 A.D.).
Wǔyīng dian shí jīng zhùshū 武英殿十三經注疏, vol. 8. Jǐnán: Qí-Lǔ shūshè.

Morwood, James and John Taylor (eds.). 2002. Pocket Oxford Classical Greek Dic-
tionary. New York: Oxford University Press.

Nylan, Michael. 1998–99. „Sima Qian: A True Historian?“, in Early China 23–24,
pp. 203–246.

112



Self-immolation

OED –The Oxford English Dictionary – Volume IV. 1989. Second Edition, prepared
by J.A. Simpson and E.S.C. Weiner. Oxford: Clarendon Press. 

Olberding, Garret P. (ed.). 2013. Facing the Monarch – Modes of Advice in the Ear-
ly Chinese Court. (Cambridge, MA.: Harvard University Press. 

Pabst Battin, Margaret  (Hrsg.).  2015.  The Ethics of Suicide – Historical Sources.
New York: Oxford University Press, pp. 53–56.

Pines, Yuri. 2020. „‚To Die for the Sanctity of the Name‘: Name (ming 名) as Prime
Mover of Political Action in Early China“, in Keywords in Chinese Culture, ed. by
Li Wai-yee and Yuri Pines. Hong Kong: Hong Kong University Press, pp. 169 –218.

–––. 2012. „The Literati“, in The Everlasting Empire – The Political Culture of An-
cient China and Its Imperial Legacy. Princeton: Princeton University Press, pp. 76–
103.

Pridmore, Saxby and William Pridmore. 2018. „Suicide in Early China and the Cur-
rent West“, in Australasian Psychiatry 26.6, pp. 651–654.

Raphals, Lisa. 1998.  Sharing the Light: Representations of Women and Virtue in
Early China. SUNY series in Chinese philosophy and culture, Albany: State Univer-
sity of New York Press.

Richter,  Matthias L. 2013.  The Embodied Text – Establishing Textual Identity in
Early Chinese Manuscripts.  Studies in the history of Chinese texts 3, Leiden and
Boston: E.J. Brill.

Roetz, Heiner. 2019. „On Political Dissent in Warring States China“, in Criticising
the Ruler in Pre-Modern Societies – Possibilities, Chances, and Methods, ed. by Ka-
rina Kellermann, Alheydis Plassmann and Christian Schwermann. Studien zu Macht
und Herrschaft: Schriftenreihe des SFB 1167 „Macht und Herrschaft – Vormoderne
Konfigurationen in transkultureller Perspektive“ 7. Göttingen: V& R unipress/Bonn
University Press, pp. 211–236.

Ropp, Paul S., Zamperini, Paola and Harriet T. Zurndorfer (eds.). 2001. Passionate
Women: Female Suicide in Late Imperial China (Repr. from Nan Nü: Men, Women,
and Gender in Early and Imperial China 3.1, Leiden: E.J. Brill.

Rusk, Bruce. 2012. Critics and Commentators – The Book of Poems as Classic and
Literature. Harvard-Yenching Institute mongraph series 81, Cambridge/Mass.: Har-
vard University Asia Center.

113



Lisa Indraccolo

Schaberg, David. 2005. „Playing at Critique: Indirect Remonstrance and Formation
of Shi Identity“, in Text and Ritual in Early China, ed. by Martin Kern. Seattle: Uni-
versity of Washington Press, pp. 194–225. 

–––. 2002. A Patterned Past – Form and Thought in Early Chinese Historiography.
Harvard East Asian Monographs 205, Cambridge/Mss.: Harvard University Press. 

–––. 1997. „Remonstrance in Eastern Zhou Historiography“, in Early China 22, pp.
133–179.

Sommer, Matthew H. 2000. Sex, Law and Society in Late Imperial China. Law, so-
ciety and culture in China, Stanford: Stanford University Press.

Song, Geng. 2004.  The Fragile Scholar – Power and Masculinity in Chinese Cul-
ture. Hong Kong: Hong Kong University Press.

Suddath,  Virginia  D.  2005.  The  Junzi  Doth  Protest.  Toward  a  Philosophy  of
Remonstrance in Confucianism. Ph.D. Diss., University of Hawai’i at Manoa.

Sukhu, Gopal. 2012. The Shaman and the Heresiarch – A New Interpretation of the
Li sao. SUNY Series in Chinese philosophy and culture, Albany: State University of
New York Press.

Theiss, Janet M. 2004a. Disgraceful Matters: The Politics of Chastity in Eighteenth-
Century China. Berkeley: University of California Press.

––– 2004b. „Female Suicide, Subjectivity and the State in Eighteenth-Century Chi-
na“, in Gender & History 16.3, pp. 513–537.

T’ien Ju-K’ang. 1988. Male Anxiety and Female Chastity: A Comparative Study of
Chinese Ethical Values in Ming-Qing Times. T’oung-Pao Monographs 14, Leiden
and New York: E.J. Brill.

van Gulik, Robert H. 1974.  Sexual Life in Ancient China: a preliminary survey of
Chinese sex and society from ca. 1500 B.C. till 1644 A.D. Leiden: E. J. Brill.

Xiàojīng zhùshū 孝經注疏. 2019. Annotated by Táng Xuánzōng 唐玄宗 (685–762).
Wǔyīng diàn shísān jīng zhùshū 武英殿十三經注疏, vol. 8. Jǐnán: Qí-Lǔ shūshè.

114



Weltenrettung im Jahr 579:
Krisenbewältigungsstrategien der Steinernen Eulogie

Claudia Wenzel

The relief carving of a giant stele, measuring over 50 metres in height and located on Mount
Tie  鐵山  in Zoucheng  鄒城 , Shandong, is accompanied by a votive inscription dated to
September 23, 579, which bears the title Stone Hymn 石頌. A reconstruction revealed that the
stele was supposed to rest on two tortoises, and that intertwining dragons decorated its head.
The sutra passage in 930 characters (T.397, 13:50a16–c13) carved on the stele body explains
the path aspiring bodhisattvas would have to take to realize complete awakening. The text of
the  Stone Hymn not only describes how the donors accomplished this beautiful and costly
donation, it also voices concerns about an imminent crisis that threatened the stability of the
world-order and the transmission of the Buddhist Dharma to future generations. This study of
the Stone Hymn offers a case study on strategies of coping with crisis and accomplishing sal-
vation during the early Chinese Middle Ages.

Einleitung

Es ist vor allem Erik Zürcher (1928‒2008) zu verdanken, dass wir heute verstehen,
wie  umfänglich  das  frühmittelalterliche  religiöse  Geschehen  in  China  durch  die
Wahrnehmung einer imminenten Krise geprägt war. Einen bedeutenden Teil seiner
Arbeit widmete Zürcher der oft als „apokryph“ bezeichneten Gruppe von religiösen
Texten, die er trotz oder sogar wegen ihrer oft mäßigen literarischen Qualität als
besser geeignet ansah, die generelle Verfasstheit der frühen mittelalterlichen Gesell-
schaft Chinas zu beschreiben als die von einer monastischen Elite verfassten kanoni-
schen. Die nicht-kanonischen Texte sind von Endzeiterwartungen geprägt, die als
fortgesetzte Krise eines Weltprozesses verstanden werden, der unausweichlich auf
ein letztes Gericht und den Untergang der Welt zuläuft.1 Zürcher hat diese Texte als
Produkt eines Verschmelzungsprozesses verstanden, den er „Buddho-Daoist Hybri-
dization“ genannt hat.2 In seiner Analyse greift er auf geläufige Taxonomien zurück
indem  er  feststellt,  dass  in  der  Gemengelage  apokalyptischer  Vorstellungen  die

1 Dies entspräche dem ersten semantischen Modell des (westlichen) Begriffs der “Krise”
nach Koselleck 2006, S. 206.

2 Zürcher 1981, S. 35.



Claudia Wenzel

daoistische Komponente der sich entwickelnden chinesisch-buddhistischen Eschato-
logie Modell gestanden habe. Nach dem Vorbild älterer Erlöserfiguren, die die Aus-
erwählten über den Weltuntergang hinüberretten, habe der Buddhismus Heilsgestal-
ten geschaffen, zu denen neben dem messianisch verstandenen, kommenden Buddha
Maitreya vor allem jener „Prince Moonlight“ (Yueguang tongzi 月光童子) zu zäh-
len ist,  dem Zürcher  seine berühmteste Studie  gewidmet hat.3 Der vielleicht  ent-
scheidendste buddhistische Beitrag zur Endzeit war die mofa 末法-Doktrin vom Un-
tergang des Dharma, welche in der zweiten Hälfte des 6. Jahrhunderts zur Entfaltung
kommen sollte.
Während Zürcher unseren Blick auf die Eschatologie im frühmittelalterlichen re-

ligiösen  Geschehen  in  China  gelenkt  hat,  haben  wir  Michel  Strickmann  (1942‒
1994) eine Beschreibung der daoistischen und buddhistischen Demonologie zu ver-
danken, die solchen eschatologischen Vorstellungen zugrunde lag. In seinem post-
hum veröffentlichten Werk Chinese Magical Medicine4 hat er ein weites Spektrum
therapeutischer Ansätze und heilender Rituale im buddho-daoistischen Interaktions-
feld beschrieben, deren Zweck in der Bewältigung der Krisenhaftigkeit der Welt be-
stand. 
Der vorliegende Beitrag versteht  sich als Fallstudie im Kontext von Krise als

Endzeiterwartung und deren Bewältigungsstrategien. Im Fokus steht ein einzelnes
Monument—eine gigantische buddhistische Reliefstele, über deren Erschaffung eine
Steinerne Eulogie betitelte Votivinschrift Auskunft gibt. Sie wurde am 23. Septem-
ber 579 geweiht, zu einer Zeit, in der der mofa-Gedanke erste Auswirkungen entfal-
tete. Obwohl die Reliefstele in den letzten Jahren gründlich dokumentiert worden
ist,5 hat man sie bisher vor allem unter archäologischen und kunsthistorisch-ästheti-
schen Gesichtspunkten beschrieben und interpretiert. Eine Betrachtung des Monu-
mentes als Stein gewordener Versuch der Bewältigung einer tief empfundenen Wel-
tenkrise wirft ein ganz neues Licht sowohl auf die Ausführung des Werkes wie auch
auf die Motivation und Vorstellungswelt der Stifter. 

3 Zürcher 1982.
4 Strickmann 2002, editiert und herausgegeben von Bernard Faure.
5 Harrist 2008, 157–218 studierte die „virtuelle Stele“ am Berg Tie zunächst im weiteren

epigraphischen Kontext buddhistischer Inschriften der zweiten Hälfte des 6. Jahrhunderts;
eine ausführliche Dokumentation inklusive einer vollständigen Transkription und Über-
setzung des Haupt- sowie der Begleittexte leistet der  Band Shandong 2 der Reihe  Bud-
dhist Stone Sutras in China, siehe Wang Yongbo und Wenzel 2015, S. 84–189. Ledderose
2019 konzentriert sich auf die Steinerne Eulogie und deren Darstellung in der epigraphi-
schen Literatur seit dem späten 18. Jahrhundert.

116



Weltenrettung im Jahr 579

Die Stele am Berg Tie

Eine öffentliche Parkanlage der Geburtsstadt des Philosophen Mengzi 孟子 (4. Jhd.
v. Chr.), Zoucheng 鄒城 in der Provinz Shandong 山東, beherbergt eine monumen-
tale Steleninschrift aus der Nördlichen Zhou 北周 -Dynastie (557–581), die man als
Stein gewordene Krisenbewältigung verstehen kann. Die Inschrift wurde auf einer
steil  ansteigenden,  mehr als 50 Meter hohen Felsenfläche eingemeißelt,  die heute
allgemein als „Berg Tie“ bezeichnet wird,6 aber wohl kaum diese Bezeichnung ver-
dient, da die Erhebung nur 148 Meter über dem Meeresspiegel liegt. Der moderne
Zaun, der die bemeißelte Fläche umgibt, lässt grob die Umrisse einer riesigen, lie-
genden Rundkopfstele erahnen. Wem Zugang zur denkmalgeschützen Felsenfläche
gewährt wird, kann auf seitlichen Treppenstufen bis zum Kopf der Reliefstele hin-
aufsteigen. Dabei mag wohl die eine oder andere Zeichenfolge der vertikal angeord-
neten Textkolumnen zu lesen sein; aber es ist einem Betrachter vor Ort nicht mög-
lich, den gemeißelten Text in seiner Gesamtheit zu erfassen.
Erst aus der Vogelperspektive erschließt sich die Gestalt der mehr als 50 Meter

hohen Reliefdarstellung einer Stele (Abb. 1). Im Rahmen eines Forschungsprojektes
der Heidelberger Akademie der Wissenschaften konnte auf der Grundlage von Luft-
aufnahmen und photogrammetrischen Vermessungen ein 3D-Modell der Felsenflä-
che erstellt werden (Abb. 2). Es zeigt, dass es sich um eine auf dem Hang liegende
Rundkopfstele handelt, auf deren Körper eine Sutrapassage (Tie 1) gemeißelt wurde.
Die Stele wird von Votivinschriften begleitet: Deren längste befindet sich links des
Sutratextes und ist „Steinerne Eulogie“ (Shi song 石頌 ) (Tie 2) betitelt. Am Fuß des
Felshanges, mit einigem Abstand zur Stele, findet sich eine weitere Gruppe von Ko-
lophonen (Tie 3). In Abreibungen ist ferner eine heute verlorene Votivinschrift (Tie
4)  dokumentiert,  die  sich  ursprünglich  rechts  des  Stelenkörpers  befunden  haben
muss.7

6 Der Name „Eisenberg“ (Tieshan 鐵山) wird auf eine lokale Legende zurückgeführt, wo-
nach der Unsterbliche „Li mit der Eisenkrücke“ (Li Tieguai  李鐵拐) hier einen Fußab-
druck hinterlassen haben soll. Im 6. Jahrhundert hieß der Berg „Südlicher oder Vorderer
Berg Gang“ 南/前崗山  in Anspielung auf den 1,5 Kilometer weiter nördlich gelegenen
Berg Gang, auch genannt Großer Berg Gang 大崗山 , siehe Wang Yongbo und Wenzel
2015, S. 99.

7 Shanzuo jinshi zhi, S. 14485b–14486a; Zou Xian zhi gao, 469b;  SQSW S. 14195;  Jinshi
huimu fenbian, S. 21153a.

117



Claudia Wenzel118

Abb. 1: Luftaufnahme der Felsenfläche am Berg Tie aus dem Jahr
2005 mit Inschriftennummern. Heidelberger Akademie der Wissen-
schaften.



Weltenrettung im Jahr 579

Die riesige Stele des Berges Tie imitiert vergleichbare freistehende Stelen, die
jedoch niemals eine solche Größe  erreichen  könnten.  Ursprünglich sollte  sie  auf
zwei  Schildkröten ruhen.  Tatsächlich  wurden  auf  dem Fels  nur  die  Umrisse  der
rechten Schildkröte fertig gestellt (Abb. 2). Die linke Schildkröte blieb unvollendet.
Der Stelenkopf ist mit einem Drachenpaar verziert, deren ineinander verschlungene
Leiber den Stelentitel Große Sutrenkompilation (Da ji jing 大雧經) umrahmen. Bei
der Erstellung des 3D-Modells wurde eine Umzeichnung der noch erhaltenen De-
korlinien auf das Modell der Felsenoberfläche übertragen, die danach rekonstruiert

und rot eingefärbt wurden (Abb. 3). Für die Rekonstruktion des Sutratextes wurden
Papierabreibungen der einzelnen Schriftzeichen auf die entzerrte Steinoberfläche des
Modells übertragen. So wird die Anordnung des Sutratextes erkennbar, der im We-
sentlichen aus 16 langen Vertikalzeilen besteht. Nach der achten Zeile wurde eine

119

Abb. 2: 3D-Modell der rekonstruierten Reliefstele am Berg Tie. Heidelberger Akademie der
Wissenschaften.



Claudia Wenzel

ganze Zeile frei gelassen, sodass der Text in zwei Textblöcken zu je acht Zeilen an-
geordnet ist. 

Die Steinerne Eulogie

Der Wortlaut der Steinernen Eulogie (Tie 2) enthält den Schlüssel zum Verständnis
der Reliefstele am Berg Tie als Monument der Krisenbewältigung. Zur besseren Re-
konstruktion der teilweise beschädigten und erodierten Schriftzeichen wurden Ab-

120

Abb. 3: Detail des 3D-Modells mit rekonstruiertem Stelenkopf. Heidelberger Akademie der
Wissenschaften.



Weltenrettung im Jahr 579

reibungen des Textes, die in diesem Fall auf langen vertikalen Papierbahnen ange-
fertigt worden waren, auf das Modell der Felsoberfläche übertragen  (Abb. 4). Die
Steinerne Eulogie ist keine gewöhnliche Votivinschrift. Dies zeigt sich bereits in ih-
rer außergewöhnlichen Größe von 17 Metern in der Höhe und 4 Metern in der Brei-
te. Die beiden großen Siegelschrift-Zeichen shisong, die mit einigem Abstand über
der eigentlichen Widmungsinschrift prangen, stellen die Inschrift in eine literarische
Tradition, die bis zu den Liedern des Shijing 詩經 zurückreicht. Zwar berichtet der
Text vordergründig über die Erschaffung des Werkes und die Motivation der Stifter,
aber er kann auch als kalligraphische Kunstkritik verstanden werden.8 
Der Text enthält eine tagesgenaue Datierung auf den 23. September des Jahres

579,9 bei der es sich eher nicht um den Tag der Fertigstellung handelt, sondern mit
hoher Wahrscheinlichkeit um das Datum des Tages, an dem eine Einweihungszere-
monie (inklusive buddhistischer Verdienstübertragung) abgehalten wurde. Die Wei-
hung eines buddhistischen Monumentes im Herbst des Jahres 579 muss ein hoff-
nungsfroher Neuanfang gewesen sein, denn die sogenannte zweite Buddhistenver-
folgung in der Geschichte Chinas war gerade erst zu Ende gegangen. Im Frühjahr
des gleichen Jahres war die daxiang 大像 Ära ausgerufen worden. Sie kennzeichnet
die Thronbesteigung des Kindkaisers Jing 靜帝 (573–581), dem von seinem Vater,
Kaiser Xuan  宣  (559–580), im Alter von sechs Jahren nominell die Kaiserwürde
übertragen worden war. Kaiser Xuan selbst war seinem Vater, Kaiser Wu 武 (560–

8 Bi Fei 2015 analysiert, wie der Kalligraph des Stelentextes, der „große śramaṇ a, Dharma-
Meister An der Qi-(Dynastie)“ 亝大沙門安法師, von der Steinernen Eulogie mittels einer
Neugewichtung der chinesischen Kalligraphiegeschichte in eine Reihe mit den Koryphäen
dieser Kunst gestellt wird: In den beiden traditionellen Kategorien der Kalligraphie, Fein-
heit (jing 精 )  und Genie (miao 妙), sei Meister An unübertroffen. Während jedoch die
Kategorie  des  „Genies“  in  althergebrachter  Weise  mit  den  Namen der  Han-zeitlichen
Kalligraphen Zhang Zhi 張芝 (Zhang Boying 張伯英; d. ca. 190) und Zhong You 鐘繇
(151–230) besetzt ist, wird in der Kategorie „Feinheit“ der Name des Vaters von Wang
Xizhi 王羲之 (303–361), Wang Xianzhi 王獻之(344–386), ersetzt durch den Namen von
Wei Dan 韋誕  (179–253), der für seine Kunstfertigkeit im Schreibens von sehr großen
Zeichen und für seine Klerikalschrift (bafen 八分 und lishu 隸書) bekannt geworden ist.
Indem die Steinerne Eulogie diesen Wei Dan an die Seite des unsterblichen Wang Xizhi
stellt, wird die Kalligraphie der Steininschrift am Berg Tie geadelt, denn sie zeichnet sich
aus durch kraftvolle, lang ausgezogene Pinselstriche, welche die einzelnen Zeichen in die
Breite wachsen lassen und in der Tradition eben jener Klerikalschrift stehen.

9 Wang Yongbo und Wenzel 2015, S. 156 und S. 160: 在皇周大像元年，歳大淵獻，八
月庚申朔，十七日丙子. On the seventeenth day, a  bingzi day, of the eighth month,
which began on a gengshen day, Jupiter in Pisces, first year of the daxiang era of the Au-
gust Zhou dynasty.

121



Claudia Wenzel

578),  nach  dessen  überraschendem  Hinscheiden  im
Sommer 578 auf den Thron gefolgt. Der Tod des Kai-
sers  Wu der  Nördlichen  Zhou  beendete  die  anti-bud-
dhistischen Maßnahmen, welche er bereits im Jahr 574
erlassen und mit der Eroberung der Nördlichen Qi im
Jahr 577 auf das Gebiet des heutigen Shandong ausge-
dehnt  hatte.  Zuvor  waren  während  der  heqing 河清

(562–564)  und  der  wuping 武 平 (570–575).Ära  der
Nördlichen Qi-Dynastie  eine Vielzahl  von Meißelpro-
jekten in Shandong verwirklicht worden. Die instabilen
politischen Verhältnisse in Folge der Eroberung durch
die Zhou und die anti-buddhistischen Maßnahmen des
neuen Herrschers scheinen eine Reihe von Meißelpro-
jekten zum Stillstand gebracht zu haben, die zuvor unter
der Nördlichen Qi floriert hatten. Zuletzt waren im Jahr
575 die Felsinschriften am Berg Jian 尖, die gut 5 Kilo-
meter Luftlinie vom Berg Tie in nordöstlicher Richtung
entfernt  liegen,  fertiggestellt  worden.  Am  Berg  Tie
wurde im Frühjahr 579 endlich wieder ein neues Projekt
in Angriff genommen.
Bei der Wiederaufnahme solcher Aktivitäten schei-

nen ehemalige Beamte der Nördlichen Qi-Dynastie eine
Rolle  gespielt  zu  haben,  die  ihre  Laufbahn  unter  der
Nördlichen Zhou fortsetzen konnten.  Davon zeugt der
Wortlaut  der  Votivinschriften  Tie  3  und Tie  4.  Darin
werden die lokalen Beamten Lü Changsong 閭長嵩 und
Li Ju’ao  李巨敖  genannt, die unter beiden Dynastien
gedient  haben.10 Beide  tragen  zudem  den  Titel  eines
dadu weina 大都維那  und hatten somit eine leitende
Stellung für exekutive Aufgaben während des Meißel-
projektes inne, höchstwahrscheinlich im Rahmen einer
buddhistischen  Laienvereinigung.  Solche  Vereinigun-
gen, meist  yiyi 義邑  genannt, kümmerten sich um die
Finanzierung der religiösen Stiftungen und überwachten
deren  Anfertigung  oder  Ausführung.  Als  Hauptstifter

10 Wang Yongbo und Wenzel 2015, S. 175–189.

122

Abb.  4:  Modell  der  Fel-
senoberfläche  mit  Abrei-
bungen  des  Textes  der
Steinerne Eulogie. Heidel-
berger Akademie der Wis-
senschaften



Weltenrettung im Jahr 579

der Reliefstele am Berg Tie gelten allerdings die Mitglieder des lokal ansässigen
Kuang 匡-Clans, die in der Steinernen Eulogie genannt werden.
Den Stiftern der Reliefstele muss der gerade überstandene dynastische Macht-

wechsel und die damit verbundenen anti-buddhistischen Maßnahmen noch sehr ge-
genwärtig gewesen sein. Diese aktuellen Erfahrungen einer politischen und religiö-
sen Krise wurden verstärkt durch die eschatologischen „buddho-daoistischen“ Vor-
stellungen, die Zürcher erstmals analysiert hat. Zum Zeitpunkt der Stiftung war be-
reits das Untergangsszenario der „Endzeit der buddhistischen Lehre“ (mofa 末法 )
virulent. Der  Hauptverkünder  dieser  Endzeiterwartung,  der  Mönch  Huisi  慧思

(515–577), war zu Beginn seiner Tätigkeit als  Wanderprediger im Jahr 548 nach
Shandong gekommen. Er hatte geplant, von der Stadt Yanzhou 兗州 aus den Gelben
Fluss zu überqueren, um im Norden Chinas nach Meditationsmeistern zu suchen; al-
lerdings vereitelte ein erster Giftanschlag auf sein Leben diese Pläne.11 Die Lehre
des Huisi, nach der die mofa-Phase bereits im vierten Jahr der yanchang 延昌 Ära
der Nördlichen Wei Dynastie, also im Jahr 433 unserer Zeit, begonnen hatte,12 war
nicht unumstritten. Sie scheint der Grund dafür gewesen zu sein, dass sich Huisi sein
ganzes Leben lang Anfeindungen rivalisierender Mönche ausgesetzt sah. 
Die überlieferten Quellen lassen keine Rückschlüsse darauf zu, wie die Endzeit-

predigten des Huisi von den Erschaffern der monumentalen Stele am Berg Tie und
denen anderer  Shandonger Meißelprojekte  aufgenommen worden waren.  Aber es
kann als nahezu sicher gelten, dass zumindest der Kalligraph des Stelentextes—in
der Steinernen Eulogie genannt „großer  śramaṇ a, Dharma-Meister An der Qi-(Dy-
nastie)“, ansonsten bekannt als „śramaṇ a Seng’an Daoyi“ 沙門僧安道壹—mit der
Endzeit-Chronologie des Huisi vertraut gewesen ist. Die Kolophone, welche die von
diesem Mönch signierten Sutrenpassagen am Berg Hongding am Ufer des Dongping
Sees begleiten, benutzen zur Datierung einen buddhistischen Kalender, der mit gro-
ßer Wahrscheinlichkeit der Vorlage von Huisi folgt.13 

11 Über diesen Vorfall berichtet T.1933, Bd. 46, S. 787a19–25. Der Bericht ist übersetzt bei
Magnin 1979, S. 210, und bei Stevenson und Kanno 2006, S. 35. Zur Bedeutung dieser
Ereignisse für das spätere Wirken von Huisi siehe auch Magnin 1979, 202–203; Steven-
son und Kanno 2006, S. 24 und S. 34–44; Ha Jungmin 2016, S. 176, S. 201–202.

12 Huisi datiert den Beginn von mofa in seiner in Teilen autobiographischen Schrift Nanyue
Si da chanshi lishi yuanwen 南嶽思大禪師立誓願文 mittels der Aussage, dass im Jahr
seiner Geburt, 515, bereits 82 Jahre der Endzeitphase verstrichen waren, siehe T.1933,
Bd. 46, S. 787a4–6. Das Gelübde, als dessen Folge das Nanyue Si da chanshi lishi yuan-
wen abgefasst wurde, legte Huisi im Alter von 43 Jahren ab, also im Jahr 558 unserer
Zeit, siehe T.1933, Bd. 46, S. 787b26–c11.

123



Claudia Wenzel

Damit wäre die allgemeine Krisensituation umrissen, unter der die monumentale
Reliefstele im Jahr 579 erschaffen worden war.  Der Text der  Steinernen Eulogie
selbst charakterisiert  die Sicht der Stifter auf das Ausmaß der Krise, mit der man
sich konfrontiert sah: 14

Die glaubensfesten Schüler des Buddha, Kuang Zhe und dessen jüngere Brüder
Xian,  [...],  Zu und Zhen,  Nachkommen  des  Ministers  der  Han [-Dynastie],
[Kuang] Heng […] waren gewahr, dass die Ordnung der Welt seit jeher man-
gelhaft ist, und sie erkannten, dass die Erde sich schon zu neigen droht. Sie
seufzten über  den ewigen Wandel  des Weltenmeers  und beklagten den Fall
selbst des Berges Tai. 

……有信佛弟子匡喆，及弟顯、□、祖、珎，漢丞相衡之苗裔也……知宏綱
尚缺，察地紐方傾；嘆沧海猶遷，嗟太山言落。15

Im Angesicht der kosmischen Ausmaße der Krise sahen sich die Stifter veranlasst,
„sich vom Vermögen der Familie zu trennen, indem sie es hergeben [wie ein Baum,
der] erfrorene Blätter abwirft“ 仍割家貲捨如霜葉, um das geplante Werk zu voll-
enden.16 Die Steinerne Eulogie berichtet weiter:

13 Die Inschriften des Berges Hongding sind dokumentiert im Band Shandong 1. Drei der
dortigen Inschriften, HDS 3, 7, und 15, benutzen die Formulierung „so und so viele Jahre,
nachdem Śākyamuni ins Nirvana eingegangen ist“ 釋迦雙林後 . Im Falle von HDS 15
sind dies 1620 Jahre, im Fall von HDS 7 drei Jahre später, also 1623 Jahre. Die Jahresan-
gabe in HDS 3 ist nicht vollständig lesbar (16xx Jahre), siehe Wang Yongbo und Ledde-
rose 2014, S. 111–117; S. 137–144; S. 243–249.

14 Die folgenden Übersetzungen stammen alle, soweit nicht anders angegeben, von der Ver-
fasserin.

15 Der Begriff diniu 地紐 wird laut HYDCD 漢語大詞典 gleichgesetzt mit diji 地紀 oder
diwei 地維 und bezieht sich auf die Vorstellung, dass das Erdquadrat, also die rechteckig
gedachte Erdscheibe, mit vier Seilen im Himmelsäther aufgespannt und befestigt ist. Ein
Durchschneiden oder Zerreißen (jue 絕) dieser Befestigungen hat zur Folge, dass die fla-
che Erde kippt und schlußendlich im darunter befindlichen Weltenmeer versinken könnte.
In der  Vergangenheit  ist  das  bereits  einmal passiert,  worüber  im Buch  Liezi berichtet
wird.  Graham 1960, S. 96, übersetzt die relevante Passage aus dem Kapitel  Die Fragen
des Tang wie folgt: “Afterwards, when Kung-kung was fighting Chuan-hsü for the Empi-
re, he knocked against Mount Pu-chou in his rage, breaking one of the pillars of heaven
(zhe tianzhu 折天柱), snapping one of the threads which support the earth (jue diwei 絕
地維). For this reason heaven leans North West, and the sun, moon and stars move in that
direction; the earth does not fill  the South East, so the rivers and rainfloods find their
home there.” 

16 Ha Jungmin 2016, S. 241–249 versteht die in der Steinernen Eulogie beschriebene Krisen-
situation in erster Linie als Ausdruck des empfundenen politischen Machtverlusts der An-
gehörigen des Kuang Clans.

124



Weltenrettung im Jahr 579

Daraufhin richteten wir den Felsen her, darauf eine Stele zu entwerfen, und das
gewöhnliche Gestein zum Leuchten zu bringen. Oben winden sich sechs Dra-
chen, fünffarbige Wolken funkeln in ihren Mündern; unten kauern zwei Schild-
kröten, deren Panzer den dreistufigen Weg tragen.17 

遂乃約石啚碑， 炳常質，六龍上繞，口瑩五彩□雲 ，雙龜下蟠，甲負㷬
三階之路。

Der weitere  Wortlaut  der  Steinernen Eulogie enthüllt  die Bewältigungsstrategien,
mittels derer die Krise gemeistert werden sollte.18 Sie beziehen sich auf vier Berei-
che, in denen die jeweils getroffene Entscheidung Bedeutung gewinnt: Die Wahl des
Materials Fels, die Wahl der räumlichen Lage der Stele, die Wahl des zu meißelnden
Sutratextes und die Wahl des Kalligraphen.

Krisenbewältigungsstrategien

Das Material Fels

Das Vertrauen in die Härte und Widerstandsfähigkeit des Materials Stein als Schrift-
träger ist wohl die naheliegendste Konsequenz aus den Endzeiterwartungen der Stif-
ter. Der Wortlaut der Steinernen Eulogie beschwört ausdrücklich die Langlebigkeit
des Materials Fels:

Metall und Stein sind langlebig; deshalb wird das darauf Eingemeißelte nicht
vergehen. Wäre dieser Fels nicht bemeißelt worden, was sollten zukünftige Ge-
nerationen zu Gesicht bekommen?

17 Es ist unklar, worauf genau sich die Formulierung san jie zhi lu 三階之路, „dreistufiger
Weg“, bezieht. Es ist eher auszuschließen, dass hier eine Anspielung auf die sogenannte
Drei-Stufen-Lehre 三階教 vorliegt. Es wurde vermutet, dass es sich hierbei um eine Be-
schreibung der gestuften Steigung der Felsenfläche selbst handelt. Wahrscheinlicher ist
jedoch,  dass  sich  der  „dreistufige  Weg“  auf  den  Inhalt  der  gemeißelten  Sutrapassage
selbst bezieht, in welcher der Buddha zunächst die rechte Erkennung der wahren Beschaf-
fenheit des Dharma-Bereichs (fajie 法界) empfiehlt, auf deren Grundlage der Bodhisattva
dann mittels der 37 Komponenten des Erwachens (sanshiqi daopin 三十七道品) diesen
Bereich  heilswirksam  transformieren  kann,  um  schlussendlich  mittels  der  Praxis  der
Sechs Vervollkommnungen (liu boluomi 六波羅蜜 ) eines Bodhisattva und seiner Vier
Unermesslichen Bewusstseinszustände (si wuliang xin 四無量心) endgültig in den Bud-
dha-Dharma einzutreten.  Für  eine  vollständigere  Erläuterung  des  gemeißelten  Textab-
schnittes siehe Wang Yongbo und Wenzel 2015, S. 105–109.

18 Der gesamte Wortlaut der Steinernen Eulogie ist transkribiert und ins Englische übersetzt
in Wang Yongbo und Wenzel 2015, S. 155–166. 

125



Claudia Wenzel

金石長存,所以彫之不朽。此巖不瑑，後葉何觀？

Und weiter:

Auf Seide oder Bambus Geschriebenes ist leicht zu zerstören, aber Metall und
Stein sind nur schwer auszulöschen. Was einem hohen Berg anvertraut wird,
hat Bestand und ist unvergänglich.

縑竹易銷，金石難滅。託以髙山，永留不絕。

Sehr ähnliche Formulierungen waren wenige Jahre zuvor in der Votivinschrift eines
einflussreichen Ministers  der Nördlichen Qi-Dynastie benutzt  worden. Es handelt
sich um Tang Yong 唐邕  (?–ca. 581), der im Zeitraum von 568 bis 572 innerhalb
und außerhalb der südlichen Höhle der kaiserlichen Höhlentempelanlage am Nördli-
chen Xiangtang Berg19 vier  Mahāyāna-Sutren in voller Länge meißeln ließ. Tang
Yong erläutert seine Stiftung im Text einer Stele, die unmittelbar neben den Sutren-
texten in den Felsen gemeißelt wurde. Er schreibt, dass

seidene Schriftrollen verderben und Bambustäfelchen keinen Bestand haben;
auf Metall geschriebene Dokumente lassen sich nur schwer konservieren, und
Pergament und Papier vergehen leicht. Deshalb … wurde angeordnet, die Spu-
ren des silbernen Meißels [zu hinterlassen].

縑緗有壞,簡筞非久,金牒難求,皮紙易滅.於是……命銀鉤之跡。

Am Berg Tie muss die Härte des Steins aber nicht nur dem Zahn der Zeit trotzen,
sondern auch den Feuerstürmen (yanfeng 炎風) und dem Weltenbrand am Ende des
jetzigen Äons (jiehuo 刧火 ).20 Diese und ähnliche Weltuntergangsmetaphern sind
typisch für buddhistische eschatologische Vorstellungen, die mit der Erzählung der
Kauśāmbī-Untergangsprophezeiung Verbreitung fanden, nachdem Narendrayaśas 那
連提耶舍 (517–589) nach seiner Ankunft in der Hauptstadt Ye 鄴 die Übersetzung
des Yuezang jing (Candragarbha-sūtra 月藏經) im Jahr 566 vollendet hatte.21 Die
Kauśāmbī-Prophezeiung ist Teil des  Kapitels über das Vollständige Erlöschen des
Dharma (Fa miejin pin 法滅盡品 ) in diesem Sūtra, das außerdem das dreistufige
Modell einer zeitlichen Entwicklung vom Korrekten Dharma (zhengfa 正法 ) über
den Scheinbaren Dharma (xiangfa 像法) zum Endzeit-Dharma (mofa 末法) propa-
giert, und damit nahtlos an die mofa-Lehre des Huisi anknüpft. Die folgenden Jahr-

19 Der Nördliche Xiangtang Berg liegt östlich des He Dorfes 和村 im Bergbaugebiet Feng-
feng 峰峰礦區 der Stadt Handan 邯鄲市 in Hebei. Die Sekundärliteratur ist umfänglich;
siehe besonders Zhang Lintang 2007, Tsiang 1996 und Tsiang et al. 2010. 

20 Siehe Wang Yongbo und Wenzel 2015, S. 165. 
21 Die Kauśāmbī-Prophezeiung ist übersetzt in Nattier 1991, S. 177–185. 

126



Weltenrettung im Jahr 579

zehnte sind von diesen Untergangsszenarien geprägt, welche sich nicht nur in den
Lehren einflussreicher Meister niederschlagen,22 sondern auch Gestalt annehmen in
dem größten chinesischen Meißelprojekt der Geschichte, an dessen Beginn das Ge-
lübde des Mönches Jingwan 靜琬  (gestorben 639) steht, den gesamten buddhisti-
schen Kanon auf dem Steinernen Sutrenberg 石經山 in Fangshan 房山 in Stein zu
meißeln, um die buddhistischen Schriften vor dem Weltuntergang zu retten.23 In sei-
ner Votivinschrift von 634 hatte Jingwan erläutert, dass er das gesamte Buddhāva-
taṃsaka (Huayan jing 華嚴經) auf diesem Berg in Stein hat meißeln lassen, damit
die Feuersbrünste am Ende des jetzigen Äons (jiehuo 刧火) ihm nichts anhaben kön-
nen.24

Die räumliche Lage der Stele

Die zweite Bewältigungsstrategie nimmt im Text der Steinernen Eulogie viel Raum
ein. Auf die Datierung der Stele auf den 17. Tag des 8. Monats des ersten Jahres der
daxiang Ära folgt eine genaue Positionsbeschreibung:

Südlich des Südlichen Gang [genannten Teils] des Großen Berges Gang, der
sich südöstlich von Xiaqiu befindet, kann man voraus ausmachen, wie sich der
[Berg] Zhu Yi majestätisch erhebt, und man sieht dessen Gipfel, der die Milch-
straße berührt. Sich umwendend, erblickt man die Erhabenheit des Gipfels des
[Berges] Dai und sieht in der Ferne, wie der Heilige Berg die Wolken teilt. Im
Anschluss blickt man nach links hinüber zum Chang-Felsen, und nach rechts
herunter auf die Poststation. Die Berge und Flüsse, die an diesem Ort manifes-
tiert sind, sind in ihren Hainen und [...] miteinander im Einklang.

瑕丘東南大崗山南崗之陽，前觀邾嶧峨峨，覩拂漢之峯；却瞻岱巘魏
魏，眺排雲之嶽。兼復左顧昌巖，右臨傳馹；表裏山川，林□交暎。

Zunächst wird die Stele im topographischen Raum verortet, indem ihre genaue Lage
auf dem Großen Berg Gang mittels der im 6. Jahrhundert gängigen Ortsnamen ange-

22 Besonders zu nennen ist hier Xinxing 信行  (540–594), der Begründer einer „Lehre der
Dritten Stufe“ (sanjiejiao 三階教) genannten Bewegung, die das grundsätzliche, völlige
Unvermögen der Unterscheidung von wahren und falschen Ansichten aller in dem „un-
heilvollen Weltzeitalter der fünf Befleckungen“ (wu zhuo e shi 五濁悪世) lebenden We-
sen postulierte,  und einen maßgeschneiderten  Kanon von Praktiken und ausgewählten
Schriften propagierte, um diesen benachteiligten Wesen der Dritten Stufe doch noch Zu-
gang zum Erwachen zu ermöglichen. 

23  Zum Beginn des Meißelprojektes der Steinsutren in Fangshan (Fangshan shijing 房山石
經) siehe Ledderose 1990, S. 219–220 und Ledderose 1992, S. 23–27. 

24 Ledderose 1992, S. 26–27 und Abb. 7. 

127



Claudia Wenzel

geben wird. Außerdem wird mit „südöstlich von Xiaqiu“ ein weiterer topographi-
scher Bezug zu einem Kreis der Präfektur Yanzhou 兗州 hergestellt. Dort war ein
großes Kloster beheimatet, das Pule-Kloster  普樂寺 , welches später während der
drei  großangelegten  Kampagnen  zur  Reliquienverteilung  (601–604)  unter  Kaiser
Wen der Sui-Dynastie einen Teil der Buddha-Reliquien erhalten sollte.25 Die heutige
Stadt Yanzhou liegt ca. 22 Kilometer nordwestlich des Tie Berges. Es darf vermutet
werden, dass die Stifter der Stele eine enge Verbindung zu dem dortigen religiösen
Zentrum hatten.
Auf  diese  topographischen  Angaben  folgt  eine  interessante  Beschreibung  der

Örtlichkeit aus der Sicht eines implizierten Betrachters,  der sich vor Ort befindet
und seinen Blick in alle Himmelsrichtungen schweifen lässt: Zunächst blickt der Be-
trachter nach Süden, wo er die Gipfel des Berges Yi  嶧山  südlich der Stadt Zou-
cheng in ca. 11 Kilometer Entfernung ausmachen kann. Sich umwendend, schaut er
nach Norden, wo sich der heilige Berg Tai 泰山  erhebt, der auch Dai 岱 genannt
wird.  Hier verlässt  die Beschreibung allerdings das Menschenmögliche,  denn der
Hauptgipfel des Berges Tai ist mehr als 90 Kilometer  entfernt, und wäre aufgrund
der Erdkrümmung auch bei klarstem Wetter nicht sichtbar, ganz davon abgesehen,
dass die Erhebung des nahen Berges Gang die Sicht versperren würde. Wendet sich
der virtuelle Betrachter dann, vom Berg Tai aus betrachtet, nach links, also in östli-
che Richtung, so erblickt er den Felsen von Chang 昌巖, ein alter Name für den heu-
tigen Berg Jian, ca. 5 Kilometer nordöstlich gelegen. Auch für die Blickrichtung gen
Westen wird ein Referenzpunkt  gegeben,  der  jedoch zunächst  Rätsel  aufgibt.  Da
sich jedoch auf den bisher genannten Bergen—Yi, Tai, und Jian— Steinsutren aus
der Zeit der Nördlichen Qi-Dynastie befinden, könnte es sich bei dem Referenz-
punkt im Westen um den ehemals westlich von Yanzhou gelegenen Berg Ziyang 嵫
陽山 handeln, der heute in Gänze abgetragen ist.26

Indem die Steinerne Eulogie eine Nord-Süd und eine Ost-West Achse definiert,
stellt sie die monumentale Stele des Berges Tie ins Zentrum von vier benachbarten
buddhistischen Inschriftenorten. Mindestens drei der vier Endpunkte dieser Achsen
sind auf Berge gerichtet, in deren Felswände ebenfalls Sutrenabschnitte gemeißelt
worden sind: Auf dem Berg Yi befinden sich zwei Inschriften, von denen eine ins
Jahr 564 und die andere in den Zeitraum von 570 bis 572 zu datieren ist.27 Das In-

25 Darüber berichtet das Guang hongming ji 廣弘明集, T.2103, Bd. 52, S. 217c24–29. 
26 Von den einstigen Inschriften des Berges Ziyang haben sich Abreibungen erhalten, siehe

Wang Yongbo und Tsai Suey-Ling 2017, S. 453–468. 
27 Wang Yongbo und Wenzel 2015, S. 51–83. 

128



Weltenrettung im Jahr 579

schriftencluster auf dem Berg Jian ist ins Jahr 575 datiert,28 und das gemeißelte Dia-
mantsutra im Tal des Steinernen Sutra auf dem Berg Tai ist zwar undatiert, lässt
sich aber stilistisch in die Nördliche Qi-Dynastie einordnen. Auch wenn die genauen
Beziehungen zwischen der Stele auf dem Berg Tie und den drei anderen genannten
Bergen anhand der erhaltenen Votivinschriften unklar bleiben, steht es doch außer
Frage, dass die monumentale Stele hier in ein Koordinatensystem aus heiligen bud-
dhistischen Stätten der Region eingebettet wird. Verweise auf die Wahl des Ortes
sind bei Votivinschriften nicht unüblich; längere Stiftungsinschriften enthalten oft
eine  Beschreibung  der  günstigen  und  damit  glücksverheißenden  topographischen
Lage, wie sie auch im letzten Satz der obigen Passage zum Ausdruck kommt. 
Der bedeutendste Referenzpunkt  in der  Verortung der Stele ist  zweifellos  der

Berg Tai, der auch unabhängig vom Buddhismus eine überragende Stellung in der
chinesischen Kulturgeschichte einnimmt. Er ist der östliche der fünf yue 嶽 genann-
ten heiligen Berge Chinas, die traditionell die Grenzen des Reiches definieren. Der
Taishan oder Daizong galt sowohl als Erschaffer alles Lebendigen als auch als Ein-
gangstor zur Unterwelt; er fungierte in seiner langen Geschichte als der Ort, an dem
die Kaiser durch den Vollzug der shan 禪 und feng 封 Riten dem Himmel für ihr
Handeln Rechenschaft ablegten.  Dieser Berg ist eine der Säulen der chinesischen
Welt und wird kosmologisch mit dem Sternbild des Großen Wagens (Beidou 北斗,
Ursa Major) gleichgesetzt, wovon die Verehrung der Gottheit der Mutter des Großen
Wagens (Beidou mu 北斗母 ) auf dem Berg zeugt. Die sieben Sterne des Großen
Wagens waren  von kaum zu überschätzender  Bedeutung für  das  antike Weltbild
Chinas. Sie standen für den Ort des Himmels, von dem aus Sonne und Mond zu
ihrem täglichen Lauf über das Firmament aufbrachen, und an dem das Hauptseil des
Himmels (tian zhi gang 天之綱) befestigt war, eine Funktion, die sich in auch in der
geläufigen Bezeichnung dou gang 斗綱 („Hauptseil des Großen Wagens“) für dieses
Sternbild widerspiegelt.29 Wenn nun die Stifter in ihrem eingangs erwähnten Krisen-
szenario von der „Mangelhaftigkeit der Weltenordnung“ (honggang shang que 宏綱
尚缺) sprechen, so hatten sie sicher auch den Himmel in seiner ordnenden Funktion
im Sinn.  Die Verankerungen ihrer Stiftung im Mittelpunkt  zweier  Achsen, deren
Hauptachse im Norden bis zum Berg Tai reicht, diente dem Zweck, die Verbindung
zum Himmelsgewölbe zu festigen, um so die gefährdete Weltordnung einer „sich
bereits neigenden Erde“ (di niu fang qing 地紐方傾) zu stabilisieren. Die Anzahl
von insgesamt vier solcher „Verankerungspunkte“ nimmt die im Krisenszenario be-

28 Siehe Wang Yongbo und Tsai Suey-Ling 2017, S. 38–145. 
29 Zu weiteren Implikationen dieser Bezeichnung siehe Pankenier 2013, S. 371–381. 

129



Claudia Wenzel

schriebene Idee der mit vier Seilen im Kosmos verankerten Erde wieder auf; das
Hauptseil verbindet dabei die Stiftung direkt mit dem Zentrum des Himmels.
Auch die  Beschreibung  des  südlichen  Ankerpunktes  stellt  kosmische  Bezüge

her, denn der Gipfel des Berges Yi „berührt die Milchstraße“ (fuhan 拂漢). Gleich
dem Sternbild des Großen Wagens im Zentrum des Himmelsgewölbes war das Band
der Milchstraße (tianhan 天漢) einer der bedeutendsten Bezugspunkte der antiken
chinesischen Astronomie und Weltdeutung.30 Damit steht die Stele nicht nur fest im
Mittelpunkt  eines  regionalen  Netzwerkes  aus  buddhistischen  Inschriftenorten,
sondern sie behauptet auch ihren Platz im kosmischen Weltgefüge. 

Die Wahl des Sutratextes

Die Steinerne Eulogie bezeichnet die Sutrapassage, welche die Stifter für den Text
des Stelenkörpers ausgewählt haben, als „930 Zeichen aus dem Kapitel der Bodhi-
Durchdringung der Großen Sutrensammlung 大集經穿菩提品九百卅字“. Die ge-
meißelte Passage ist auch in der modernen gedruckten Taishō-Edition des buddhisti-
schen Kanons enthalten,  allerdings ist  sie dort  nicht  mehr im  Kapitel  der Bodhi-
Durchdringung angesiedelt, sondern  im Kapitel über den Bodhisattva31 Ozeanglei-
che Weisheit 海慧菩薩品 der Großen Sutrensammlung (T#397, 13: 50a16–c13). Die
Anzahl der Schriftzeichen ist jedoch die gleiche geblieben.
Inhaltlich beschreibt der ausgewählte Text, wie ein Praktizierender den Weg zum

vollkommenen Erwachen beschreiten muss, vom initialen Beschluss, bodhi zu erlan-
gen (fa puti xin 發菩提心), bis zu dessen vollkommener Durchdringung, die mit der
Erlangung der Buddhaschaft gleichzusetzen ist. Es handelt sich bei dem Kapitel zur
bodhi-Durchdringung also kurz gesagt  um eine Wegbeschreibung zum Erwachen
mit dem Ziel der Befreiung der Welt. Vor dem Hintergrund der empfundenen Krise
ist  die  Wahl  dieses  Textes  wenig überraschend.  Die  Steinerne Eulogie misst  der
Auswahl dieses Textes aber noch eine andere Bedeutung bei indem sie feststellt:

Zu der Zeit, als Śākyamuni ursprünglich in der Welt predigte, brachten zwölf
nayuta [d.h.;  eine  unendliche  große  Anzahl  von]  Wesen  den  initialen  Be-
schluss, bodhi zu erlangen, hervor, und sechzehntausend Himmlische erlangten
die Akzeptanz der Nicht-Entstehung aller dharmas. 

釋迦本演之世于時十二那由他衆生發菩提心一万六千天子得无生法忍.

30 Ein Überblick hierzu findet sich bei Pankenier 2013, S. 383–403. 
31 Die in diesem Beitrag verwendete Schreibweise bodhisattva wird durch eine Vielzahl von

frühen epigraphischen Quellen untermauert; siehe hierzu Bhattacharya 2010. 

130



Weltenrettung im Jahr 579

Hier zitiert die Steinerne Eulogie den letzten Satz der eingemeißelten Sutrapassage
um zum Ausdruck zu bringen, dass die Heilswirksamkeit dieses Textes außerordent-
lich groß ist, denn schon  als er das erste Mal gepredigt wurde, hat eine unendlich
große Zahl von irdischen Wesen den ersten Schritt auf dem  bodhisattva-Weg ge-
macht, und himmlische Wesen konnten die hohe Erkenntnisstufe der „Akzeptanz
der Nicht-Entstehung aller  dharmas“ erlangen. Der historische Buddha selbst wird
hier als Bürge für die enorme Kraft des Textes angeführt, und es ist diese Kraft, die
den Stiftern geeignet schien, die buddhistische Lehre über den Weltuntergang hinaus
zu retten.  Die dritte Krisenbewältigungsstrategie  der  Steinernen Eulogie ist  damit
explizit buddhistisch motiviert. 

Die Wahl des Kalligraphen

Die vierte Krisenbewältigungsstrategie  besteht in der Wahl des Kalligraphen,  des
Dharma-Meisters An, dessen Erscheinen in der Welt auf die gleiche Art und Weise
als glücksverheißend wahrgenommen wird wie das Auffinden eines geeigneten to-
pographischen Ortes für die Erschaffung der Stele. Gleich nach der oben zitierten
Beschreibung der räumlichen Lage der Stele berichtet die Steinerne Eulogie von der
Ernennung des Kalligraphen:

Daraufhin ergab es sich, dass der große śramaṇ a, Dharma-Meister An der Qi-
(Dynastie), dessen Weg die Nicht-Zweiheit erhellt und dessen Tugend zum Ei-
nen Ursprung erwacht ist, nicht nur alle Mysterien auf wundersame Weise er-
kannt hat, sondern auch die Kunst der Kalligraphie auf das Allerhöchste be-
herrscht. Deshalb baten [die Stifter] das göttliche Talent, [hier] im Zentrum der
Vier  Manifestierten  ehrfürchtig  930  Zeichen  aus  dem  Kapitel  der  Bodhi-
Durchdringung der Großen Sutrensammlung zu schreiben und diese vortreffli-
chen Worte [der Nachwelt] zu hinterlassen, um […] die Welt zu erretten.

扵是有亝大沙門安法師者，道鑒不二，徳悟一原，匪直秘相咸韜，書工
尤最。乃請神豪扵四顯之中，敬寫大集經穿菩提品九百卅字，遺斯勝句，
以□拔世。

Die spirituellen  und  kalligraphischen  Errungenschaften  des  Dharma-Meisters  An
bedingen sich gegenseitig; in seinem Schriftstil, der an Läuterung und Genius die
größten Koryphäen der chinesischen Kalligraphiegeschichte in den Schatten stellt,
offenbart sich seine spirituelle Vollendung und sein Erfassen der subtilsten Lehren.
Die Stifter gehen davon aus, dass die welterrettende Botschaft ihre Wirkung nur ent-
falten kann, wenn sie von einem Erwachten (wu 悟) in dessen „kostbarer Pinselfüh-
rung“ (huihan 珤翰) niedergeschrieben wird, wie es in der die Steinerne Eulogie ab-

131



Claudia Wenzel

schließenden Hymne formuliert ist. Das Kopieren oder Niederschreiben buddhisti-
scher Sutren versteht sich als ritueller Akt, der in der Regel durch Reinheitsgebote
bestimmt und von Bußritualen begleitet wird.32 Über konkrete rituelle Handlungen
bei der Erschaffung der Monumentalstele wissen wir nichts, aber es kann als sicher
gelten, dass am Tag ihrer Datierung, also am 23. September 579, das Werk rituell
geweiht worden ist.

Fazit: Der Akt des Schreibens

Das obige Zitat beschließt jenen Textabschnitt der  Steinernen Eulogie, der mit der
Datumsangabe und der Beschreibung der Planung der verdienstvollen Tat begonnen
hatte.33 Darin fassen die Stifter ihre Krisenbewältigungsstrategien zusammen, und
sie formulieren das Ziel: Das „Herausreißen der Welt“ (bashi 拔世) aus dem dro-
henden Untergang der Welt und die Errettung der Menschheit.34 Wie gezeigt wurde,
folgt sowohl die Wahl des zu meißelnden Textes wie auch die Wahl des Kalligra-
phen heilswirksamen Erwägungen. Diese Idee verdichtet der Wortlaut der Steinerne
Eulogie im Begriff des göttlichen Talents (shenhao 神豪) des Dharma-Meisters An,
der gebeten wurde, die 930 Schriftzeichen des Stelentextes zu kalligraphieren. Der
Akt des Schreibens wird außerdem verortet „im Zentrum der Vier Manifestierten“
(yu si xian zhi zhong 扵四顯之中), womit der topographische Ort im Schnittpunkt
eines von vier heiligen Orten gebildeten Achsenkreuzes bezeichnet wird, von denen

32 In mittelalterlichen Sammlungen von Wundergeschichten finden sich viele Beispiele von
Stiftern, die mit besonderer Hingabe, teils mit dem eigenen Blut, Sutren kopiert haben,
oder erst nach tagelangem Fasten den Pinsel zur Hand nahmen. Eine der berühmtesten
findet sich im Mingbao ji 冥報記 (Aufzeichnungen über die wundersamen Vergeltungen),
wo über die Herstellung einer Kopie des Lotussutra berichtet wird, dass der Kopist vor je-
dem Schreibintervall  gebadet  und seine  Kleider  mit  Räucherwerk  parfümiert  hat.  Ge-
schrieben hat er in einem reinen Raum, dessen Luft beim Ausatmen nicht zu verunreinigt
werden sollte, weshalb er in ein Bambusrohr geatmet hat, das durch ein Loch in der Wand
nach draußen führte. Es hat acht Jahre gedauert, bis alle sieben juan des Sutra kopiert wa-
ren. Der Bericht findet sich in T.2082, Bd. 51, S. 789a18–23: er ist übersetzt bei Gjertson
1989, S. 162. 

33 Ledderose 2019, S. 108–113 unterteilt die Steinerne Eulogie inhaltlich in fünf Abschnitte,
denen eine abschließende Hymne folgt. Der dritte Textabschnitt ist betitelt „The merito-
rious act“. 

34 Bashi 拔世  lässt sich als Abkürzung für „die Errettung der Menschheit“ (救拔世間人;
T.625, Bd. 15, S. 376b25) oder für „das Herausreissen des weltlichen Leids“ (拔世間苦;
T.1720, Bd. 34, S. 448a17–18) verstehen. 

132



Weltenrettung im Jahr 579

die Endpunkte der Hauptachse kosmische Bezüge aufweisen. Mit der Wahl des Ma-
terials Fels hofften die Stifter, die Reliefstele für die Ewigkeit zu erhalten; mit der
Wahl des gemeißelten Textes, des Kalligraphen, und des Ortes stellten sie sicher,
dass  die  Weltenkrise  bewältigt  werden  konnte.  Der  Text  der  Steinernen  Eulogie
zeigt auf beeindruckende Weise, wie der Akt des Schreibens selbst zur Krisenbewäl-
tigungsstrategie wird,  weil  er  unter bestimmten Voraussetzungen in der Lage ist,
Heilswirksamkeit zu entfalten. 
Seit dem Jahr 579 lehnt die monumentale Reliefstele am Berghang in Zoucheng;

seit 2015 wird sie als moderne Kopie in gedruckter wie auch in digitaler Form rezi-
piert und verbreitet. Ihres beklagenswerten Zustandes zum Trotz ist unsere Welt im-
mer noch nicht untergegangen. Das Schreiben könnte für die Welt tatsächlich einen
Unterschied machen.

Literaturverzeichnis

Bhattacharya, Gouriswar. 2010. „How to Justify the Spelling of the Buddhist Hybrid
Sanskrit  Term  Bodhisattva?“,  in  From  Turfan  to  Ajanta:  Festschrift  for  Dieter
Schlingloff on the Occasion of His Eightieth Birthday, hrsg. von Eli Franco und Mo-
nica Zin. Bhairahawa: Lumbini International Research Institute, S. 35–49.

Bi Fei 畢斐. 2015. „Shisong yu pinping《石頌》與品評. The Stone Hymn and Art
Criticism“, in Zhongguo fojiao shijing: Shandong Sheng di er juan 中國佛教石經•

山東省第二卷 .  Buddhist Stone Sutras in China: Shandong Province, Volume 2,
hrsg. von Wang Yongbo 王永波 und Claudia Wenzel 温狄婭. Hangzhou und Wies-
baden: China Academy of Art Press /  Zhongguo meishu xueyuan chubanshe  und
Harrassowitz Verlag, S. 31 40.‒

Daoxuan 道宣  (596–667),  Guang hongming ji 廣弘明集 , in  Taishō shinshū dai-
zōkyō 大正新修大藏經 (T.2103, Bd. 52, S. 97–361).

Dharmakṣ ema 曇無讖 (385–433; erste Übersetzung der Sektionen 1–13 zugeschrie-
ben), Da fangdeng daji jing 大方等大集經, in Taishō shinshū daizōkyō 大正新修大

藏經 (T. 397, Bd. 13, S. 1–408).

Gjertson,  Donald  E.  1989.  Miraculous  Retribution:  A  Study  and  Translation  of
T’ang Lin’s Ming-pao chi. Berkeley Buddhist Studies Series 8. Berkeley: Centers
for South and Southeast Asia Studies, University of California.

133



Claudia Wenzel

Ha, Jungmin. 2016. „Shaping Religious and Cultural Aspiration: Engraved Sutras in
Southwestern  Shandong Province  from the  Northern  Qi  Dynasty  (550–577 CE),
China“, Ph.D. dissertation, Duke University, Durham, NC.

Harrist, Robert E. 2008. The Landscape of Words. Stone Inscriptions from Early and
Medieval China. Seattle und London: University of Washington Press.

Huisi 慧思 (515–577; kompiliert 558), Nanyue Si da chanshi li shiyuan wen 南嶽思

大禪師立誓願文, in Taishō shinshū daizōkyō 大正新修大藏經 (T.1933, Bd. 46, S.
786b24–792b6).

Jizang 吉藏 (549–623), Fahua xuanlun 法華玄論, in Taishō shinshū daizōkyō 大正
新修大藏經 (T.1720, Bd. 34, S. 361a2–450c14).

Graham, A. C. 1960. The Book of Lieh-tzu. (The wisdom of the East). London: Mur-
ray.

Koselleck, Reinhart. 2006. Begriffsgeschichten. Studien zur Semantik und Pragmatik
der politischen und sozialen Sprache. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Kumārajīva = Jiumoluoshi 鳩摩羅什 (350–409/411?, zugeschrieben), Dashu jinna-
luo wang suowen jing 大樹緊那羅王所問經, in Taishō shinshū daizōkyō 大正新修

大藏經 (T.625, Bd. 15, S. 367b17–389a3).

Ledderose, Lothar  雷德侯 . 2019. „Stone Hymn—The Buddhist Colophon of 579
Engraved on Mount Tie, Shandong“, in Buddhism and the Dynamics of Transcultu-
rality. New Approaches, hrsg. von Birgit Kellner. Berlin und Boston: de Gruyter, S.
101–117.

–––. 2015. „Jinshi xuejia yu Zoucheng  金石學家與鄒城 .  Epigraphers  in Zou-
cheng“, in Zhongguo fojiao shijing: Shandong Sheng di er juan 中國佛教石經•山

東省第二卷. Buddhist Stone Sutras in China: Shandong Province, Volume 2, hrsg.
von Wang Yongbo 王永波 und Claudia Wenzel 温狄婭. Hangzhou und Wiesbaden:
China Academy of Art Press / Zhongguo meishu xueyuan chubanshe und Harrasso-
witz Verlag, S. 2 30.‒

–––. 1992. „Ein Programm für den Weltuntergang: Die steinerne Bibliothek eines
Klosters bei Peking“, in Heidelberger Jahrbücher, hrsg. v. der Heidelberger Univer-
sitätsgesellschaft 36, S. 15 33.‒

–––. 1990. „Massenproduktion angesichts der Katastrophe“, in Asiatische Studien /
Études Asiatiques 44.2, S. 217‒233.

134



Weltenrettung im Jahr 579

Magnin, Paul. 1979. La vie et l’oeuvre de Huisi 慧思 (515–577): Les origines de la
secte bouddhique chinoise du Tiantai. Publications de l’École française d’Extrême-
Orient; 116. Paris: Adrien-Maisonneuve.

Nattier, Jan. 1991.  Once Upon a Future Time: Studies in a Buddhist Prophecy of
Decline. Nanzan Studies in Asian Religions; 1. Berkeley: Asian Humanities Press.

Pankenier, David W. 2013.  Astrology and Cosmology in Early China. Conforming
Earth to Heaven. Cambridge: Cambridge University Press.

Stevenson, Daniel B., und Kanno Hiroshi 菅野博史. 2006. The Meaning of the Lo-
tus Sūtra’s Course of Ease and Bliss: An Annotated Translation and Study of Na-
nyue Huisi’s  (515–577)  Fahuajing anlexing  yi.  Bibliotheca  Philologica  et Philo-
sophica  Buddhica;  9.  Tōkyō:  The  International  Research  Institute  for  Advanced
Buddhology, Soka University.

Strickman,  Michel.  2002.  Chinese  Magical  Medicine.  Hrsg.  von  Bernard  Faure.
Stanford: Stanford University Press.

Taishō shinshū daizōkyō 大正新修大藏經. 1924–1932. Takakusu Junjirō 高楠順次

郎  und Watanabe Kaigyoku 渡邊海旭  (Hrsg.), 100 Bde. Tokyo: Taishō issaikyō
kankōkai.

Tang Lin 唐臨 (653–655). Ming bao ji 冥報記, in Taishō shinshū daizōkyō 大正新

修大藏經 (T. 2082, Band 51, S. 787–801).

Tsiang, Katherine R. 1996. „Monumentalization of Buddhist Texts in the Northern
Qi Dynasty: The Engraving of Sūtras in Stone at the Xiangtangshan Caves and other
Sites in the Sixth Century“, in Artibus Asiae 56.3/4, S. 233–261. 

Tsiang, Katherine R. et al. (Hrsg.). 2010.  Echoes of the Past: The Buddhist Cave
Temples of Xiangtangshan. Chicago: Smart Museum of Art, University of Chicago.

Wang Yongbo 王永波 und Lothar Ledderose 雷德侯 (Hrsg.). 2014. Zhongguo fo-
jiao shijing: Shandong Sheng di yi juan 中國佛教石經•山東省第一卷 . Buddhist
Stone Sutras in China: Shandong Province, Volume 1. Hangzhou und Wiesbaden:
China Academy of Art Press / Zhongguo meishu xueyuan chubanshe und Harrasso-
witz Verlag.

Wang Yongbo 王永波, und Claudia Wenzel 温狄婭 (Hrsg.). 2015. Zhongguo fojiao
shijing: Shandong Sheng di er juan 中國佛教石經•山東省第二卷. Buddhist Stone
Sutras in China: Shandong Province, Volume 2. Hangzhou und Wiesbaden: China

135



Claudia Wenzel

Academy of Art  Press /  Zhongguo meishu xueyuan chubanshe und Harrassowitz
Verlag.

Wang Yongbo 王永波, und Tsai Suey-Ling 蔡穗玲 (Hrsg.). 2017. Zhongguo fojiao
shijing: Shandong Sheng di san juan 中國佛教石經•山東省第三卷. Buddhist Stone
Sutras in China: Shandong Province, Volume 3. Hangzhou und Wiesbaden: China
Academy of Art  Press /  Zhongguo meishu xueyuan chubanshe und Harrassowitz
Verlag.

Xinwenfeng chubangongsi bianjibu 新文豐出版公司編輯部 (Hrsg.). 1977–2006.
Shike shiliao xinbian 石刻史料新編. 4 series, 100 Bde. Taibei: Xinwenfeng chuban
gongsi.

Zhang Lintang 張林堂 et al. (Hrsg.). 2007. Xiangtang Shan shiku beike tiji zonglu
響堂山石窟碑刻題記總録. 2 Bde. Beijing: Waiwen chubanshe.

Zürcher, Erik. 1981. „Eschatology and Messianism in Early Chinese Buddhism“, in
Leyden Studies in Sinology, hrsg. von W. L. Idema. Sinica Leidensia; 15. Leiden,
Brill, S. 34‒56.

–––. 1982.  „‘Prince  Moonlight’:  Messianism and  Eschatology  in  Early  Medieval
Chinese Buddhism”, in T’oung Pao 68, S. 1‒75.

136



Unterschwellige Hilfeleistungen in der Krise.
Buddhistische Hygienevorschriften

im chinesischen Mittelalter

Samira Müller

This article highlights some influences which the translation of vinaya texts in the early fifth
century CE may have had on the development of Chinese hygienic practices by analyzing se-
lected passages from the “Section on medicine” of the Dharmaguptaka vinaya [T.1428]. The
adaptation process of these practices is furthermore reflected in a discussion on the central
term jing 淨 which was used in its original meaning “clean”, its originally Daoist metaphysi-
cal meaning “pure” and as the Chinese equivalent of the Indian word kappiya (allowable) in
vinaya texts. Finally, the results are discussed in relation to the wider development of Chinese
hygienic practices from antiquity to the medieval period.

Einleitung

Mit dem Ende der Han-Dynastie im Jahr 220 n. Chr. setzte eine Krisenperiode ein,
die von großer sozialer Instabilität, klimatischen Veränderungen1 sowie damit ein-
hergehenden  Plagen und Krankheiten2 geprägt  war.  Neben  Epidemien,  die  durch
Migrationsbewegungen und Nahrungsmittelknappheit3 verschlimmert wurden, hat-
ten die Leute auch mit bisher unbekannten Krankheiten zu kämpfen: Wer aus Not in
den Süden floh, musste sich vor verschiedenen Tropenkrankheiten wappnen.4 Aber

1 Eine eindrucksvolle Fallstudie zu klimatischen und sozialen Veränderungen unmittelbar
nach Ende der Han-Zeit findet sich bei Wu Li et al. 2012.

2 Hier sei eingeräumt, dass Naturkatastrophen und damit verbundene Hungersnöte und Mi-
grationsbewegungen bereits vor dem endgültigen Untergang der Dynastie vermehrt auf-
traten. Beispielsweise wurden bereits gegen Ende der westlichen Han-Zeit eine ganze Rei-
he von Städten am nördlichen Rand des  Ordos-Plateaus  überflutet;  siehe  Liang et  al.
2020.

3 Während die frühe westliche Han-Zeit  von warmem Klima und guten Ernten gekenn-
zeichnet war, verschlechterten sich die Zustände bereits vor der Zeitenwende; siehe bei-
spielsweise Su Yun et al. 2014. Eine gute Übersicht über die schlimmsten Krankheitserre-
ger während der Han-Zeit findet sich in Zhan Xiaoya et al. 2020.

4 Die Krankheit, die am meisten mit dem Süden in Verbindung gebracht wird, ist das soge-
nannte „Miasma“ (zhang 瘴). Der Begriff bürgerte sich während der östlichen Han-Zeit
als „Hindernis“-Krankheit (zhang 障) ein und stand in den darauffolgenden Dynastien für



Samira Müller

auch im Norden Chinas war man nicht vor neuen Krankheiten sicher. Durch die en-
gere Vernetzung im Nordwesten im Gebiet des Tarimbeckens und die südliche Ver-
schiebung der nomadischen Stammesgebiete, die von einer klimatischen Kälteperio-
de verursacht wurde, wurden neue Pathogene in die Region um den Gelben Fluss
eingeschleppt.5 Der verstärkte Einfluss aus dem Westen, der unter anderem der Kus-
hana Herrschaft sowie der Gründung des persischen Sassanidenreichs zu verdanken
ist6, förderte die Übermittlung fremder Krankheitserreger durch zwischenmenschlic-
he sowie -tierische Kontakte auf Märkten, in Poststationen und Karawansereien.7 Es
ist sicherlich kein Zufall, dass die erste Version des bis heute bedeutendsten Werks
der praktischen traditionellen chinesischen Medizin, des Shanghanlun 傷寒論 (Ab-
handlung über pathogene Kälte), gegen Ende der Han-Zeit geschrieben wurde.8

Auch auf politischer und ideologischer Ebene manifestierte sich die Krise. Die
Zeit unmittelbar nach dem Untergang des Han-Reiches zeichnete sich durch eine
kulturelle  und  politische  Orientierungslosigkeit  aus,  die  es  Fremdherrschern  und
Vertretern reicher Familien erlaubte, Teile des Landes unter ihre eigene Kontrolle zu
bringen. Zugleich traten nun, da das kosmologische System der Korrespondenzleh-
re9 sowie der Konfuzianismus an Bedeutung verloren hatten, alternative philosophi-

verschiedene Krankheiten des Südens; siehe Zhu Jianping 2011.
5 Chen Yunzhen et al. 2012, S. 689–690.
6 Siehe Wiesehöfer und Ruffing 2022.
7 Ein Erreger, der sich entlang der Handelsrouten durch Eurasien über zwischenmenschli-

che Kontakte verbreitete, war das Virus  variola, welches Pockenausbrüche verursachen
kann. In China wurden entsprechende Krankheitssymptome zwar erst im 4.  Jh. n. Chr.
von Ge Hong 葛洪  (283–343 n. Chr.) beschrieben, es muss aber angenommen werden,
dass das Virus seinen Weg bereits geraume Zeit davor in den Norden Chinas gefunden
hatte; siehe dazu Green 2018. Krankheitserreger wanderten aber nicht nur von West nach
Ost, sondern auch von Süden nach Norden. Anhand der Toilettenstäbchen, die man an der
Ausgrabungsstätte in Xuanquan 懸泉 gefunden hat, lässt sich beispielsweise nachweisen,
dass der chinesische Leberegel (Clonorchis sinensis), der typischerweise nur in Feuchtge-
bieten gedeihen kann, von seinen menschlichen Endwirten nach Nordwestchina getragen
wurde; Ye Huiyuan et al. 2016. 

8 Der Han-zeitliche Gelehrte Zhang Ji 張機 (150–219 n. Chr.) soll aufgrund früherer chine-
sischer medizinischer Texte sowie auf Basis seiner eigenen Erfahrungen in der Behand-
lung von Patienten ein medizinisches Werk mit dem Titel Shanghan zabing lun 傷寒雜病
論  (Abhandlungen über pathogene Kälte sowie diverse andere Krankheiten) verfasst ha-
ben. Seine Autorschaft ist jedoch umstritten; s. Liu Guohui 2015, S. 24. Sicher ist, dass
kurz nach Zhang Jis Zeit ein Werk mit dem Titel Shanghanlun von Wang Shuhe 王叔和
(210–295 n. Chr.) zusammengestellt wurde, welches sich auf das Han-zeitliche Werk be-
rief; s. Mitchell et al. 1999, S. 1–3.

9 Siehe Sivin 1995, IV, 1–33 und Jia Jinhua 2016.

138138



Buddhistische Hygienevorschriften 

sche Denksysteme und religiöse Lehren ins Licht, die bisher nur im Privaten prakti-
ziert werden konnten, wie beispielsweise viele Richtungen des Daoismus10, oder sol-
che, die erst gerade im Begriff waren, sich auf chinesischem Gebiet zu etablieren
wie der Buddhismus und eine Reihe fremder Religionen. Die neuen Ideale bezüglich
sozialer Strukturen und Herrschaftsprinzipien,  die diese Lehren mit sich brachten,
wurden von den Machthabern willkommengeheißen, da sie dadurch ihre Herrschaft
legitimieren konnten. Es war in diesem Zusammenhang, dass der zweite Herrscher
der Späteren Qin-Dynastie  (366–416 n. Chr.), Kaiser  Yao Xing 姚興 (r. 394–416
n. Chr.),  die  Übersetzung  zahlreicher  buddhistischer  Texte  anordnete  und  nicht
davor zurückscheute, gelehrte Buddhisten von weit her an seinen Hof zu beordern.11

Tatsächlich lässt sich an diesem Beispiel nebst dem Interesse für buddhistische Tex-
te per se ein spezielles Bedürfnis nach heilspraktischen Lehrinhalten erkennen. Die-
se konnten buddhistischer  Natur sein, wie beispielsweise neue Meditationstechni-
ken12, die ab der östlichen Han-Zeit nicht nur als gesundheitsfördernde sondern auch
als lebensverlängernde Maßnahmen geachtet wurden. Aber auch medizinisches Wis-
sen anderer Traditionen wurde willkommengeheißen:  Buddhayaśas (chin. Fotuoye-
she 佛陀耶舍 , 4.–5. Jh. n. Chr.), der Übermittler der buddhistischen Ordensregeln
(Skt.  vinaya), die im Folgenden analysiert werden, soll beispielsweise zur Bestäti-
gung seines Wissens vor  dem Qin-Kaiser  die „Medizinischen Methoden aus  den
Aufzeichnungen der Qiang“ (Qiangji yao fang 羌籍藥方)13 rezitiert haben, was das
damalige  Bedürfnis  nach  unbekanntem  medizinischem  Wissen  unter  der
chinesischen Elite weiter verdeutlicht.

10 Zur Entwicklung von verschiedenen daoistischen Schulen seit der westlichen Han-Zeit
siehe Welch 1958. Eine gute Übersicht zur Entwicklung des daoistischen Gedankenguts
in der ersten Hälfte des ersten nachchristlichen Jahrtausends findet sich bei Lewis 2009,
S. 197–204.

11 Legittimo 2014, S. 65–66.
12 Siehe Greene 2014.
13 T.2059, Bd. 50, S. 333c15–334b25. Im Folgenden dienen als Textquellen für zitierte bud-

dhistische Texte jeweils die Fassungen des Taishō Tripitaka (Taishō shinshū daizōkyō 大
正新脩大藏經) von 1933. Bandnummern und Seitenzahlen werden nur bei Verweisen auf
eine spezifische Textstelle oder ein Kapitel angeführt. Für Werktitel und weiterführende
Verweise wird jeweils nur die Taishō Nummer [T] angegeben. Da die biographischen In-
formationen zu Buddhayaśas aus dem Gaoseng zhuan 高僧傳 (Biographien bedeutender
Mönche) stammen, das über ein Jahrhundert nach seinem Wirken geschrieben wurde, mö-
gen  gewisse  Inhalte  nicht  der  damaligen  Realität  entsprechen. Bibliographische
Informationen zum Gaosengzhuan finden sich bei Kieschnick 2015a.

139



Samira Müller

Vor diesem Hintergrund versucht der vorliegende Beitrag aufzuzeigen, wie sich
die Übersetzung der buddhistischen Ordensregeln anfangs des 5. Jhs. n. Chr. auf den
Hygienestandard monastischer Gruppierungen und im weiteren Sinne auch der früh-
mittelalterlichen chinesischen Gesellschaft ausgewirkt haben könnte. Während ge-
gen  Ende  der  Han-Zeit  buddhistische  Gruppen  hauptsächlich  aus  ausländischen
Gläubigen bestanden, die sich selbst organisierten14, hatten sich im 4. Jh. n. Chr. in
mehreren Städten chinesische buddhistische Gemeinden gebildet. Die wachsenden
Mitgliederzahlen und das gemeinsame Leben in größeren Gemeinschaften verlang-
ten nach der Übersetzung der Ordensregeltexten zur Ordnung des buddhistischen
Klosteralltags.15 Unter den Regeln, die ab dem Anfang des 5. Jhs. n. Chr. das Leben
von chinesischen Mönchen und Nonnen bestimmten, fanden sich auch Verhaltensre-
geln, die sich explizit auf medizinische Maßnahmen und „Reinlichkeit“ (jing 淨) be-
zogen. Während viele davon offensichtlich gesundheitserhaltenden und -fördernden
Nutzen hatten, gab es andere, die sich in erster Linie mit dem „reinlichen Erschei-
nen“ des Ordens auseinandersetzten.  Tatsächlich  aber  schreiben  viele  Regeln der
zweiten Kategorie ebenfalls ein Verhalten vor, das nach moderner Ansicht als hygie-
nisch bezeichnet werden kann.
Klöster  waren  öffentliche Räume,  die  täglich von vielen Laienbuddhisten be-

sucht wurden, wo Wandermönche, Händler und Bedürftige beherbergt, Kranke ge-
pflegt und Zeremonien abgehalten wurden. Ordinierte Buddhisten standen so unter
durchgehender  Beobachtung anderer,  die der  neuen Religion gegenüber  teilweise
auch kritisch eingestellt waren, und Regeln, die zur Bewahrung eines guten Rufs der
Gemeinschaft dienten, waren entscheidend für die erfolgreiche Entwicklung des chi-
nesischen Buddhismus. Das Idealbild des bescheidenen, geistig und körperlich rei-
nen Buddhisten führte allerdings nicht nur zu einem guten Ansehen der Praktizieren-
den, sondern unterschwellig auch zu einem gesünderen Lebensstandard. Da in Klös-
tern häufig ein reges Kommen und Gehen herrschte, war der Erhalt einer sauberen
Wohnumgebung zentral für das gesunde Fortbestehen der Gemeinschaft. Dank der
Reinlichkeit, die sie penibel zur Schau stellen sollten, waren die Mönchsgemeinden
verhältnismäßig gut geschützt von einer unkontrollierten Verbreitung von Seuchen.16

14 Siehe Zürcher 2007.
15 Trotz staatlicher Restriktionen wurde die Zahl der buddhistischen Klöster im Norden Chi-

nas im 6. Jh. n. Chr. auf dreissigtausend gezählt und über zwei Millionen Mönche fanden
in diesen Zuflucht; Lewis 2009, S. 208.

16 Es gilt allerdings auch zu bedenken, dass Regelwerke unter anderem Verhaltensvorschrif-
ten beinhalten, die sich auf vergangene Vergehen beziehen. Aus diesem Grund muss an-
genommen werden, dass es in den Gemeinden zum Teil durchaus nicht so sauber war, wie

140140



Buddhistische Hygienevorschriften 

Inwiefern die einzelnen Regeln ein hygienisches Zusammenleben bewirkten, soll
im Folgenden anhand des „Kapitels zur Medizin“ (chin.  Yaojiandu 藥揵度 ) des
Dharmaguptaka-vinayas, chin. Sifenlü 四分律 (Monastisches Regelwerk in vier Tei-
len)17 aufgezeigt werden. Der erste Teil der Arbeit geht auf die konkreten Vorschrif-
ten des ausgewählten Kapitels ein, die die Hygiene in Klöstern förderten, und disku-
tiert,  welche Aspekte sich davon in späteren chinesischen Praktiken wiederfinden
lassen. Die dazu behandelten Anekdoten werden in vier thematische Kategorien ein-
geteilt, um die Eigenheiten der einzelnen Vorschriften besser analysieren zu können.
Die Kategorien sind inhaltlich und quasi-diachronisch geordnet: Sie umfassen (1)
die Körperpflege, (2) die Sauberkeit des Essgeschirrs, (3) die erforderlichen Aufbe-
wahrungsweisen und schließlich (4) die Reinlichkeit im Kloster. Regeln betreffs der
persönlichen Reinheit reichen wohl zurück in Zeit des historischen Buddha und auch
das korrekte Säubern der eigenen Bettelschale muss ein wichtiges Anliegen des frü-
hen Buddhismus gewesen sein. Vorschriften, die sich hingegen klar auf das geord-
nete Zusammenleben in sesshaftem Stil beziehen, müssen als später hinzugefügte
Regeln aufgefasst werden, die sich während der letzten vorchristlichen Jahrhunderte
in Mathura etablierten.18

Der zweite Teil befasst sich mit dem Kernbegriff jing 淨 (rein, sauber, klar), dem
im Rahmen der Ordensregeln neue Bedeutungsnuancen zuteilwerden. Der Begriff ist
eng verbunden mit Idealen und Vorstellungen des reinen Körpers und Geists im chi-
nesischen Daoismus. Da er auch ausgiebig in buddhistischen Texten verwendet wird
und offensichtlich unterschiedliche,  teilweise äußerst  unerwartete semantische Er-
weiterungen erhält,  sollte er im Rahmen der Diskussion der Interaktion zwischen
buddhistischen und daoistischen Vorstellungen nicht außer Acht gelassen werden.
In der abschließenden Diskussion wird das Phänomen der Adaption und Aneignung
buddhistischer  Verhaltensweisen  vor dem Hintergrund  der  breiteren  Entwicklung
des chinesischen Verständnisses von Hygiene und Sauberkeit reflektiert und aufge-
zeigt, inwiefern die Ordensregeln zur Abwendung oder mindestens zur Milderung
von möglichen Krisen gedient haben.

es in den vinaya-Texten verlangt wird.
17 T.1428, Bd. 22, S. 688c–877c. 
18 Siehe Strong 1992.

141



Samira Müller

Der Dharmaguptaka vinaya und sein Übermittler

Der Dharmaguptaka vinaya eignet sich sehr gut für die Untersuchung von buddhisti-
schen Vorschriften, die die Gewohnheiten der chinesischen Gesellschaft bezüglich
der  Hygiene beeinflusst  haben mögen,  denn im Vergleich mit  anderen,  ungefähr
zeitgleich übersetzten, vinaya-Texten verfügt er über ein sehr umfangreiches „Kapi-
tel zur Medizin“. Tatsächlich finden sich auch zahlreiche Informationen zu Regeln
mit hygienischen Hintergedanken in anderen Teilen des  vinaya-Korpus und es ist
sehr wahrscheinlich,  dass vergleichbare Passagen zum „Kapitel  zur Medizin“ des
Dharmaguptaka vinayas in anderen Texten beinhaltet sind. Das vorliegende „Kapitel
zur Medizin“ präsentiert sich im Gegensatz zu den vereinzelten Passagen aber als
abgeschlossenes Kapitel, das eine wichtige Anzahl an Regeln über die korrekte Zu-
bereitung und Einnahme von Medizin sowie über die Reinhaltung des monastischen
Lebensstils in sich vereint. Die ausgewählte Textpassage eignet sich zudem insbe-
sondere zur Erforschung von nachhaltigen Auswirkungen auf die chinesischen bud-
dhistischen Gemeinschaften und im weiteren Sinne auch auf die gesamte chinesi-
sche Gesellschaft dank der Autorität, die dem Dharmaguptaka vinaya zugeschrieben
wurde. Die Dharmaguptaka-Schule genoss im frühen chinesischen Mittelalter,  zu-
mindest in den nördlichen Gebieten, eine prominente Stellung unter den buddhisti-
schen Gruppierungen und der Inhalt ihres monastischen Regelwerks wurde ausgie-
big diskutiert. Als Daoxuan 道宣 (598–667 n. Chr.) den Dharmaguptaka vinaya im
Xu Gaosengzhuan 續高僧傳  (Fortsetzung zu den Biographien bedeutender Mön-
che)19 schließlich zum ursprünglichen vinaya erklärte, erlangte der Text zumindest
nominell Vorrangstellung unter allen übrigen  vinaya-Texten. Inhalte des Dharma-
guptaka  vinayas wurden während der Tang-Zeit (618–907  n. Chr.) in der exegeti-
schen Literatur chinesischer vinaya-Schulen aufgenommen und diskutiert.20 So hatte
er sich im 8. Jahrhundert  als wichtigstes  Regelwerk für buddhistische Klosterge-
meinschaften etabliert,  auch wenn Inhalte anderer  vinaya-Texte parallel  weiterhin
anerkannt  blieben.21 Es  ist  insofern  gut  möglich,  dass  die  vinaya-Passagen,  die
hygienisches Verhalten im Alltag vorschrieben, sich im Rahmen der Diskussionen
verbreiteten und längerfristige Auswirkungen auf die chinesische Gesellschaft hat-
ten.

19 T.2060; siehe Kieschnick 2015b.
20 Clarke 2015, S. 68.
21 Heirman 2007, S. 194–195; Heirman 2008, S. 259–260.

142142



Buddhistische Hygienevorschriften 

Buddhistische Verhaltensweisen wurden aber nicht nur durch Regeltexte über-
mittelt, sondern insbesondere von buddhistischen Praktizierenden im Alltag ausge-
übt. In Bezug auf die Frage, wie die chinesische Gesellschaft von der Einführung
buddhistischer hygienischer Maßnahmen profitiert haben könnte, scheint die Annah-
me sinnvoll, dass gesundheitsförderndes Verhalten durch Nachahmen buddhistischer
Vorbilder gefördert wurde. Vor allem Vertreter und Vertreterinnen niedrigerer Ge-
sellschaftsschichten mögen auf diese Weise vom Kontakt mit Buddhisten profitiert
haben, ohne sich dessen überaus bewusst gewesen zu sein. Da die Dharmaguptaka-
Schule sich vor allem in den Gebieten nordwestlich des indischen Subkontinents –
bis hin zur Grenze des persischen Einflussgebietes – etablierte22, war ein Großteil
der Mönche, die im frühen 5. Jh. n. Chr. am Hof von Yao Xing versammelt waren,
mit Texten der Dharmaguptaka-Lehre vertraut.23 Der Übermittler des Dharmagupta-
ka vinayas,  Buddhayaśas,  wird  als  gelehrter  Mönch  beschrieben,  der  sowohl  in
Mahāyāna- als auch in Hīnayāna-Texten (xiao cheng 小乘) versiert war. Seine Her-
kunft aus der Region namens Jibin 罽賓24 sowie die Tatsache, dass er vor dem Kai-
ser das Tanwude lü za jiemo 曇無德律部雜羯磨 (Verschiedene Rituale der Dhar-
maguptaka-Schule) [T.1432] rezitierte um sein buddhistisches Wissen zu beweisen,
deuten auf seine mutmaßlich enge Beziehung zur Dharmaguptaka-Tradition hin.25

Gemäß den Aufzeichnungen von Huijiao 慧皎 (497–554 n. Chr.) hatte Buddhayaśas
lange Zeit in einer Mönchsgemeinde in Kashgar gelebt, bevor er von Kumārajīva
(Jiumoluoshi 鳩摩羅什, 344–413 n. Chr.) aufgefordert wurde, in den Osten zu zie-
hen, um buddhistische Texte zu verbreiten. Obwohl monastische Ordensregeln für
Mönche auf Wanderschaft, die sich in der Fremde verschiedenen Umständen anpas-
sen mussten, meist lockerere Vorschriften anführen als für diejenigen, die im Koster
weilten,  ist  es  sehr  wahrscheinlich,  dass  die  Übermittelnden des  Dharmaguptaka
vinayas sich während ihres Aufenthalts in Chang’an ihren Alltag nach Möglichkeit
so gestalteten, wie es ihnen vorgeschrieben war. Dieses mit Marcel Mauss (1972–

22 Heirman 2002, S. 398–399.
23 Legittimo 2014, S. 65–66.
24 Jibin wird als Name der nordwestlichen Region des indischen Subkontinents einschliess-

lich von Gebieten des heutigen nördlichen Pakistans verwendet;  Neelis 2011, S. 251; s.
auch Willemen 2013, S. 119. Dass das Toponym zumindest im buddhistischen Sprachge-
brauch nicht für Kashmir allein stehen kann, wurde bereits von Kuwayama 1982 aufge-
zeigt.

25 Zur Biographie Buddhayaśas im Gaosengzhuan (6. Jh. n. Chr.) siehe T.2059, S. 333c15–
334b25.

143



Samira Müller

1950) als „Habitus“ zu bezeichnende,26 bewusst antrainierte Verhalten verlieh so-
wohl den Übermittlern27 als auch den übermittelten Inhalten zusätzliche Autorität.
Außerdem wurden gewisse vorgeschriebene Handlungen wohl während der Überset-
zungstätigkeiten zu Gunsten eines besseren Verständnisses der Inhalte vorgeführt.
Es ist nicht auszuschließen, dass am Hof in Chang’an auch Minister und Adelige,
die nicht in der Übersetzung involviert waren, aus Interesse den Übersetzungskom-
mitees beisaßen. Praktisches Wissen, wie beispielsweise das korrekte Aufbewahren
und Auftragen von Salben, muss wohl auch für diejenigen Anwesenden interessant
gewesen sein, die sich (noch) nicht zum Buddhismus bekannten.

Zum hygienischen Verhalten der Dharmaguptakas

Das „Kapitel zur Medizin“ vermittelt vor allem in seiner zweiten Hälfte eine ganze
Reihe von Vorschriften, deren Ziel der ideale, „reine“ (jing 淨) Zustand der Ordens-
gemeinschaft ist. In einzelnen Anekdoten werden Aspekte der monastischen Bade-
kultur,  der  korrekte  Umgang mit  Utensilien,  Nahrungsmitteln  und medizinischen
Produkten, die Sauberhaltung des saṃghārāma (chin. seng qie lan 僧伽藍, wörtlich
ein „Ort an dem die buddhistische Gemeinde (saṃgha) zusammenkommt“, d. h. ein
buddhistisches Kloster), sowie der Umgang mit Laien thematisiert.

Einblicke in die Körperpflege

Neben der Mundhygiene, der Toilettenkultur und der Augenheilkunde28 war die bud-
dhistische Badekultur einer der Aspekte, die sich nicht nur auf die buddhistische Ge-
meinschaft, sondern auch die daoistischen Schulen und schließlich auf die gesamte
Gesellschaft Chinas auswirkten. Der Dharmaguptaka vinaya beinhaltet viele Infor-
mationen zur korrekten Art der Körperpflege im Badehaus.29 Obwohl dem Bad min-
destens zwei verschiedene medizinische Nutzen zugesprochen wurden, wird es im
„Kapitel zur Medizin“ nur am Rande in zwei Anekdoten erwähnt. In einer Passage
werden eine Anzahl Utensilien aufgezählt, die einem Mönch von einem bewirtenden
Laien für die Körperpflege zur Verfügung gestellt werden sollten: eine Waschfla-

26 Mauss 1934.
27 Gemäss den überlieferten Quellen wurden die ersten Texte ausschließlich von Mönchen

übermittelt.
28 Siehe Deshpande 1999.
29 Mehr Informationen finden sich bei Heirman und Torck 2012, S. 31–33.

144144



Buddhistische Hygienevorschriften 

sche (xi ping 洗瓶), ein Becken voller Wasser (sheng shuiqi 盛水器), eine Badezim-
merflasche und einen Schemel (yu shi ping ji chuang 浴室瓶及床), eine „Strigilis“30

(gua wu dao 刮污刀), Räucherwerk (xiang xun 香熏), bällchenförmiges Räucher-
werk (wan xiang 丸香) und schliesslich „Hauskleider“ (fang yi 房衣)31.32 Besonde-
res  Augenmerk  sollte  hier  auf  den  Schemel  gerichtet  werden,  auf  den  sich  der
Mönch während dem Waschen setzen sollte.33 Der kleine Stuhl muss eine willkom-
mene Neuerung in China gewesen  sein,  obwohl beim Baden auch  weiterhin  mit
Matten auf dem Boden gesessen wurde, wie es im Qianzhenke 千真科 (Regeln der
Tausend perfekten Wesen), einem daoistischen Regelwerk des 6. Jahrhunderts, be-
schrieben wird.34 Ein weiteres Merkmal dieser Passage ist die intensive Verwendung
von Räucherwerk, wie man sie in China erst in  chan-buddhistischen Regelwerken
wie dem Chanyuan qinggui 禪苑清規  (Reinheitsregeln für das  Chan-Kloster) ab
dem 12. Jahrhundert  sieht35.  Aus einer  weiteren Textstelle lässt  sich herauslesen,
dass sich Dharmaguptaka-Mönche eines grobkörnigen Pulvers (cu mo yao 麁末藥)
bedient haben müssen, um ihre Körper zu reinigen. Mönchen mit Hautproblemen
war es erlaubt, sich mit feinem Pulver (xi mo 細末) zu waschen, das aus feinkörni-

30 Das Messer zum Abstreifen des Schmutzes erscheint in keinen anderen buddhistischen
Übersetzungen und wurde vermutlich auch nie in China eingeführt. Selbst der  Dharma-
guptaka-Verehrer Daoxuan beschreibt im Jiaojie xin xue biqiu xing hu lü yi 教誡新學比
丘行護律儀 (Richtlinien und Regeln zum Belehren und Erziehen neu-eingetretener Mön-
che  zur  Ausführung  und  Bewahrung  [des  Buddhistischen  Wegs])  [T.1897],  dass  sich
Mönche mit Wasser, „Waschbohnen“ (zao dou 皂豆) und einem feuchten Tuch säubern
sollten; Heirman und Torck 2012, S. 40. Er erwähnt dabei keine Verwendung von Scha-
bemessern. Der Begriff gua wu dao 刮污刀 könnte ein Hinweis darauf sein, dass es unter
den  Dharmaguptaka-Gemeinden Badepraktiken hellenistischer Art gegeben hat,  die die
Verwendung eines stlengís (Gr. στλεγγίς) vorschrieben; Hurschmann et al. 2003/2012, S.
1054–1055.

31 Vermutlich handelt es sich hier nicht um Kleider, die während dem Bad getragen werden
sollten; siehe Heirman und Torck 2012, S. 37. Es war eher ein Kleidungsstück, das dem
Mönch vom Laien-Gastgeber zu Verfügung gestellt wurde.

32 T.1428, Bd. 22, S. 869b15–17.
33 Der Stuhl, der im Bad verwendet wird, sollte nicht mit dem „Schnurstuhl” (shengchuang
繩床), der für die Meditation verwendet wurde, verwechselt werden. Vielmehr handelt es
sich dabei um einen kleinen, vermutlich hölzernen, Schemel, auf dem man sich während
des Waschens setzen konnte; Kieschnick 2003, 238–240. Womöglich lässt sich der Bade-
stuhl mit den Schemeln vergleichen, die bis heute in japanischen Bädern als Sitzgelegen-
heit während der Körperpflege vor dem eigentlichen Baden benutzt werden.

34 Kohn 2001, S. 161.
35 Heirman und Torck 2012, S. 43.

145



Samira Müller

gem Sand oder Lehm (xi ni 細泥), Blättern, Blumen und Früchten bestand.36 Unter
dem grobkörnigen Pulver ist wohl ebenfalls Lehm oder Sand zu verstehen. Die Tat-
sache, dass man sich in Indien mit Lehm oder Sand abrieb, war in China aus über-
setzten Werken bekannt, wurde aber offenbar nie in die Praxis umgesetzt. Daoxuan
erwähnt zwar in zwei Richtlinien des Jiaojie xin xue biqiu xing hu lü yi 教誡新學比

丘行護律儀 , dass man sich die Hände mit drei Portionen „gelber Erde“ (huang tu
黃土 ) säubern sollte. In den meisten Fällen und insbesondere nach einem Besuch
der Toilette wird aber empfohlen, dass man sich die Hände mit viel Wasser waschen
möge.37

Vor dem Essen kommt das Putzen

Neben den spärlichen Anekdoten, die die körperliche Sauberkeit beschreiben, legt
das „Kapitel zur Medizin“ einen Fokus auf die korrekte Verwendung von Koch- und
Essgeschirr. Anders als im frühen Buddhismus, als jeder Mönch seine eigene Schale
hatte38, zeigt sich im Dharmaguptaka vinaya eine gemeinsame Nutzung von allerlei
Utensilien zum Zubereiten und Verteilen von Speisen und Getränken.39 Bevor ein
Gefäss zum Kochen verwendet werden konnte, musste es gereinigt werden40 und
Schalen, die zum Trinken verwendet wurden, sollten von allen Mönchen gemeinsam
benutzt werden:

Damals gab es  Bhikṣ us, die jeder für sich aus einer separaten Schale tranken.
Die Schalen stanken alle, (daher) sagte der Buddha: „Ihr sollt nicht jeder aus
einer separaten Schale trinken, ihr sollt eine einzige Schale untereinander her-
umreichen und zum Trinken nutzen.“ Zu dieser Zeit gab es einen Bhikṣ u, der,
nachdem er  fertiggetrunken hatte,  die Schale an einen weiteren  Bhikṣ u gab,
ohne sie gewaschen zu haben. Der Buddha sagte: „Du sollst es nicht so tun, du
sollst die Schale gewaschen haben, wenn du sie einem weiteren Bhikṣ u gibst.“

36 T.1428, Bd. 22, S. 867b10.
37 Heirman und Torck 2012, S. 76.
38 Gemäss dem Pāṭ imokkha (obligatorische [Regeln]) – dem Set von Verhaltensregeln, die

dem internen Zusammenhalt buddhistischer Gemeinschaften dienten – bildete die Bettel-
schale (Pāli  piṇ ḍ apāta) zusammen mit der Robe (Pāli  cīvara), der Sitz- und Liegematte
(Pāli senāsana) und der Medizin im Fall von Krankheit (Pāli gilānapaccayabhesajja) die
vier „unabdinglichen Besitztümer“ (Pāli parikkhāra) eines Mönchs; die monastischen Re-
geln der Theravāda-Schule lassen sich bei Pruitt und Norman 2001 in zweisprachiger Fas-
sung (Pāli–Englisch) einsehen.

39 T.1428, Bd. 22, S. 874b17–23.
40 T.1428, Bd. 22, S. 875c9–11.

146146



Buddhistische Hygienevorschriften 

時有諸比丘，各各別用器飲，眾器皆臭，佛言：「不應各別器飲，應共傳
用一器飲。」時有比丘飲已不洗器與餘比丘，佛言：「不應爾，應洗器已與
餘比丘。」41

Angesichts der Vorsicht, die man bei der Handhabung von Trinkgefäßen walten
lassen sollte, ist es nicht verwunderlich, dass speziell der Sauberkeit der Bettel- und
Essschale (bo qi 鉢器) große Bedeutung beigemessen wurde.

Einer hatte die Bettelschale nicht gewaschen als er sie anhob42, die übrigen Bhi-
kṣ us sahen es und nahmen Anstoß daran. Der Buddha sagte: „Du sollst sie sau-
ber waschen und sie erst danach erheben.“ Daraufhin wusch er sie, (aber) er
wusch sie nicht mit Asche und Waschbohnen, also wurde sie nicht sauber. Der
Buddha sagte: „Du sollst sie mit Asche und Waschbohnen waschen.“ Nachdem
er sie (so) gewaschen hatte, ließ er sie nicht trocknen. Als er dann die Schale
hochhob,  stiegen  Insekten  daraus  empor.  Der  Buddha sagte:  „Du  sollst  sie
nicht erheben, wenn sie nicht trocken ist, du solltest sie austrocknen lassen und
erst danach erheben.“ Seine Schale hatte eine defekte, löchrige Stelle, (sodass)
etwas Speise darin stecken blieb, als er mehrmals daran zupfte und schrubbte,
zersprang (die Schale). Buddha sagte: „Von nun an (sollten) die waschbaren
Stellen gewaschen werden, bei den übrigen (Stellen) trifft (dich) keine Schuld.“

彼不洗鉢器舉，餘比丘見惡之。佛言：「應淨洗然後舉。」既洗，不以灰澡
豆洗不淨。佛言：「應用灰澡豆洗。」洗已不乾，便舉器便虫生，佛言：
「不應不乾舉，應令乾燥然後舉。」彼器有陷孔處，食入中，數摘洗穿壞。
佛言：「隨可洗處洗，餘無犯。」43

Auch eine beschädigte Schüssel konnte noch weiterhin verwendet werden, sei es als
Stand für die neue Essschüssel, sodass man sie nicht auf den Boden stellen musste,
oder als deren Deckel um Staub und Verunreinigungen fernzuhalten.44 Die außeror-
dentliche Vorsicht und Besorgnis um den sauberen Zustand der Schale hing eng mit
dem öffentlichen Ansehen der ganzen Mönchsgemeinschaft zusammen. Zusammen
mit der Außenrobe (saṃghātī)45 galt  die Bettelschale  als wichtigste Paraphernalie

41 T.1428, Bd. 22, S. 867a8–12.
42 Da die vorangehende Passage das Teilen von gemeinsam gekochtem Essen mithilfe einer

Schale beschreibt, könnte ju 舉 (hoch halten, aufheben) sich hier auch spezifisch auf das
Szenario beziehen,  dass ein Mönch sich anmasste,  den anderen mit einer schmutzigen
Schale zu schöpfen.

43 T.1428, Bd. 22, S. 875c19–25.
44 T.1428, Bd. 22, S. 875c18–19.
45 Auch der Aussenrobe wurde gemäss verschiedenen vinaya-Passagen äusserst Sorge getra-

gen. Der Mahāsāṃghika vinaya schreibt sogar vor, dass beim Waschen der saṃghātī je-
weils die einzelnen Stoffteile voneinander getrennt und nach dem Trocknen wieder zu-

147



Samira Müller

des Buddhismus, denn ihre Erscheinung, beziehungsweise der Grad ihrer Sauber-
keit, bestimmte direkt den Ruf einer Klostergemeinde bei ihren Laien, die ihre Ga-
ben in ebendiese Schalen gaben. Aus diesem Grund ist es nicht verwunderlich, dass
die Bettelschale besonders sauber geschrubbt werden musste.
Obwohl das System der Almosengabe sich im chinesischen Buddhismus nicht

etablierte und daher die Sauberkeit der Bettelschale bedeutend weniger in den Vor-
dergrund trat,  befasste sich weiterhin ein wichtiger Teil der monastischen Regeln
mit der sorgfältigen Säuberung von Schüsseln. Ähnliche Vorschriften bezüglich der
Sauberkeit des eigenen Essgeschirrs, wie sie in buddhistischen Regelwerken zu fin-
den sind, lassen sich in monastischen Regelwerken der Daoisten in der frühen Tang-
Zeit finden. Jedes Klostermitglied besaß ein eigenes Set Schalen, Essstäbchen, einen
Löffel  und zwei  Tücher,  deren Sauberkeit  zu jedem Zeitpunkt  garantiert  werden
musste.46 Die verordnete Achtsamkeit auf Sauberkeit bewirkte im Endeffekt nicht
nur eine reinliche Repräsentation der jeweiligen Religion, sondern sorgte dafür, dass
die Gemeinde sich gesünder verpflegte.

Vorsicht bei verderblichen Waren

Neben der Sauberkeit des Essgeschirrs war auch die Reinlichkeit des Essens, das in
die  Schüsseln  gelangte,  von  höchster  Bedeutung.  Wie  oben  bereits  beschrieben,
musste das Kochgeschirr vor dem Gebrauch gereinigt werden. Wenn Getreide- oder
Reisbrei aufgekocht wurde, dann sollte man Insekten, die in den Brei gefallen wa-
ren, mit einem Löffel daraus entfernen.47 Sobald der Brei die gewünschte Konsistenz
erreicht hatte und einfach vom Löffel herunterfloss, konnten Portionen davon an die
Mitglieder der Gemeinde verteilt werden. Um den Brei zu schöpfen, musste ein ge-
eignetes Werkzeug – eine Metallschale, eine etwas größere oder etwas kleinere Bet-
telschale oder ein Löffel – verwendet werden.48 Implizit zeigt dies, dass nicht jeder
mit seiner Schale in denselben Topf greifen durfte. Es werden im „Kapitel zur Medi-
zin“ außerdem zehn Techniken erwähnt, wie ein Mönch eine Frucht selbstständig,
d. h. ohne Beihilfe eines Laien, säubern kann.49 Passagen wie diese sind in den vina-
ya-Texten jedoch eine Seltenheit, da sich Mönche idealerweise nicht mit der Be-
schaffung von Nahrung oder gar dem Kochen derselben auseinandersetzten, sondern

sammengenäht werden sollen; Heirman 2014, S. 473; T.1425, Bd. 22, S. 525c24-526a15.
46 Kohn 2001, S. 167–169.
47 T.1428, Bd. 22, S. 875c15–16.
48 T.1428, Bd. 22, S. 875c17–18.
49 T.1428, Bd. 22, S. 875a14–22.

148148



Buddhistische Hygienevorschriften 

von Resten und Gaben der Laien lebten.50 Als sich der Buddhismus aber in China
etablierte, wurde vermutlich genau diesen Regeln zunehmend Beachtung geschenkt,
da die Mönchsgemeinschaften nicht von Almosen allein leben konnten.
Während es den Mönchsgemeinschaften verboten war, „normale“ Nahrung, be-

ziehungsweise „Medizin, die zur Essenszeit eingenommen wird“ (shi yao 食藥 ),
einzulagern, war es ihnen erlaubt „Medizin, die über einen Zeitraum von sieben Ta-
gen eingenommen wird“ (qi ri yao 七日藥) in vernünftigen Mengen auf Vorrat zu
haben. Als solche Medizin galten ausgelassene Butter (su 酥), Öl (you 油), frische
Butter (sheng su 生酥), Honig (mi 蜜) und schwarzer Zucker (hei shi mi 黑石蜜).
Das „Kapitel zur Medizin“ gibt klare Anweisungen auf welche Weise diese Produk-
te gelagert werden mussten, damit sie auch wirklich sieben Tage lang konsumierbar
blieben. Sie sollten in Nebenräume platziert werden, in denen im Alltag nicht so viel
Staub aufgewirbelt wurde.51 Auf keinen Fall durften sie in den Wohn- und Schlaf-
räumen aufbewahrt werden, da sie dort zu stinken begannen und schmutzig wurden
(chou hui bu jing 臭穢不淨).52 Besondere Sorge galt auch den Pasten (mo yao 末藥)
und Ölen für externe medizinische Anwendungen.53 Diese sollten in verschließbaren
Behältern an der Wand oder unter der Bettstatt gelagert werden. Um jegliche Verun-
reinigungen des  Öles  zu vermeiden,  wurde es entweder  mithilfe  eines  speziellen
„Spatels“ (bi 篦) aufgetragen oder der Patient wurde aufgefordert, sich selbst damit
einzureiben, nachdem etwas Flüssigkeit auf die wunden Stellen geträufelt wurde.54

In Nordchina war die Lagerung von verderblichen Produkten sicherlich sehr  viel
einfacher als in Indien und dank dem kälteren Klima ließen sich Speisen und medi-
zinische Güter wohl besonders im Winter länger frisch halten. Die Vorsicht, die die
Texte im Zusammenhang mit Ölen und Salben vorschrieben, könnte dennoch einen
positiven Einfluss auf den Umgang mit medizinischen Produkten in Mönchsgemein-
schaften sowie auch in der breiteren Gesellschaft gehabt haben. Die Richtlinien des
korrekten Verteilens von Reisbrei, der nur mithilfe eines eigens dafür ausgewählten
Löffels oder Gefäßes geschöpft werden durfte, sowie die Vorschriften zur Lagerung

50 Die Regeln gehen sogar so weit, dass ein Mönch nicht einmal die Möglichkeit haben soll-
te, selbst Gemüse zu waschen. Er darf es erst als Nahrung empfangen, wenn es ihm von
jemand anderem gegeben wird, nachdem er sich die Hände gewaschen hat; T.1428, Bd.
22, S. 875b11–22.

51 T.1428, Bd. 22, S. 876c16–18.
52 T.1428, Bd. 22, S. 870b3–23.
53 Mehr Informationen über die korrekte Lagerung der Pasten finden sich in der Passage

T.1428, Bd. 22, S. 867b6–10.
54 T.1428, Bd. 22, S. 874b4–11.

149



Samira Müller

von reinzuhaltenden Substanzen finden in den Badevorschriften von Daoxuan und
auch in frühen Tang-zeitlichen daoistischen Ordensregeln Widerhall. Daoxuan weist
neulich dem Orden beigetretene Mönche an, das Wasser in der Mitte des Badehau-
ses nie zu verschmutzen und sich neben dem großen Zuber zu waschen.55 Das daois-
tische Regelwerk Xuanmen shishi weiyi 玄門十事威儀 (Zehn Pflichten für das wür-
devolle Verhalten zum Eintritt durch das Tor der Dunklung) spezifiziert, dass Was-
ser nur mit einer eigens dafür gedachten Kelle aus dem Zuber geschöpft  werden
darf. Niemals sollte das Wasser im Zuber mit der bloßen Hand, den Essstäbchen
oder dem eigenen Löffel berührt werden. Außerdem sollte jedes Ordensmitglied ge-
mäß dem  Fengdao kejie  奉道科戒  (Regeln und Vorschriften zur Verehrung des
Dao) sicherstellen, dass die persönliche Wasserschale zum Ausspülen des Mundes
und zum Waschen der Hände immer mit einem Stück Stoff zugedeckt war, sodass
keine Insekten hineinfallen konnten.56

Reinlichkeit als Mittel zur Ordnung

Um die Reinheit des  saṃgha garantieren zu können, musste der Wohnort der Or-
densgemeinschaft, der saṃghārāma, sich auf reinem Grund (jing di 淨地) befinden.
Diese Reinheit wurde dadurch erhalten, dass sich die Mitglieder der Gemeinschaft
vorschriftsgemäß verhielten, indem sie unter anderem ihre Hütten von Schlangen,
Ratten, Skorpionen, Tausendfüßlern und Kröten fachgerecht57 freihielten.58 Der so-
genannte „Raum innerhalb Grenzen (der Ordensstätte)“ (jie nei 界內 ) musste von
jeglicher unnötigen Verschmutzung bewahrt werden, daher sollten die Mönche im-
mer nur gerade soviel Essen annehmen, wie sie innerhalb der vorgeschriebenen Zeit
verspeisen konnten. Nur so konnte verhindert werden, dass sich Krähen versammel-

55 Heirman und Torck 2012, S. 40.
56 Kohn 2001, S. 159.
57 Die „fachgerechte“ Weise bedeutete insbesondere, dass dem entfernten Ungeziefer kein

Leid dabei angetan wurde. Das Prinzip der „bewussten Gewaltlosigkeit“ (Skt. ahiṃsa) ge-
bot den Mönchen und Nonnen, keinem Lebewesen Schaden zuzufügen. Auch in späteren
chinesischen Ordensregeln wurde das richtige Verhalten gegenüber Schädlingen  disku-
tiert; siehe Heirman 2020.

58 T.1428, Bd. 22, S. 870c13–22. Diese Anweisungen hatten sehr praktische Hintergründe:
Gemäß der  Weltgesundheitsorganisation  (WHO) sterben in  Indien bis  heute  zwischen
81 000 und 138 000 Menschen pro Jahr an Schlangenbissen. Aus diesem Grund war die
Behandlung von Schlangenbissen stets ein zentrales Kapitel in den Werken traditioneller
indischer Medizin, allgemein bekannt als Ayurveda (wörtlich „das Wissen ums Leben”).
Eine Zusammenstellung von traditionellen Gegengiften bei Schlangenbissen findet sich
bei Mali und Upadhyay 2022.

150150



Buddhistische Hygienevorschriften 

ten und sich auf dem Klostergelände um die Essensreste zankten.59 Das Kochen auf
reinem Grund wird mehr als einmal in den Ordensregeln kritisiert.60 Interessanter-
weise war es aber erlaubt ein sauberes Gebäude am Rand des  saṃghārāma zu er-
richten, um darin zu kochen.61 Möglicherweise handelte es sich dabei um eine Kü-
che, die den Laien zur Verfügung gestellt werden konnte, damit sie für die Mönche
Speisen oder medizinische Brühen zubereiteten. Eine Passage des „Kapitels zur Me-
dizin“ berichtet darüber, dass ein kranker „Haushälter“ (bai yi 白衣 , wörtlich „ein
weiß Bekleideter“62), der zum saṃghārāma gekommen war um sich behandeln zu
lassen, verstarb. Trotz der Proteste seiner Angehörigen ordnete der Buddha an, dass
die Leiche „zum Wohl der Reinheit des  saṃghārāma weggeschafft werden sollte“
(ying wei seng qie lan jing gu qi zhi 應為僧伽藍淨故棄之)63. Diese Passage ist von
besonderem Interesse, da der Erhaltung eines gesunden Lebensraum Vorrang gege-
ben wird, obwohl ein solches Verhalten dem Ruf der buddhistischen Gemeinschaft
schaden könnte.
Allein  durch  Sauberkeit  und  Hygiene  entstand  aber  noch  lange  kein  „reiner

Grund“ (jing di 淨地 ) im buddhistischen Sinne, an dem sich eine Ordensgemein-
schaft niederlassen durfte. Um einen Zustand zu erreichen, der als jing 淨 bezeichnet
wurde, bedurfte es neben der physischen Sauberkeit zusätzlich eine metaphysische
„Reinheit“. Diese ließ sich durch eine initiale Weihe schaffen und durch korrekte
Organisation des  gesamten  samghārama,  inklusive  der  Mönche,  Nonnen,  der  śi-
kṣ amāṇ ā (Novizinnen über eine Zeitspanne von zwei Jahren), der samana (Novizen
über eine Zeitspanne von einem Jahr) und der Laienschaft, erhalten.64

59 T.1428, Bd. 22, S. 867c29–868a9.
60 T.1428, Bd. 22, S. 871a20–24, S. 871a24–b5, S. 875c25–876a2.
61 T.1428, Bd. 22, S. 871b5–7.
62 Die weiße Kleidung bezieht sich hier nicht auf chinesische Totengewänder oder Trauer-

kleider, sondern auf die Alltagskleidung von Laien-Buddhisten und anderen Leuten. Der
Begriff bai yi ist tatsächlich eine Lehnübersetzung von Sanskrit avadātavasana („derjeni-
ge, dessen Gewand (vasana) weiss (avadāta) ist”). Weisse Alltagskleidung mag nicht ty-
pisch  für  Südasien  sein,  aber  in  der  Region  von  Gandhāra  und  Jibin, wo  die
Dharmaguptaka-Schule verbreitet war, galten seit dem 3. vorchristlichen Jahrhundert hel-
lenische Modestandards; s.  Heirman 2002, S. 389–390. Für Buddhayaśas, der aus dieser
Region stammte, musste der Begriff „Weißgekleidete“ folglich einer der neutralsten Aus-
drucksweisen gewesen sein, um auf die Leute außerhalb der buddhistischen Gemeinde zu
referieren.

63 T.1428, Bd. 22, S. 877a28–b4.
64 T.1428, Bd. 22, S. 874c23–29.

151



Samira Müller

Die unklare Reinheit

Obwohl das Wort jing 淨 (rein, klar) nicht in allen Passagen des „Kapitels zur Medi-
zin“ genannt wird,  lässt  sich nicht  bestreiten,  dass  das dahinterstehende Konzept
eine zentrale  Funktion in der Organisation der Ordensgemeinschaft  gehabt haben
muss. In den meisten Fällen lässt sich das Wort mit einer Form der Sauberkeit oder
Reinheit im expliziten oder übertragenen Sinn identifizieren und es wird sehr oft in
Passagen erwähnt, die sich mit der konkreten Organisation des saṃghārāma ausein-
andersetzen. Es gibt aber auch Passagen, die geradezu im Kontrast zum chinesischen
Begriff  jing zu stehen scheinen. Dabei handelt es sich um Regeln, die den Ordens-
mitgliedern die Geheimhaltung von Handlungen vorschreiben,  die von Seiten der
Öffentlichkeit  als unrein aufgefasst  werden und dem Ruf der  buddhistischen Ge-
meinde  schaden  könnten.  Unter  dieser  Kategorie  von  Regeln  lassen  sich  kleine
„Vergehen“ finden wie die „unzeitige“ (fei shi 非時)65 öffentliche Einnahme eines
„Getreidetrunks“ (mai jiang 麥漿), was regelgemäß zwar erlaubt ist, aber dennoch
zur Vermeidung von Missverständnissen im Geheimen passieren sollte.66 Aber auch
der Kontakt mit ganz offensichtlich unreinen Dingen, die sich auf Verbrennungsstät-
ten finden lassen, sollte möglichst im Stillen (jing 靜67) geschehen.68 In keiner dieser
Passagen wird das Wort jing verwendet, der Buddha erlaubt (ting 聽) in den jeweili-
gen Fällen den Mönchen lediglich, das Notwendige zu tun und warnt, dass sie sich
nicht dabei erwischen lassen sollten.
Der sogenannte „reine Mensch“ (jing ren 淨人) wird zwölfmal im untersuchten

Kapitel erwähnt. Vom Kontext her wird klar, dass es sich dabei um einen wohltäti-
gen Laien handeln muss, der die Mönchsgemeinschaft unterstützte, möglicherweise
mit der Aussicht, zukünftig selbst dem Orden beizutreten. Da die ursprüngliche Ver-
sion des Textes nicht überliefert wurde, ist es schwierig zu bestimmen, welcher indi-

65 Die „Unzeit“ bezieht sich auf den geregelten Tagesablauf in einem buddhistischen Klos-
ter. Die Einnahme von Mahlzeiten war nur für die Zeitperiode nach dem Bettelgang und
vor der nachmittäglichen Meditation vorgesehen. Der Getreidetrunk zählte zu einer Kate-
gorie von medizinischen Substanzen, die bei Bedarf ausserhalb der „offiziellen Essens-
zeit“ (shi 時) eingenommen werden durften.

66 T.1428, Bd. 22, S. 867a5–7.
67 Die chinesische Leserschaft des übersetzten  vinaya-Textes mag eine tiefere Verbindung

zwischen dem „leisen Beschaffen während niemand anderes zugegen ist“ (jing wu ren shi
qu 靜無人時取) und der zum Ziel gesetzten Reinheit (jing 淨) gehört haben, denn jing 靜
(Mittelchinesisch dzjengX) und jing 淨 (Mittelchinesisch dzjengH) lassen sich auf diesel-
be Wortwurzel zurückverfolgen.

68 T.1428, Bd. 22, S. 870c7–10.

152152



Buddhistische Hygienevorschriften 

sche Begriff an der Stelle von  jing ren verwendet worden wäre. Glücklicherweise
verfügt der vinaya des Pāli-Kanons über sehr viele Parallelstellen, die sich mit Pas-
sagen des vorliegenden Textes decken.69 Der entsprechende Standardausdruck für
den buddhistischen Laien im Theravāda vinaya ist kappiyakāraka, was sich als „der-
jenige, der etwas zulässig macht“ übersetzen lässt.70 Dass zumindest seit der Über-
setzung des Dharmaguptaka vinayas ein  kappiya-ähnliches Wort mit  jing identifi-
ziert wurde, zeigt  sich in einer chinesischen Version des indischen Städtenamens
Kapilavastu (wörtl. Sitz der Kapila[-familie]) aus dem Shuijing zhu 水經注 (Kom-
mentare zum Klassiker der Gewässer), einem umfangreichen geographischen Werk
des 6. Jh. n. Chr.71 Die verantwortliche Person mag ‚kapila‘ als ‚kapia  ∼ kapiya  ∼
kappiya‘ verstanden haben, was dann in der irreführenden Übersetzung des Ortsna-
mens als  jing wang gong 淨王宮  (Königspalast der Reinheit) resultierte. Weshalb
aber wurde das Wort jing im Dharmaguptaka vinaya verwendet, um Personen zu be-
zeichnen, die andere Leute auf dem Weg zur Reinheit unterstützten? In buddhisti-
schen Werken, die vor Beginn des 5. Jhs. n. Chr. in China entstanden, erscheint die
Wortfolge (qing) jing ren (清)淨人 beinahe ausnahmslos in der Bedeutung „jemand
anderen (ren 人) zur Klarheit (qing jing 清淨) führen“72, worin sich eine daoistische
Herkunft des Ausdrucks auf chinesischer Seite spiegelt. Interessanterweise benutzt
auch Kumārajīva den Ausdruck jing ren zur Bezeichnung der Laien in seiner Über-
setzung des Sarvāstivāda vinayas (siehe T1435). Es muss also im frühen 5. Jh. n. 
Chr. zumindest unter den Übersetzern in Chang’an einen Konsens bezüglich dieses

69 Siehe Horner 2007. Ein guter Überblick über vergleichbare vinaya-Passagen unterschied-
licher buddhistischer Traditionen findet sich bei Clarke 2015, S. 66–67.

70 Der Begriff  kappiyakāraka  ist ein Spezialbegriff,  der ausschliesslich in den Teilen des
vinayas erscheint, die später hinzugefügt wurden. Die Texte selbst geben keine Auskunft
über die konkrete Bedeutung des Begriffs, aber vom Kontext her lassen sich zumindest
die Funktion einer Person, die als  kappiyakāraka  bezeichnet wurde, ableiten. Diese be-
stand im Empfangen und Verwalten von Gaben an das Kloster,  die  streng genommen
nicht akzeptiert werden dürften, wie beispielsweise Geldgaben. Wer nicht ordiniert war
und als vertrauenswürdig genug galt, konnte ein kappiyakāraka werden. Als kappiyakāra-
ka wurden laut Kommentaren aber auch Sklaven bezeichnet, die einer buddhistischen Ge-
meinde als Gabe gespendet wurden (!); s. Kieffer-Pülz 2007, S. 16 und S. 20–21.

71 Siehe Huesemann 2015. Die Kommentarstelle aus dem Faxian zhuan 法顯傳 (Bericht des
[hochrangigen Mönchs] Faxian), T.2085, Bd. 51, S. 861a24, in der der Ortsname  Jing-
wanggong genannt wird, ist nicht in der Zhonghua shuju-Ausgabe des Shuijing zhu ent-
halten; Zhang Weiguo 2016. Die Stelle ist nur im Shuijing zhu dili shuzheng 水經注地理
疏證  (Annotationen zur Geographie der Kommentare zum Gewässerklassiker) [1.41] zu
finden; vgl. Zhang Butian 2017, S. 12.

72 Siehe T.288, T.656, T.1464.

153



Samira Müller

neuen Ausdrucks gegeben haben. Parallel dazu wurde der bisherige Begriff zur Be-
zeichnung eines Laien, ju shi 居士 (wohnhafter Patron, Skt. gṛ hapati), immer noch
weiterverwendet.  Um die  Verbindung  zum dahinterliegenden  indischen  Konzept
herzustellen, muss jing in diesem Fall als faktitiv-verbales Attribut interpretiert wer-
den, nämlich als „(etwas anderes) reinigend/klar machend“. Diese Bedeutung war
wohl unter den buddhistischen Gelehrten bekannt; bei anderen chinesischen Lesern
mag der Begriff aber durchaus daoistische Assoziationen hervorgerufen haben. Wo-
möglich war diese Assoziation bis zu einem gewissen Grad sogar gewünscht, sodass
man die Inhalte der vinaya-Texte im Sinne einer „akkommodierenden Mission“ ein-
facher anpreisen und unter die Leute bringen konnte.73

Buddhistische Facetten in chinesischen Gepflogenheiten

Die Forderung nach dem Unterhalt eines sauberen Lebensraums und eines gereinig-
ten Körpers, sowie die Betonung ihrer Wichtigkeit im Kontext der Lagerung und des
Verzehrs von Nahrung waren durchwegs keine unbekannten Konzepte für die chine-
sische Gesellschaft des frühen 5. Jhs. n. Chr. Die meisten Ordensregeln, deren Fokus
auf Sauberkeit und Reinheit lagen, propagierten Werte, die in der chinesischen Kul-
tur seit der Antike galten. Eine konkrete Badekultur, durch die sich ein chinesischer
Edler (junzi 君子 ) auszeichnet, wird bereits im  Liji 禮記  (Buch der Riten)74 be-
schrieben und das Lunheng 論衡 (Abwägung der Diskurse)75 gibt Hinweise auf eine
sehr badelustige Oberschicht der Han-Periode.76 Textpassagen, die Frische und Sau-
berkeit von Nahrungsmitteln vorschreiben, lassen sich ebenfalls in der vorkaiserzeit-
lichen chinesischen Literatur finden. Im Lunyu 論語 (Diskussionen und Reden [des
Konfuzius])77 wird beispielsweise beschrieben, dass der Meister großen Wert darauf

73 Die Methode, ein fremdes Konzept durch ein ähnliches bekanntes Konzept in der Über-
setzung gleichzustellen,  das sogenannte „Kategorisieren von (Bedeutungs-) Konzepten“
(ge yi 格義), wurde bereits im 4. Jh. n. Chr. von Dao’an 道安 (312–385 n. Chr.) kritisiert,
da dadurch die ursprüngliche Bedeutung korrumpiert werde; s. Salguero 2014, S. 52–53.

74 Siehe Riegel 1993.
75 Siehe Pokora und Loewe 1993.
76 Needham und Lu 1962, S. 456.
77 Die Kompilation von Aussprüchen und Gesprächen, die Konfuzius zugeordnet wurden,

wurde erst von Sima Qian 司馬遷 (145–86 v. Chr.) als Lunyu erwähnt worden. Da dieser
„Titel“ im 1. Jh. v. Chr. aber keinesfalls als Standard gegolten zu haben scheint, lassen
sich lun (Diskussionen) und yu (Reden) durchaus einzeln übersetzen; s. Fuehrer 2015, S.
13. Eine neuere deutsche Übersetzung des Lunyu findet sich bei van Ess 2023.

154154



Buddhistische Hygienevorschriften 

legte, dass seine Nahrung frisch und ausgewogen war, obwohl er sich auch mit ein-
facher Kost zu begnügen wusste.78 Dass korrekte Ernährung und Gesundheit für die
Konfuzianer eine große Rolle spielten, lässt sich mitunter auch an den unzähligen
Köchen, Köchinnen und Ernährungsspezialisten erkennen, die gemäß dem Liji am
Kaiserhof tätig waren.79 Eine wichtige Entwicklung, die das chinesische Bewusst-
sein für eine gesunde Lebensweise nachdrücklich geprägt  und sicherlich die Ein-
führung vieler buddhistischer Ideen und Regeln vereinfacht hat, ist die daoistische
„Hygieneschule“. Zwischen 350 und 250 v. Chr. spaltete sich eine hygienisch orien-
tierte daoistische Lehrrichtung vom rein philosophischen Daoismus ab und bildete
eine  Schule,  die  sich  bewusst  mit  der  Perfektion  von  Körper  und  Geist
auseinandersetzte, mit dem Ziel einen unsterblichen Körper zu kultivieren.80 Auf der
Suche nach einem langen Leben waren insbesondere prophylaktische medizinische
Methoden sehr beliebt, die sich unter dem Begriff yang sheng 養生 (das Leben er-
nährend) zusammenfassen lassen.81 Da all diese Elemente bereits zuvor in der chine-
sischen Kultur vertreten waren, konnten sich viele buddhistischen Einflüsse relativ
einfach etablieren.
Auch wenn die Neuerungen und andersartigen  Sitten,  die in Texten wie dem

Dharmaguptaka vinaya erwähnt werden, den Anschein von punktuellen und sponta-
nen Entwicklungen haben, müssen die meisten als länger anhaltende und tiefer grei-
fende Einflüsse betrachtet werden, dies sich subtil und kontinuierlich auf die chine-
sische Gesellschaft auswirkten. Die Adaption von gewissen Verhaltensweisen und
Praktiken,  wie  beispielsweise  die  gemeinsame  Körperpflege  in  einem Badehaus,
mag zwar mithilfe von Texten initiiert worden sein, aber es waren erst die nachfol-
genden Kommentatoren und interessierten Mönche und Laien, die daraus eine chi-
nesische Praxis schufen. Außerdem ist die Rolle, die die Übermittler der Texte so-
wie auch andere Abenteurer und Händler aus der Ferne gespielt haben, im Kontext
der Adaption von fremden Einflüssen ebenfalls nicht zu unterschätzen; im „Kapitel
zur Medizin“ mag zwar stehen, dass ein Mönch seine Bettelschale gründlich reini-
gen sollte. Wieviel eindrücklicher muss aber der Anblick von Buddhayaśas gewesen
sein, als er seine Schale schrubbte und sich dabei womöglich noch Sorgen darum

78 Sterckx 2005, S. 50 [10.8], siehe auch Knechtges 1986. Das Ideal der Bescheidenheit wird
auch im Lunyu reflektiert; Huang Huaixin 2008, 325–326 [4.9].

79 Lin Xiangru 2015, S. 59–66.
80 Welch 1958.
81 Needham und Lu 1962, S. 431.

155



Samira Müller

machte, wie er sich in China ausreichend Waschbohnen beschaffen könnte.82 Kon-
takte mit Personen aus verschiedenen Kulturen Zentralasiens und Nordindiens be-
standen bereits lange vor der Übersetzung der ersten buddhistischen Texte. Es muss
daher für den Prozess der Adaption vieler Verhaltensweisen angenommen werden,
dass er lange vor deren Erwähnung in Texten begonnen hatte. Beispielsweise könn-
ten die Latrine-Bambus-Stäbchen, die man in einem Müllhaufen eines Han-zeitli-
chen Außenpostens in der Umgebung von Dunhuang 敦煌 gefunden hat83, ein Hin-
weis dafür sein, dass die Toilettenkultur des Westens84 schon während der Han-Zeit
Einfluss auf die nordwestlichen Gebiete ausübte. Die Anekdote aus dem Yulin 語林

(Wald der Gespräche)85, die beschreibt wie ein Gastgeber in der Nördlichen Wei 魏-
Zeit (386–535 n. Chr.) kleine Putzstäbchen (chou 籌) an seine Gäste verteilte, damit
sie sich damit den Hintern wischen konnten, könnte eine weitere  Popularisierung
dieser fremden Toiletten-Etikette reflektieren. Dass sich die Buddhisten mit pflanzli-
chem Material (Stäbchen, Blätter) nach dem Geschäft säuberten, ist in verschiede-
nen  vinaya-Texten ersichtlich.86 Die chinesischen Putzstäbchen könnten sich aber
ebenso gut unabhängig in China entwickelt haben.87

Die starke Präsenz des Daoismus war für die Einführung des Buddhismus Segen
und Fluch zugleich. Einerseits konnten sich frühe Übersetzer auf daoistische Kon-
zepte und Vorstellungen stützen,  um ihre Inhalte verständlich zu übermitteln.  Im
frühen 5. Jh. n. Chr. aber, als sich der Buddhismus längst als eigenständige Religion
etabliert  hatte, waren die entlehnten Konzepte bereits so sehr in der chinesischen
buddhistischen  Terminologie  verankert,  dass  sie  sich nicht  mehr loslösen ließen.
Möglicherweise handelt es sich bei dem Begriff jing 淨, wie er im „Kapitel zur Me-
dizin“ angewendet wird, um genau so einen Fall. Die Tatsache, dass der Ausdruck

82 Needham und Lu 1962, S. 158–162.
83 Siehe Ye Huiyuan 2016, S. 759–760.
84 Die Xylospongien (Holzstäbe mit darauf angebrachten Schwämmen), die zur Basisausstat-

tung römischer Latrinen zählten, sind im Zusammenhang mit buddhistischen Toiletten-
stäbchen zu bedenken. Anders als lange angenommen erfüllten jene schwammbesetzen
Stäbe nämlich keineswegs die Funktion von Klopapier, sondern vielmehr diejenige von
Klobürsten; Wiplinger 2012. Tatsächlich ist der Nutzen der chinesischen Toilettenstäb-
chen (ce chou 廁籌) sehr ambivalent. Ob damit tatsächlich der Hintern gereinigt wurde,
lässt sich nicht in allen Fällen bestätigen. Alternative Nutzen, wie das Säubern der Toilet-
te oder das Ausmachen der Toilettenform im Dunkeln, können nicht ausgeschlossen wer-
den; s. Heirman and Torck 2012, S. 77.

85 Das Yulin ist eine Anekdotensammlung aus dem späten 4. Jh. n. Chr.; Lee 2015.
86 Heirman and Torck 2012, S. 70–72.
87 Heirman and Torck 2012, S. 92.

156156



Buddhistische Hygienevorschriften 

als  qing  jing  ren bereits  in  früheren  Übersetzungen  auftaucht,  scheint  darauf
hinzuweisen,  dass  es  sich  dabei  tatsächlich  um  einen  ursprünglich  daoistischen
Begriff handelt.
Bedenkt man die erhöhte Mobilität in Verbindung mit der wachsenden Populari-

tät des Buddhismus und der damit einhergehenden zunehmenden Größe der Kloster-
gemeinden nach dem Untergang der Han-Dynastie, so lässt sich ein relativ hohes Ri-
siko für Ausbrüche von Seuchen in Klostern annehmen. Hygienisches Verhalten war
von großer Wichtigkeit. In diesem Zusammenhang können die buddhistischen Or-
densregeln, die in erster Linie für die bessere Organisation der buddhistischen Ge-
meinschaft und zur Stärkung ihrer Legitimität eingeführt wurden, als lebensrettende
Maßnahmen betrachtet werden. Natürlich ist es sehr schwierig abzuschätzen, in wel-
chem  Ausmaß  buddhistische  Ordensregeln  und  Verhaltensweisen  der  buddhisti-
schen Vertreter, die nach China kamen, die chinesische Alltagskultur beeinflussten.
Mit Sicherheit legten sie aber den Grundstein für die nachfolgende monastische bud-
dhistische  Organisation.  Die  Tatsache,  dass  die  Hygieneregeln  sich  auch  in  den
Richtlinien der daoistischen Institutionen der frühen Tang-Zeit widerspiegeln, zei-
gen  außerdem,  dass  sich  das  hygienische  Verhalten  nach  buddhistischem  Ideal
durchaus auch außerhalb des buddhistischen Ordens etablierte.

Literaturverzeichnis

Clarke, Shayne. 2015. „Vinayas“,  in  Brill’s Encyclopedia of Buddhism, hrsg. von
Jonathan A. Silk, Oskar von Hinüber und Vincent Eltschinger. Handbuch der Orien-
talistik – Teil 2, Indien; 29/1. Leiden und Boston: Brill, S. 60–87.

Deshpande,  Vijaya.  1999.  „Indian  influences  on  early  Chinese  ophthalmology:
Glaucoma as a case study“, in Bulletin of the School of Oriental and African Studies
62.2, S. 306–322.

Fuehrer, Bernhard. 2015. „Sima Qian as a Reader of Master Kong’s Utterances“,
in Views from Within, Views from Beyond: Approaches to the Shiji as an Early Work
of  Historiography,  hrsg.  von  Hans  van  Ess,  Olga Lomová  und  Dorothee
Schaab-Hanke. Lun Wen, Studien zur Geistesgeschichte und Literatur in China;
20. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 9–30.

157



Samira Müller

Green, Monica H. 2018. „Climate and Disease in Medieval Eurasia“, in Oxford Re-
search Encyclopedia of Asian History, hrsg. von David Ludden. New York: Oxford
University Press.

Greene, Eric M. 2014. „Healing Breaths and Rotting Bones: On the Relationship
between  Buddhist  and Chinese  Meditation Practices  during the Eastern Han and
Three Kingdoms Period“, in Journal of Chinese Religions 42.2, S. 145–184.

Heirman, Ann. 2002. „Can We Trace the Early Dharmaguptakas?”, in T’oung Pao
[Second Series] 88.4, S. 396–429.

———. 2007. „Vinaya: From India to China“, in The Spread of Buddhism, hrsg.
von Ann Heirman und Peter Bumbacher. Handbook of Oriental Studies, Section 8
Uralic & Central Asian Studies; 16. Leiden: Brill, S. 167–202.

———. 2008. „Indian Disciplinary Rules and Their Early Chinese Adepts: A Bud-
dhist Reality“, in Journal of the American Oriental Society 128.2, S. 257–272.

———. 2014. „Washing and Dyeing Buddhist Monastic Robes“, in Acta Orienta-
lia Academiae Scientiarum Hungaricae 67.4, S. 467–488.

———. 2020.  „Protecting  Insects  in  Medieval  Chinese  Buddhism:  Daoxuan’s
Vinaya Commentaries“, in Buddhist Studies Review 37.1, S. 27–52.

Heirman, Ann und Mathieu Torck. 2012. A Pure Mind in a Clean Body. Bodily Care
in the Buddhist Monasteries of Ancient India and China. Ghent: Academia Press.

Horner, I. B. (Übers.). 2007. Piṭ aka Theravāda Khandhaka. The Book of the Disci-
pline (Vinaya-Piṭ aka). Lancaster: The Pali Text Society.

Huang Huaixin 黃懷信. 2008. Lunyu huijiao jishi 論語彙校集釋, Bd. 1. Shanghai:
Shanghai guji chubanshe.

Huesemann, J. Henning. „Shuijing zhu 水經註“, in Early Medieval Chinese Texts –
A Bibliographical Guide, hrsg. von Cynthia L. Chennault, Keith N. Knapp, Alan J.
Berkowitz und Albert E. Dien. China Research Monograph 71. Berkeley: Institute of
East Asian Studies, S. 311–317.

Hurschmann, Rolf, Walter Hatto Groß und Ernst Künzl. 2003–2012. „Strigilis“, in
Der Neue Pauly – Enzyklopädie der Antike, Bd. 11, hrsg. von Hubert Cancik und
Helmuth Schneider. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft (WBG).

158158



Buddhistische Hygienevorschriften 

Jia, Jinhua. 2016. „From Human-Spirit Resonance to Correlative Modes: The Sha-
ping of Chinese Correlative Thinking“, in Philosophy East and West 66.2, S. 449–
474.

Kiefer-Pülz, Petra. 2007. „Stretching the Vinaya Rules and Getting Away with It
[Eleventh I.B. Horner Memorial Lecture 2005]“, in The Journal of the Pali Text So-
ciety 29, S. 1–49.

Kieschnick, John. 2003. The Impact of Buddhism on Chinese Material Culture. Bud-
dhisms: A Princeton University Press Series. Princeton und Oxford: Princeton Uni-
versity Press.

———. 2015a. „Gaoseng zhuan 高僧傳“, in Early Medieval Chinese Texts – A
Bibliographical Guide, hrsg. von Cynthia L. Chennault,  Keith N. Knapp, Alan J.
Berkowitz und Albert E. Dien. China Research Monograph 71. Berkeley: Institute of
East Asian Studies, S. 76–80.

———. 2015b. „Xu Gaoseng zhuan 續高僧傳“, in Early Medieval Chinese Texts
– A Bibliographical Guide, hrsg. von Cynthia L. Chennault, Keith N. Knapp, Alan J.
Berkowitz und Albert E. Dien. China Research Monograph; 71. Berkeley: Institute
of East Asian Studies, S. 428–431.

Knechtges, David R. 1986. „A Literary Feast: Food in Early Chinese Literature“, in
Journal of the American Oriental Society 106.1, S. 49–63.

Kohn, Livia. 2001. „Daoist Monastic Discipline: Hygiene, Meals, and Etiquette“, in
T’oung Pao [Second Series] 87.1, S. 153–193.

Kuwayama, Shoshin. 1982. „Kāpiśī and Gandhāra according to Chinese Buddhist
Sources“, in Orient 18, S. 133–139.

Lee, Lily Xiao Hong. 2015. „Yulin 語林“, in Early Medieval Chinese Texts – A Bi-
bliographical Guide, hrsg. von Cynthia L. Chennault, Keith N. Knapp, Alan J. Ber-
kowitz und Albert E. Dien. China Research Monograph; 71. Berkeley: Institute of
East Asian Studies, S. 479–481.

Legittimo,  Elsa.  2014.  „The  First  Āgama  Transmission  to  China“,  in  Buddhism
Across Asia - Networks of Material, Intellectual and Cultural Exchange , hrsg. von
Tansen Sen. Nalanda-Sriwijaya Research Series 1. Singapur: ISEAS Publishing, S.
65–83.

159



Samira Müller

Lewis, Mark Edward. 2009. China between Empires – The Northern and Southern
Dynasties. Cambridge, Massachusetts, London: The Belknap Press of Harvard Uni-
versity Press.

Liang, Xia, Xiaopeng Dong, Jiyuan Yan und Xiaobo Liu. 2020. „Holocene stratigra-
phic sequences in the northern Ordos Plateau and its implications for the disappea-
rance of Huoluochaideng ancient city in the Han Dynasty, North China“, in Geologi-
cal Jounal 55, S. 7400–7414.

Lin, Hsiang Ju. 2015. Slippery Noodles. A Culinary History of China. London: Pro-
spect Books.

Liu, Guohui. 2015.  Foundations of Theory for Ancient Chinese Medicine - Shang
Han Lun and Contemporary Medical Texts. London, Philadelphia: Singing Dragon.

Mali, Vishal G. und Rajesh Upadhyay. „A review on Ayurvedic management on ve-
nomous snake bite“, in: Ayurline – International Journal of Research in Indian Me-
dicine 6.4, S. 1–7.

Mauss, Marcel (übers. von Ben Brewster). 1973. „Techniques of the Body“, in Eco-
nomy and Society 2.1, S. 70–88.

Mitchell, Craig, Feng Ye und Nigel Wiseman. 1999. Shang Han Lun – On Cold Da-
mage – Translation & Commentaries. Brookline Massachusetts: Paradigm Publicati-
ons.

Needham, Joseph and Gwei-Djen Lu. 1962. „Hygiene and Preventive Medicine in
Ancient China“, in Journal of the History of Medicine and Allied Sciences 17.4, S.
429–478.

Neelis, Jason E. 2011. Early Buddhist Transmission and Trade Networks – Mobility
and Exchange within and beyond the Northwestern Borderlands of South Asia. Dy-
namics in the History of Religions; 2. Leiden: Brill.

Pokora, Timoteus und Michael Loewe. 1993. „Lun heng 論衡“, in  Early Chinese
Texts: A Bibliographical Guide, hrsg. von Michael Loewe. Early China Special Mo-
nograph Series; 2. Berkeley: The Society for the Study of Early China and The Insti-
tute of East Asian Studies, University of California, S. 309–312.

Pruitt, William (Hrsg.) und K. R. Norman (Übers.). 2001. The Pātimokkha. Sacred
Books of the Buddhists; 39. Oxford: The Pali Text Society.

160160



Buddhistische Hygienevorschriften 

Riegel, Jeffrey K. 1993. „Li chi 禮記“, in Early Chinese Texts: A Bibliographical
Guide, hrsg. von Michael Loewe. Early China Special Monograph Series; 2. Berke-
ley: The Society for the Study of Early China and The Institute of East Asian Stu-
dies, University of California, S. 293–297.

Salguero, Pierce. 2014. Translating Buddhist Medicine in Medieval China. Philadel-
phia: University of Pennsylvania Press.

Sivin, Nathan. 1995. Medicine, Philosophy, and Religion in Ancient China: Resear-
ches and Reflections Variorum reprints; 516. Brookfield: Ashgate Publishing Com-
pany.

Sterckx, Roel (Hrsg.). 2005. Of Tripod and Palate. Food, Politics, and Religion in
Traditional China. New York: Palgrave Macmillian.

Strong,  John S.  1992.  The Legend and Cult  of  Upagupta:  Sanskrit  Buddhism in
North India and Southeast Asia. Princeton: Princeton University Press.

Su Yun, Fang Xiuqi und Yin Jun. 2014. „Impact of climate change on fluctuations
of grain harvest in China from the Western Han Dynasty to the Five Dynasties (206
BCE–960 AD)“, in Science China Earth Sciences 57.7, S. 1701–1712.

Taishō shinshū daizōkyō kankōkai 大正新修大藏經刊行會  (Hrsg.). 1988. Taishō
shinshū daizōkyō kankōkai 大正新脩大藏經. Tōkyō: Daizōkyō shuppan kabushiki
kaisha.

van Ess, Hans. 2023. Konfuzius Gespräche – Neu übersetzt und erläutert von Hans
van Ess. München: C. H. Beck.

Welch, Holmes. 1958. The Parting of the Way – Lao Tzu and the Taoist Movement.
London: Methuen and Co Ltd.

Wiesehöfer, Josef und Kai Ruffing. 2022. „The End of the Kushan Empire“, in The
End of Empires, hrsg. von Michael Gehler, Robert Rollinger und Philipp Strobel.
Universal- und kulturhistorische Studien. Wiesbaden: Springer, S. 261–277.

Willemen, Charles. 2013. „Xuanzang about Avalokiteśvara, Jibin, and Madhyānti-
ka“, in Annals of the Bhandarkar Orinental Research Institute 94, S. 111-123.

Wiplinger, Gilbert. 2012. „Der Gebrauch des Xylospongiums – eine neue Theorie zu
den  hygienischen  Verhältnissen  in  römischen  Latrinen“,  in Spa  –  Sanitas  per
Aquam: Tagungsband des Internationalen Frontinus-Symposiums zur Technik- und

161



Samira Müller

Kulturgeschichte der antiken Thermen, Aachen, 18.–22. März 2009. Leiden: Peeters,
S. 295–304.

World Health Organization (WHO). „Snakebite in India“. https://www.who.int/in-
dia/health-topics/snakebite (Zugriff am 26. Juni 2023).

Wu, Li, Xinyuan Wang, Cheng Zhu, Guangsheng Zhang, Feng Li und Suyuan Li.
2012. „Ancient  culture decline after the Han Dynasty in the Chaohu Lake basin,
East China: A geoarchaeological perspective“, in  Quaternary International 275, S.
23–29.

Yeh, Hui-Yuan, Ruilin Mao, Hui Wang, Wuyun Qi, und Piers D. Mitchell. 2016.
„Early evidence for travel with infectious diseases along the Silk Road: Intestinal
parasites from 2000 year-old personal hygiene sticks in a latrine at Xuanquanzhi Re-
lay Station in China“, in Jounal of Archaeological Science: Reports 9, S. 758–764.

Zhan, Xiaoya, Wuyun Qi und Hui-Yuan Yeh. 2020. „Ancient Parasites Seen in the
Archaeology and Medical Contexts in the Han Dynasty, China“, in The Handbook of
Mummy  Studies,  hrsg.  von  Dong  Hoon  Shin  und  Raffaella  Bianucci.  Singapur:
Springer Nature. S. 1–19.

Zhang Butian 張步天. 2017. Shuijing zhu dili shuzheng 水經注地理疏證. Beijing:
Xianzhuang shuju.

Zhang Weiguo 張偉國. 2016. Shuijing zhu 水經注. Hongkong: Zhonghua shuju.

Zhu Jianping 朱建平. 2011. „Exploration of the Relationship between Geographical
Environment and Human Diseases in Ancient China“, in Journal of Traditional Chi-
nese Medicine 31.4, S. 382–385.

Zürcher, Erik. 2007. The Buddhist Conquest of China – The Spread and Adaptation
of Buddhism in Early Medieval China. Sinica Leidensia; 11, [1972]. Leiden: Brill.

162162



Kulturelle Innovation und soziale Integration:
Das Friedensfest (Taipinghui) in Yunnan1

Yadi Hölzl

As the most significant religious event in Heijing,  the so-called “town of salt” of Yunnan
Province, the plague expulsion festival known as “festival for peace” (Taipinghui) was held
by the Dongjing (Grotto Scripture) Assembly. Members of the assembly were not only local
ritual experts but also cultural and political elites. They identified the assembly as a Confucian
institution, although the origin of its teaching can be traced back to a Daoist cult of Wenchang
(God of Literature). 

Based on fieldwork conducted in 2018, this paper presents the first detailed description of
the festival. One of the liturgies indicates that the festival initially emerged in response to a
concrete  and  immediate  crisis  caused  by  war  and  illness,  and  gradually  evolved  into  a
preventative  measure  to  avoid  plagues  and  disasters.  The  concept  of  some rites,  such  as
“sending off the dragon boat” (song longchuan), which has a long tradition in China strongly
resembles the Daoist exorcistic rituals. 

The festival contains not only exorcistic rites but also the veneration of Laozi and the
recitation of the Scripture of the Jade Sovereign (Yuhuang jing). Focusing in particular on this
text, which is a modified version of the Daoist scripture, this paper also shows how the Dong-
jing Assembly tried to build a new system for religious life in the local society, adapting to
the cultural diversity of the region. The ultimate goal was to achieve social solidarity and sta-
bility according to its Confucian Ideology.

Einleitung

Bis in die 1950er Jahre war das Friedensfest2 (Taipinghui 太平會, wörtl. „Versamm-
lung für Frieden“) eine in Yunnan weit verbreitete religiöse Veranstaltung. Durch
die Anbetung von Gottheiten und die Austreibung von Geistern diente es der Vor-
beugung von Bedrohungen wie Krankheiten und Seuchen und der Bewahrung des
Friedens. Einige Elemente ähneln stark den in China üblichen Riten des Exorzismus,

1 Ich danke den Reviewern sowie Prof. Dr. Marc Winter, Samira Müller, Liu Yue 劉悅, He
Yurong 何玉榮, Prof. Dr. He Pikun 何丕坤, Liu Jianrong 劉建榮 und Dr. Andreas Hölzl
für hilfreiche Hinweise.

2 Bisher gibt es noch keine wissenschaftliche Literatur dazu. Zu den entsprechenden de-
skriptiven Beschreibungen siehe z. B. Chong Qian 1967 [1911], S. 87; Zhang Ziming und
Wang Fuchen 1967 [1932], S. 203 204; Liu Yue 2015; Peng Xingguo 2016.‒



Yadi Hölzl

die typologisch als „rites of affliction“3 betrachtet werden können, worunter „Riten
zur  Wende  einer  Not,  Bedrängnis  oder  Wiederherstellung  der  kosmischen  Ord-
nung“4 verstanden werden. Allerdings umfasste das Fest auch ein komplexes System
von Riten zu verschiedenen Anlässen und Zwecken, die dem lokalen religiösen und
säkularen Leben angepasst waren.
Das größte Friedensfest Yunnans fand in Heijing 黑井, dem damaligen Zentrum

der Salzgewinnung, statt. Seitdem dort im Jahr 1340 die erste Behörde eingerichtet
wurde, hatte Heijing bis zur Qing-Zeit nicht nur die höchste Produktionsmenge, son-
dern führte auch die höchste Salzsteuer in der Provinz ab.5 Dort wurde das Fest von
der lokalen religiösen Gemeinde namens  Dongjinghui 洞經會 6 (Vereinigung des
Leitfadens der Höhlen) organisiert. Die Gemeinde, die spätestens im 16. Jahrhundert
in Yunnan auftauchte und bis in die Qing-Zeit hinein fast in jeder Region der Pro-
vinz zu finden war, identifizierte sich selbst als eine konfuzianische Religion, die
sich in gewissen Aspekten mit dem Daoismus und dem Buddhismus überschnitt. Ihr
auffälligstes Merkmal ist die Kombination der Rezitation der Leitfäden7 (jing  經 )
aus ihrem eigenen Kanon mit musikalischer Begleitung. Nach Wang Xingping 王興
平 und Terry Kleeman stammt die religiöse Praxis der Gemeinde aus dem Kult um
den Gott der Literaten (Wenchang 文昌). Diese Tradition kommt aus Zitong 梓潼
in Sichuan, wo der Daoist Liu Ansheng 劉安勝 (c. 1100‒c. 1189) 1168 den Trans-
zendenten Leitfaden der Großen Höhlen vom Gott der Literaten (Wenchang dadong
xianjing 文昌大洞仙經, Abk. Leitfaden der Großen Höhlen) verfasste.8 Nach einer

3 Siehe Turner 1968; Katz 1995b; Bell 1997, S. 115 120. Zur weiteren Diskussion des chi‒ -
nesischen Exorzismus siehe Hsu 1983; Li Fengmao 1993; Katz 1995b; Li Fengmao 2001;
Reiter 2010; Lagerwey 2011; Reiter 2011; Jiang Shoucheng 2010; Hsieh Tsung-hui 2014;
Jiang Shoucheng 2017.

4 Hödl 2003, S. 684.
5 Vogel 2013, S. 276.
6 Hierzu siehe Kleeman 1994; Zhang Xingrong 1998; Rees 2000; Wang Xingping 2004;

Ma Jianxiong 2014; Wang Chien-chuan 2018.
7 Das Wort jing taucht sehr häufig im Titel der Ritualtexte der Dongjing-Gemeinde auf. Es

bezeichnet  ursprünglich  den  sogenannten  Kettfaden  beim  Weben,  und  wurde  im
Konfuzianismus als Bezeichnung der konfuzianischen Klassiker, im Daoismus als Titel
der kanonischen Werke oder religiösen Schriften, und im Buddhismus als Übersetzung für
Sanskrit sūtra verwendet. Es ist aber nicht unüblich, jing als Leitfaden zu übersetzen, sie-
he z. B. Bauer 2006, S. 130; van Ess 2011, S. 71. In diesem Paper wurde es ebenfalls als
„Leitfaden“ übersetzt, da die meisten Werke dieser Art der Dongjing-Gemeinde vor allem
als Anweisung für die Aufführung eines Rituals dienten.

8 Wang Xingping 2004; Kleeman 1994, S. 18, 82 83. Zum Kult um den Wenchang und‒
Daoist Liu Ansheng siehe Reiter 2002: S. 39 50; Verellen und Schipper 2005: S. 1203‒ ‒

164



Das Friedensfest (Taipinghui)

Hypothese von Zhang Xingrong 張興榮 beschäftigten sich Konfuzianer in Yunnan
wie Li Yuanyang 李元陽 (1497 1580) und Zhao Xueping ‒ 趙雪屏 (1495 1569) ab‒
dem 16. Jahrhundert damit, die daoistischen Leitfäden und Rituale anhand der kon-
fuzianischen Weltanschauung umzuarbeiten, woraus sich allmählich die Basis der
Dongjing-Gemeinde bildete.9

Während der Republik-Zeit blieb die Gemeinde weiterhin aktiv. Zwischen den
1950er und 1970er Jahren wurden  alle  religiösen Veranstaltungen der  Gemeinde
verboten.  Trotz  der  Unterbrechung ist  diese Gemeinde aber  nicht  verschwunden.
Denn zahlreiche Ritualtexte wurden heimlich aufbewahrt. Seit den 80er Jahren wur-
den von den damaligen Mitgliedern in fast jeder Stadt Yunnans erneut Dongjing-Ge-
meinden gegründet, obwohl sie häufig offiziell nicht als religiöse Organisation, son-
dern als Musikverein anerkannt sind. So wurde beispielsweise der Gemeinde in Hei-
jing 2017 die Genehmigung von der Stadt als Heijing dongjing yinyue xiehui 黑井洞
經音樂協會 (Verein der  Dongjing-Musik in Heijing) verliehen. Das Schwerge-
wicht der Unterstützung von der Regierung liegt unter anderem auf dem Schutz der
Musik, die als lokales immaterielles kulturelles Erbe betrachtet wird. Da die Musik
ein Teil der religiösen Veranstaltungen ist, werden solche Aktivitäten geduldet.10

Vor diesem Hintergrund wurde die Tradition des Friedensfests 1950 in Heijing
beendet. Allerdings erinnern sich noch einige über 80-jährige Ritualexperten an den
ganzen Ablauf und bewahren die entsprechenden Ritualtexte. Um die Dongjing-Mu-
sik zu retten und den Tourismus zu entwickeln, unterstützte die Regierung 2018 die
Dongjing-Gemeinde dabei, das Fest wiederzubeleben. Jedoch wurde das Fest auf-
grund finanzieller  Schwierigkeiten  und Personalmangel  vereinfacht  und kann seit
2019 nicht mehr wie geplant stattfinden. Die vorliegende Studie basiert auf Daten
aus meiner eigenen Feldforschung in Heijing im Jahr 201811 und versucht dem For-
schungsfeld einen ersten Zugang zu diesem Fest, das vor 1950 regelmäßig durchge-
führt wurde, zu bieten. Das 2018 veranstaltete Fest wird dabei nur am Rande be-

1210. Pregadio 2008: S. 1035–1036; Hsieh Tsung-hui 2013, S. 125 126; Kim 2015.‒
9 Zhang Xingrong 1998, S. 9 10.‒
10 Aus diesem Grund gibt es jetzt vor allem in den berühmten Touristenstädten in manchen

Gemeinden die Tendenz, die Musik für rein touristische und kommerzielle Zwecke vorzu-
tragen. Siehe dazu Rees 2000, S. 162 164.‒

11 Die Feldforschung fand zwischen dem 16.03 und dem 19.04.2018 statt und wurde von der
Promovierendenförderung GCCW (Global Cultures - Connecting Worlds) der Universität
München finanziert. Das Hauptziel war die religiöse Praxis der Dongjing-Gemeinden in
Heijing, Lufeng 祿豐, Jianshui 建水 und Kunming 昆明 der Provinz Yunnan zu untersu-
chen.

165



Yadi Hölzl

rücksichtigt. Die Untersuchung legt einen Fokus auf die Beziehung der Gemeinde
zur lokalen Gesellschaft. Sie versucht zu beantworten, (1) wie die Gemeinde im Fest
Elemente  aus  dem  Daoismus,  dem  Konfuzianismus,  dem  Buddhismus  und  den
Volksreligionen der verschiedenen ethnischen Gruppen vereinigte und umarbeitete,
um sich an die vielfältige kulturelle und religiöse Umgebung anzupassen, und (2)
wie und warum die Gemeinde versuchte durch das Fest und andere Tätigkeiten als
Katalysator der sozialen Integration zu wirken.

Das religiöse Leben in der multiethnischen Gesellschaft

Ab der Yuan-Zeit entwickelte sich in Heijing im Laufe der Zuwanderungspolitik
und des Wirtschaftsaufschwungs allmählich eine multiethnische Gesellschaft. Wäh-
rend der späten Kaiserzeit wohnten dort außer Han-Chinesen noch andere ethnische
Gruppen, die mit den heute offiziell anerkannten nationalen Minderheiten der Yi 彝,
Bai 白, Hui 回 und Miao 苗 zusammenhängen. Dabei spielten die Han-Chinesen in
der Politik, Wirtschaft, Kultur sowie Religion eine dominante Rolle. Während der
Republikzeit hatte die kleine Stadt mit circa 10 000 Einwohnern 75 Tempel, wovon
die meisten buddhistisch oder daoistisch waren.12 In einigen Tempeln wurden Kon-
fuzius, Laozi und Shakyamuni gemeinsam verehrt, 13 was die vorherrschende Ten-
denz zum Synkretismus der Drei Lehren veranschaulicht. In Heijing wurde die Ge-
schichte der Dongjing-Gemeinde wie folgt überliefert:

Die Lehre der Dongjing-Gemeinde in Heijing wurde während der Regierungs-
devise Zhiyuan 至元 (1335–1340) der Yuan-Dynastie eingeführt. Später ist sie
wegen Kriegen untergegangen. 1735 ließ sich ein Geschäftsmann namens Li
Wenshu 李文述 in Heijing nieder. Er kam aus dem Landkreis Jinxi 金谿 in
Jiangxi. … Er beherrschte das Wissen der konfuzianischen Klassiker und Ge-
schichten und war versiert in der Musik. … Er spendete Mittel für die Renovie-
rung des Tempels von Wenchang und Felder für die regulären religiösen Prak-
tiken, deren Ertrag über zehn dan 石 Getreide zählte.14

12 Liu Jianrong, Peng Xingguo und He Pikun 2015, S. 2-3.  Die genaue Anzahl ist: (1) 33
buddhistische Tempel, (2) 15 daoistische Tempel, (3) zwei konfuzianische Tempel, (4) 16
Tempel für die lokalen Gottheiten der Han-Chinesen, (5) drei Tempel des „Einheimischen
Herrschers“ der Yi, (6) fünf Moscheen, und (7) eine christliche Kirche.

13 Shen Maojia 2003 [1710], S. 122, 129, 135, 196.
14 Liu Yue et al. 1991. Meine Übersetzung.

166



Das Friedensfest (Taipinghui)

Auf einer in Heijing gefundenen Stele von 1340 wurde ein „Prediger der Lehre der
Großen Höhlen“ (Dadong xuandao xiansheng 大洞宣道先生)15 erwähnt, was zeit-
lich mit der obigen Geschichte übereinstimmt. Dabei könnte es sich um ein Mitglied
der frühen Dongjing-Gemeinde gehandelt haben. Der Tempel von Wenchang wurde
in der Ming-Dynastie errichtet  und 1678 umgebaut. Bis heute wird Wenchang in
Heijing als „Stifter der Lehre der Großen Höhlen“ (Dadong jiaozhu 大洞教主) be-
zeichnet. Das bestätigt die Hypothese von Wang und Kleeman, dass sich die Dong-
jing-Gemeinde aus einem Kult um den Gott der Literaten herausgebildet hatte. Wo
genau Li Wenshu dieser Lehre begegnete, bleibt unklar. Zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts zählte die Gemeinde über vierzig Mitglieder.16 Der Beitritt war lediglich Män-
nern von hohem Ansehen gestattet, welche die konfuzianische Bildung abgeschlos-
sen hatten. Deswegen war die Gemeinde gleichzeitig auch das Zentrum der lokalen
kulturellen und politischen Elite. Ihr Kanon bestand vermutlich aus über 30 Leitfä-
den17, wobei der  Leitfaden der Großen Höhlen und der  Leitfaden des Jadekaisers
(Yuhuang jing 玉皇經) am häufigsten rezitiert wurden. Die Musik für die Rezitation
orientierte sich an einem Repertoire von etwa vierzig Melodien (qupai 曲牌 ). Am
ersten und fünfzehnten Tag jeden Monats sowie an den Geburtstagen einer jeden
Gottheit rezitierte die Gemeinde zu deren Verehrung und zur Akkumulation spiritu-
eller Verdienste (jilei gongde 積累功德) gemeinsam die Leitfäden. Die über 100 in
den Leitfäden erwähnten Gottheiten stammen größtenteils aus dem Daoismus und
dem Konfuzianismus, aber auch aus dem Buddhismus und den lokalen Volksreligio-
nen. Diese Mischung ist ein Ergebnis der kulturellen Vielfalt der Gesellschaft, und
zugleich ein Grund für deren Beliebtheit bei der Bevölkerung. Abgesehen vom Frie-
densfest wurden die meisten anderen religiösen Aktivitäten in der Gesellschaft, wie
z. B. der Kult um den Gott des Reichtums (Caishenhui 財神會), ebenfalls unentgelt-
lich von der Gemeinde geleitet.18 Als lokale kulturelle und politische Eliten wurden
die Mitglieder so auch zu Ritualexperten der Gesellschaft.
Gleichzeitig akzeptierten die Han-Chinesen die Gottheiten der Einheimischen.

Deren religiöse Tradition wurde allerdings erst nach einer Überarbeitung legalisiert.
Zum Beispiel wurden gemäß einer Steleninschrift von 1503 die ursprünglichen Sta-

15 Li Yuandao und Wanzhetu 2005 [1269], S. 34.
16 Zhang Xingrong 1998, S. 439.
17 Da die meisten Leitfäden während der Kulturrevolution verloren gingen, handelt es sich

um meine Schätzung aufgrund des  jetzigen Bestands,  siehe Zhang Xingrong 1998,  S.
441 442.‒

18 Zhang Xingrong 1998, S. 441; Shi Yueling 2015.

167



Yadi Hölzl

tuen der Yi im Tempel des „Einheimischen Herrschers“ (Chin. Tuzhu 土主, auf Yi
mi44si33) zerstört.  Die Gottheiten im Tempel des Einheimischen Herrschers  unter-
scheiden sich von Region zu Region. In diesem Fall wurde vor allem Mahākāla, eine
Gottheit  des  esoterischen  Buddhismus  als  „Einheimischer  Herrscher“  verehrt.19

Nach den überarbeiteten Richtlinien der Han-Chinesen „verehrte man [nun] die ein-
heimischen Gottheiten mit den chinesischen Riten“ (yong huali yi ji qi tushen 用華

禮以祭其土神). 20 Auf diese Art und Weise überlebte zumindest ein Teil des Glau-
bens der Yi und der anderen ethnischen Gruppen.

Vielfalt der Anlässe und Riten des Fests

In Heijing wird mündlich überliefert,  dass das Friedensfest  mindestens 300 Jahre
lang regelmäßig veranstaltet wurde.21 Bisher wurden dazu jedoch keine historischen
Belege gefunden. Auf einer Stele in Yiliang 宜良 vom Ende des 17. Jahrhunderts
wird von einem Fest im Tempel des Einheimischen Herrschers der Yi berichtet. Die
verwaschene Inschrift lautet:

Es ist der zweite Monat im Frühling. … (23 unlesbare Schriftzeichen) [Man]
preist drei ganze Tage lang den Frieden. Vermutlich ist das auch eine der wun-
dervollsten Sehenswürdigkeiten unserer Provinz Yunnan.

時當春仲 … 頌太平者整日之三，亦庶幾吾滇之奇觀也已。22

Obwohl die Nachbardörfer von Heijing das Friedensfest genau am Geburtstag des
Einheimischen  Herrschers  veranstalteten,  ist  nicht  nachweisbar,  ob  das  oben  er-
wähnte Fest im Zusammenhang mit dem Friedensfest steht. Zumindest ein Gegenar-
gument lässt sich in einer vormodernen Ethnografie von 1891 finden, die behauptet,
dass die Tradition ursprünglich aus dem Kreis der Han-Chinesen und nicht der Yi
stammt.23

Als größte Veranstaltung des ganzen Jahres fand das sechstägige Fest zwischen
dem 12. und 17. Tag des zweiten Monats statt. Es wurde von der lokalen Gentry
(shen 紳) und der Regierung finanziell unterstützt. Die Gründe, um das Fest zu ver-

19 Shen Maojia 2003 [1710], S. 116. Siehe hierzu Yang Fuwang und Pu Youhua 2013; Luo
Yong 2013; Zhao Yuzhong 2016.

20 Shen Maojia 2003 [1710], S. 117.
21 Die Information stammt von Liu Yue 劉悅 (geb. 1930) aus Heijing, Yunnan.
22 Anon. 2006 [c. 1600], S. 175.
23 Yunnandaxue tushuguan 2005, S. 23.

168



Das Friedensfest (Taipinghui)

anstalten, waren vielseitig. Einerseits glaubte man, dass Unglück von Seuchengöt-
tern (Wenshen 瘟神 ) oder Seuchengeistern (Yigui 疫鬼 ) zur Menschheit gebracht
würde. Manchmal geschah ein Unglück, wenn sie sich verirrten.  Aber manchmal
war  ein  Unglück  die  absichtliche  Bestrafung  der  Gottheiten  für  die  Sünden  der
Menschheit. Da Heijing früher häufig unter Plünderungen und Epidemien litt, muss-
te man durch das Fest „die Gottheiten für Glück empfangen und die Seuchengotthei-
ten verabschieden“ (ying xishen song wenshen 迎喜神、送瘟神).24 In einem im Fest
verwendeten Ritualtext namens Liturgie der Anbetung des irdischen Verwalters zur
Beseitigung und Austreibung eines Unglücksfalls (Disi rangjie qiqian ke 地司禳解

起遣科, Abk. DRQK) haben sich Spuren vom damaligen sozialen Konflikt erhalten:

In Yunnan sind viele Dörfer verwahrlost. Die einfachen Bürger haben viel ge-
litten. Wie kann man es ertragen, wenn einem in diesem unruhigen Zeitalter
auch noch die Kranken zur Last fallen?

滇南地內幾村荒，小民受盡多般苦，亂世那勘病人殃。25

Dies weist drauf hin, dass das Fest zumindest anfänglich zum Teil eine Reaktion auf
den unmittelbaren sozialen Notstand war, der durch andauerndes Kriegsgeschehen
und Krankheiten verursacht wurde. Später verwandelte es sich in ein prophylakti-
sches Ritual. Aufgrund der begrenzten Information kann der genaue historische Hin-
tergrund nicht zurückverfolgt werden, dennoch lässt sich ein Zusammenhang zwi-
schen der Entstehung des Rituals und manchen historischen Ereignissen vermuten.
Etwa ab 1772 war Yunnan jahrzehntelang stark von der Pest betroffen. Die soge-
nannte „Panthay-Rebellion“ zwischen 1856 und 1873 verschlimmerte die Lage der
Epidemie zusätzlich.26 1869 verstarben zwei Drittel der Bevölkerung in Heijing an
der Pest.27 Die Bevölkerung erinnerte sich in den 1950ern noch, dass das Friedens-
fest während und nach der Krise in vielen Regionen jährlich als eine der wirksams-
ten Maßnahmen angesehen wurde.28

Andererseits feierte man das Fest auch, um den Begründer des Daoismus zu ver-
ehren. Der 15. Tag, der den Höhepunkt des Festes bestimmt, ist der Geburtstag von
Laozi. Der Tradition der Dongjing-Gemeinde zufolge ist der Termin speziell für ihn
festgelegt und weicht deswegen von den Zeiten in anderen Regionen ab. Allerdings

24 Liu Yue 2015, S. 216.
25 DRQK S. 8.
26 Benedict 1996, S. 39 47; Li Yushang und Cao Shuji 2001, S. 182 193. ‒ ‒ Zur Panthay-Re-

bellion siehe Atwill 2006.
27 Yunnansheng lufengxian difangzhi bianzuan weiyuanhui 1997, S. 582.
28 Li Yushang und Gu Weifang 2012, S. 144 145.‒

169



Yadi Hölzl

ist Laozi nicht die einzige verehrte Gottheit im Fest. Der Hauptaltar des ganzen Fes-
tes wurde im Großen Tempel der Drachengötter (Dalongci  大龍祠 ) eingerichtet,
worin die lokale Drachengöttin der Sole namens Azhao (Yanshui nü longwang A-
zhao 鹽水女龍王阿召 ) verehrt wurde. Sie ist vermutlich eine Kombination von
zwei Gestalten, nämlich einem im Ursprungmythos der Yi erwähnten Mädchen na-
mens  Azhao,  das  die  erste  Solequelle  gefunden  hat,  sowie  einer  neunköpfigen
Drachengöttin, deren Ursprünge zum neunköpfigen Vāsuki des esoterischen Bud-
dhismus  zurückverfolgt  werden  können.29 Seit  1426  ist  sie  die  offizielle
Beschützerin der Saline sowie der Stadt. Über dem Altar im Tempel wurden Bilder
von  Laozi,  Shakyamuni  und  Konfuzius  aufgehängt,  die  von  Darstellungen  des
Wahren Kriegers (Zhenwu 真武 ) und des Gottes der Literaten begleitet wurden.
Während des Fests war der Fleischverkauf in der ganzen Stadt verboten.

Tabelle 1 Ablauf des Friedensfests30

Tag Riten wiederholte Tätigkeit
1 Abend: Eröffnungsritual am Altar (qitan 起壇), 

Bekanntmachung unter den Gottheiten (fadie shenzou
發碟申奏)

Rezitation des Leitfa-
dens des Jadekaisers
und der anderen Leit-

fäden

2 Tagsüber: Einladung der Papierstatuen der fünf 
Marschälle (yingshuai 迎帥)
Abend: Empfang von Sole und Wasser (qingshui 請
水)

3 Tagsüber: Bekanntmachung unter den Einwohnern 
(fazou 發奏)
Abend: rituelle Reinigung der Stadt (sajing 灑淨)
Nacht: Vorlage eines Glückwunschschreibens an 
Laozi (baizhang 拜章)

4 Nachmittag: exorzistischer Umzug (yajie 壓街)
5 Wegschicken und Verbrennung des Drachenboots 

(song longchuan 送龍船)
6 Verabschiedung und Verbrennung der Gemälde und 

Papierstatuen der Gottheiten (songsheng 送聖)

Am ersten Tag wurden 39 „Invokationen“ (baogao 寶誥) gesungen, die im Leit-
faden des Jadekaisers stehen, um die Feierlichkeiten am Altar zu eröffnen (siehe

29 Bai Zengfu et al. 2005 [1494], S. 461; Shen Maojia 2003 [1710], S. 164. Zur Verehrung
der Drachengötter in Yunnan siehe Lian Ruizhi 2015; Lian Ruizhi 2019, S. 247 269.‒

30 Tabelle 1 stellt lediglich die Hauptriten des Festprogramms dar. Für weitere Details siehe
Liu Yue 2015; Peng Xingguo 2016.

170



Das Friedensfest (Taipinghui)

Tab. 1). Während fünf Invokationen dem Jadekaiser gewidmet waren, wurden die
anderen dafür verwendet, um jeweils eine Gottheit einzuladen. Diese können vier
Gruppen zugeordnet werden. Die größte Gruppe enthält Gottheiten aus dem daoisti-
schen Pantheon, beispielsweise die Drei Reinen (Sanqing 三清), den Heiligen Vater
und Himmlischen Ehrwürdigen (Shengfu tianzun 聖父天尊 ) und die drei daoisti-
schen Gottheiten auf dem Altar. Die zweite und dritte Gruppe umfassen buddhisti-
sche und konfuzianische Gottheiten wie Shakyamuni und Konfuzius. In der letzten
Gruppe  befinden  sich  lokale  Schutzgötter,  beispielsweise  die  Drachengöttin  der
Sole, der Erdgott (Tudi 土地), und der Einheimische Herrscher. Nach Anrufung der
Gottheiten wurde eine Petition (buzou 布奏 ) an sie gelesen, um ihnen den Beginn
des  Fests  mittzuteilen.  Am folgenden  Tag  rezitierte  die  Dongjing-Gemeinde  im
Tempel des Gotts des Reichtums die Invokation der fünf Marschälle  des daoisti-
schen Donnerministeriums (Leibu wushuai 雷部五帥). Diese heißen Wang 王, Ma
馬, Zhao 趙, Wen 溫 und Yin 殷 und sind für den Exorzismus zuständig. Danach
wurden ihre Papierstatuen aus dem Tempel zum Altar getragen und vor dem Ein-
gang aufgestellt, um den Altar bewachen zu lassen. Am Abend wurden nach der In-
vokation  der  Drachengötter  von  zwei  in  Heijing  gelegenen  Quellen  jeweils  ein
Eimer mit Sole und Wasser geholt. Um die Stadt rituell zu reinigen, wurden damit
am dritten Tag alle Straßen mithilfe von Weiden- und Kiefernzweigen besprengt.
Kurz vor Anbruch der Nacht wurde ein Glückwunschschreiben an Laozi (daozu he-
biao 道祖賀表) vorgelesen und verbrannt. Als Höhepunkt des Fests am vierten Tag
gab es einen großen Umzug mit Musik durch die ganze Stadt. Dazu waren auch Ein-
wohner aus allen ethnischen Gruppen, Gläubige anderer Religionen und Beamte ein-
geladen.  Etwa  30  Jugendliche  und  Kinder,  die  als  Gottheiten  und  Unsterbliche
verkleidet waren marschierten an der Spitze. Danach folgten Mitglieder der  Dong-
jing-Gemeinde, die religiöse Musik machten, sowie Buddhisten, die Sutren rezitier-
ten. Eine große Menge von Einwohnern in festlicher Kleidung ging hinterher. Beim
Umzug wurden die fünf Marschälle und ein aus Papier gebasteltes großes Drachen-
boot getragen, um die Seuchengeister zu erschrecken und auf das Boot zu treiben.
Am fünften Tag wurde ein exorzistisches Ritual mit der Liturgie  DRQK vor dem
Drachenboot abgehalten, wodurch 27 Seuchengottheiten und 98 Seuchengeister zum
Besteigen des Bootes eingeladen wurden. Darunter waren beispielsweise der Gott,
der Desaster und Gift  in fünf Himmelsrichtungen ausstreut  (Wufang weizai  budu
shen 五方為災佈毒神) und der Gott, der Kopfschmerzen verursacht (Tounao teng-
tong shen 頭腦疼痛神). Ihnen wurde ein Passierschein (hesong wenyin 和送文引)
verliehen,  um den Ort  zu verlassen.  Das Boot wurde anschließend am Ufer  ver-

171



Yadi Hölzl

brannt. Am letzten Tag wurden ebenfalls die Bilder und Papierstatuen aller Gott-
heiten verbrannt, nachdem eine Eingabeschrift über die Vollendung des Fests (Tai-
pinghui yuanman shu 太平會圓滿疏 ) an sie gelesen worden war. Während des
Fests wurden fortwährend Talismane (fu 符) zum Schutz verteilt.
Die Wurzel der Hauptriten kann zur alten Tradition des chinesischen Exorzismus

zurückverfolgt werden. Ein Text aus der Song-Dynastie berichtet, wie Leute in Hu-
nan Seuchen durch ein ähnliches Ritual mit einem Boot auswiesen.31 Seit dem 12.
Jahrhundert spielen die daoistischen Donner-Rituale (leifa 雷法) eine wichtige Rolle
beim Exorzismus.32 Die exorzistischen Kräfte der Marschälle, Invokationen, Talis-
mane und viele andere Elemente sind zweifellos aus dem System der daoistischen
Religion und vor allem den Donner-Ritualen entliehen. Das Konzept und der Pro-
zess des Rituals in der DRQK ist ähnlich wie die daoistische Liturgie des Rituals zur
Austreibung der Seuchen und zum Wegschicken des Boots vom Göttlichen Empyre-
um (Shenxiao qianwen songchuan yi 神霄遣瘟送船儀 ).33 Ein Teil der erwähnten
Seuchengötter ist sogar identisch.
Allerdings ist der Unterschied zwischen dem Friedensfest und den daoistischen

Exorzismus-Ritualen erheblich. Es war beispielsweise eine Neuerung, den Geburts-
tag von Laozi und das Exorzismus-Ritual zu verbinden. Die Riten sowie die Liturgi-
en wurden von der Gemeinde selbst nach Vorbild der daoistischen Religion und ge-
mäß ihrer eigenen Ideologie zur Verehrung der Gottheiten geschaffen. Jeder im Fest
verwendete Text hatte eine feste Vorlage mit spezifischen Lücken zu Ort, Zeit und
Person, die je nach Situation ergänzt werden konnten. Die Sammlung dieser Vorla-
gen heißt Wahre Tradition der Drei Lehren (Sanjiao zhenzong 三教真宗). Die Vor-
lage setzt mit folgendem Wortlaut ein: „Vererbung der Lehre unter dem Tor der
Großen Vollendung“ (dacheng menxia sijiao 大成門下嗣教).34 Das Tor bezieht sich
auf den Konfuziustempel. Obwohl das Format der Vorlage tatsächlich den daoisti-
schen Vorlagen (biao 表 ) ähnelt, erhob die Gemeinde dadurch den Anspruch auf
ihre Zugehörigkeit zum Konfuzianismus. In den Schreiben, die die Ausdrucksweise
offizieller  Dokumente der Kaiserzeit  nachahmten,  bezeichnete die Gemeinde sich
selbst als „Untertanen“ (chen 臣). Als Herrscher des Jenseits mussten die Gottheiten
respektvoll behandelt werden. Die konfuzianische Disziplin bezüglich sozialer Be-
ziehungen und die Morallehre sind tief ins Fest eingedrungen. Mithilfe des Fests

31 Zhuang Chuo 1993 [1143], S. 21.
32 Siehe Reiter 2010.
33 Siehe Pregadio 2008, S. 891 892.‒
34 Anon. ca.1800, Bd. 1, S. 1.

172



Das Friedensfest (Taipinghui)

wollte die Gemeinde die Ordnung und Stabilität des Dies- und Jenseits wiederher-
stellen. Einerseits bat die Gemeinde „die Gottheiten zum richtigen Weg zurückzu-
kehren und die Geister nicht auf einen Irrweg zu geraten“ (wei shenzhe guiyi zheng-
dao, wei guizhe wuru xiezong 為神者皈依正道，為鬼者勿入邪宗).35 Andererseits
bat die Gemeinde auch alle Einwohner um Loyalität und Frömmigkeit gegenüber
den Gottheiten:

Alle bringen zusammen den Glückwunsch (an Laozi) respektvoll und mit gan-
zem Herzen vor. Während (dem Anlass) büßt man für die Schuld. (Somit) wer-
den Seuchen und Desaster vertrieben.

衆竭一誠，敬伸祝賀。就中省愆悔過，弭疫消災。36

Das Wort  zhong 衆  (alle) taucht sehr häufig im Fest auf. Die Teilnahme der Bud-
dhisten und die Anbetung der Drachengöttin der Yi zeigen, dass die Veranstaltung
mit einem gewissen Wunsch nach sozialer Integration verbunden ist.
Außer der Aufführung der obigen Riten rezitierte die Dongjing-Gemeinde wäh-

rend des Festes täglich mit musikalischer Begleitung vor dem Altar entsprechende
Leitfäden aus ihrem Kanon. Am häufigsten wurde  der Leitfaden des Jadekaisers
verwendet.

Schöpferische Transformation des Leitfadens des Jadekaisers

Der vierbändige handschriftliche Leitfaden trägt den vollen Titel Mysteriöser Stan-
dard für die Aufführung des kombinierten Leitfadens über die ursprünglichen Taten
des erhabenen und hochgestellten Jadekaisers (Gaoshang yuhuang benxing jijing
yanyi xuanfan 高上玉皇本行集經演儀玄范 , Abk. YHJX). In den Handschriften
wurde  keine  bibliografische  Information hinterlassen.  Zwei  andere  Dongjing-Ge-
meinden der Nachbarstädte Daoyao 大姚 und Chuxiong 楚雄 besitzen jeweils einen
fast  identischen Leitfaden mit  dem gleichen Titel,  die auf 1902 und 1864 datiert
sind.37 Dank des Vorworts der Chuxiong-Version ist bekannt, dass diese ein Nach-
druck war,38 was wiederum bedeutet, dass die Heijing-Version vor 1864 veröffent-
licht wurde. Viele Abschnitte der ersten und letzten Bände befinden sich auch im

35 DRQK S. 10.
36 TSJB.
37 Zhang Xingrong 1998, S. 168; Yang Wude, Ou Wuming und Tao Wudong 1864, Bd. 1,

S. 10.
38 Yang Wude, Ou Wuming und Tao Wudong 1864, Bd. 1, S. 10.

173



Yadi Hölzl

Kombinierten Leitfaden über die ursprünglichen Taten des erhabenen und hochge-
stellten Jadekaisers (Gaoshang yuhuang benxing jijing 高上玉皇本行集經 , Abk.
YHJ) aus der Bayerischen Staatsbibliothek. Dem Nachwort von YHJ zufolge handelt
es sich dabei um eine umgearbeitete Version des Originals, das 1616 in Peking ge-
kauft und nach Yunnan gebracht wurde. Die Version ist 1622 in Kunming erschie-
nen und wurde 1829 in Kanton nachgedruckt.39 Der Titel von YHJ ist identisch mit
zwei Werken aus dem daoistischen Kanon Daozang 道藏 (CT 10, CT 11). Obwohl
die Titel aller fünf „Rubriken“ (pin 品)40 von YHJX und CT 10, 11 identisch sind, ist
die Ausformulierung des Inhalts sehr unterschiedlich. Nach aktueller Forschung ist
der daoistische  Leitfaden des Jadekaisers ungefähr 1218 entstanden.41 Von Bedeu-
tung ist, dass diese erste Version möglichweise auch von der gleichen daoistischen
Schule in Zitong produziert wurde, genau wie der Leitfaden der Großen Höhlen. Die
Produktion des Leitfadens des Jadekaisers stand im Zusammenhang mit den Bestre-
bungen, das Leid zu lindern, das durch Kriege, Epidemien, Naturkatastrophen und
Hungersnöte verursacht  wurde.42 Wahrscheinlich  ist  der  YHJX eine Variation des
daoistischen Leitfadens. Ein Teil davon entstand vermutlich 1622 oder früher. Die
Verbindung mit der gleichen daoistischen Schule und die erlösenden Funktionen der
Schrift sind zwei Gründe dafür, warum dieser als einer der wichtigsten Leitfäden für
die Dongjing-Gemeinde galt und für das Friedensfest verwendet wurde.
Wie der Titel bereits aussagt, wurde der YHJX speziell zur Verwendung während

der Aufführung verfasst. Durch den folgenden Prozess wurde eine neue Version pro-
duziert, die den religiösen Praktiken der Gemeinde angepasst war:
(1) Einrichtung der Autorität: Es wurde hervorgehoben, dass, als der Jadekaiser

zur Welt kam, er von „armen Konfuzianern“ (hanru 寒儒)43, eine Selbstbezeichnung
der Dongjing-Mitglieder, empfangen wurde. Dadurch verschaffte die Gemeinde sich
die Legitimität sowie die Autorität über die Gestaltung des Leitfadens.
(2) Ersetzung mit Versform: Der erste Band, der in Versen verfasste Hymnen

(zan 讚) und Invokationen enthält, wurde neu hinzugefügt. Dadurch wurde ein neues
System der Verehrung geschaffen, in dem die Gottheiten der Gemeinde miteinbezo-
gen wurden. Die Inhalte vom zweiten bis zum vierten Band stammen gut zur Hälfte

39 YHJ Bd. 2, S. 20a 21b.‒
40 Das sind (1) Qingwei tiangong shen pin 清微天宮神品, (2) Taishang daguangming yuan-

man dashenzhou pin 太上大光明圓滿大神咒品, (3) Yuhuang gongde pin 玉皇功德品,
(4) Tianzhen huchi pin 天真護持品 und (5) Baoying shenyan pin 報應神驗品.

41 Siehe Hsieh Tsung-hui 2009; Hsieh Tsung-hui 2013; Schachter 2014; Schachter 2015.
42 Hsieh Tsung-hui 2009; Hsieh Tsung-hui 2013, S. 137 174; Schachter 2015, S. 98.‒
43 YHJX Bd. 3, S. 47.

174



Das Friedensfest (Taipinghui)

aus der ursprünglichen daoistischen Version. Auf den gesamten Leitfaden wurde je-
der Abschnitt in kurzen Versen zusammengefasst, die häufig fünf- oder siebensilbig
sind. Beispielsweise wurde der erste lange Abschnitt der „Rubrik zum Verdienst des
Jadekaisers“ (Yuhuang gongde pin 玉皇功德品)44 durch nur vier Verse ersetzt:

Krieg,  Seuche,  Heuschreckenplage,  Überschwemmung und Dürre  sind  alles
Unglücke. Leute auf der ganzen Welt leiden an apokalyptischen Kalamitäten.
Durch die Aufführung und Rezitation des  Leitfadens des Jadekaisers werden
Gesundheit und Wohlergehen bewahrt.

兵戈疫氣與蟲蝗，水旱兇災普不祥。遍地人民遭劫難，演誦玉經保安康。45

Die andere Hälfte des Texts der Bände zwei bis vier besteht aus Aufsätzen mit der
gleichen Struktur zur Bewunderung des Jadekaisers und Betonung der Wirkung des
Leitfadens. Die Verse sind nicht nur geeigneter für die Melodien der Gemeinde, son-
dern bleiben auch besser im Gedächtnis.
(3) Standarisierung durch Anweisungen: An bestimmten Stellen wurde gekenn-

zeichnet, welche Bewegung ausgeführt, auf welche Weise die Passagen rezitiert und
die entsprechende  Musik gespielt  werden  muss.  (Abb.  1)  Mit  den  Anweisungen
wurden die Rezitation und Ritualhandlungen reguliert und standarisiert.
(4)  Erlangung  des  universellen  Werts:  Nach  Bony Schachter  geht  es  bei  der

daoistischen Version um persönliches und familiäres Wohlergehen, was „the exact
opposite of the Confucian rites patronized by the Chinese state“46 repräsentiert. Im
Gegensatz dazu wird im YHJX auf der ersten Seite bereits betont, dass das Ziel der
Rezitation darin besteht, „den Staat zu segnen, das Glück zu empfangen und die
Aufrichtigkeit auszudrücken“ (zhuguo yingxi biao cunchen 祝國迎喜表寸忱 ).47

Nicht nur staatliche, sondern auch diverse individuelle Interessen wurden gleichzei-
tig berücksichtigt:

Durch die Rezitation des Leitfadens bekommen Handwerker doppelten Ruhm
und Gewinn.  Geschäftsleute  haben  Kisten  voll  Reichtümer.  Konfuzianische
Beamte machen eine steile Karriere. Buddhisten und Daoisten gewinnen Er-
leuchtung des Wahrens und treten ins Mysterium ein.

誦演經文，… 工巧倍名利之資，商賈有盈箱之貝。儒門宦士，騰達飛黃。
釋子道流，悟真入妙。48

44 CT 10 Bd. 2, S. 1a 1b.‒
45 YHJX Bd. 3, S. 67.
46 Schachter 2015, S. 129.
47 YHJX Bd. 1, S. 1.
48 YHJX Bd. 4, S. 47.

175



Yadi Hölzl

Mit solchen Innovationen gilt der  YHJX als eine für alle wirksame universelle
Methode, die von der Hierarchie und Religion unabhängig ist. Die gleiche Idee ver-
körpert sich auch in anderen Details des Friedensfests. Bei diesem größten Fest des
gesamten Volks versuchte die Dongjing-Gemeinde die sozialen, ethnischen und reli-
giösen Grenzen zu verwischen. Unter diesem Gesichtspunkt bietet das Friedensfest,
das die Koexistenz vielfältiger  kultureller  Formen der  Gesellschaft  widerspiegelt,
sowohl religiöse Maßnahmen, um Krisen und Risiken des Alltagslebens wie der Ge-
sundheit zu bewältigen, als auch Möglichkeiten für die soziale Integration.

Eine lokale Interpretation der konfuzianischen Ideologie

Nach einer Volkserzählung aus Heijing gab es zwischen den Han, Yi und Hui wegen
der Salzgewinnung häufig Konflikte. Eines Tages kam Maitreya (Mile 彌勒) auf die
Erde und rezitierte drei Tage lang Sutren. Als Ergebnis versöhnten sich alle ethni-
schen Gruppen miteinander.49 Die  Dongjing-Gemeinde in Heijing und Maitreya in
der Geschichte haben eine analoge Funktion. Als Gruppe konfuzianischer Ritualex-

49 Shen Jingbo und Li Minghua 2016.

176

Abb. 1:Rezitationsanweisungen im YHJX



Das Friedensfest (Taipinghui)

perten achtete die Dongjing-Gemeinde besonders auf die Interaktion zwischen ihrer
religiösen Praxis und der lokalen Gesellschaft. Sie bemühten sich einerseits, durch
standarisierte religiöse Praktiken die Stabilität und Harmonie der Gesellschaft zu be-
wahren.  Auf der anderen Seite verwendeten sie die Rezitation der Leitfäden und
Durchführung der religiösen Aktivitäten als eine Methode, um ihre konfuzianische
Ideologie in die Tat umzusetzen. Die Rezitation mit musikalischer Begleitung ist so-
wohl eine Anlehnung an den Daoismus oder Buddhismus als auch eine praktische
Anwendung des konfuzianischen Gedankens von „Riten und Musik“ (liyue 禮樂),
die einander ergänzende Grundlagen der Gesellschaftsordnung sind. Anhand der Po-
litik der „Verwendung der chinesischen Kultur zur Transformation fremder Stäm-
me“ (yong xia bian yi 用夏變夷) benötigte das Randgebiet Yunnan aus konfuziani-
scher Sicht Akkulturation und Transformation durch Erziehung (jiaohua 教化), was
mithilfe von Riten und Musik verwirklicht werden konnte.50 Für die  Dongjing-Ge-
meinde in Heijing entsprachen die religiösen Veranstaltungen und die Musik, die sie
spielten, jeweils den konfuzianischen Begriffen von Riten und Musik. Manche be-
haupteten zum Beispiel, dass ihre Musik auf die rituelle Hofmusik der Westlichen
Zhou-Dynastie zurückgeht,51 vor welcher Konfuzius die größte Hochachtung hatte.
Deswegen bezeichnete die Gemeinde sich selbst auch als „Gemeinde der Riten und
Musik“ (Liyue hui 禮樂會). Mit solchen Argumenten wurde die religiöse Praxis der
Gemeinde als lokaler Standard der Konkretisierung der Gedanken von Riten und
Musik  interpretiert.  Außerdem  wurden  die  Mitglieder  ermuntert,  die  Lehre  der
Dongjing-Gemeinde  als  Inbegriff  moralischer  Kultivierung zu propagieren.  Wäh-
rend der Qing-Zeit wurde den ausgezeichnetsten Mitgliedern der Titel „Meister des
Leitfadens“ (Jingzhang 經長) verliehen. Die Voraussetzung dafür war, dass die Mit-
glieder „Personen [waren], welche ihre Landsleute mit Riten und Musik zu verwan-
deln vermochten“ (neng yi liyue hua qi xiangren zhe 能以禮樂化其鄉人者).52 Auf
dem Grabstein eines Yi-Mitgliedes namens Li Shengtang 李升堂 (1856 1929), der‒
als „einheimischer Gendarm“ (Tu xunbu 土巡捕) tätig war, steht:

Das Ziel, die Leitfäden zu erklären und aufzuführen, ist nicht weniger als Sitten
und Bräuche einzuführen und die Erziehung zu verbessern. Gilt das denn nicht
als Unterstützung für die Beamten bei der Politik und Bildung [der Bevölke-
rung]?

50 Chung Yun-ying 2018, S. 124 125.‒
51 Li Yun 2000.
52 Anon. 2005 [1913].

177



Yadi Hölzl

演教談經，無外乎倡風俗而美教化，斯非有司者政教之一助乎？53

Gleichzeitig war die Gemeinde auch für die „Propagierung der Heiligen Edikte“
(xuan Shengyu 宣聖諭) zuständig. Die Edikte sind vom Shunzhi- und Kangxi-Kai-
ser  zusammengestellte  Sammlungen  konfuzianischer  moralischer  Verhaltensre-
geln.54 In vielen anderen Städten in Yunnan aber war dies eine Aufgabe von einer
spezialisierten religiösen Gemeinde namens „Halle der Heiligen Edikte“ (Shengyu
tang 聖諭堂).55 Ma Jianxiong 馬健雄 fasste die Situation wie folgt zusammen: „It
is clear that the Dongjing Assembly was the cultural and religious symbol of a gen-
try-controlled Han society in most cities in Yunnan.“ 56 Durch die Leitung umfang-
reicher religiöser Veranstaltungen und die Propagierung des staatlichen Bildungside-
als gestaltete die Gemeinde nicht nur das religiöse Leben um, sondern spielte auch
eine zentrale Rolle im Alltagsleben der lokalen Gesellschaft.
Es war in der chinesischen Gesellschaft  kein Einzelfall,  dass Konfuzianer  als

Anbieter lokaler ritueller Dienstleistungen tätig waren. Aber es ist unüblich, dass sie
wie die Gemeinde in Heijing eine absolut dominante Rolle bei den religiösen Aktivi-
täten spielten. Gemäß Li Fengmao  李豐楙  stehen beispielweise die konfuziani-
schen Ritualexperten (lisheng 禮生) in Taiwan den Daoisten konkurrierend auf Au-
genhöhe  gegenüber.57 Für  den  Fall  der  Dongjing-Gemeinde  in  Heijing  sind  die
Überlegenheit der Konfuzianer in der Gesellschaft, die Anerkennung der Regierung
und die kulturelle Hybridität ausschlaggebend. Dort wird sogar der Kult um Konfu-
zius (Ji Kong 祭孔), der sich theoretisch streng an den vom kaiserlichen Hof festge-
legten Standard halten und von Beamten organisiert werden musste, seit der Qing-
Dynastie von der Dongjing-Gemeinde mit ihrem eigenen Leitfaden namens Heiliger
Leitfaden des großartigen Konfuzianers (Hongru shengjing 宏儒聖經 ) durchge-
führt. Langsam wurde ein neuer Standard für das religiöse Leben der lokalen Gesell-
schaft geschaffen. Nach der Forschung von Philip Clart versuchte eine andere Ge-
meinde namens „Göttliche Lehre der konfuzianischen Tradition“ (Ruzong shenjiao
儒宗神教 ) in Taiwan auch,  ein eigenes  System mit  der  Veröffentlichung eines
Handbuches zu entwickeln: „It documents a new religious movement’s attempt to
create a tradition for itself.“58 Bei der Dongjing-Gemeinde ist das neue System durch

53 Sun Guoguang 2005 [1941], S. 203.
54 Mair 1985.
55 Liang Yongjia 2005, S. 132 137.‒
56 Ma Jianxiong 2014, S. 41.
57 Li Fengmao 2020. 
58 Clart 2013, S. 14. 

178



Das Friedensfest (Taipinghui)

die Anfertigung des eigenen Kanons und die Standarisierung der lokalen religiösen
Aktivitäten erfolgreich gewesen.

Siglen 

CT = Concordance du Tao-Tsang: titres des ouvrages, hrsg. von Kristofer M. Schip-
per. 1975. Paris: École française d’Extrême-Orient.

CT 10 = Gaoshang yuhuang benxing jijing 高上玉皇本行集經, aus dem Daozang.

CT 11 = Gaoshang yuhuang benxing jijing 高上玉皇本行集經, aus dem Daozang.

DRQK = Disi rangjie qiqian ke 地司禳解起遣科 , aus der Dongjing-Gemeinde in
Heijing [unveröffentlichte Handschrift, unbekanntes Herstellungsdatum].

TSJB = Taiping shenghui jianjiao bangwen 太平盛會建醮榜文, aus der Dongjing-
Gemeinde in Heijing [unveröffentlichte  Handschrift,  unbekanntes  Herstellungsda-
tum].

YHJ = Gaoshang yuhuang benxing jijing 高上玉皇本行集經 aus der Bayerischen
Staatsbibliothek. 1829.

YHJX = Gaoshang yuhuang benxing jijing yanyi xuanfan 高上玉皇本行集經演儀

玄范 , aus der Dongjing-Gemeinde in Heijing [unveröffentlichte Handschrift, unbe-
kanntes Herstellungsdatum].

Literaturverzeichnis

Anon. c. 1800. Sanjiao zhenzong 三教真宗. [unveröffentlichtes Manuskript]

Anon. 2006 [c. 1700]. „Chongxiu tuzhumiao beiji“ 重修土主廟碑記, in Yiliang bei-
ke 宜良碑刻, hrsg. von. Zheng Zurong 鄭祖榮 und Zhou Sifu 周思福. Kunming:
Yunnan minzu chubanshe, S. 174–177.

Anon. 2005 [1913]. „Huang Tengxiao xiansheng muzhiming“ 黄腾霄先生墓志銘,
in Chuxiong lidai beike 楚雄歷代碑刻, hrsg. von Zhang Fangyu 張方玉. Kunming:
Yunnan minzu chubanshe, S. 173–174.

179



Yadi Hölzl

Atwill, David G. 2006.  The Chinese Sultanate: Islam, Ethnicity, and the Panthay
Rebellion on Southwest China, 1856–1873. Stanford: Stanford University Press.

Bai Zengfu 白曾福 et al. 2005 [1491]. „Chongxiu qiju longci ji“ 重修七局龍祠記,
in Chuxiong lidai beike 楚雄歷代碑刻, hrsg. von Zhang Fangyu 張方玉. Kunming:
Yunnan minzu chubanshe, S. 461–462.

Bauer, Wolfgang. 2006. Geschichte der chinesischen Philosophie. München: Verlag
C. H. Beck.

Bell, Catherine. 1997. Ritual: Perspectives and Dimensions. Oxford und New York:
Oxford University Press. 

Benedict,  Carol.  1996.  Bubonic  Plague  in  Nineteenth  Century  China.  Stanford:
Stanford University Press.

Chong Qian  崇謙 . 1967 [1912].  Chuxiong xianzhi  楚雄縣志 . Taipei: Chengwen
Chubanshe.

Chung Yun-ying 鐘雲鶯. 2018. „Belief and Faith: The Situation and Development
of Confucianism in Yunnan Province“, in  The Varieties of Confucian Experience:
Documenting a Grassroots Revival of Tradition, hrsg. von. Sébastien Billioud. Lei-
den und Boston: Brill, S. 122 152.‒

Clart,  Philip. 2013. „Confucius and the Mediums: Is There a “Popular Confucia-
nism“? In T’oung Pao 89, S. 1‒38.

Hödl, Hans Gerald.  2003. „Ritual (Kult, Opfer, Ritus, Zeremonie)“, in  Handbuch
Religionswissenschaft: Religionen und ihre zentralen Themen, hrg. von Johann Figl.
Innsbruck [etc.]: Tyrolia Verlag, S. 664–689.

Hsieh Tsung-hui 謝聰輝. 2009. „Yuhuang benxing jijing chushi de beijing yu yinyu-
an yanjiu“ 《玉皇本行集經》出世的背景與因緣研究 , in Daojiao yanjiu xuebao:
zongjiao lishi yu shehui 道教研究學報：宗教、歷史與社會 1, S.155 199.‒

–––. 2013. Xin tiandi zhiming: Yuhuang, Zitong yu feiluan 新天帝之命：玉皇、梓

潼與飛鸞. Taipei: Taiwan Shangwu Yinshuguan.

–––. 2014. „Nan Taiwan hewen songchuan yishi de chuancheng yu qi daofa xilun“
南台灣和瘟送船儀式的傳承與其道法析論, in Minsu quyi 民俗曲藝 6, S. 9 57.‒

Hsu, Francis L. K. 1983. Exorcising the Trouble Makers: Magic, Science, and Cul-
ture. Westport und London: Greenwood Press.

180



Das Friedensfest (Taipinghui)

Jiang Shoucheng 姜守誠. 2010. „‘Si wenshen’ yu ‘song wenchuan’: zhongguo gu-
dai wenyi jiao zhi yuanqi“ “祀瘟神”與“送瘟船”：中國古代瘟疫醮之緣起,

in Hanxue yanjiu jikan 漢學研究集刊 11, S. 97 127.‒

–––. 2017. Zhongguo jinshi daojiao songwen yishi yanjiu 中國近世道教送瘟儀式

研究. Beijing: Renmin chubanshe.

Katz, Paul R. 1995a. Demon Hordes and Burning Boats: The Cult of Marshal Wen
in Late Imperial Chekiang. New York, State University of New York Press. 

–––. 1995b. „The Pacification of Plagues: A Chinese Rite of Affliction“, in Journal
of Ritual Studies 9.1, S. 55 100.‒

Kim, Jihyun. 2015. „The Invention of Traditions: With a Focus on Innovations in
the Scripture of the Great Cavern in Ming-Qing Daoism“, in Daoism: Religion, His-
tory and Society 7, S. 63 115.‒

Kleeman, Terry F. 1994. A God’s Own Tale: The Book of Transformations of Wen-
chang, the Divine Lord of Zitong. New York: State University of New York Press.

Lagerwey, John. 2011. „The Origin of Daoist Exorcism“, in Exorcism in Daoism: A
Berlin Symposium, hrsg. von Florian C. Reiter. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 11‒30.

Li Fengmao 李豐楙. 1993. „Daozang suo shou zaoqi daoshu de wenyi guan: yi ‚Nü
qing gui lü‘ ji ‚Dongyuan shenzhou jing‘ xi weizhu“ 《道藏》所收早期道書的瘟疫

觀：以《女青鬼律》及《洞淵神咒經》系為主, in Zhongguo wenzhe yanjiu jikan 中
國文哲研究集刊 3, S. 417 454.‒

–––. 2001. „Yingwang yu songwang: touren yu shemin de yishi biaoyan, yi Ping-
dong donggang, Tainan xigang weizhu de kaocha“ 迎王與送王：頭人與社民的儀

式表演，以屏東東港、臺南西港為主的考察, in Minsu quyi 民俗曲藝 129, S. 1‒
42.

–––. 2020. „Cong xingwen dao daixun: Daoshi yu lisheng zai yishi zhong de jinghe
guanxi“ 從行瘟到代巡：道士與禮生在儀式中的競合關係 , in Daojiao yu difang
zongjiao: Dianfan de chongxi guoji yantaohui lunwenji 道教與地方宗教：典範的

重思國際研討會論文集, hrsg. von. Philip Clart et al., S. 95 126.‒

Li Yuandao 李源道 und Wanzhetu 完者禿. 2005 [1269]. „Wanchunshan zhenjue
chansi ji“ 萬春山真覺禪寺記, in Chuxiong lidai beike 楚雄歷代碑刻, hrsg. von
Zhang Fangyu 張方玉. Kunming: Yunnan minzu chubanshe, S. 33 35.‒

181



Yadi Hölzl

Li Yun 李雲. 2000. „Heijing dongjing yinyue yuanliu zuzhi gaikuang“ 黑井洞經音
樂源流組織概況. [unveröffentlichtes Manuskript] Endangered Archives Program-
me,  British  Library.  https://eap.bl.uk/archive-file/EAP012-1-1-2  (Zugriff  am
01.05.2021) 

Li Yushang 李玉尚 und Cao Shuji 曹樹基. 2001. „18-19 shiji de shuyi liuxing yu
Yunnan shehui bianqian“ 18-19世紀的鼠疫流行與雲南社會變遷 , in Ziran zaihai
yu Zhongguo shehui lishi jiegou 自然災害與中國社會歷史結構. hrsg. von. Fudan
daxue lishi dili yanjiu zhongxin 復旦大學歷史地理研究中心, S. 168 210.‒

Li Yushang 李玉尚 und Gu Weifang 顧維方 . 2012. „Dutian yu mulian: Qingdai
Yunnan shuyi liuxing yu shehui zhixu chongjian“ 都天与木蓮：清代雲南鼠疫流

行與社會秩序重建, in Shehui kexue yanjiu 社会科學研究 1, S. 144 150. ‒

Lian Ruizhi 連瑞枝. 2015. „Shenling, longwang yu guansi: yi Yunnan Dali Longgu-
an shehui wei hexin de taolun“ 神靈、龍王與官祀：以雲南大理龍關社會為核心

的討論, in Minsu quyi 民俗曲藝 187, S. 105 154.‒

–––. 2019. Bianjiang yu diguo zhijian: Mingchao tongzhi xia de xinan renqun yu lis-
hi 邊疆與帝國之間：明朝統治下的西南人群與歷史 . Xinpei: Lianjing chuban
shiye gufen youxian gongsi.

Liang Yongjia 梁永佳. 2005. Diyu de dengji: Yige Dali cunzhen de yishi yu wenhua
地域的等級：一個大理村鎮的儀式與文化. Beijing: Shehui kexue wenxian chu-
banshe.

Liu Jianrong 劉建榮, Peng Xingguo 彭興國 und He Pikun 何丕坤 [Hrsg.] 2015.
Heijing guzhen shiyi 黑井古鎮拾遺. Kunming: Yunnan minzu chubanshe,

Liu Yue 劉悦 et al. 1991. Heijing dongjing yinyue 黑井洞經音樂. [unveröffent-
lichtes Manuskript]

Liu Yue 劉悦. 2015. „Heijing taipinghui shengkuang“ 黑井太平會盛況, in Heijing
guzhen shiyi 黑井古鎮拾遺, hrsg. von Liu Jianrong 劉建榮, Peng Xingguo 彭興國

und He Pikun 何丕坤. Kunming: Yunnan minzu chubanshe, S. 216 219.‒

Luo Yong 羅勇. 2013. „Cong yiyu chengwei tan ‚tuzhu‘ shizhi“ 從彝語稱謂探“土

主”實質, in Yunnan minzu guji yu lishi wenhua yanjiu 雲南民族古籍與歷史文化

研究, hrsg. von Pu Xuewang 普學旺 und Li Kezhong 李克忠. Kunming: Yunnan
Meishu Chubanshe, S. 375 380.‒

182



Das Friedensfest (Taipinghui)

Ma Jianxiong 馬健雄. 2014. „The Rise of Gentry Power on the China-Burma Fron-
tier since the 1870s: The Case of the Peng Family in Mianning, Southwest Yunnan“,
in International Journal of Asian Studies, 11.1, S. 25 51. ‒

Mair, H. Victor. 1985. „Language and Ideology in the Written Popularisation of the
Sacred Edict“, in Popular Culture in Late Imperial China, hrsg. von David Johnson,
Andrew J. Nathan und Evelyn S. Rawski. Berkeley: University of California Press,
S. 325 359.‒

Peng Xingguo 彭興國. 2016. „Guzhen de eryue taipinghui“ 古鎮的二月太平會, in
Heijing guzhen minjian gushixuan 黑井古鎮民間故事選, hrsg. von Li Minghua 李
明華. Kunming: Yunnan minzu chubanshe, S. 152 155.‒

Pregadio,  Fabrizio [Hrsg.]  2008.  The Encyclopedia  of  Taoism.  London und New
York: Routledge.

Reiter, Florian C. 2002. Religionen in China: Geschichte, Alltag, Kultur. München:
Verlag C. H. Beck.

–––. 2010. „Taoist Thunder Magic (五雷法), Illustrated with the Example of the Di-
vine Protector Chao Kung-ming 趙公明“, in Zeitschrift der Deutschen Morgenlän-
dischen Gesellschaft 160.1, S. 121 154.‒

–––. 2011. „Daoist Thunder Magic and the Elimination of Obnoxious Spirits, with
Reference to A Corpus of Daoist Rituals (道法會元 ) and Exorcist Rituals in Nor-
thern Taiwan“, in Exorcism in Daoism: A Berlin Symposium. hrsg. von. Florian C.
Reiter. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 277‒296.

Rees, Helen. 2000.  Echos of History: Naxi Music in Modern China. Oxford et al.:
Oxford University Press.

Schachter, Bony. 2014. „Gaoshang yuhuang benxing jijing (Combined Scripture of
the Orinigal Acts of the Exalted and Superior Jade Soverign): An Annotated Trans-
lation and Study of its First Chapter“, in Monumenta Serica 62, S. 153 212.‒

–––. 2015. „Beyond the Kingly Metaphor: A Sociological Reading of the Scripture
of the Jade Sovereign“, in Journal of Chinese Studies 60, S. 95 156.‒

Shen Jingbo 沈敬波 und Li Minghua 李明华. 2016. „Milefo de gushi“ 弥勒佛的故

事, in Heijing guzhen minjian gushixuan 黑井古鎮民間故事選, hrsg. von Li Ming-
hua 李明華. Kunming: Yunnan Minzu Chubanshe, S. 14.

183



Yadi Hölzl

Shen Maojia  沈懋價 . 2003 [1710].  Kangxi Heiyanjing zhi 康熙黑鹽井志 . Kun-
ming: Yunnan Daxue Chubanshe.

Shi Yueling 史岳靈. 2015. „Caishenhui“ 財神會, in Heijing guzhen shiyi 黑井古鎮

拾遺, hrsg. von Liu Jianrong 劉建榮, Peng Xingguo 彭興國 und He Pikun 何丕坤.
Kunming: Yunnan Minzu Chubanshe, S. 220 221.‒

Sun Guoguang 孫國光. 2015 [1941]. „Li Shengtang muzhiming“ 李升堂墓志銘, in
Chuxiong lidai beike 楚雄歷代碑刻 , hrsg. von Zhang Fangyu 張方玉. Kunming:
Yunnan Minzu Chubanshe, S. 203 204.‒

Turner,  Victor.  1968.  The  Drums  of  Affliction:  A  Study  of  Religious  Processes
among the Ndembu of Zambia. Oxford: Clarendon.

van Ess, Hans. 2011.  Der Daoismus: von Laozi bis heute. München: Verlag C. H.
Beck.

Verellen, Franciscus und Kristofer Schipper [Hrsg.] 2005. The Taoist Canon: A His-
torical  Companion  to  the Daozang,  Bd.  2.  Chicago:  The  University  of  Chicago
Press. 

Vogel, Hans Ulrich. 2013. Marco Polo Was in China: New Evidence from Curren-
cies, Salts and Revenues. Leiden: Brill.

Wang Chien-chuan  王見川 .  2018. „Popular Groups Promoting  ‘the Religion of
Confucius’ in the Chinese Southwest and Their Activities since the Nineteenth Cen-
tury (1840-2013): An Observation Centered on Yunnan’s Eryuan County and Envi-
rons“, in The Varieties of Confucian Experience: Documenting a Grassroots Revival
of Tradition, hrsg. von. Sébastien Billioud. Leiden und Boston: Brill, S. 90 121.‒

Wang Xingping 王興平. 2004. Dongjing yinyue tanyuan 洞經音樂探源. In Zhong-
guo wenchang wenhu: guoji Wenchang xueshu yanjiu lunwenji 中國文昌文化：國

際文昌學術研究論文集, hrsg. von. Wang Xingping et al. Chengdu: Bashu Shushe,
S. 457 487. ‒

Yang Fuwang 楊甫旺 und Pu Youhua 普有華 [Hrsg.] 2013. Yizu tuzhu wenhua
yanjiu 彝族土主文化研究. Kunming: Yunnan Minzu Chubanshe.

Yang Wude 楊悟得, Ou Wuming 歐悟明 und Tao Wudong 陶悟洞. 1864. Gao-
shang Yuhuang benxing jijing yanyi xuanfan 高上玉皇本行集經演儀玄范. Endan-
gered Archives Programme, British Library. https://eap.bl.uk/archive-file/EAP012-
7-10 (Zugriff am 01.05.2021)

184



Das Friedensfest (Taipinghui)

Yunnandaxue tushuguan 雲南大學圖書館 [Hrsg.] 2005. Qingdai dianqian minzu
tupu: yuan „Yunnan zhongren tushuo“ bufen 清代滇黔民族圖譜：原《雲南種人圖

說》部分. Kunming, Yunnan Meishu Chubanshe.

Yunnansheng lufengxian difangzhi bianzuan weiyuanhui 雲南省祿豐縣地方志編

纂委員會 [Hrsg.] 1997. Lufeng xianzhi 祿豐縣志. Kunming: Yunnan Renmin Chu-
banshe.

Zhang Xingrong 張興榮. 1998. Yunnan dongjing wenhua: ru dao shi sanjiao de fu-
hexing wenhua 雲南洞經文化：儒道釋三教的復合性文化 . Kunming: Yunnan
Jiaoyu Chubanshe.

Zhang Ziming 張自明 und Wang Fuchen 王富臣 . 1967 [1932].  Maguan xianzhi
(er) 馬關縣志 (二). Taipei: Chengwen Chubanshe.

Zhao Yuzhong.  2016. Remaking Social  Boundaries:  The Construction of  benzhu
Worship in Southwest China, in Asian Ethnicity17.3, S. 480‒495.

Zhuang Chuo 莊綽. 1993 [1143]. Jilei bian 雞肋編. Beijing: Zhonghua Shuju.

185





Die Kurtisane Liu Rushi
und die Epidemien der späten Ming-Zeit

Andrea Janku

The multiple crises of the final decades of the Ming dynasty are a well-established theme in
Chinese historiography. Still, despite the prevalence of epidemic disease in this scenario of
disasters, Helen Dunstan’s 1975 “preliminary survey” of epidemics from the 1580s to the end
of the dynasty in 1644 remains one of the few attempts to pin down the scale of these unpre-
cedented outbreaks of epidemic disease. At the peak of the crisis an outbreak in Suzhou in
1641 is said to have killed more than half of the population. A mortality rate of 80 to 90% has
been reported for an epidemic in the same area in 1643. Yet, in studies about other aspects of
this period of Chinese history the frequent incidence of epidemics,  famines,  tsunamis and
other disasters is largely absent. One can read about the expansion of commerce, the flourish-
ing of literature and the arts, elegant gardens and other forms of conspicuous consumption,
congregations of sojourning literati, and the courtesan culture that is believed to have reached
its peak because of those levels of wealth and consumption. But how was it possible that
people continued to engage in their pursuits seemingly unimpressed by the epidemics happen-
ing around them? Exploring this question based on the life and travels of the famous cour-
tesan Liu Rushi in the Jiangnan region in the decade preceding the fall of the Ming, this paper
argues that the experience of disease might have had a much greater impact on life choices
than previously acknowledged. 

Einleitung

Die Covid-19-Pandemie ist ein exzellentes Beispiel dafür was Nükhet Varlik, Auto-
rin einer wegweisenden Studie über die Pest im Osmanischen Reich, als die irrefüh-
rende Vorstellung einer Pandemie als „kurzlebiges kataklysmisches Ereignis“ be-
zeichnet hat.1 Je mehr die Krise zu einer Serie von Krisen wird und das Leben mit
der  Krankheit  sich  von  einer  Welle  zur  nächsten  zunehmend normalisiert,  desto
plausibler wird das Szenario eines neuen Krankheitsregimes. Möglicherweise wird
die Medizin dem neuen Virus mittelfristig relativ effektiv entgegenwirken können.
Gegenwärtig jedoch müssen selbst die „wohlhabenden“ und „fortschrittlichen“ Ge-
sellschaften des globalen Nordens mit einem Grad von Unsicherheit und Risiko zu-

1 Varlik 2015; für das Zitat 2020.



Andrea Janku

rechtkommen, die sie längst hinter sich gelassen zu haben dachten – in anderen Zei-
ten, an anderen Orten.
Ein solcher Ort und eine solche Zeit ist die Jiangnan 江南-Region am Ende der

chinesischen  Ming-Dynastie,  wo  die  Dichterin  und  Malerin  Liu  Rushi  柳如是
(1618–1664) die wohl herausforderndste und kreativste Zeit ihres Lebens als umher-
ziehende Kurtisane verbracht hat – inmitten der „ausgedehntesten Ausbrüche [von
Epidemien] in der späten Kaiserzeit vor der Cholera im frühen neunzehnten Jahr-
hundert.“2 Als Ausdruck der Dekadenz einer untergehenden Dynastie sind die zahl-
reichen Katastrophen – Überschwemmungen und Dürren, Hungersnöte und Epide-
mien, um nur einige zu nennen – ein Standardmotiv in der chinesischen Geschichts-
schreibung. In der Regel jedoch bleibt es ein Stereotyp. In den meisten historischen
Studien über die späte Ming-Zeit bleiben die konkreten Auswirkungen der Epidemi-
en, Hungersnöte und Tsunamis weitgehend unerwähnt. Die zunehmende Bedeutung
der Geldwirtschaft und die Ausweitung der Handelsnetzwerke, das blühende kultu-
relle Leben und die Auswirkungen des kommerziellen  Buchdrucks,  die eleganten
Gärten der gesellschaftlichen Elite und andere Formen von statusträchtigem Kon-
sum, die Literaten- und Kurtisanenkultur, die gerade wegen des beispiellosen Wohl-
stands und Konsums den Gipfel der Verfeinerung erreicht hatten, sind in der Litera-
tur ausführlich behandelt worden.3 Wenn es eine Krise gab, dann war diese politisch.
Studien dazu befassen sich mit den Partisanenkämpfen der Anhänger der Donglin
Akademie 東林書院 und der Fushe 復社 (Erweckungsgesellschaft), den Machen-
schaften des Eunuchen Wei Zhongxian  魏忠賢  (1568–1627) und all den anderen
Problemen, die der späte Ming-Staat zu bewältigen hatte: die finanzielle Krise, der
moralische  Niedergang,  militärische  Konflikte  mit  Rebellenarmeen  und  externen
Bedrohungen – die Mandschus, andere Steppenvölker, Piraten. Man liest wenig über
Epidemien oder Tsunamis. Hungersnöte sind Begleiterscheinungen der politischen
Krise und darüber hinaus kaum nennenswert. Zumindest nicht als ein Faktor, der für
den Geschichtsverlauf  generell  signifikant  gewesen  wäre.  Handlin  Smiths  Studie
über das Aufkommen einer neuen Art von Philanthropie hätte dieser Auslassung
entgegenwirken können, aber sie besteht darauf, dass die neuen Organisationsfor-
men in erster Linie auf den extremen Wohlstand der Zeit zurückzuführen sind und
nicht als Antwort auf die häufigen Katastrophen interpretiert werden können.4

2 Dunstan 1975, S. 5.
3 Brook 1998; Chang 1991; Clunas 2004; Handlin Smith 1992; um nur einige zu nennen.
4 Handlin Smith 2009.

188



Die Kurtisane Liu Rushi

Nun ist es durchaus nicht so, als hätte sich niemand mit diesen Katastrophen be-
fasst.  Helen Dunstan dokumentierte  schon 1975 in ihrem inzwischen klassischen
„vorläufigen Überblick“ über die Epidemien von den 1580er Jahren bis zum Ende
der Dynastie i.J. 1644 das Ausmaß der Katastrophe. Auf dem Höhepunkt der Krise
soll ein Ausbruch in Suzhou im Jahr 1641 mehr als die Hälfte der Bevölkerung das
Leben gekostet haben. Für einen weiteren Ausbruch zwei Jahre später verzeichnen
die Quellen eine Sterblichkeitsrate von 80 bis 90%. Der historische Demograph Cao
Shuji hat  nachzuweisen versucht, dass die Epidemien dieser Zeit im Kontext der
zweiten Pestpandemie zu sehen sind. Manche Beschreibungen der Symptome und
die extrem hohe Sterblichkeit scheinen dafür zu sprechen. Cao schätzt dass bei zwei
epidemischen Ausbrüchen in Nordchina bis zu zehn Millionen Menschen gestorben
sind.5 Die Sterblichkeit für Beulenpest lag bei 30 bis 70%, für Lungenpest war die
Rate über 90%. Keine der anderen bekannten Krankheiten war so tödlich. Seine Stu-
die ist allerdings auf Nordchina beschränkt und lässt die Jiangnan-Region weitge-
hend außer Betracht. Dunstan ist vorsichtig bei der Identifizierung der Krankheiten.
Sie erwähnt die Möglichkeit der Pest, findet allerdings nur unzulängliche Nachwei-
se.6 Die Evidenz ist, gelinde gesagt, widersprüchlich. Eine Reihe anderer anstecken-
der Krankheiten spielten mit Sicherheit  auch eine Rolle, insbesondere Dysenterie
und solche Fieberkrankheiten, die unvermeidliche Begleiterscheinungen von Hunger
waren.7 Trotz dieser Einsichten bleiben relevante Studien jedoch meistens auf relativ
kleine  Expertenkreise  beschränkt,  insbesondere  in  der  historischen  Demographie
und der Medizingeschichte. Neuere Arbeiten von Robert Hymes, die auf den Ergeb-
nissen chinesischer Studien aufbauen und sie der internationalen Forschung zugäng-
lich machen, helfen dabei, die chinesischen Quellen in die globale Geschichte der
zweiten Pestpandemie zu integrieren.8 Jedoch ist der Fokus hier der Ursprung der
Pandemie im zwölften Jahrhundert. Die historische Epidemiologie der späten Ming-
Zeit blieb bis vor kurzem selbst in Spezialistenkreisen weitgehend unbehandelt  –

5 Cao 1997.
6 Dunstan 1975.
7 Leung 2008.
8 Hymes 2014,  2022; Hymes verweist  insbesondere auf Cui et  al.  2013,  die einen „big

bang“, auf den die meisten aktuellen Varianten von Yersinia pestis zurückzuführen sind,
zwischen 1142 und 1339 datieren und den Ausbruch auf dem oder in der Nähe des Qing-
hai-Tibet-Plateaus lokalisieren. Zum weiteren historischen Kontext siehe Cao 1995 und
Cao und Li 2006. Den globalen Kontext behandelt Green 2022.

189



Andrea Janku

eine  Tatsache  die  der  Medizinhistoriker  Yu  Xinzhong  unter  anderem  mit  der
schlechten Quellenlage erklärte.9

Mit der Rekonzeptualisierung der globalen Krise des siebzehnten Jahrhunderts
als Klimakatastrophe – und im Licht der gegenwärtigen Covid-19 Erfahrung – wird
die Notwendigkeit, die weitreichenden historischen Auswirkungen dieser Ereignisse
zu erforschen, offensichtlicher denn je.10 Aber während inzwischen die Katastrophen
selbst mehr Beachtung finden, wissen wir immer noch relativ wenig darüber, was sie
für die Menschen bedeuteten, die sie erlebten. Was waren Liu Rushis Erfahrungen
mit den Epidemien ihrer Zeit? Ist es nicht erstaunlich, dass sie während all ihrer Rei-
sen in diesen Jahren scheinbar nie davon betroffen war? In der relativ umfassenden
Literatur über Kurtisanen scheint das kein Thema zu sein. Das Bild der loyalen Kur-
tisane, die an Willensstärke und Mut ihr männliches Gegenüber weit übertraf, wenn
es um Widerstand gegen die mandschurischen Eroberer ging, ist bekannt. Im Fall
von Liu Rushi war es ihr Ehemann und Partner in der zweiten Lebenshälfte, der si-
cherstellte, dass sie so erinnert würde, während er von seinen eigenen moralischen
Defiziten ablenkte. Die Kurtisane als eine effektive Verkörperung einer politischen
Nachricht.  Was  aber  wissen  wir  über  ihre  eigentlichen  Lebenserfahrungen?  Wie
wirkten sich die Epidemien am Ende der Ming-Zeit in der Jiangnan-Region aus, und
wie erging es Liu Rushi in diesem Krankheitsumfeld?

Epidemien als Krise oder Alltagserfahrung?

Möglicherweise ist der von Yu Xinzhong beklagte Mangel an relevanten Quellen
darauf zurückzuführen, dass Kranksein eine Alltagserfahrung war, die zu gewöhn-
lich war, um besondere Aufmerksamkeit zu wecken. Man wundert sich, warum das
dann in der folgenden Qing-Zeit, auf die er sich in seinen Studien konzentriert, an-
ders gewesen sein soll. Was markiert die Schwelle, die eine individuelle Erkrankung
von einer Epidemie unterscheidet? Wann wird diese Unterscheidung historisch be-
deutsam? War Liu Rushi, die zur fraglichen Zeit Anfang zwanzig war, einfach etwas
kränklich, wie das in der Literatur oft dargestellt wird, oder war sie sich bewusst,
wie sehr sie durch ihren Lebensstil den Gefahren der umgehenden Krankheiten aus-
gesetzt war? Wie gesagt, in den vorliegenden Studien, die sich mit Lius Biographie

9 Yu Xinzhong 2003.
10 Parker 2013; Varlik 2020.

190



Die Kurtisane Liu Rushi

befassen, spielen die Epidemien keine Rolle. Das scheint erstaunlich, wenn man de-
ren Verlauf genauer betrachtet.
Dunstans Studie umfasst eine Reihe von Karten, die Daten über Katastrophen,

einschließlich Epidemien, aus den ihr zugänglichen Lokalmonographien chronolo-
gisch und geographisch verorten.  Die erste  Karte  zeigt  Epidemien in den Jahren
1579 bis 1584. In den ersten beiden Jahren liegt der geographische Schwerpunkt
deutlich im Norden in der Provinz Shanxi. In den folgenden zwei Jahren verschiebt
sich der Schwerpunkt nach Osten und die meisten Ausbrüche folgen dem Verlauf
des Kaiserkanals nördlich des Gelben Flusses. Für die Jiangnan-Region sind ledig-
lich drei Ausbrüche verzeichnet. Die nächsten drei Karten für die Jahre 1586 bis
1590  zeigen  ein  völlig  anderes  Bild.  Während  es  immer  noch  zahlreiche  als
„schwer“ bezeichnete Ausbrüche im Norden gibt, nun vor allem entlang des Gelben
Flusses und des Kaiserkanals, hat sich der Schwerpunkt deutlich entlang den Haupt-
handelsrouten in den dicht bevölkerten Süden verschoben. Insbesondere der südliche
Teil des Yangzi-Deltas und die Jiangnan-Region generell sind extrem schwer betrof-
fen. Die Mehrzahl der Epidemien werden nun als „groß“ bezeichnet und insgesamt
88 Orte sind betroffen. Die separaten Karten für alle Typen von Katastrophen (ins-
besondere  Dürren,  Überschwemmungen,  Hungersnöte  und  Heuschreckenplagen)
und Epidemien im Jahr 1588 zeigen auch deutlich, wie sehr sich die Effekte von
verschiedenen Arten von Katastrophen gegenseitig verstärken. Dass die zunehmen-
den sozialen Unruhen und militärischen Konflikte eine ähnliche Rolle spielen, zei-
gen diese Karten natürlich nicht. Die nächste Karte für die Periode von 1637 bis
1640 zeigt  wiederum eine  etwas  gleichmäßigere  Verteilung  von  Ausbrüchen  im
Norden, entlang der bekannten Transportwege, und in der Jiangnan-Region. 1641 ist
ein besonders schlimmes Jahr mit einer hohen Inzidenz für alle Arten von Katastro-
phen, dem deshalb zwei separate Karten gewidmet sind. 103 Orte sind von Epidemi-
en betroffen. Die letzte Karte zeigt Epidemien in den letzten drei Jahren der Ming,
1642 bis 1644. Es gibt weiterhin eine signifikante Zahl von verzeichneten Epidemi-
en mit hoher Mortalität, aber die Gesamtzahl der betroffenen Orte ist deutlich gerin-
ger als 1641.11 Trotz der beschränkten Datengrundlage – die Chronologien von Ka-
tastrophen (zaiyi 災異 oder xiangyi 祥異) aus ungefähr 140 Lokalmonographien –
scheinen die generellen Merkmale der Krise gut erfasst zu sein und sie sind, im Ge-
gensatz zu den tabellarischen Darstellungen die man typischerweise in chinesischen
Studien findet, effektiv visualisiert. Die Jahre 1588 und 1641 werden eindeutig als

11 Dunstan 1975, S. 52–59.

191



Andrea Janku

besonders schlimme Krisenjahre identifiziert, was Timothy Brook in einer neueren
Studie bestätigt.12

Über Hungersnöte sagte Brook, dass die Konsequenzen von individuellen Kri-
sen, auch wenn es derer viele gab, relativ beschränkt waren. Das änderte sich spätes-
tens mit der schweren Epidemie von 1641. Er verweist auf einen Kreis im Norden
der Provinz Zhejiang, wo 1641 die Hälfte der Bevölkerung krank geworden und ein
Jahr später 90% der Menschen gestorben sein sollen.13 Nun sind dies offensichtlich
keine akkuraten statistischen Daten, aber selbst mit der Annahme, dass der Chronist
die Situation stark überzeichnete, fällt es schwer sich vorzustellen, dass diese Ereig-
nisse im Leben der Menschen, die sie durchlebt haben, keine Spuren hinterlassen ha-
ben sollen. 
Was deutlich wird ist, dass erstens 1641 ein außergewöhnliches Krisenjahr war.

Es kommt nicht von ungefähr dass Wu Youxings  吳有性  (1582–1652) bahnbre-
chende Studie über epidemische Erkrankungen (Wenyi lun 瘟疫論) 1642 im Kreise
Wu 吳縣 (d.h. in der Region, wo auch Suzhou lag), einem der Zentren des Aus-
bruchs, erschien.14 Zweitens aber wird auch sichtbar, dass Krankheit und Epidemien,
die auch als solche erkannt wurden, häufig vorkamen. Sie waren eine Lebensrealität
mit der man zurecht kommen musste. Das zeigt eine ebenfalls als „vorläufig“ mar-
kierte chinesische Studie über das Vorkommen von Epidemien über die gesamte Pe-
riode der Ming-Dynastie noch deutlicher. Die Analyse von Daten vor allem aus den
Wahrhaften Aufzeichnungen der Ming[-Dynastie] (Ming shilu 明實錄) und der En-
zyklopädie  Vollständige Kompilation von Texten und Illustrationen aus alter und
neuer Zeit (Gujin tushu jicheng 古今圖書集成) aus dem achtzehnten Jahrhundert
deutet darauf hin, dass Epidemien ansteckender Krankheiten der einen oder anderen
Art nichts ungewöhnliches waren – was man wohl für eine Welt vor der Entwick-
lung der modernen Biomedizin sowieso erwartet hätte. Obwohl die Autoren erklä-
ren,  dass die geographische Verbreitung und die Mortalität  der Epidemien in der
Spätzeit der Dynastie deutlich zunahmen, ist das in den Daten, die sie präsentieren,
weniger deutlich, was allerdings am Format der Darstellung in Tabellenform liegen
mag. Demnach gab es in den 96 Jahren zwischen 1425 und 1521 alle 2,26 Jahre in
irgendeinem Kreis oder Distrikt unter der Herrschaft der Ming eine Epidemie; in den
nächsten 97 Jahren alle zwei Jahre; und in den letzten 24 Jahren der Ming-Dynastie
alle 1,79 Jahre. Nur die ersten 50 Jahre der Ming erlebten eine deutlich geringere In-

12 Dunstan 1975, S. 5. Brook 2020.
13 Brook 1999, S. 163 (Verweis auf Tongxiang xianzhi 1887).
14 Dunstan 1975, S. 35ff.

192



Die Kurtisane Liu Rushi

zidenz. Geographisch lässt sich hier beobachten, dass der Süden mehr betroffen war
als der Norden, interessanterweise in der Jiangnan-Region allerdings hauptsächlich
die Provinz Zhejiang.15 Vielleicht war die Jiangnan-Region sicher in den Händen der
wohltätigen Gesellschaften (shanhui 善會), die in derselben Zeit aktiv waren. Dies,
will man Handlin Smiths Argument folgen, dank des immensen Reichtums der Re-
gion, der durch Wohltätigkeit legitimiert werden konnte.16 Wie aktiv diese Gesell-
schaften in den schwersten Krisenjahren tatsächlich waren, wäre interessant weiter
zu verfolgen. Wohltäter, die sich um die Bestattung der Toten kümmerten, wurden
zweifellos gebraucht.
Mei und Yan finden auch Hinweise,  die auf einen Ausbruch der Pest deuten.

Möglicherweise war die Pest an manchen Orten endemisch und wartete gewisserma-
ßen nur auf die richtigen Bedingungen, um sich weiter zu verbreiten, ähnlich wie
Varlik das für das Osmanische Reich beschreibt. Um welche Krankheiten auch im-
mer es sich handelte, ein Blick in einen populären Almanach der Zeit lässt erahnen,
in welchem Masse die Möglichkeit eines Ausbruchs eine konstante Bedrohung war
und was das für das Alltagsleben der Menschen bedeutete. Brook, eine der wenigen
Ausnahmen  die  die  Regel  bestätigen,  dass  die  Epidemien  der  späten  Ming-Zeit
meistens unbeachtet bleiben, beschreibt in  Confusions of Pleasure unter dem Titel
„Disasters in an Age of Uncertainty“ eine Liste von Omina, in der Epidemien nach
Krieg und Hungersnot als die dritte der am meisten gefürchteten Katastrophen ge-
nannt werden.17 Das scheint darauf hinzudeuten, dass die Angst vor Epidemien tiefer
saß, als ein Fokus auf die beiden herausragenden Disasterjahre (1588, 1641) vermu-
ten lassen würde. Der oben erwähnte Almanach ist auf 1599 datiert, was bedeuten
könnte dass er die Erfahrung von 1588 widerspiegelt. Dennoch scheint es angesichts
der häufigen Inzidenz lokaler Epidemieereignisse wahrscheinlicher, dass hier Vor-
stellungen und Ängste zum Ausdruck kamen, die es schon sehr viel länger gab und
die möglicherweise auch Teil der privilegierten und eleganten Welt waren, der Liu
Rushi angehörte.

15 Mei und Yan 1995, S. 85. Für Zhejiang sind 22 Ereignisse verzeichnet, während es für
Nanjing, was wohl für Süd-Zhili 直隸  steht, nur neun sind – für die gesamte Ming-Zeit.
Die am schlimmsten betroffenen Regionen in Süd-China waren dieser Studie zufolge Hu-
guang 湖廣, Zhejiang, Fujian und Jiangxi, im Norden Shanxi und die Hauptstadtregion.

16 Handlin Smith 2009.
17 Brook 1999, S. 163–167. Brook bezieht sich auf Yu Xiangdous 余象斗  (~1550–1637)

Wanyong zhengzong 萬用正宗 (in etwa: Die korrekte Herangehensweise für unzählige
Zwecke).

193



Andrea Janku

Liu Rushis Reisen

Liu Rushi  war  eine  außergewöhnlich  talentierte  Kurtisane,  der  es  gelungen  war,
nach einer Reihe von Schicksalsschlägen in ihrer Kindheit, eine selbständige Exis-
tenz aufzubauen. Es gibt keine zuverlässigen Informationen über ihre Herkunft und
frühe Kindheit. In der Regel wird angenommen, dass sie aus ärmlichen Verhältnis-
sen kam und deshalb verkauft wurde. Dennoch ist die Darstellung, nach der sie aus
einer vornehmen Familie aus Jiaxing  嘉興  stammen könnte, zu einem gewissen
Grad  plausibel.  Es  ist  nicht  ganz  richtig,  dass  chinesische  Kurtisanen,  wie  Ko
schreibt, ausnahmslos aus einfachen Verhältnissen kamen.18 Einige der berühmtes-
ten Kurtisanen stammten in der Tat aus Beamtenfamilien. So soll zum Beispiel der
Vater von Bian Yujing  卞玉京  (ca 1623‒1665), eine der “Acht Schönheiten von
Qinhuai“ (秦淮八艷 ), ein Beamter gewesen sein, der früh verstorben war und die
Familie mittellos zurückgelassen hat. Li Xiangjun  李香君  (1624‒1654) war die
Tochter eines entehrten Beamten, dessen Familie in die Sklaverei verkauft worden
war. Es könnte sein, dass Liu Rushi eine Waise wurde als 1627 ein Tsunami die Prä-
fekturen Jiaxing, Hangzhou und Shaoxing  紹興  verwüstete und mehrere tausend
Menschen tötete.19 Sie wäre zu dem Zeitpunkt zehn sui 歲 (also acht oder neun Jahre
alt) gewesen. Oder vielleicht war der Familie ein anderes Unglück zugestoßen. Was
auch immer geschehen war, was sich relativ sicher sagen lässt, ist, dass sie als Kind
verkauft wurde, vielleicht direkt an das Kurtisanenhaus in Shengze 盛澤, wo sie in
Xu Fo 徐佛 (die ebenfalls aus Jiaxing stammte) eine Pflegemutter fand und den Fa-
miliennamen Yang annahm. Dann, mit dreizehn, wurde sie an den Hanlin 翰林-Ge-
lehrten Zhou Daodeng 周道登 (?‒1632) als Dienstmädchen oder vielleicht als Kon-
kubine verkauft. Dort, so wird berichtet, fand sie etwas Wärme und Zuwendung und
vertiefte ihre künstlerischen und literarischen Talente. Bis die anderen Frauen des
Zhou-Haushalts zu eifersüchtig wurden, sie wieder fliehen musste und zu Xu Fo in
das Kurtisanenhaus zurück ging.20 
Xu Fos Etablissement war in der Tat der Ort, der am meisten einem Zuhause äh-

nelte. Immer wieder zog sie sich dorthin zurück. Dennoch musste sie sich ihre Frei-
heit  erkaufen,  bevor sie in Songjiang  松江  ihr eigenes  „Blumenboot“  betreiben
konnte. Das war um 1631. Bis sie wieder vertrieben wurde, als die Obrigkeit 1633

18 Ko 1994, S. 253.
19 Xu Yaoguang 1879 [35:21a].
20 Chen zufolge war sie in einem Kurtisanenhaus bevor sie an Zhou verkauft wurde. Chen

1980, S. 58–59. Ko allerdings schreibt dass es dafür keine Nachweise gibt. Ko 1994, S.
347, Fußnote 87.

194



Die Kurtisane Liu Rushi

„nicht sesshafte weibliche Entertainer“ (liuji 流妓) aus der Gegend verbannte. Zwei
Jahre später nahm der Dichter und Gelehrte Chen Zilong 陳子龍  (1608‒1647) sie
für  einen  glücklichen  Sommer  mit  romantischer  Dichtung  (und  wahrscheinlich
mehr) auf – bis sie wieder verstoßen wurde, möglicherweise wieder wegen einer ei-
fersüchtigen  Ehefrau.21 Sie  hoffte,  ihn  wiederzusehen,  am Westsee  in  Hangzhou
1639  ‒ vergebens. Stattdessen pflegte sie eine enge Freundschaft mit Wang Ran-
ming 汪然明 (1577‒1655), dem wohlhabenden Salzhändler und Kunstliebhaber aus
Huizhou 徽州, der sie bewunderte, ihre Gedichte und Briefe drucken ließ und sie zu
sich einlud. Vielleicht hatte sie sich mehr erhofft, aber seine Rolle als Vermittler für
ihre Beziehung mit dem Gelehrtenbeamten Qian Qianyi  錢謙益  (1582‒1664) ge-
nügte vielleicht. Zu dieser Zeit war sie Anfang zwanzig und es ging ihr gesundheit-
lich nicht gut – ein guter Grund für ihren Wunsch auf ein permanentes Zuhause. 
Liu hatte die meiste Zeit ihres Kurtisanenlebens reisend und in temporären Un-

terkünften verbracht. Dorothy Ko schreibt, dass sie sich zwischen 1631 und 1641
selten irgendwo für länger als ein Jahr aufhielt.22 Mit 15 Jahren betrieb sie ihr eige-
nes „Blumenboot“-Geschäft in Songjiang, von wo aus sie ihre professionellen Netz-
werke und persönlichen Beziehungen pflegte. Die Bekanntschaft mit Chen Zilong,
eine der führenden Persönlichkeiten in der literarischen und politischen Welt, war
dafür sicher förderlich. Sie begleitete ihre Kunden und Freunde in den Städten der
Jiangnan-Region – Changshu  常熟 , Suzhou  蘇州 , Jiading  嘉定 , Songjiang und
Hangzhou. Sie nahm an den Zusammenkünften der Gelehrtenelite am Westsee in
Hangzhou  teil  und  pflegte  enge  Beziehungen  zu  literarischen  und  loyalistischen
Kreisen, insbesondere zu Mitgliedern der Fushe-Gesellschaft in Jiading. Gelegent-
lich zog sie sich in das Kurtisanenhaus in Shengze zurück, wo sie aufgewachsen
war. Ihre letzte Station war die Ehe mit Qian Qianyi. Sie besuchte ihn im Winter
1640 in Yushan 虞山, wo sie ihn mit ihrer literarischen Bildung und ihrem Erschei-
nen  in  männlicher  Kleidung  beeindruckte.  Innerhalb  weniger  Tage  ließ  er  einen
Wohnsitz für sie einrichten, den er nach ihrem buddhistischen Namen Wowenshi 我
聞室 benannte.23 Einige Monate später heiratete er sie nach den Ritualen, die einer
Ehefrau gebührten – nicht etwa einer Konkubine, was weniger Anstoß erregt hätte.
Er ignorierte den Skandal und die moralische Empörung, die das verursachte. Diese

21 Chang 1991.
22 Ko 1994, S. 279.
23 Wörtlich übersetzt bedeutet  der Name das „Ich-habe-gehört  Studio“,  wobei die beiden

Zeichen wo wen 我聞  den Beginn des ersten Kapitels der chinesischen Übersetzung des
Diamantsutra zitieren.

195



Andrea Janku

Eheschließung im Sommer 1641 bedeutete das Ende von Liu Rushis Kurtisanenkar-
riere, wenn auch, zumindest zunächst, noch nicht ihrer Reisen, die nun jedoch, im
Kontext der sich zuspitzenden Krise der Ming-Herrschaft, einen anderen Zweck hat-
ten: die Zusammenarbeit mit ihren Loyalistenfreunden und die Unterstützung ihres
Ehemannes.
1641 war auch das Jahr, in dem die Epidemien ihren Höhepunkt erreicht hatten.

Die Lokalmonographie von Suzhou berichtet über einen verheerenden Ausbruch i.J.
1641, der die Hälfte aller Haushalte ausgelöscht haben soll. Zwei Jahre später soll
die Sterblichkeit in der Region 80 bis 90% erreicht haben. Die Chronisten gaben der
Überlebensangst, nicht nur individuell, sondern der kollektiven Angst um die Konti-
nuität ganzer Familiengenerationen, drastischen Ausdruck: „Die Leichen ganzer Fa-
milien stapelten sich; niemand blieb übrig, der die rituelle Kontinuität mit den Ah-
nen bewahren könnte; sobald man zufällig in Kontakt mit dem Atem [einer erkrank-
ten Person kam], war man dem Tod geweiht“ (死者闔門相枕，籍無遺類，偶觸其
氣必死).24 Dunstan zitiert eine Passage aus der kaiserlichen Enzyklopädie mit Bezug
auf Wujiang 吳江, wo es heißt, dass völlig gesunde Menschen plötzlich Blut spuck-
ten und starben.25 Sie spekuliert über die Möglichkeit, dass dies Fälle von Lungen-
pest gewesen sein könnten. Allerdings gibt es, wie bereits erwähnt, keine zureichen-
den Hinweise, um dies zu belegen.
Ist es möglich, dass eine Katastrophe diesen Ausmaßes keinerlei Spuren in Liu

Rushis Leben hinterlassen hat? Wie konnte sie ihre unstete Kurtisanenexistenz in-
mitten einer Epidemie leben, die an manchen Orten der Hälfte der Bevölkerung das
Leben gekostet hat? Es ist tatsächlich schwierig, ihre Bewegungen auf Basis der ver-
fügbaren Chronologien von Katastrophen in den relevanten Lokalmonographien mit
den  einzelnen  Daten  genau  in  Einklang  zu  bringen.  In  der  Regel  sind  nur  die
schlimmsten Ausbrüche dokumentiert.  Die Lokalmonographie von Hangzhou ver-
zeichnet zum Beispiel eine „große Epidemie“ (dayi 大疫 ) im Sommer 1641, ein
halbes Jahr nachdem Liu die Stadt verlassen hatte. Für Jiaxing, wohin sie daraufhin
gegangen  war,  gibt  es  keinen  relevanten  Vermerk.  Die  Lokalmonographie  von
Changshu, der Heimatstadt von Qian Qianyi, verzeichnet ebenfalls keine Epidemien
für diese Jahre. Dennoch gehörte Changshu zur Präfektur Suzhou, für die für jedes
einzelne Jahr von 1635 an größere Katastrophen – Dürren, Heuschreckenplagen und,
wie gerade erwähnt, für 1641 und 1642 Epidemien – verzeichnet sind. So gesehen,

24 Chen Xunxiang 1747, j.37 [die Seitenzahl ist unlesbar, S. 1088 in der digitalen Reproduk-
tion].

25 Dunstan 1997, S. 20.

196



Die Kurtisane Liu Rushi

scheinen die Epidemien die Kulmination einer Reihe von Krisen gewesen zu sein,
die die Literatenelite vielleicht nicht allzu sehr betroffen haben mag. Könnte es sein,
dass Krankheit in diesen Kreisen kein solch großes Problem war, dass man sich also
ausreichend zurückziehen konnte, um einer Ansteckung aus dem Weg zu gehen und
Liu Rushi daher ebenfalls in der Lage war, sie zu vermeiden? Letztendlich ist anzu-
nehmen, dass sie auf ihrem eigenen Boot reiste, sich in Elitekreisen aufhielt und da-
her nicht den größten Risiken ausgeliefert war. Macht es Sinn anzunehmen, dass die
Krankheit so einzugrenzen war?
Wie war es möglich, dass Menschen unbeeindruckt von dem, was um sie herum

passierte, reisen konnten, wenn wir noch im 21. Jahrhundert mit den Einschränkun-
gen einer Reihe von Lockdowns zu leben hatten, um die Ausbreitung von Covid-19
einzudämmen? Wenn über Krankheit in der späten Ming-Zeit geschrieben wurde,
dann wird das heute eher als literarische Rhetorik gelesen denn als eine lebensbe-
drohliche Realität. So erklärt z.B. Grace Fong diesen Zusammenhang in ihrer Analy-
se von Gedichten von Frauen, wenn sie über „ennobling illness“ und die Konstrukti-
on eines „alternative space in women‘s lives“ schreibt.26 Für Männer ist Krankheit
ein willkommener Vorwand, ein Amt abzulehnen – was zum Beispiel Qian Qianyi
tat. Alternativ wird Krankheit als ein alltägliches und deshalb generell nicht erwäh-
nenswertes Ereignis verstanden. Das könnte auch erklären, warum Dorothy Ko, die
Lius Krankheit tatsächlich erwähnt, das nur nebenbei tut: ein Ärgernis, das früher
oder  später  verschwinden  würde,  nicht  weiter  bedeutsam. Sie  berichtet,  dass  Liu
Rushi sich 1640, nach einem längeren Aufenthalt in Hangzhou, nach Jiaxing zurück-
zog, um sich von einer „lästigen Krankheit“ zu erholen.27 Was sie nicht bemerkt ist,
dass dies zu einer Zeit geschieht, als sich Hangzhou am Rande einer der tödlichsten
Epidemien seit Generationen befand. Mit diesem Wissen nimmt eine Randbemer-
kung über Qian Qianyi, der Liu Rushi seine „kranke Frau“ nannte, die ihre Zeit un-
tätig zuhause verbrachte aber sich dennoch um das Land sorgte,28 eine etwas andere
Bedeutung  an.  Dennoch  erscheint  diese  mysteriöse  Krankheit  als  keineswegs
besorgniserregender als die Krankheit, die Qian als Vorwand für seine Ablehnung
des Amtes unter der Qing-Herrschaft nennt. Chen Yinkes 陳寅恪 (1890‒1969) Dar-
stellung ist detaillierter, wie man das erwarten würde, aber inhaltlich nicht wesent-
lich anders.29

26 Fong 2002, S. 46–47.
27 Ko 1994, S. 279.
28 Ko 1994, S. 281. Siehe auch He Zhiqing 1991, S. 228.
29 Chen 1980, S. 433–434.

197



Andrea Janku

Chens dreibändiger  Biographie  von Liu Rushi  zufolge,  erkrankte  sie  1640 in
Hangzhou, nachdem sie sich von Xie Xiangsan 謝象三, einem Bücherliebhaber aus
Ningbo 寧波 , verabschiedet hatte. Sie ging für einen Monat nach Jiaxing, um sich
dort zu erholen, und dann zurück zu ihrer „Pflegefamilie“, dem Kurtisanenhaus in
Shengze, wo sie hoffte, Wang Ranming, ihren langjährigen Freund und Gönner aus
Huizhou, zu treffen. Da das Kurtisanenhaus nicht als geeigneter Ort für ein solches
Treffen angesehen wurde, mietete sie ein Boot zum „Pavillon des Weinenden Re-
genbogens“ (垂虹亭), um dort auf ihn zu warten. Allerdings hielt Wang Ranming
die Verabredung nicht ein. Da sie nicht länger in Shengze bleiben konnte, Wang
Ranming aber dringend zu sehen hoffte, ging sie zurück nach Hangzhou, wo sie ihn
vermutete. Dort jedoch erfuhr sie, dass er schon wieder nach Huizhou abgereist war,
woraufhin sie nach Songjiang zurückging, immer noch krank. Als sie Nachricht er-
hielt, dass Wang wieder in Hangzhou war, schrieb sie ihm einen Brief und bat ihn,
sie besuchen zu kommen. In seiner Antwort nannte er dringende Familienangelegen-
heiten als Erklärung, warum das nicht möglich war. Im Gegenzug lud er sie ein, ihn
im Herbst am Westsee zu treffen. Liu Rushi schrieb den letzten Brief nach ihrer Be-
gegnung mit Qian Qianyi. Chen schlussfolgert, dass sie diese Briefe in der schwie-
rigsten Periode ihres Lebens schrieb, allein, heimatlos, mit einer scheinbar chroni-
schen Krankheit kämpfend.30

Obwohl Chen diesen Moment als Wendepunkt in Lius Leben erkennt, bleibt die
Krankheit separat vom weiteren, äußeren Kontext der Epidemie. Chens Interesse an
dieser Episode gilt Lius emotionalem Leben und ihren Beziehungen. Es scheint, als
würde er die Krankheit mehr als Ausdruck der emotionalen Verzweiflung ansehen
denn als  körperliches  Leiden,  gewissermassen  als persönliche Angelegenheit,  die
nichts mit den äußeren Umständen zu tun hatte. Das ändert sich auch nicht als die
Krankheit sich als hartnäckig erweist. 1641, auf einer Reise mit Qian, erkrankte Liu
erneut. Wieder ging sie nach Jiaxing, um sich zu erholen, während Qian die Reise
nach Hangzhou fortsetzte. Die Eheschließung im Sommer desselben Jahres wurde
dadurch nicht beeinträchtigt. 1642 begleitete Liu ihren Mann auf eine Reise in die
Gelben Berge (Huangshan 黃山). Wieder erkrankte sie und musste deshalb zurück-
bleiben.  Scheinbar  unbeeindruckt  setzte Qian seine Tour fort  und entkam so den
dichtbevölkerten städtischen Zentren während des Höhepunkts der Epidemie.

30 Chen 1980, S. 433–434.

198



Die Kurtisane Liu Rushi

Gefährliche Zeiten

Liu Rushi schrieb in der Tat über ihre Krankheit. Die Beschreibung ihres Zustands
in einem ihrer Briefe an Wang Ranming bringt deutlich zum Ausdruck, dass die
„lästige Krankheit“ etwas Ernsteres war:

… Völlig unerwartet spuckte ich am Neujahrstag Blut, seitdem fühle ich mich
schwach und benommen, ein paar Dutzend Mal am Tag erschüttern heiße und
kalte Schauer abwechselnd meinen Körper. Der Doktor sagt, es sehe schlimmer
aus als zuvor. Er fürchtete, dass ich dem Tode nahe sei und deutete an, dass
man bald um mich trauern würde. … 

… 不意元旦嘔血，遂爾岑岑，至今寒熱日數十次。醫者亦云較舊沉重，恐
瀕死者無幾，只增傷悼耳… 。31

Zutiefst dankbar für Wangs Freundschaft, dankte sie ihm für eine Kalligraphie, die
er ihr hatte zukommen lassen. Sie verstand dies als eine Geste tiefster Intimität, was
für sie eine Quelle des Trostes war, mehr als sich in Worten ausdrücken ließ.32

Vielleicht hatte sie überlebt, weil sie jung und mit robuster Gesundheit ausgestat-
tet war. Dasselbe galt für ihre Freundin, die Kurtisane Wang Wei 王微  (1598‒ca.
1647), die ebenfalls am Westsee erkrankte und das Haus nicht mehr verlassen konn-
te.33 Dong Xiaowan  董小宛  (1624‒1651), eine weitere Kurtisanenkollegin, deren
Mutter 1642 gestorben und die ebenfalls krank war, hatte weniger Glück und ver-
starb 1651 im Alter von 27 Jahren. Was bedeutete die Erfahrung der Krankheit für
Liu Rushi?
Zunächst zog sie sich zurück in vertraute Umgebungen, um sich zu erholen, erst

nach Jiaxing, dann, einen Monat später, zu ihrer Pflegefamilie, dem Kurtisanenhaus
in Shengze, wo sie im Buddhismus ihren Seelenfrieden suchte. Im Winter desselben
Jahres (1640) besuchte sie dann auf Wang Ranmings Rat hin Qian Qianyi und be-
schloß, ihre Kurtisanenkarriere zu beenden. Sie hatte Glück, da sie die finanziellen
Mittel und Beziehungen hatte, die es ihr erlaubten, im Zuhause ihres 36 Jahre älteren
Gelehrtenbeamtengatten  gewissermaßen  „in  den Ruhestand“  zu gehen.  Qian,  mit
dem sie gemeinsam an literarischen Projekten arbeitete, machte sie im Gegenzug als
jene Heldin der Ming-Resistance unsterblich, als die wir sie kennen. (Dieser Aspekt

31 Liu Rushi 2002, Brief Nr. 18.
32 Liu Rushi 2002.
33 Ko 1994, S. 286.

199



Andrea Janku

ihrer Biographie war die Motivation für Chen Yinkes monumentale biographische
Studie.)34 
Letztendlich jedoch blieb sie am Rande der Gesellschaft, eine Kurtisane, wenn

auch eine berühmte. Für die Lokalmonographie von Shengze musste ihre Lebensge-
schichte etwas „optimiert“ werden. Ihre Biographie findet sich im letzten Abschnitt
des Kapitels über Frauen, unter der Kategorie „berühmte Kurtisanen“ oder, in einer
neutraleren Übersetzung, „berühmte weibliche Entertainer“ (mingji 名妓 ). Dieser
Darstellung zufolge musste sie die frohe Nachricht über den Tod von Qians erster
Ehefrau abwarten, bevor ihre Verbindung mit Qian eine Option war. Das steht im
Widerspruch zu der populären Version, der zufolge Qians Frau zur Zeit der Verbin-
dung mit Liu Rushi noch lebte. Die exakten Umstände sind schwierig zu rekonstru-
ieren, aber es scheint als, sei die offizielle Version um den guten Ruf der Beteiligten
bemüht.  Respektabilität  war  Priorität,  insbesondere  im post-epidemischen,  entsa-
genden sozialen Klima der neuen Qing-Dynastie. Dieser Darstellung gemäß war es
nur Qian zu verdanken, dass Liu berühmt wurde. Durch ihn wurde sie achtbar, mit
ihm hatte sie im Alter von 31 Jahren eine Tochter, deren Einheirat in eine angesehe-
ne Familie ein bedeutender Aspekt von Lius Biographie ist. Dass Liu ihr Leben op-
ferte, um ihrem Mann in den Tod zu folgen, festigte ihr Ansehen noch mehr.35 Da
kaum Dokumente aus Liu Rushis eigener Hand aus der Zeit nach ihrer Eheschlie-
ßung mit Qian erhalten sind – die Bibliothek der beiden wurde in einem Feuer zer-
stört – gibt es nur spätere Berichte über Qians Bemühungen, sie zu adeln: ihre Tap-
ferkeit im Widerstand gegen die Mandschus und ihre Entschlossenheit, als Protest
gegen die Eroberung heroisch Selbstmord zu begehen, wovon Qian sie erfolgreich
abhalten konnte. 
In Wirklichkeit jedoch kam der entscheidende Wendepunkt ihres Lebens mit der

Epidemie, die ihr Leben als Kurtisane unmöglich machte. Der darauffolgende politi-
sche Wandel verstärkte nur eine Tendenz, die schon vorher existierte. Bisher wurde
die zweite Pestpandemie – in deren Kontext die Epidemien in der Jiangnan-Region
zu sehen sind, ungeachtet der Frage, welche spezifischen Krankheiten lokal domi-
nierten – nicht als ein bedeutsamer Faktor der chinesischen Geschichte wahrgenom-
men. Timothy Brook hat dies vor kurzem in einem vergleichenden Aufsatz über his-
torische Pandemien bereits angemerkt.36 Nükhet Varlık hat wiederum gezeigt, wie
beschränkt und verzerrt unser Verständnis der Pestpandemie aufgrund der Unfähig-

34 He Lingxiu 1989.
35 Zhong Tingji 1925 [10:42a‒b].
36 Brook 2020.

200



Die Kurtisane Liu Rushi

keit ist, sie als ein langfristiges und globales Phänomen zu sehen. Wir wissen noch
nicht, zu welchen Ergebnissen wir gelangen, wenn wir die Geschichte von Pande-
mien und anderen Umweltfaktoren ernst nehmen und aufhören, die altbekannten Ge-
schichten über politische Loyalitäten und die Bedeutung der globalen Silberökono-
mie alles andere dominieren zu lassen. Das Erscheinen privater Wohltätigkeitsinsti-
tutionen in der späten Ming-Zeit beispielsweise könnte so auch in einem neuen Licht
erscheinen. Und mit dem Wandel, den die einst blühende Kurtisanenkultur nach der
Qing-Eroberung  erfuhr,  könnte  es  mehr  auf  sich  haben als  nur  der  Aufstieg der
„neokonfuzianischen Enthaltsamkeit“.37

Literaturverzeichnis

Brook, Timothy. 1999. The Confusions of Pleasure. Berkeley: University of Califor-
nia Press.

Brook,  Timothy.  2020.  „Comparative  Pandemics.  The  Tudor-Stuart  and  Wanli-
Chongzhen Years of Pestilence, 1567‒1666“, in Journal of Global History 15.3, S.
363‒379.

Cao Shuji 曹树基. 1995. „Dili huanjing yu Song-Yuan shidai de chuanranbing“ 地
理环境与宋元时代的传染病, in Lishi yu dili 历史与地理 12, S. 183‒192.

Cao Shuji 曹树基 . 1997. „Shuyi liuxing yu Huabei shehui bianqian (1580–1640)“
鼠疫流行与华北社会变迁 (1580–1640), in Lishi yanjiu 历史研究 1, S. 17‒32.

Cao Shuji  曹树基  und Li Yushang 李玉尚 . 2006. Shuyi: Zhanzheng yu heping –
Zhongguo de huanjing yu shehui bianqian, 1230‒1960 nian 鼠疫：战争与和平—

— 中国的环境与社会变迁，1230‒1960年. Ji’nan: Zhongguo huabao chubanshe.

Chang, Kang-I Sun. 1991. The Late Ming Poet Ch’en Tzu-lung. Crises of Love and
Loyalism. New Haven: Yale University Press.

Chen Xunxiang 陳𦳣纕. 1747 [Datum von Chens Vorwort]. Wujiang Xianzhi 吳江
縣志, 58 j. Lithographischer Nachdruck aus der Republikzeit [清乾隆修民國年間

37 Für eine kurze Zusammenfassung der Faktoren, die für den Niedergang der Kurtisanen-
kultur, der zeitgleich mit der Eroberung des Ming-Reiches durch die Mandschus erfolgte,
möglicherweise eine Rolle spielten, siehe Zurndorfer 2011, S. 214–215. Konfuzianische
Moralvorstellungen sind natürlich nur ein Element von vielen in dieser komplexen Ge-
schichte.

201



Andrea Janku

石印本], in Airusheng/Erudition Zhongguo fangzhiku 愛如生中國方志, hrsg. von
Beijing Airusheng shuzihua jishu yanjiu zhongxin 北京愛如生數字化技術研究中

心.

Clunas,  Craig.  2004.  Superfluous  Things.  Material  Culture  and Social  Status  in
Early Modern China. Honolulu: University of Hawai’i Press.

Chen Yinke 陳寅恪 . 1980. Liu Rushi biezhuan 柳如是別傳 .  Shanghai: Shanghai
guji chubanshe.

Cui, Z. et al. 2013. „Historical Variations in Mutation Rate in an Epidemic Patho-
gen, Yersinia Pestis“, in Proceedings of the National Academy of Sciences 110.2, S.
577‒582.

Dunstan,  Helen.  1975.  „The  Late  Ming  Epidemics.  A  Preliminary  Survey“,  in
Ch’ing-shih wen-t’i 清史問題 3.3, S. 1‒59.

Fong, Grace S. 2010. „Writing and Illness. A Feminine Condition in Women’s Po-
etry of the Ming and Qing“, in  Inner Quarters and Beyond. Women Writers from
Ming through Qing, hrsg. von Grace S. Fong und Ellen Widmer. Leiden: Brill, S.
19‒47.

Green, Monica H. 2022. „Putting Asia on the Black Death Map“, in The Medieval
Globe 8.1, S. 61‒89.

Handlin Smith, Joanna F. 1992. „Gardens in Ch’i Piao-chia’s Social World. Wealth
and Values in Late Ming Kiangnan“, in Journal of Asian Studies 51.1, S. 55‒81.

Handlin Smith, Joanna. 2009. The Art of Doing Good. Charity in Late Ming China.
Berkeley: University of California Press.

He Lingxiu 何龄修. 1989. „Liu Rushi biezhuan duhou” 柳如是别传读后, in Jinian
Chen Yinke jiaoshou guoji xueshu taolunhui wenji 纪念陈寅恪教授国际学术讨论

会文集, hrsg. von Jinian Chen Yinke jiaoshou guoji xueshu taolunhui mishuzu 纪念

陈寅恪教授国际学术讨论会秘书组. Guangzhou: Zhongshan daxue chubanshe, S.
618‒658.

He Zhiqing 赫治清. 1991. „Liu Shi“ 柳是, in Qingdai renwu zhuangao 清代人物传

稿 , hrsg. von Qingshi bianweihui  清史编委会 . Beijing: Zhonghua shuju. Vol. 1,
part 6 (上编, 第六卷), S. 225‒232.

202



Die Kurtisane Liu Rushi

Hymes, Robert. 2014. „Epilogue: A Hypothesis on the East Asian Beginnings of the
Yersinia Pestis Polytomy“, in The Medieval Globe 1.1, S. 285‒308.

Hymes, Robert. 2022. „Buboes in Thirteenth-Century China: Evidence from
Chinese Medical Writings“, in The Medieval Globe 8.1, S. 3‒59. 

Ko, Dorothy. 1994. Teachers of the Inner Chambers. Women and Culture in Seven-
teenth-century China. Stanford: Stanford University Press.

Leung, Angela Ki Che. 2008. „Diseases of the Premodern Period in China“, in The
Cambridge World History of Human Disease,  hrsg. von Kenneth F. Kiple.  Cam-
bridge: Cambridge University Press, S. 354‒362.

Liu Rushi  柳如是 . 2002  [1641]. Hedongjun chi du 河東君尺牘 , in Xuxiu siku
quanshu, jibu, bieji lei 续修四库全书, 集部, 别集类, hrsg. von Xuxiu Siku quanshu
bianweihui 续修四库全书编委会. Shanghai: Shanghai guji chubanshe.

Mei Li 梅莉 and Yan Changgui 晏昌贵. 1995. „Guanyu Mingdai chuanranbing de
chubu kaocha“ 关于明代传染病的初步考察, in Hubei daxue xuebao 湖北大学学

报 5, S. 80‒88.

Parker,  Geoffrey.  2013.  Global Crisis. War, Climate Change, and Catastrophe in
the Seventeenth Century. New Haven: Yale University Press.

Varlık,  Nükhet.  2015.  Plague  and  Empire  in  the  Early  Modern  Mediterranean
World.  The  Ottoman Experience,  1347‒1600.  Cambridge:  Cambridge  University
Press.

Varlık, Nükhet. 2020. „The Plague that Never Left. Restoring the Second Pandemic
to Ottoman and Turkish History in the Time of COVID-19“, in New Perspectives on
Turkey 63, S. 176‒189.

Xu Yaoguang 許瑶光. 1879. Jiaxing fuzhi 嘉興府志, 88 j., in Airusheng/Erudition
Zhongguo fangzhiku 愛如生中國方志, hsrg. von Beijing Airusheng shuzihua jishu
yanjiu zhongxin 北京愛如生數字化技術研究中心.

Yu Xinzhong. 2002. „Ershi shiji yilai Ming-Qing jiyishi yanjiu shuping“ 20 世纪以

来明清疾疫史研究述评, in Zhongguoshi yanjiu dongtai 中国史研究动态 10, S.
15‒23.

203



Andrea Janku

Yu Xinzhong 余新忠. 2003. Qingdai Jiangnan de wenyi yu shehui. Yi xiang yiliao
shehuishi de yanjiu 清代江南的瘟疫与社会 . 一项医疗社会史的研究 . Beijing:
Zhongguo renmin daxue chubanshe.

Zhong Tingji 仲廷機 (1838 juren). 1925. Shenghu zhi 盛湖志, 14 j., in Zhongguo
zonghe fangzhiku 中国综合方志库 , hrsg. von Eastview Information Services, in
Zusammenarbeit mit der National Library of China. 

Zurndorfer, Harriet T. 2011. „Prostitutes and Courtesans in the Confucian
Moral Universe of Late Ming China (1550‒1644)“, in International Review
of Social History 56.19, S. 197‒216.

204



Wassertopik, Wassermythik und Vergeltungslogik:
Zur Darstellung einer Überschwemmungskatastrophe

im Roman Xingshi yinyuan zhuan

Roland Altenburger

Representations of flooding disasters in late-imperial Chinese narratives typically include a
context of water mythology that frames the events within a logic of heavenly retribution for
either collective or individual wrongdoing. This might be viewed as a strategy of coping with
the communal crisis due to the disastrous event. The novel Xingshi yinyuan zhuan (Marriage
Destinies to Awaken the World), written in the late-Ming, early-Qing transitional period by
an unknown author calling himself  Xi-Zhou Sheng, includes an elaborate description of a
flooding disaster set in central Shandong. It is explained as the punishment for carelessness
and wastefulness  in  dealing with  local  water resources.  It  involves  Xu Xun, a prominent
Daoist figure of water mythology, which further adds to the ambiguities of the novelistic rep-
resentation. The present discussion concludes that the topical elements predominate and that it
would seem unlikely that the description referred to an actual historical flooding event. The
episodes nevertheless can meaningfully be understood in the context of a contemporarily per-
ceived social and cultural crisis.

Einführung

Eine  Überschwemmungskatastrophe  war  im  spätkaiserzeitlichen  China  für  die
davon betroffene Bevölkerung eine mitunter traumatisierende Krisenerfahrung. Als
eine Kalamität von ausgeprägtem Ereignischarakter stellte sich eine Überschwem-
mung oft unvermittelt und plötzlich ein, überraschte und überwältigte die davon be-
troffene Bevölkerung und forderte deshalb mitunter auch besonders viele Opfer. Ob-
wohl eine Überschwemmungskatastrophe in der Regel  eine ganze Region betraf,
wurde sie von der Bevölkerung in erster Linie als ein lokales Ereignis wahrgenom-
men, das nach Deutung im örtlichen Kontext rief: Warum ist mein Haus zerstört
worden, während das des Nachbarn noch steht? Warum sind die einen in der Flut
umgekommen, während andere überlebt  haben? Eine Überschwemmungskatastro-
phe bildete zudem oft erst den desaströsen Anfang einer Kaskade von Folgekatastro-
phen: Wenn das Wasser nicht nur die Ernte auf den Feldern zerstört hatte, sondern
auch die Vorräte, und wenn der lokale Magistrat nicht auf Vorräte in staatlichen Ge-



Roland Altenburger

treidespeichern zurückgreifen konnte, dann führte die dadurch bewirkte Nahrungs-
mittelverknappung gerade für die ärmeren Bevölkerungsteile rasch zur Verelendung
und zu einer Hungerkatastrophe mit noch viel verheerenderen Auswirkungen auf die
lokale Gesellschaft.
Ein wichtiger, wenn auch in seiner Bedeutung meist unterschätzter Aspekt der

kollektiven Bewältigung der Krise einer Flutkatastrophe war ihre narrative Vermitt-
lung, die einerseits die Erinnerung daran durch spätere Generationen sicherzustellen,
andererseits auch Lehren daraus abzuleiten bestrebt war, indem sie etwa aufzeigte,
wie das  Überleben  und der  Wiederaufbau  gelangen.  Fast  unausweichlich  musste
sich die narrative Verarbeitung auch mit der Frage nach der individuellen oder kol-
lektiven Schuld befassen. Eine Überschwemmungskatastrophe wurde mitunter sogar
als ein reinigendes Ereignis dargestellt, das als Ausdruck der Intervention einer un-
bestechlichen höheren Instanz – des Himmels oder von Gottheiten – (vermeintliche)
Gerechtigkeit geschaffen hatte. Damit trug sie entscheidend zur Sinnbildung in Be-
zug auf eine zunächst sinnlos erscheinende Krisenerfahrung bei.1 
Die wenigen  greifbaren  Darstellungen  von Überschwemmungskatastrophen  in

der vor- und frühmodernen chinesischen Literatur sind besonders aufschlussreich für
ihre  durchwegs  eindringliche  Thematisierung  der  mit  dem  Wasser  verbundenen
Vorstellungswelten, einer zuweilen als „Wasseradministration“ (shuifu 水府 ) be-
zeichneten Parallelsphäre mit einer eigenen Mythik, die diverse Autoritätsinstanzen
und Kreaturenkategorien umfasst, und die bisher in der Forschung erst ansatzweise
verstanden  worden  ist.2 Indem sich in  einer  Überschwemmung ein Übergriff  der
Wassersphäre auf das von Menschen bewohnte trockene Land manifestierte, wurde
im erzählenden  Diskurs  darüber  spezifisch  das  gestörte  Verhältnis  zwischen  den
zwei Sphären thematisiert. Dabei kamen auch bedeutende ökologische Themen der
Nutzung des Wassers sowie seiner Pflanzen und Kreaturen als Ressourcen durch
den Menschen zur Sprache. Eine Überflutung wurde mitunter als Vergeltung dafür
gedeutet, dass der Zugriff der Menschenwelt auf das Wasser exzessive oder miss-
bräuchliche Züge angenommen hatte, wobei die Bevölkerung sich des Risikos, das
sie damit einging, offenbar nicht bewusst war. Insofern diente die Mythisierung der

1 Siehe dazu meine Diskussion eines Trommellieds (guci 鼓詞 )  über eine verheerende
Überschwemmung im Jahr 1730 in einer Region Shandongs (Altenburger 2020).

2 Die Standardbeschreibung dieser Sphäre findet sich immer noch in Werner 1932, S. 433–
446. Für einen Versuch, die mittelalterlichen Wurzeln dieser Vorstellungswelt aufzuzei-
gen, siehe Schafer 1973.

206



Wassertopik, Wassermythik und Vergeltungslogik

Wasserflut ebenfalls der Bewältigung der damit verbundenen kollektiven existentiel-
len Krise, allerdings in einem spezifischeren Sinne.
Der vorliegende Beitrag untersucht die erzählliterarische Darstellung einer Über-

schwemmungskatastrophe in einigen Kapiteln des Romans  Xingshi yinyuan zhuan
醒世姻緣傳 (Eine unsere Epoche aufrüttelnde vorbestimmte Eheverbindung) eines
bisher unbekannt gebliebenen Autors, der unter dem Pseudonym Xi-Zhou Sheng 西
周生 (Student der Westlichen Zhou) schrieb. Es wird angenommen, dass dieser aus-
greifende Erzähltext im vollen Umfang von 100 Kapiteln noch in den letzten Jahren
der Ming-Dynastie (ca. 1639–1644) geschrieben und in der frühen Qing-Zeit, entwe-
der 1648 oder 1661, erstmals publiziert wurde. Es herrscht ein weitgehender Kon-
sens darüber,  dass er eine zeitgenössische,  spät-Ming-zeitliche Welt darstelle, ob-
wohl die nominelle historische Einbettung der Handlung in die mittlere Ming-Zeit
(1440er–1490er Jahre) zurückversetzt ist.3 Dieser Roman gehört zu den mimetisch
reichhaltigsten Quellen für volkskulturelle Phänomene, Verhaltensweisen und Vor-
stellungen seiner Epoche, wobei er diese ausgesprochen zeitkritisch, mitunter pole-
misch oder sogar satirisch darstellt. Der Ort der Handlung des Hauptteils des Ro-
mans, ab Kapitel 23, ist ein Landstädtchen in der Nähe von Jinan 濟南, der Provinz-
hauptstadt von Shandong. Anhand von dessen Kommunität wird eine ländliche Ge-
sellschaft in einer tiefgreifenden Sitten- und Wertkrise beschrieben.  Zu den dras-
tischsten Krisenzeichen gehört eine in den Kapiteln 28 und 29 geschilderte verhee-
rende Überschwemmungskatastrophe,  die von der  Erzählerstimme als Vergeltung
für sowohl kollektives als auch individuelles Fehlverhalten gewertet wird.
Im Folgenden soll zunächst gezeigt werden, wie in den betreffenden Romankapi-

teln die Wassertopik eingeführt und in die halb real, halb virtuelle Topographie ein-
gebettet wird. Anschließend werden die mit der Vorbereitung, Auslösung und Um-
setzung  des  katastrophalen  Flutereignisses  betrauten  wassermythischen  Instanzen
untersucht, wobei eine bestimmte Wassergottheit die zentrale Rolle spielt. Die Dis-
kussion der Darstellung der Überschwemmungskatastrophe im engeren Sinne geht
insbesondere auf die Konstruktion kausaler Zusammenhänge zwischen individuel-
lem und kollektivem schuldhaftem Verhalten  einerseits  und dem Ergehen  in  der
Wasserflut andererseits ein. Inwieweit eröffnen sich dabei Fragen des menschlichen
Willens und der individuellen Verantwortung?4

Methodisch besteht  das  Vorgehen  in  einer  hermeneutischen  Analyse,  die  zu-
nächst im Zuge eines close reading die topischen Elemente und semantischen Konti-

3 Duan 2003, S. 70 und 101; vgl. Wu 1999, S. 73–79, und Berg 2002, S. 10–12.
4 Vgl. dazu Berg 2002, S. 8.

207



Roland Altenburger

nuitäten im Text herausarbeitet, um abschließend die Unstimmigkeiten und Risse in
diesem Konstrukt  vor  allem  hinsichtlich  der  suggerierten  kausalen  Motivationen
aufzuzeigen. Dadurch  relativiert sich  die Einschätzung der Wertung und Relevanz
dieser Krisendarstellung etwas. Dennoch verspricht der vorliegende Fall Einsichten
in  die  Wahrnehmung  und Imagination  des  so  risikobehafteten  wie  krisenreichen
Verhältnisses zwischen der menschlichen und der aquatischen Sphäre sowie dessen
göttlicher Vermittlung.

Xiujiang, Mingshui und die Wassertopik

In einem Roman wie dem  Xingshi yinyuan zhuan steht jede Episode in größeren,
entweder topisch oder strukturell begründeten intratextuellen Zusammenhängen. Die
rahmenstrukturbildende Thematik dieses Texts besteht im destruktiven Verhalten ei-
ner Frau, welche ihren Ehemann malträtiert. Dieses der normativen Geschlechterhi-
erarchie zuwiderlaufende Verhalten wird ‚karmisch‘ motiviert durch in den Kapiteln
1 bis 22 dargestellte Ereignisse im Vorleben der Figuren, die in den Kapiteln 23 bis
100 des  Hauptteils  gleichsam ihre  Vergeltung  finden,  wobei  zwischen  den zwei
Zeitphasen und Textteilen konfigurative Entsprechungen und Kontinuitäten signali-
siert werden. 
In Kapitel 23, wo die Erzählung sozusagen noch einmal von Neuem beginnt,

führt uns der Erzähler in einen idealisierten Ort ein, den er Mingshui 明水 nennt. In
der historischen Geographie des Ming-Reichs gab es tatsächlich ein Marktstädtchen
Mingshui  明水鎮 ,  dessen Lokalisierung im Kreis Zhangqiu 章丘縣 der Provinz
Shandong zudem im Rahmen der vom Romantext entworfenen virtuellen Raumver-
hältnisse auch völlig plausibel erschiene.5 Im Ortsnamen Mingshui ist ein allegori-
scher Bezug auf das Ming-Reich geradezu aufdringlich gesetzt, was auch der For-
schung nicht entgangen ist.6 Die semantische Referenz impliziert, dass die Darstel-
lung der lokalen Verhältnisse dieses Marktstädtchens als ein synekdochisches, mi-
kro-makrokosmisches Zeitbild der soziokulturellen Entwicklung im ganzen Reich –
nämlich eines Prozesses umfassender „Dekadenz“ – zu lesen sei. Bisher unbeachtet
geblieben ist hingegen der Umstand, dass im Ortsnamen Mingshui auch die Wasser-
Topik überdeutlich gesetzt ist. Deren Bedeutsamkeit soll im Folgenden vertieft wer-
den.

5 Yang Xunji et al. 1990 (1530), j. 1. 
6 Plaks 1985, S. 574; Wu 1999, S. 94; Berg 2002, S. 42. 

208



Wassertopik, Wassermythik und Vergeltungslogik

Von einem literaturgeographischen Standpunkt betrachtet, treibt der unbekannte
Autor in seinem Roman ein Verwirrspiel mit der örtlich-räumlichen Referenz, in-
dem ein von ihm projizierter imaginärer Raum den historisch-geographischen Raum
gleichsam überlagert. Während sich die beiden Raumordnungen im Großen zwar zu
entsprechen scheinen, divergieren sie im Kleinen signifikant. Auf der Mikroebene
tritt dadurch die Topik in den Vordergrund. Im Roman wird das Städtchen Mingshui
einem – fiktiven – Kreis Xiujiang 繡江縣 zugeordnet, dessen historisch inexistenter
Name allerdings auf einen real durch diese Gegend fließenden Fluss verweist, wobei
der Bezug auf ein Gewässer signifikant erscheint.  In einer faktischen Geographie
entspräche Xiujiang am ehesten dem  Kreis Zhangqiu,7 der allerdings nirgends im
Text explizit genannt wird, genauso wenig wie der Nachbarkreis Zichuan 淄川縣 ,
der mitunter ebenfalls als möglicher Ort der Handlung ins Spiel gebracht wird.8 An-
dere administrative Gebietsbezeichnungen in Shandong werden in diesem Roman
hingegen durchaus bei ihren tatsächlichen Namen genannt, so etwa der Kreis Wu-
cheng 武城縣, der als Zentrum der Handlung des ersten großen Erzählzyklus sozu-
sagen die räumliche Entsprechung zu Xiujiang bildet.9 Den Kreisnamen Zhangqiu
hat der Autor entweder gezielt gemieden, wie verschiedentlich vermutet wurde, oder
aber – und ich neige zu dieser Annahme – er hat ihn im Hinblick auf eine topisch
motivierte Leitidee zum fiktiven Ortsnamen Xiujiang hin verfremdet. Es ist davon
auszugehen,  dass  es  dem  Autor  dabei  um  die  Schaffung  einer  Wasser-Isotopie
ging.10

Die Landschaft von Mingshui wird als eine von Wasserläufen geprägte Region
(shuixiang 水鄉 ) charakterisiert,  die deshalb für Überschwemmungskatastrophen
besonders anfällig sei.11 Die beschriebenen räumlichen Verhältnisse der wichtigsten
landschaftlichen Bezugspunkte Mingshuis erweisen sich als zugunsten eines ideell
motivierten Konstrukts manipuliert. Wenn eingangs die Idylle des Ortes Mingshui
beschrieben  wird,  werden  einerseits  der  Huixian-Berg  會仙山 ,  andererseits  der

7 Sun 1981 (1933), S. 1501–1502. 
8 Dies dient in der Regel der Untermauerung der These von Pu Songlings 蒲松齡 (1640–

1715)  angeblicher  Autorschaft  dieses  Romans,  die  erstmals  1931  von  Hu  Shi  胡適
(1891–1962) formuliert wurde (Hu Shi 1981 [1931]) und an der seither trotz ihrer Unhalt-
barkeit von einem Teil der chinesischen Forschung festgehalten wird.

9 Xi-Zhou Sheng 1981, Kap. 23, S. 339.
10 Ein Hinweis auf den gezielten Einsatz von Wasser-Bildlichkeit zur Schaffung von Bedeu-

tungsmustern findet sich auch bei Plaks 1985, S. 567.
11 Xi-Zhou Sheng 1981, Kap. 24, S. 353. Ferner wird der Reichtum an Quellen als Teil von

Shandongs „Wasserreich“ (shuiguo 水國) gepriesen; ebd., Kap. 28, S. 411.

209



Roland Altenburger

Baiyun-See 白雲湖 als dafür konstitutiv gesetzt. Sie fügen sich in eine konzeptuelle
Konstruktion der idealen Landschaft als des perfekten Zusammenspiels von Bergen
(shan 山 )  und Gewässern (shui 水 ). So weit, so konventionell. Der Huixian-Berg
wird darüber hinaus aber als Ort unzähliger Quellen beschrieben, deren Wasser sich
in den Baiyun-See ergieße. Die beiden Landschaftsfixpunkte um Mingshui sind also
unmittelbar durch Wasser miteinander verbunden. Sowohl in trockenen als auch in
niederschlagsreichen Zeiten wirke der See ausgleichend, wodurch Mingshui weder
von Austrocknung noch von Überschwemmung gefährdet gewesen sei. Das wasser-
mythische  Verbindungsstück  zwischen  diesen  Landschaftsschlüsselelementen  und
der Menschenwelt bildet ein Drachenkönig-Tempel (Longwangmiao 龍王廟 ), aus
dessen Fundament eine Quelle entspringe, die sich ebenfalls in den Baiyun-See er-
gieße.12 Im Georaum des realen Kreises Zhangqiu existieren zwar alle genannten
Fixpunkte; sie liegen aber so weit voneinander entfernt, dass sie faktisch nicht in den
hier konstruierten engen topischen Zusammenhang zu bringen wären;  dies leistet
erst das fiktionalisierte Arrangement.
Der stilisierte Ort Mingshui wird im Roman ausführlich mit landschaftlich be-

rühmten Regionen in anderen Präfekturen Shandongs verglichen und in eine revi-
dierte  touristische  Hierarchie  realer  Landschaften  eingeordnet.13 Den  Unterschied
Mingshuis zu anderen Landschaften bringt der Erzähler dahingehend auf den Punkt,
dass letztere alle von ihren Bewohnern „verschönert“ (zhuangdian 妝點 ) worden
seien, während es in Mingshui umgekehrt stets die Landschaft gewesen sei, welche
ihre Bevölkerung „genährt“ (yanghuo 養活) habe.14 Die Wasserpflanzen im See sei-
en von jedermann geerntet und die Wasserlebewesen nach Belieben gefischt oder
gefangen worden, ohne dass ihr Bestand übermäßig belastet, geschweige denn er-
schöpft worden wäre; es bedurfte dazu keiner Vorschriften oder Verbote. Das See-
wasser sei zwar auch zur Bewässerung und für andere Nutzungen angezapft worden,
aber Mingshui sei damals insgesamt doch noch „eine überaus glückliche Welt“ (jile
de shijie 極樂的世界) gewesen.15 Das ökologische Thema des maßvollen Umgangs
mit den natürlichen Ressourcen kehrt später in einer Begründung der Überschwem-
mungskatastrophe wieder, wie noch zu sehen sein wird.
Während des ersten Jahrhunderts der Ming-Dynastie herrschten zunächst noch

harmonische Verhältnisse ohne meteorologische Extreme, die „einer Zeit höchsten

12 Xi-Zhou Sheng 1981, Kap. 23, S. 340. 
13 Ebd., Kap. 24, S. 360–363. 
14 Ebd., Kap 24, S. 362. 
15 Ebd., Kap 24, S. 353. 

210



Wassertopik, Wassermythik und Vergeltungslogik

Friedens“ (taiping shi 太平時), „einer Epoche universaler Gleichheit“ (datong zhi
shi 大同之世 ) oder „einer Landschaft der Westlichen Zhou“ (Xi-Zhou de fengjing
西周的風景) vergleichbar gewesen seien,16 wobei im letzteren Vergleich ein deutli-
cher Hinweis auf die Implikation des Autorpseudonyms Xi-Zhou Sheng enthalten
ist. Dem Prinzip der „Resonanz von Ursache und Wirkung“ (ganying ru xiang 感應
如響 ) entsprechend habe der anthropomorphisierte,  von seiner Funktion her dem
Kaiser angenäherte „ehrwürdige Himmel“ (laotian 老天) dem Kreis Xiujiang eine
Reihe  besonders  empathischer,  kompetenter  und  tüchtiger  Magistraten  geschickt.
Aber kein Glück dauere für immer, und die Bescheidenheit und Ehrlichkeit der loka-
len Bevölkerung habe nicht ewig bewahrt werden können. Die im Hauptteil des Ro-
mans ausführlich dargestellten soziokulturellen Prozesse der Dekadenz, Korruption
und Anmaßung werden demnach als etwas Unausweichliches, geradezu Dialektisch-
Naturgesetzliches  dargestellt.  Umgekehrt  wird  auch  ein  kausaler  Zusammenhang
zwischen korrumpierten „Volkssitten“ (minfeng 民風 ) einerseits und der dadurch
bewirkten „Wandlung der Witterung“ (tianbian 天變) andererseits konstruiert.17

Wassermythische Instanzen

Die sich häufenden Störungen der Witterung manifestieren sich vor allem im Medi-
um des Wassers, indem es zu Unzeiten und in unregelmäßigen Mengen regnet. Die-
se werden zunächst dem Wirken des „Regenmeisters“ (yushi 雨師) zugeschrieben,18

der im wassermythischen Imaginaire aber fortan keine Rolle spielt. Gemäß der Er-
zählerstimme hätten die Wetterextreme, die sogar chronikartig aufgelistet werden,
um ihre Häufung zu betonen, von der lokalen Bevölkerung als Warnzeichen verstan-
den werden sollen. Ferner sind auch zwei Kurzberichte über außergewöhnliche Er-
eignisse in der Region im Stile von „Aufzeichnungen über Seltsamkeiten“ (zhiguai
志怪) eingefügt, die insofern allegorisch lesbar sind, als sie mit Wasser assoziierte
Vorzeichen der Überschwemmungskatastrophe enthalten. Zuerst wird vom medizi-
nisch höchst ungewöhnlichen Fall eines Menschen berichtet, dessen Körper allmäh-
lich so durchsichtig wie ein Kristall geworden sei.19 „Kristall“ (shuijing 水晶) spielt
auch insofern auf die Wassersphäre an, als in der sie betreffenden Vorstellungswelt
die Paläste der Meeresdrachenkönige als aus Kristall gebaut imaginiert wurden (sie-

16 Ebd., Kap 24, S. 353 (Titelcouplet) und S. 357 sowie Kap. 26, S. 378. 
17 Xi-Zhou Sheng 1981, Kap. 26, S. 389. 
18 Ebd., Kap. 27, S. 391.
19 Ebd., Kap. 27, S. 392.

211



Roland Altenburger

he dazu weiter unten). Noch konkreter wird die Überschwemmungsthematik in einer
Anekdote über die hübsche Frau eines Schauspielers, die eine monströse Geschwulst
am Kopf bekam, eingeführt. Als diese aufplatzte, sei ein Affe herausgesprungen, der
erklärt habe, er sei der Affengeist (houjing 猴精), der „Wind und Regen heraufbe-
schwören“ (hu feng huan yu 呼風喚雨) könne. Seit er in einem Fluss mit einem al-
ten Überschwemmungsdrachen (laojiao 老蛟 ) gemeinsame Sache gemacht habe,
um der lokalen Bevölkerung zuzusetzen, habe der Himmel ihm nach dem Leben ge-
trachtet; deshalb müsse er sich vor diesem verstecken.20 Diese Binnenerzählung über
eine Art Wasserdämon wurde offenbar aus Taiping guangji 太平廣記 (Umfassende
Aufzeichnungen der Taiping[-Ära], 978), der monumentalen Kompilation mittelal-
terlicher Erzählstoffe, adaptiert.21 Sie dient hier primär dazu, den wassermythischen
Topos des Überschwemmungsdrachens (jiao 蛟) vorwegnehmend einzuführen.22

Die weitere Vertiefung der Wassertopik erfolgt dann über einen aufschlussrei-
chen Exkurs zum Thema der Sparsamkeit  und Sorgsamkeit  im Umgang mit dem
Wasser.  Demnach  werde  in  der  Menschenwelt  alles,  auch  das  Trinkwasser,  von
Gottheiten verwaltet und sei jedem Menschen von der Menge her genau zugemes-
sen. Wenn jemand aber über sein Maß hinaus Wasser verschwende, werde darüber
genau Buch geführt; die Strafen für solche Übertretungen seien drakonisch. Obwohl
das Wasser so wertvoll sei wie Getreide, werde es häufig geringgeschätzt.23 Um zu
zeigen, dass Wasser nicht überall einfach verfügbar sei, werden verschiedene Orte in
der Nähe von Jinan genannt, die trotz des legendären Wasserreichtums der Region
unter extremer Wasserknappheit litten, und wo es deshalb unvorstellbar wäre, Trink-
wasser zu verschwenden. Dem wird der Umgang der Bewohner von Mingshui ge-
genübergestellt, die angesichts des im Überfluss vorhandenen Wassers nicht auf die
Idee kämen, dass Wasserverschwendung etwas moralisch Verwerfliches sein könn-
te. Durch Freveltaten wie die Monopolisierung oder Verunreinigung von Wasser be-
leidigten sie aber „die hochrangigen Gottheiten des Wasseramts“ (shuiguan dadi 水

20 Ebd.
21 Xi-Zhou Sheng 1981, Kap. 27, S. 392. Diese auf 555–562 datierte Legende wurde aus

dem Taiping guangji, j. 220 (Li Fang et al. 2003 [1961], Bd. 5, S. 1689–1690), adaptiert,
wobei der titelgebende Name des Schauspielers (Diao Junchao 刁俊朝) im Roman beibe-
halten wurde und deshalb als intertextuelle Markierung dient.

22 Zu Überschwemmungsdrachen siehe de Visser 1969 (1913), S. 76–81. Für eine andere
Deutung der Funktion dieses „Exkurses“ vgl. Yang 2003, S. 225.

23 Hier zitiert der Erzähler aus  Mengzi 孟子 7A23, wo Wasser noch als etwas Selbstver-
ständliches, im Überfluss Vorhandenes bezeichnet wird. Dem widerspricht der Erzähler,
indem er die Kostbarkeit des Wassers betont.

212



Wassertopik, Wassermythik und Vergeltungslogik

官大帝) wie den Drachenkönig (Longwang 龍王) und den Flussgrafen (Hebo 河伯,
auch Wassergraf, Shuibo 水伯, genannt),24 die ihrerseits Beschwerden über das an-
maßende Verhalten der Bewohner von Mingshui an den Himmelspalast richteten.
Daraus  ließe  sich  schließen,  dass  die  lokale  Bevölkerung  sich  des  Risikos  ihres
schuldhaften Verhaltens gar nicht bewusst sei, was auch als ein indirekter Hinweis
darauf verstanden werden kann, dass das Verhältnis zum Wasser und der Umgang
damit im Zuge der Kulte für Wassergottheiten oder in einschlägigen Bräuchen nicht
hinreichend reguliert worden wären.
Mit dem Drachenkönig und dem Flussgrafen werden zwar zunächst zwei Instan-

zen aus dem konventionellen mythischen Repertoire der Wasseradministration in die
Erzählung eingeführt; im weiteren Geschehensverlauf spielen diese allerdings keine
maßgeblichen  Rollen  mehr.  Stattdessen  greift  der  Erzähler  zur  Vermittlung  zwi-
schen göttlichem Überbau und Menschenwelt auf eine wassermythisch höchst be-
deutsame Figur aus der daoistischen Tradition zurück, die im Text meist als „Voll-
endeter Edler Xu“ (Xu zhenjun 許真君) bezeichnet wird. Diese verweist unmissver-
ständlich auf Xu Xun 許遜 (hao Jingyang 旌陽 et al., 239–374), den ersten Patriar-
chen der daoistischen Schulen Jingming 淨明 und Lüshan 閭山. Dieser wurde an
seinem Herkunftsort Nanchang 南昌 (Jiangxi) als eine regionale Gottheit von her-
ausragender Bedeutung verehrt. Der Kult um ihn strahlte zwar weit über die Region
hinaus, dürfte in Shandong aber nur eher marginal vertreten gewesen sein.25 
Xu Xun wird in Xingshi yinyuan zhuan in erster Linie als die Wassergottheit ein-

geführt, deren zivilisatorische Großtat der Legende nach darin bestanden hatte, dass
sie die Überschwemmungsdrachen ihrer Herkunftsregion getötet oder gebannt und
dadurch seine Herkunftsregion hydrologisch stabilisiert hatte. Die Hagiographie Xu
Xuns,  in deren Zentrum die Schilderung seiner abenteuerlichen Jagd nach Über-
schwemmungsdrachen steht, wurde von Deng Zhimo 鄧志謨 (unbekannte Lebens-
daten) im Kurzroman Tieshu ji 鐵樹記 (Der eiserne Baum, 1603) erzählliterarisch

24 Zu Hebo bzw. Shuibo siehe Yuan Ke 1957, S. 188–193, und Schafer 1973, S. 25–27. Die-
se Wassergottheit könnte als das konfuzianische Pendant zum Drachenkönig beschrieben
werden. Ihr wurden teilweise dieselben Attribute und Eigenschaften wie dem Drachenkö-
nig zugeschrieben, so auch die Macht, Überschwemmungen bewirken zu können. Er wird
in Xingshi yinyuan zhuan auch mit Qu Yuan 屈原 (ca. 340–278 v.u.Z.) in Verbindung
gebracht; siehe Xi-Zhou Sheng 1981, Kap. 30, S. 435 (Kapitelüberschrift).

25 In Zhangqiu ist zwar kein Schrein für Xu zhenjun dokumentiert; im westlich daran an-
grenzenden, bereits einen Teil der Stadt Jinan bildenden Kreis Licheng 歷城縣 hingegen
schon. Siehe Wang Zengfang et al. 2004 (1840), j. 18, S. 21b.

213



Roland Altenburger

aufbereitet.26 Zur  überregionalen  Verbreitung  dürfte  auch  dessen  Adaption durch
Feng Menglong 馮夢龍 (1574–1646) in der überlangen 40. und letzten Novelle sei-
ner Sammlung Jingshi tongyan 警世通言 (Umfassende Worte zur Ermahnung der
Epoche, 1624) beigetragen haben.27 Es gibt zwar keine Hinweise darauf, dass dem
Autor des  Xingshi yinyuan zhuan eine dieser Versionen der popularisierten Hagio-
graphie Xu Xuns als direkter Bezugspunkt gedient hätte, aber er war zweifellos mit
diesem Legendenstoff und dessen wassermythischer  Bedeutung vertraut.  Das legt
die anlässlich der Einführung Xus verwendete Formulierung nahe, wonach er „in der
Wasseradministration für die  Bewachung der  Überschwemmungsdrachen“ (shuifu
shou jiao 水府守鮫) zuständig sei.28

Während die bisherige Forschung zu Xingshi yinyuan zhuan einseitig die Rolle
Xu Xuns als eines Heilers, der Pillen an die lokale Bevölkerung verteilt, betont hat,29

steht hier seine Funktion als eine einflussreiche Wassergottheit, die auch weitab ih-
rer ursprünglichen territorialen Zuständigkeit über das Wasser gebietet, eindeutig im
Vordergrund. Der Auftrag des Jadekaisers an ihn lautet, von Nanchang nach Xiuji-
ang  zu  reisen,  um  dort  „die  göttlichen  Überschwemmungsdrachen  loszulassen“
(fangchu shenjiao 放出神蛟), die örtlichen Quellen „durchzuspülen“ (xie 瀉) und
mit Unterstützung „der rangniedrigeren Wasserbeamten des Baiyun-[Sees]“ (Baiyun
shuili 白雲水吏) zu einem bestimmten Zeitpunkt – um die Mittagszeit des 10. Tages
des 7. Monats des Jahres xinhai 辛亥 – die Übeltäter in der Bevölkerung Mingshuis
in einer Sturzflut ertrinken zu lassen.30 Auffallend an dieser Auftragsumschreibung
ist  die  darin  implizierte  Umkehrung  der  angestammten  Rolle  Xu Xuns:  War  er
gemäß der Ursprungslegende der Bändiger der Flut bzw. der Überschwemmungs-

26 Der vollständige Titel lautet: Jindai Xu Jingyang de dao qin jiao Tieshu ji 晉代許旌陽得
道擒蛟鐵樹記 (Die Geschichte vom eisernen Baum: Wie Xu Jingyang in der Jin-Dynas-
tie  den  Weg  erlangte  und den  Überschwemmungsdrachen  fing).  Für  eine  moderne
Textausgabe siehe Deng Zhimo 1993; für Forschung dazu Ganany 2018, S. 92–165, so-
wie Wang Zicheng 2018.

27 „Wie im Jingyang-Palast unter dem Eisernen Baum ein Dämon gebannt wurde“ („Jin-
gyanggong tieshu zhen yao“ 旌陽宮鐵樹鎮妖 ); siehe Feng Menglong 1965, Bd. 2, S.
593–647; übersetzt in Feng Menglong 2005, S. 673–744. Vgl. die weitgehend textidenti-
sche Version in der nur in Japan erhaltenen, ebenfalls Feng Menglong zugeschriebenen
Trilogie  Sanjiao ounian 三教偶拈 (Zufällige Auswahl zu den Drei Lehren, undatiert
[vermutlich späte Ming]), mit dem Titel: „Wie der Vollendete Edle Xu im Jingyang-Pa-
last  den  Überschwemmungsdrachen  zerhackte“  („Xu zhenjun  Jingyanggong  zhan  jiao
zhuan“ 許真君旌陽宮斬蛟傳); siehe den Nachdruck Feng Menglong 1990.

28 Xi-Zhou Sheng 1981, Kap. 28, S. 417 (hier in der Schreibung 鮫 als Variante für 蛟).
29 Wu 1997, S. 110–113; Berg 2002, S. 124–126.
30 Xi-Zhou Sheng 1981, Kap. 29, S. 420.

214



Wassertopik, Wassermythik und Vergeltungslogik

drachen und damit ein Beschützer der Bevölkerung vor Flutkatastrophen, wird er
hier nun selber zum Auslöser einer Überschwemmungskatastrophe. Das Motiv der
Errettung vor der Flut, das den Kern des Xu-Xun-Narrativs ausmacht, ist im Roman
zur „dämmenden“ (tiyan 堤堰 ) Wirkung seiner magischen Pillen hin verschoben
und damit stark eingeschränkt worden. Vor der Schwelle eines Hauses platziert, be-
wahren die Pillen ausgewählte Familien vor dem Ertrinkungstod.31 Das modifizierte
Motiv der selektiven Rettung dient aber lediglich dazu, dass der Übergriff der Was-
serwelt auf die Menschenwelt kein allumfassender ist.
In den Versen, die Kapitel 29 einleiten, wird gleichwohl das Schreckbild einer

haushohen Flutwelle imaginiert, welche die Sphäre der Menschen in ein von Was-
serwesen bewohntes Gegenreich transformiert,  wobei wiederum auf topische Ele-
mente aus der konventionellen Wassermythik zurückgegriffen wird:

Geräumige Residenzen verwandeln sich in ein Reich von Fischen und Weich-
schildkröten; / [Die Leichen von] Frauen und Männern stapeln sich im Palast
der Überschwemmungsdrachen. / Hohe Hallen werden zu Kristalldörfern um-
gestaltet; / Alt und Jung werden in die Schatzkammern der Meeresdrachen ge-
schwemmt. 

廣廈變為魚鱉國，婦男填塞鮫宮；高堂轉做水晶鄉，老稚漂流海藏。32

Zum mythischen Personal, das in der Beschreibung der Überschwemmungskatastro-
phe mobilisiert wird, gehören ferner „Geistergeneräle“ (shenjiang 神將) bzw. „Him-
melsgeneräle“ (tianjiang 天將), die auf Drachenpferden reiten und Befehle erteilen,
Haus um Haus zu überfluten, dabei aber ausgewählte Haushalte zu verschonen.33 Es
wird allerdings suggeriert, dass diese Instanzen nur dem erkennenden Auge sichtbar
seien, sodass sich zwei Lesarten der Katastrophe, eine mythische und eine menschli-
che, eröffnen. Zwischen diesen zwei ontologischen Registern springt die Darstellung
der Katastrophe hin und her, wobei freilich die wassermythische Ebene immer auch
metaphorisch lesbar ist.

Die Darstellung der Überschwemmungskatastrophe

Die Beschreibung der  Überschwemmungskatastrophe,  die im linearen Ablauf am
Anfang des 29. Kapitels steht, wird im 24. Kapitel bereits andeutungsweise vorweg-

31 Ebd.
32 Ebd., Kap. 29, S. 419.
33 Ebd., Kap. 29, S. 420.

215



Roland Altenburger

genommen, indem der Erzählerdiskurs hier die topographischen Verhältnisse hin-
sichtlich ihrer Anfälligkeit für Überschwemmungen wie folgt erläutert:

Wenn es aber unablässig stark regnet, dann entstehen am Berg oben Flutwel-
len, die nicht nur den Baiyun-See an allen Ufern zum Überlaufen bringen und
eine  Überschwemmung  verursachen,  sondern  auch  der  Bevölkerung  dieser
Wasserregion einen Schlag versetzen werden. 

若是淫雨不止，山上發起洪水來，不止那白雲湖要四溢泛漲，這些水鄉
的百姓也還要衝去的哩。34

Hier wird der enge topographische Zusammenhang zwischen den umliegenden Ber-
gen und dem Baiyun-See dahingehend neu interpretiert, dass vom See die Gefahr ei-
ner Flutwelle drohe, die durch Sturzbäche von den umliegenden Abhängen bewirkt
werde.
In der eigentlichen Schilderung der Katastrophe, die scheinbar faktenorientiert

gehalten ist, wird beschrieben, wie bereits am Vortag der Katastrophe dunkle Wol-
ken aufziehen  und sich ein Sturm zusammenbraut,  aus dem sich ein  anhaltender
Starkregen entlädt, der die Straßen und Wege in Flüsse und Bäche verwandelt, die in
die Häuser eindringen und diese unter Wasser setzen. Nachdem es intensiv weiterge-
regnet  hat,  ergießt  sich von den  Bergen  herab  in  das  Städtchen eine  „Sturzflut“
(hongshui 洪水), die den Wasserpegel auf über sechs Meter anschwellen lässt.35 Am
darauffolgenden Tag ist alles wie leergefegt und kaum ein Stein steht mehr auf dem
anderen. Während die Häuser verschwunden sind, treiben unzählige Leichen an der
Wasseroberfläche. Es wird resümiert, dass die Bewohner des Städtchens zu siebzig
Prozent der Überschwemmungskatastrophe zum Opfer gefallen seien.36

Einige haben überlebt, weil sie rechtzeitig auf Bäume oder Hausdächer geflüch-
tet sind. Daneben gibt es aber einen völlig unversehrten Teil der Bevölkerung, deren
Gebäude unbeschädigt und deren Getreidevorräte und Geräte unberührt geblieben
sind. Ihre Verschonung wird pauschal mit ihrer „Lebensführung“ (weiren 為人), die
sich letztlich ausgezahlt habe, in einen Zusammenhang gestellt. Das wird in der fol-
genden Formulierung auf den Punkt gebracht:

Die Ertrunkenen waren zwar alle gleichermaßen tot, aber sie waren auf man-
nigfach verschiedene, je unterschiedliche Weise umgekommen. 

34 Xi-Zhou Sheng 1981, Kap. 24, S. 353.
35 Ebd., Kap. 29, S. 419.
36 Ebd., Kap. 29, S. 420.

216



Wassertopik, Wassermythik und Vergeltungslogik

那些被水淹死的人總然都是一死，那死的千態萬狀，種種不一。37

Dieser Erzählerkommentar impliziert, dass die verschiedenen Arten des Sterbens in
der Überschwemmungskatastrophe mit den Verfehlungen der Figuren in einem sinn-
haften Zusammenhang gestanden hätten. Zur Illustration werden mehrere Beispiele
für unterschiedliche Todesarten beschrieben. Das Ende des zwielichtigen Verwalters
des daoistischen Tempels, in dem Xu Xun während seines Aufenthalts in Mingshui
zeitweise wohnte, wird in makabrem Detail geschildert. Diese Figur mit dem ominö-
sen Namen Zhang Shuiyun  張水雲 (wörtliche Bedeutung des persönlichen Na-
mens: ‚Wasserwolke‘) fällt plötzlich in einen Tiefschlaf und wird auf einem Stuhl
sitzend von den Fluten davongetragen. Als man später seine Leiche entdeckt, sitzt
diese noch immer auf dem Stuhl, der auf einem hohen Baum feststeckt, bis er vom
Wind heruntergeweht wird. Schließlich werden seine Überreste mitsamt dem Stuhl
in einer Grube verscharrt.38 Es bleibt in dieser Episode aber lediglich angedeutet,
dass die grotesk unwürdigen Umstände des postmortalen Ergehens dieser Figur die
Strafe seien für ihre besondere Bösartigkeit, die zuvor punktuell beschrieben wurde.
Ein bemerkenswertes  Beispiel  bietet  die  elaborierte  Binnenerzählung  über  Qi

Bochang 祁伯常,39 einer üblen Figur, der u. a. ein inzestuöses Verhältnis mit seiner
eigenen Schwester nachgesagt wird. Qi wird drei Jahre vor der Katastrophe das Pri-
vileg zuteil, im Zuge einer Traumreise in die Unterwelt einen Blick in das zukünfti-
ge Sterberegister werfen zu dürfen. Darin findet er einen Sammeleintrag über sich
selber, wonach er mit mehreren Angehörigen seiner Familie gleichzeitig im Wasser
umkommen werde. Seine eigene Lebenszeit könne er aber dadurch verlängern, dass
er fortan seiner Lieblingsspeise entsage, Ochsenfrösche (tianji 田雞), von denen er
noch einen großen Vorrat hat. Trotz seines schier unstillbaren Verlangens nach ge-
bratenen Speisefröschen hält er sich eine Weile an dieses Meidungsgebot. Eines Ta-
ges entscheidet er sich aber dafür, das Risiko einzugehen: Er schlägt die Warnung in
den Wind und verspeist fortan – gleichsam kompensatorisch – noch umso mehr Frö-
sche. Seine Furcht vor dem im Traum vorhergesagten Todesdatum bleibt aber den-
noch bestehen. Als das Datum unaufhaltsam näher rückt, meidet er gezielt Gewässer
und versteckt sich in einem daoistischen Tempel in den Bergen, wo er sich sicher
wähnt. Als das Unwetter dann aber losbricht, nimmt es ausgerechnet von der Berg-
spitze, auf der er sich aufhält, seinen Ausgangspunkt. Qi wird von der Sturzflut den
Berg hinuntergespült, wobei sein Körper von Felsbrocken zerquetscht und schließ-

37 Xi-Zhou Sheng 1981, Kap. 29, S. 420.
38 Ebd., Kap. 29, S. 421.
39 Ebd., Kap. 29, S. 421–425.

217



Roland Altenburger

lich von einem Ast aufgespießt wird. Weiter geht die implizierte Parallele zu seinem
eigenen Umgang mit den Fröschen allerdings nicht. Der Text lässt auch bemerkens-
wert unerwähnt, dass Ochsenfrösche aufgrund ihrer amphibischen Lebensweise mit
der Wassersphäre assoziiert  wurden, und dass Qis grausamer Tod sinnbildlich als
Vergeltung für dessen vielfachen Frevel an den Wasserkreaturen lesbar ist.
Die unterschiedlichen Todesarten der Überschwemmungsopfer werden zwar als

durch deren diverse individuelle und kollektive Schuldverstrickungen begründet be-
hauptet; dass diese vermeintlichen kausalen Zusammenhänge anhand der einzelnen
Fallgeschichten allerdings keineswegs plausibel werden, zeigt sich besonders deut-
lich in einem dritten Fallbeispiel. Darin wird einer namens Chen Hua 陳驊, der eine
Affäre mit der Nebenfrau seines Vaters hat, mit dieser zusammen unterwegs im Un-
wetter vom Blitz erschlagen. Die Erzählerstimme kommentiert abschließend noch,
der Meeresdrachenkönig (Hailongwang 海龍王) habe die beiden in seinen „Kristall-
palast“ (shuijinggong 水晶宮) eingeladen und sei ein so umsichtiger Gastgeber ge-
wesen, dass sie gar nicht mehr hätten gehen wollen. Das kann nur als sarkastische
Umschreibung dafür verstanden werden, dass diese zwei Opfer in der Überschwem-
mungskatastrophe ein Wassergrab fanden.40

Gegenbeispiele für von der Katastrophe verschonte Personen bzw. Gruppen wer-
den vor allem anhand der zwei Familien Di 狄 und Xue 薛 erzählt, deren durch
Freundschafts- und Heiratsbande verflochtene Kollektivgeschichte im Zentrum des
Hauptteils des Romans steht. Während die moralischen Profile dieser zwei Familien
sich im weiteren Verlauf der Romanhandlung als – gelinde gesagt – zwiespältig er-
weisen, werden ihre privilegierten Schicksale in der Überschwemmungskatastrophe,
also noch zu Beginn dieses Erzählstrangs, vor allem damit begründet, dass sie den
Unsterblichen Xu Xun zeitweise beherbergen und großzügig bewirten. Als sie ihm
Abschiedsgeschenke überreichen,  lehnt er diese allerdings ab mit der bemerkens-
werten Begründung, er sei so flüchtig wie Wasserdampf (yunshui 雲水 ) und habe
deshalb keine Verwendung dafür.41 Der Begriff  yunshui (wörtl. ‚Wolken und Was-
ser‘), dient einerseits zwar zur Charakterisierung des unsteten Lebenswandels eines
wandernden Daoisten, kann andererseits aber auch als Andeutung von Xus besonde-
rer  Affinität  zum Wasser  und seiner  Verfügungsgewalt  über  dasselbe  verstanden
werden. Er hinterlässt seinerseits den Xues zum Abschied eine Karte mit dem Rat,
sich vor der großen Katastrophe auf einem Baum in Sicherheit zu bringen. Als dann
das Wasser anschwillt, dringt es bei den Dis aufgrund einer dämmenden Pille gar

40 Xi-Zhou Sheng 1981, Kap. 29, S. 425.
41 Xi-Zhou Sheng 1981, Kap. 29, S. 431.

218



Wassertopik, Wassermythik und Vergeltungslogik

nicht in die Residenz ein, während die Xues, dem Rat des Unsterblichen folgend, auf
einen Baum im Innenhof ihres Anwesens klettern. Von dort aus beobachten sie, für
die diese Ebene des Geschehens wahrnehmbar zu sein scheint, die Geistergeneräle
bei der Erteilung von Befehlen, welche Häuser verschont werden und wer gemäß
den Anweisungen des Unsterblichen Xu ertrinken müsse. Der Sohn der Familie Di,
Di Xichen 狄希陳, der Protagonist des Hauptteils des Romans, wird außer Hauses
von der Flut überrascht. Während er mit einer Schwimmhilfe auf dem Wasser treibt,
begegnet er ebenfalls zwei Gottheiten (shenling 神靈), von denen die eine auf einem
Fisch, die andere auf einem Drachen reitet. Diese entscheiden, dass er aufgrund ei-
ner früheren Episode, in der er Verdienste sammelte, überleben dürfe, weshalb er
sich auf einen Baumwipfel retten kann.42

Schluss

In den Kapiteln 28 und 29 des Romans Xingshi yinyuan zhuan wird erzählt, wie die
Bewohner  des  Landstädtchens  Mingshui  für  ihren  sorglosen und eigenmächtigen
Umgang mit dem Wasser und dessen Kreaturen kollektiv bestraft werden, indem sie
von einer  verheerenden Überschwemmung heimgesucht  werden,  der  ein Großteil
der örtlichen Bevölkerung zum Opfer fällt. Die nähere Untersuchung des Texts hat
zunächst vor allem aufgezeigt, wie aufwändig und sorgfältig die narrative Darstel-
lung dieses Ereignisses konstruiert  und kontextualisiert  ist:  einerseits  topisch und
landschaftlich-topographisch, andererseits mythisch und in Bezug auf eine aquati-
sche Parallelsphäre von administrativen und göttlichen Instanzen. Die Analyse der
Darstellung der Überschwemmungskatastrophe in diesen Kontexten und des Vergel-
tungsnarrativs hat gleichzeitig aber erhebliche textinterne und -logische Widersprü-
che zu Tage gefördert. Die Vergeltung für vergangene Taten, soweit diese in Fallge-
schichten exemplifiziert wird, erweist sich als viel diffuser motiviert, insofern etwa
auch mit Frevel am Wasser nicht in Zusammenhang stehende Vergehen als Begrün-
dung für den Ertrinkungstod einzelner Figuren herangezogen werden. Diese Wider-
sprüche sind aber nicht etwa dem Unvermögen des Autors zuzuschreiben, sondern
ihrerseits signifikant hinsichtlich ihrer kulturell-semiotischen Bedingtheit. Die Zu-
sammenhänge zwischen individuellem frevelhaften Verhalten und dem Ergehen in
der Wasserflut erscheinen nicht einfach inkonsistent oder inkonsequent, sondern als
Konstruktion auffällig  in  ihrer  kausalen Überdeterminiertheit  und ihrer  topischen

42 Ebd., Kap. 29, S. 432.

219



Roland Altenburger

Überkodierung. Die Einbettung in eine elaborierte Wassertopik und Wassermythik
erweist  zwar als ästhetisch-semiotisch raffiniert  sowie als kultisch-ethnographisch
aufschlussreich hinsichtlich der evozierten aquamythischen Vorstellungswelten, mit-
unter  auch  als  originell,  was  etwa  die  Neuinterpretation  des  legendären  Über-
schwemmungsdrachenbändigers Xu Xun betrifft; sie verfehlt aber letztlich das anzu-
nehmende erzählliterarische Ziel, die Glaubwürdigkeit  und Schlüssigkeit  der Dar-
stellung dieser Überschwemmungskatastrophe zu erhöhen.
Sun Kaidi 孫楷第 (1898–1986) hat schon 1933 in einem Aufsatz darüber gerät-

selt, auf welche historische Überschwemmungskatastrophe in der späten Ming- oder
frühen Qing-Zeit sich der Autor des  Xingshi yinyuan zhuan in seiner Darstellung
realiter bezogen haben könnte. Dass die Suche nach möglichen historischen Bezugs-
punkten in Lokalchroniken zu keinen schlüssigen Ergebnissen gelangte,43 überrascht
allerdings nicht. Obwohl der Text zwar mimetisch gesättigt zu sein scheint, dürfte
seine  Bezugnahme  auf  lokalhistorische  Ereignisse  und  Gegebenheiten  eher  eine
scheinbare gewesen sein. Das lässt sich bereits an der verfremdenden, mitunter so-
gar  pseudogeographischen  Lokalisierung  der  Handlung  erkennen.  Dieser  Autor
schrieb also wohl nicht als Augenzeuge über am eigenen Leib erfahrene, traumati-
sierende Erlebnisse; entsprechend diente die Darstellung auch nicht der Bewahrung
einer lokalhistorischen Erinnerung oder der Verarbeitung einer kollektiven Leider-
fahrung.
In  der  internen  Chronologie  des  Xingshi  yinyuan  zhuan folgt  auf  die  Über-

schwemmungskatastrophe eine schwere Dürre, was topisch als das Umschlagen der
„Wasserlandschaft“  (shuixiang)  in  ein  „Feuerreich“  (huoguo 火國 )  verbildlicht
wird.44 Dem liegt aber nicht nur eine dialektische Idee zugrunde, sondern Flut und
Dürre sind vielmehr wie die zwei Seiten einer Münze gleichermaßen Ausdruck einer
kosmisch-meteorologischen Störung. Während die Sturzflut aber ein plötzliches Er-
eignis darstellt, besteht das Szenario der Dürre darin, dass sie sich über Monate hin-
weg erst allmählich anbahnt. Deshalb kann darauf mit geeigneten individuellen, kol-
lektiven und behördlichen Gegenmaßnahmen reagiert werden.45 Dass die im 31. Ka-

43 Sun 1981 (1933), S. 1518–1519; vgl. Wu 1997, S. 89–90 und Anm. 10.
44 Xi-Zhou Sheng 1981, Kap. 31, S. 450.
45 Dürren und die zu ihrer Beendigung für erforderlich gehaltenen Rituale des Erbittens –

oder sogar des Erzwingens – von Niederschlag sind übrigens besser erforscht als Über-
schwemmungen und allfällige Rituale zur Besänftigung der Wassersphäre. Siehe dazu z.
B. Snyder-Reinke 2009. In Xingshi yinyuan zhuan wird der ersehnte Niederschlag außer
von der Drachengottheit auch vom Stadtgott (chenghuang 城隍) erbeten. Siehe dazu Xi-
Zhou Sheng 1981, Kap. 31, S. 460.

220



Wassertopik, Wassermythik und Vergeltungslogik

pitel des Xingshi yinyuan zhuan geschilderte Dürre in einigen Gebieten – allerdings
nicht in Xiujiang – zu einer Hungerkatastrophe und bis hin zum Kannibalismus es-
kaliert, hängt wesentlich mit dem Versagen der dortigen Eliten zusammen, die sich
nur widerwillig an der wohltätigen Nothilfe für die hungernde Bevölkerung beteili-
gen. Während erstaunlicherweise nichts dazu gesagt wurde, ob oder wie die prakti-
sche  Bewältigung  der  verheerenden  Überschwemmungskatastrophe  gelang,  wird
diese  im  Zusammenhang  der  Hungerkatastrophe  zum zentralen  Thema.  Deshalb
wirkt die Darstellung des Hungers mit seinen Auswirkungen auf die lokale Gesell-
schaft auch viel glaubwürdiger beschrieben als im Falle der Flutkatastrophe.46 Es ist
außerdem bezeichnend, dass sowohl die Dürre als auch der Hunger in der erzähleri-
schen Darstellung ganz ohne jede Mythisierung auskommen.
Zu Beginn des 32. Kapitels des Romans wird retrospektiv resümiert,  dass das

Flut- und Dürrejahr  xinhai die Strafe des Himmels gewesen sei für die Frevel ver-
gangener Zeiten, nämlich für „die Akte von Ritualübertretungen und Gerechtigkeits-
verletzungen“ (yue li fan yi de shi 越禮犯義的事) sowie für „die überhebliche Un-
diszipliniertheit und die frivole Zügellosigkeit“ (jiaozong yinyi 驕縱淫佚) der Be-
völkerung.47 Die Pauschalität dieses Urteils steht aber wiederum im Widerspruch zu
vorangegangenen Darstellungen, die vielmehr die Differenziertheit der Schicksale in
Abhängigkeit vom Verhalten der Figuren behaupteten, wonach angeblich jeder die
ihm zustehende Strafe oder Belohnung bekäme – bis hin zum Konzept der Vorbe-
stimmtheit (bei gleichzeitiger Beeinflussbarkeit) der Lebenszeit jedes Menschen. An
der  im Rahmen des  Romans  geradezu  unvermeidlichen  Widersprüchlichkeit  und
Überdeterminiertheit  sowie  des  daraus  resultierenden  Eindrucks  der  Inkonsistenz
und Ambiguität solcher narrativer  Vergeltungslogik zeigt sich einmal mehr deren
Konstruiertheit.
Was lässt sich aus diesen Episoden des Romans Xingshi yinyuan zhuan für das

tiefere Verständnis des spätkaiserzeitlichen chinesischen Umgangs mit Risiko und
Krisen ableiten? Die multiplen Erklärungshypothesen, die sich tendenziell gegensei-
tig widerlegen, verschieben das Risiko und die Verantwortlichkeit vom Individuum
zum Kollektiv. Sie können ihrerseits auch als Ausdruck eines gesteigerten Krisenbe-
wusstseins des spät-Ming-zeitlichen Autors gedeutet werden, der sich als Zeitgenos-
se einer „zu Ende gehenden Epoche“ (moshi 末世) wahrgenommen haben dürfte.48

46 Siehe dazu ausführlicher Wu 1997, S. 91, wo aber vor allem die metaphorischen und alle-
gorischen Dimensionen betont werden.

47 Xi-Zhou Sheng 1981, Kap. 32, S. 463.
48 Yang 2003, S. 135–199.

221



Roland Altenburger

In der mythisierten Phantasie einer ‚reinigenden Flut‘ mochte er gleichsam den letz-
ten Ausweg aus einer heillos erscheinenden Gegenwart gesehen haben.

Literaturverzeichnis

Altenburger, Roland. 2020. „Flood Disaster in Eighteenth-Century Shandong: Inter-
pretations of Fate in a Drum-Song Ballad“, in Fate and Prognostication in the Chi-
nese Literary Imagination, hrsg. von Michael Lackner et al. Prognostication in His-
tory Bd. 4. Leiden; Boston: Brill. S. 64–85.

Berg, Daria.  2002.  Carnival in China: A Reading of the Xingshi yinyuan zhuan.
China Studies Bd. 1. Leiden: Brill.

Deng Zhimo 鄧志謨. 1993. „Tieshu ji“ 鐵樹記, hrsg. von Xiang Yongyang 向永陽.
In Mingdai xiaoshuo jikan diyi ji 明代小說輯刊第一輯, hrsg. von Hou Zhongyi 侯
忠義. Chengdu: Bashu shushe. Bd. 4, S. 797–927.

Duan Jiangli 段江丽. 2003. Xingshi yinyuan zhuan yanjiu 《醒世姻缘传》研究.
Changsha: Yuelu shushe.

Feng Menglong 馮夢龍 , komp. 1965. Jingshi tongyan 警世通言 . 2 Bde. Xiang-
gang: Zhonghua shuju.

Feng Menglong 馮夢龍, komp. 1990. Sanjiao ounian 三教偶拈. In Guben xiaoshuo
congkan 古本小說叢刊. Beijing: Zhonghua shuju. Teil 4, Bd. 5.

Feng Menglong, komp. 2005. Stories to Caution the World: A Ming Dynasty Collec-
tion, Volume 2,  übers.  von Shuhui Yang and Yunqin Yang. Seattle und London:
University of Washington Press.

Ganany, Noga. 2018. „Origin Narratives: Reading and Reverence in Late-Ming Chi-
na“, Ph.D. dissertation, Columbia University.

Hu Shi 胡適. 1981 (1931). „Xingshi yinyuan zhuan kaozheng“《醒世姻緣傳》考證,
in Xi-Zhou Sheng 1981, S. 1448–1495.

Li Fang 李昉 et al. (Hrsg.). 2003 (1961). Taiping guangji 太平廣記. 10 Bde. Bei-
jing: Zhonghua shuju.

222



Wassertopik, Wassermythik und Vergeltungslogik

Plaks, Andrew H. 1985. „After the Fall: Hsing-shih yin-yüan chuan and the Seven-
teenth-Century Chinese Novel“, in Harvard Journal of Asiatic Studies 45.2, S. 543–
580.

Schafer, Edward. 1973.  The Divine Woman: Dragon Ladies and Rain Maidens in
T’ang Literature. Berkeley: University of California Press.

Snyder-Reinke, Jeffrey. 2009. Dry Spells: State Rainmaking and Local Governance
in Late Imperial China. Harvard East Asian Monographs Bd. 311. Cambridge, MA:
Harvard University Asia Center.

Sun Kaidi 孫楷第. 1981 (1933). „Yi feng kaozheng Xingshi yinyuan zhuan de xin“
一封考證《醒世姻緣傳》的信, in Xi-Zhou Sheng 1981, S. 1500–1527.

Visser, M. W. de. 1969 (1913). The Dragon in China and Japan. Reprint. Wiesba-
den: Dr. Martin Sändig.

Wang Zengfang 王贈芳 et al., hrsg. 2004 (1840). Daoguang Jinan fu zhi 道光濟南
府志. Zhongguo difangzhi jicheng; Shandong fuxian zhi ji 中國地方志集成；山東

府縣志集; Bd. 1-3. Nanjing: Fenghuang chubanshe.

Wang Zicheng  王子成 . 2018. „Jingyang gong tieshu zhen yao: Yi pian fanying
Mingchao zhengzhi de shuishen ticai xiaoshuo“ 《旌阳宫铁树镇妖》：一篇反映明

朝政治的水神题材小说 , in  Ming Qing xiaoshuo yanjiu 明清小说研究 130
(2018.4), S. 78–92.

Werner,  E.T.C.  1932.  A Dictionary  of  Chinese  Mythology.  Shanghai:  Kelly  and
Walsh.

Wu, Yenna. 1997. „From History to Allegory: Surviving Famine in the Xingshi yi-
nyuan zhuan“, in Chinese Culture: A Quarterly Review 38.4: 87–120.

Wu, Yenna. 1999. Ameliorative Satire and the Seventeenth-century Chinese Novel:
Xingshi Yinyuan Zhuan – Marriage as Retribution Awakening the World. Chinese
Studies Bd. 9. Lewiston, NY: The Edwin Mellen Press.

Xi-Zhou Sheng 西周生. 1981. Xingshi yinyuan zhuan 醒世姻緣傳, hrsg. von Huang
Suqiu 黃肅秋. 3 Bde. Shanghai: Shanghai guji chubanshe.

Yang Xunji 楊循吉 et al. 1990 (1530). Jiajing Zhangqiu xian zhi 嘉靖章丘縣志.
Tianyige cang Mingdai fangzhi xuankan xubian 天一閣藏明代方志選刊續編 Bd.
57. Shanghai: Shanghai shudian.

223



Roland Altenburger

Yang, Yu-chun. 2003. „Re-orienting Jin ping mei: The Moralizing Tales of Xingshi
yinyuan zhuan and Xu jin ping mei“. Ph.D. dissertation, Princeton University.

Yuan Ke 袁珂. 1957 Zhongguo gudai shenhua 中國古代神話. Erw. Ausg. Shang-
hai: Shangwu yinshuguan.

224



Lachen in der Krise. Dramaturgien des Komischen
im chinesischen Theater der Gegenwart

Anna Stecher

In this paper, I approach the topic of “crisis” from the perspective of contemporary Chinese
theatre and drama, specifically, comedies or plays with comical elements. I argue that many
of the humorous, funny, and grotesque plays written and performed in contemporary China
merit to be discussed in the context of the topic of crisis. They allow us to see which kinds of
crises are performed on contemporary Chinese stages and how these are narrated. I provide
in-depth discussions of works by Lin Weiran, Nick Yu, Zhou Shen & Liu Lu, Wen Fangyi,
Huang Weiruo and Li Jing. Eventually, I explore how contemporary Chinese dramaturgies of
crises can be read both as valuable reflections on contemporary China as well as on shared ex-
periences of crises in the contemporary world in general.

Um sich der krisenhaften Realität des 21. Jahrhunderts aus einer hierzulande wenig
bekannten Perspektive zu nähern, wird im vorliegenden Beitrag ein alternativer Weg
vorgeschlagen:  Er hat lustige, unterhaltsame,  groteske Geschichten im Fokus, die
von chinesischen Dramatikern in den letzten Jahren verfasst und auf chinesischen
Theaterbühnen aufgeführt wurden. In diesem Beitrag möchte ich anregen, sie in Zu-
sammenhang mit dem Thema „Krise“ zu denken: Die hier diskutierten Stücke kön-
nen zum einen als Belege für aktuelle Krisenthemen im chinesischen Theater gele-
sen werden, zum anderen auch als Beispiele dafür, wie zeitgenössische chinesische
Dramatiker mit komischen Mitteln sehr ernsthafte  Themen auf unterhaltsame Art
und Weise auf die Bühne bringen. Es wird sich zeigen, dass die dargestellten Krisen
durchaus nicht auf China begrenzt, sondern gemeinsame Erfahrungen in der gegen-
wärtigen Situation sind.
Im Kontext  von Theater  scheint  „Krise“  ein  nahezu  notwendiges  dramaturgi-

sches Moment zu sein: Sowohl als „Wendepunkt“, als „turning point“, durch den
sich etwas ändert, als auch als „Störung“ eines Gleichgewichts, einer harmonischen
Situation, ist Krise in sehr vielen Stücken seit jeher ein Element, das die Handlung
vorantreibt.1 An den hier diskutierten Dramen fällt daher nicht nur auf, dass sie Kri-
senmomente und -situationen zum Thema haben, sondern auch besonders, wie diese
Krisen inszeniert werden: mit vielen Witzen, Ironie und mit schwarzem Humor.

1 Dies sind nach gängigen Online-Nachschlagewerken die beiden unterschiedlichen gängi-
gen Bedeutungen von „Krise“.



Anna Stecher

Welche  Krisen  werden  im  zeitgenössischen  chinesischen  Theater  inszeniert?
Wie gehen Dramatiker dabei vor? Das sind die Fragen, die am Anfang dieses Textes
standen. Im folgenden Teil möchte ich zunächst auf das Verständnis der Begriffe
„Dramaturgie“ und „Komik“ eingehen, das diesem Text zugrunde liegt. Dann werde
ich anhand von einer Reihe von Beispielen aus den letzten fünfzehn Jahren aktuelle
Krisen-Dramaturgien im chinesischen Theater, besonders in komischen Stücken, be-
sprechen.
Die Beispiele stammen aus meiner eigenen Arbeit mit chinesischen Stücken der

Gegenwart. In den letzten Jahren habe ich eine Reihe von chinesischen Dramen in
Zusammenarbeit  mit  anderen  Übersetzern  oder  alleine  ins  Deutsche  übertragen.2

Dass die Auswahl objektiv oder repräsentativ für das gesamte chinesische Gegen-
wartstheater ist, wird daher nicht angestrebt. Allerdings ist es so, dass einige der im
Folgenden besprochenen Stücke in der Tat zu den am meisten diskutierten chinesi-
schen Produktionen der Gegenwart zählen.3 Der Aufsatz möchte daher auch einen
möglichen Zugang zu chinesischer Gegenwartsdramatik vorschlagen.

Komische Krisendramaturgien

Dramaturgie gilt als „konzeptionelle Überlegung“ und „Strategie“ von Theater.4 Kri-
sen aus dem Gesichtspunkt der Dramaturgie zu untersuchen bedeutet somit einer-
seits, zu betrachten, welche Krisenmomente und -situationen für die Darstellung im
Theater ausgewählt werden. Zum anderen bedeutet es auch, sich mit den Strategien
der Inszenierung von Krisen auseinanderzusetzen, in anderen Worten, mit der Frage,
wie Krisen erzählt und szenisch umgesetzt werden.
Komik wird  im vorliegenden  Text  als  ein  Begriff  verstanden,  der  das  ganze

Spektrum  des  Komischen  umfasst:  von  seichter  Unterhaltung,  zu  ernsthafterem
Witz, hin zu schwarzem Humor, Groteske, Ironie, Satire usw.5 Obwohl manchmal

2 Stecher und Xu Jian 2022. Gissenwehrer und Stecher 2018.
3 Die hier besprochenen Stücke Jianggong de mianzi 蒋公的面子, Lü Deshui 驴得水 und

Jiake 家客 wurden beispielsweise unter dem Gesichtspunkt der Inszenierung von Intellek-
tuellen besprochen, s. Yuan Li und Tim Beaumont 2021.

4 Fischer-Lichte 2005, S. 80. „D. bezieht sich damit sowohl auf den Bereich der Produktion
als auch auf den der Rezeption. […] Er verweist gleichermaßen auf formale und inhaltli-
che Erfordernisse und Gegebenheiten, deren Transformation sowie deren mögliche Funk-
tion und Wirksamkeit in einem Aufführungsgeschehen.“

5 Wirth 2017, S. 2. „›Komik‹ dient mittlerweile als Oberbegriff für Belustigendes unter-
schiedlicher Ausprägung, vom Witzigen über das Farce- und Nonsensehafte bis zum Sati-

226



Lachen in der Krise

versucht wird, zwischen mehr oder weniger „ernsthaften“ Komödien zu unterschei-
den,6 sind die Grenzen gerade in Bezug auf chinesische Gegenwartskultur meiner
Ansicht nach durchaus fließend: Der Film Danao Tianzhu 大闹天竺 (Buddies in In-
dia, 2017), ein zeitgenössisches Remake des Xiyouji 西游记 (Reise nach dem Wes-
ten),  reiht  beispielsweise  nahtlos dümmste Witze,  Slapstick und groteskkomische
Szenen aneinander: Zu Beginn des Filmes findet sich der von Wang Baoqiang 王宝
强  verkörperte Gegenwarts-Sun-Wukong als letzter Bewohner eines Abrisshauses,
das er gegen hochkletternde Bauarbeiter  sowie gegen einen futuristisch surrealen
Beschuss aus der Luft verteidigt.7 Schließlich willigt er ein, den Sohn eines verstor-
benen CEO – der Tripitaka der Gegenwart – auf seiner Reise nach Indien zu beglei-
ten, da ihm versprochen wird, dass sein Haus dann nicht abgerissen wird. Dass das
in seiner Abwesenheit trotzdem geschieht, kann als weitere Eskalation des Grotesk-
Komischen gesehen werden. Auch wenn die hier folgenden Dramen durchaus als
„ernsthafte Komödien“ bezeichnet werden können, da sie als Ganzes betrachtet als
kritisch nachdenkliche Reflexionen über die Gegenwart verstanden werden können,
sind  sie  nicht  gefeit  vor  dummen  Witzen  und  Situationskomik.  Gerade  die
Kombination von allen nur möglichen komischen Formen bis in die Extreme sowie
eine grundsätzlich komische Perspektive, die alle Ebenen des Theaters umfasst  –
Sprache, Situation, Handlung, Darstellung, Aufführung – ist oft ein Merkmal zeitge-
nössischen chinesischen Theaters. Daher scheint mir die Verwendung des Begriffes
„Komik“ als „Oberbegriff“ für eine „Eigenschaft,  die Gegenständen (Äußerungen,
Personen, Situationen, Artefakten, etc.) zugeschrieben wird, wenn sie eine belusti-
gende  Wirkung  haben“,8 gerade  in  Hinblick  auf  chinesische  Gegenwartskultur
durchaus sinnvoll.
Wie durch das genannte Filmbeispiel auch gezeigt werden möchte, ist Komik im

chinesischen Gegenwartstheater  durchaus nicht  als etwas Isoliertes  zu betrachten,
sondern kann vielmehr als Teil eines comic turn verstanden werden, der sich durch
die gesamte Gegenwartskultur,  -kunst,  -literatur  Chinas zieht.9 Die Beschäftigung

rischen oder Humoristischen.“ 
6 Xu Jian 2022, S. 25.
7 Wang Baoqiang 2017, Min. 2:00 – 5:00.
8 Wirth 2017, S. 2.
9 Xu Jian 2022, S. 24–25. „Comic turn“ ist ein Begriff, den ich für meinen Vortrag im Rah-

men der DVCS Tagung 2020 verwendete, um diese kulturelle Tendenz zu beschreiben.
Yu Yangyang hat ein Bild des bekannten Künstlers Yue Minjun 岳敏君 als Titelbild für
ihr  Buch  zur  Groteske  im  chinesischen  Gegenwartstheater  gewählt,  S.  Yu Yangyang
2022. Auch dadurch wird gezeigt, dass es im China der Gegenwart eine gemeinsame Vor-

227



Anna Stecher

mit Komödien oder komischen Stücken im Theater kann also nicht zuletzt dazu bei-
tragen dieses breite kulturelle Phänomen besser zu verstehen.10

Historisch betrachtet scheint der comic turn im chinesischen Gegenwartstheater
vor allem zwei  Traditionen verpflichtet  zu sein:  zum einem dem kommerziellen
Theater, wie es seit den 1990er Jahren durch den Umbau des gesamten chinesischen
Theatersystems entstanden ist; zum anderen kritischen komischen Stücken, Satiren
und Allegorien, wie sie in den 1980er Jahren von Sha Yexin 沙叶新 und Wang Jin-
gyu 王景愚 verfasst wurden.11 Verglichen mit den 1980er Jahren sind aktuelle Pro-
duktionen zum einen kommerzieller, zum anderen existenzieller, schwärzer, grotes-
ker. 
In Zusammenhang mit dem Thema Krise sind komische Stücke deswegen wert-

voll, weil sie es oft verstehen, Gefühle des Krisenhaften in ihrer Ausweglosigkeit zu
inszenieren. Gerade dadurch sind sie offen für Übertragungen auf andere oder allge-
meine zeitgenössische Krisensituationen.

Varianten-Dramaturgien

Eine Reihe von zeitgenössischen Stücken funktioniert nach einem Schema, das ich
hier als „Varianten-Dramaturgie“ bezeichnen möchte: Auf der Bühne kommt es zu
einem Konflikt, der nicht in einem Mal aufgelöst wird, sondern es werden im Ge-
genteil verschiedene Möglichkeiten geboten, von denen jede einzeln durchgespielt
wird.12

Ein erstes Beispiel ist das Stück Qing ni dui wo shuo ge huang 请你对我说个谎

(Bitte lüg mich an) der in den 1970er Jahren geborenen Dramatikerin Lin Weiran 林
蔚然 .13 Der Konflikt zeigt sich zunächst in klassischer Form: Ein Mann und seine
Geliebte treffen sich in der Weihnachtsnacht bei ihm zuhause. Die Ehefrau – Ärztin

liebe für das Komische in unterschiedlichen künstlerischen Formen gibt.
10 Zu Humor in China sind in den letzten Jahren eine Reihe von Publikationen erschienen. S.

Milner Davis 2013, Rea 2015, Tam u.a. 2018, Zhu Ping u.a. 2019. Abgesehen von xiangs-
heng 相聲-Kabarett ist Gegenwartstheater aber nicht Gegenstand dieser Untersuchungen.

11 Zu einem Abriss über die Komödie im chinesischen Theater s. Xu Jian 2022, S. 11–31.
12 Sabine Heymann hat eine Reihe von bekannten westlichen Stücken zusammengestellt, die

einer ähnlichen Dramaturgie folgen. Heymann 2022, S. 46–47.
13 Das Stück wurde 2010 in Peking uraufgeführt. Es wurde bisher über 100 Mal gespielt und

war sehr erfolgreich. Die deutsche Übersetzung mit dem Titel „Einmal lügen für mich“ ist
erschienen in Lin Weiran 2022, S. 239–284. Die hier zitierten Beispiele stammen aus die-
ser Übersetzung. 

228



Lachen in der Krise

von Beruf – hat ihre Schicht getauscht und ertappt die beiden in flagranti. Was dann
folgt, ist nicht die Trennung oder das große Verzeihen, sondern eine Reihe von Sze-
narien, die allesamt auf der Bühne durchgespielt werden: In der ersten Variante mit
dem Titel „Flucht“ nimmt die Geliebte Reißaus. In der zweiten mit dem Titel „Ent-
deckung“ wird sie von der Ehefrau gesehen. In der dritten kommt es zur „Konfronta-
tion“ – die Figuren besprühen sich gegenseitig mit Pfefferspray und beschimpfen
sich. In der vierten „Kampf“ kommt es zu einem offenen Schlagabtausch, am Ende
gerät der Protagonist aus Versehen an eine Überdosis Schlaftabletten. Im „Epilog“
wird noch eine fünfte Variante angedeutet: Als die Ehefrau nach Hause kommt, er-
öffnet sie ihrem Mann, dass sie schwanger ist. Die Geliebte im Kleiderschrank ver-
dünnt sich schlussendlich in eine andere Dimension.
In einer Krise befindet sich nicht nur die Ehe des Protagonisten und der Ärztin,

sondern auch jede Figur für sich. Der Protagonist namens Ma Tong  马通  –  sein
Name ist ein Homophon des Wortes „Klosett“ matong 马桶 – ist ein Klosettdesig-
ner, der sein Meisterwerk, einen komplexen Prototyp, der nicht für die Massenpro-
duktion geeignet war, mitten in seinem Wohnzimmer aufgestellt hat:

LOKUS   Ich befinde mich schon längst in der Midlife-Crisis. Wenn das Tele-
fon klingelt,  gerate ich in Panik. Wenn ich die Stimme eines Kunden höre,
habe ich das Gefühl, ich muss auf der Stelle kotzen. Aber als Ehemann muss
ich furchtlos die Stellung halten. Ich verstecke mich im Klo und beiße mir fast
die Zähne aus, und wenn ich rauskomme, muss ich falsch und freundlich lä-
cheln. Ich kann nicht mehr. Ich bin noch sehr attraktiv und kriege junge Frauen
ins Bett. Doktor Zhong, von deiner Haltung habe ich schon ewig genug. Wenn
ich mit dir ins Bett gehe, dann habe ich das Gefühl, ich ficke eine Patientin, die
auf eine Untersuchung wartet. Ich fühle mich wie ein Frauenarzt! Manchmal
würde ich dich am liebsten umbringen!14

Doris, die Geliebte, ist in drei Figuren Weiß, Rot und Blau gespalten. Diese haben in
jeglicher  Hinsicht  völlig  unterschiedliche  Ansichten  und  schlagen  immer  wieder
verschiedene Vorgehensweisen vor:

ROT   Meine Damen, lasst uns das Leben genießen. Wenn ein volles Glas vor
dir steht, dann hast du es auszutrinken, egal ob Honig drin ist oder Kochwein. 

BLAU   Er hat sich die ganze Zeit lang verstellt! 

WEIẞ   Vielleicht schickt er mich auch nur raus, um mich zu beschützen.15

14 Lin Weiran 2022, S. 276–277.
15 Lin Weiran 2022, S. 250.

229



Anna Stecher

Die Ehefrau, Doktor Zhong, zeigt sich in jeder Szene als Strategin, egal ob sie
sich stark oder verletzlich, kämpferisch oder nachgiebig zeigt. Jede Emotion ist ins
Extreme übersteigert,  gespielt. Sogar die Schwangerschaft  erscheint  vor allem als
eine Strategie, um dem Treiben ihres Ehemannes ein Ende zu setzen. Ihr wahres Ge-
sicht bleibt daher immer verborgen.
Nach dem Chaos am Ende des Stückes, in dem alle Figuren „aus Versehen“ fast

in einen Mord bzw. Selbstmord durch Schlaftabletten verwickelt werden, wird jede
Wendung der Handlung möglich und durchaus vorstellbar.
Ein ähnliches Gefühl der Unsicherheit – welches ist die wahre Variante? Gibt es

sie überhaupt? Gibt es vielleicht noch andere? – bleibt auch am Ende des Stückes
Jiake 家客  (Der Hausgast, 2017) von Nick Rongjun Yu 喻荣军 .16 Darin werden
ebenfalls drei Möglichkeiten durchgespielt, wobei diese nicht nur mit der Gegenwart
oder mit der Zukunft zu tun haben, sondern vielmehr mit der Vergangenheit. Dies-
mal handelt es sich um die Konstellation eine Frau und zwei Männer. Variante 1:
Mann A fuhr im Jahr 1976 aus Arbeitsgründen nach Tangshan, kam dort in das be-
rüchtigte Erdbeben, verlor daher einen großen Geldbetrag, für den er verantwortlich
war und kam daher wegen Veruntreuung öffentlicher Mittel ins Gefängnis. Mann A
und Frau führen vierzig Jahre später eine bescheidene Ehe.
Mann B ist als eine Art  Schatten dabei.  Variante 2: Mann A fuhr 1976 nach

Tangshan und nutzte das Erdbeben, um abzutauchen und eine neue Identität anzu-
nehmen. Die Frau studierte und wurde Professorin, heiratete Mann B und führt mit
diesem ein gutbürgerliches Leben. 40 Jahre später steht der tot geglaubte Mann A
plötzlich vor der Haustür und schafft Aufruhr im mittlerweile von allgemeinem Des-
interesse geprägten Leben des Intellektuellen-Paares. Variante 3: Mann A fuhr nach
Tangshan, kam nach Shanghai zurück und verließ seine Frau. Diese heiratete Mann
B. Mann A ist zu einer Erinnerung im Dialog der beiden geworden. Obwohl die Fi-
guren sowie ihre Schicksale vertauscht werden, ist das private Ergebnis immer das-
selbe: Nach 40 Jahren Ehe leben Mann und Frau in täglichem Streit, egal mit wem
sie verheiratet sind, egal ob sie arm sind oder reich. 

16 Der 1971 in Anhui geborene Nick Yu ist einer der am meisten gespielten chinesischen
Dramatiker der Gegenwart. S. Conceison 2011; Heymann 2022. Das Stück  Jiake hatte
2017 am Shanghai Huaju Yishu Zhongxin 上海话剧艺术中心 (Shanghai Dramatic Arts
Centre) in der Regie von Zhou Xiaoqian 周小倩  Premiere, es wurde sehr erfolgreich in
China aufgeführt und erhielt mehrere Preise. Meine Übersetzung ist erstmals 2019 mit
dem Titel „Zu Gast im eigenen Haus“ im Per Lauke Verlag, Hamburg, erschienen. Eine
überarbeitete und durch zahlreiche Fußnoten erweiterte Fassung findet sich in Yu Rong-
jun 2022, S. 51–111.

230



Lachen in der Krise

XIA ABENDHIMMEL   Und was ist mit unserem Leben? 

MO MAULBEERE   Was soll schon damit sein? Das hier ist doch unser Le-
ben. 

XIA ABENDHIMMEL   Das hier soll ein Leben sein? Aufstehen, in den Park
gehen, heimkommen, essen, in die Luft starren, Mittagsschlaf halten, weiter in
die Luft starren, Abend essen, fernsehen, schlafen, wieder aufstehen, wieder in
den Park gehen, wieder heimkommen ...17

Neben dem alltäglichen Kleinkrieg gibt es nur eine Konstante: Die Weichen für die
Gegenwart wurden vor vierzig Jahren gestellt, geblieben ist ein Nagelhaus, das ab-
gerissen werden soll – und mit ihm seine Bewohner, die für eine verschwindende
Generation stehen – so kann die Andeutung zumindest weitergedacht werden. 
Was wäre, wenn vor vierzig Jahren jemand eine andere Entscheidung getroffen

hätte? Was wäre, wenn wirklich plötzlich jemand an der Tür klingelt, den man seit
40 Jahren nicht mehr gesehen hat? Wenn dadurch meine aktuelle Realität ins Wan-
ken gerät, weil mein Haus eigentlich sein Haus ist, meine Ehefrau eigentlich seine
Ehefrau? Während die Relativität des persönlichen Lebens auch für Menschen ohne
kulturelle Vorkenntnisse zu einer durchaus nachvollziehbaren Krise führt, wird im
Stück von Nick Yu immer wieder eine Parallele zur chinesischen Geschichte ange-
deutet: 1976 ist nicht nur das Jahr des Tangshan Erdbebens, sondern auch das Jahr,
in dem Mao Zedong und Zhou Enlai starben. Das Jahr markiert somit einen „turning
point“ in der politischen Geschichte Chinas und die Möglichkeit die Karten neu zu
mischen. Im Anschluss daran wurde die Reform- und Öffnungspolitik gewählt, die
für viele einen gesellschaftlichen Aufschwung brachte. Was wäre geschehen, wenn
eine  andere  Entscheidung  getroffen  worden  wäre?  Wer  hätte  dann  einen  Auf-
schwung erlebt  und wer wäre abgestiegen? Durch die Varianten-Dramaturgie ge-
schieht also vor allem eines: Entwicklungen und Gegenwart werden nicht als gege-
ben hingenommen, sondern hinterfragt. Das sicher und stabil geglaubte tägliche Le-
ben mit  all  seinen Routinen und Kleinlichkeiten  gerät  plötzlich  ins  Wanken und
zeigt sich als durchaus verletzlich.

17 Yu Rongjun 2022, S. 62.

231



Anna Stecher

Republikzeit-Dramaturgien

Die Republikzeit erfreut sich in den letzten Jahren als historischer Hintergrund für
literarische, filmische und dramatische Werke sehr großer Beliebtheit.18 In Hinblick
auf das Thema Krise fällt auf, dass mit der Wahl der Republikzeit eine der aner-
kannten größten Krisenzeiten der chinesischen Geschichte des 20. Jahrhunderts als
Setting gewählt wird. Wie aus jedem Geschichtsbuch bekannt ist, stehen sich zum
einen Kommunisten und Guomindang gegenüber.  Zum anderen hängt über allem
noch die „Krise der Nation“ in Form des japanischen Aggressionskrieges. Die An-
siedlung einer Handlung in der Republikzeit bringt also zum einen ein großes Kon-
fliktpotenzial mit sich. Zum anderen wird vielfach auch mit den Erzählmustern die-
ses Konflikts gespielt: Denn Chiang Kai-shek oder die Japaner sind die Schurken-
Figuren in den Mainstream-Erzählungen,  während  die  Kommunisten vielfach die
Helden sind. In  Lü Deshui 驴得水  (Esel Wasserträger, 2012) von Zhou Shen und
Liu Lu wird diese Zeit zum Hintergrund für einen grotesken Korruptionsskandal.19

In  Jiang gong de mianzi 蒋公的面子  (Respekt vor Chiang Kai-shek, 2012) stellt
Wen Fangyi drei Intellektuellen-Figuren vor die Wahl, Chiang Kai-sheks Einladung
zum Bankett anzunehmen – oder abzulehnen. Beides kann nur falsch sein und hat in
jedem Fall fürchterliche Konsequenzen.20

18 Belege dafür sind Begriffe wie „Republikzeit-Fieber“ (minguo re 民国热), „Republikzeit-
Stücke“ (minguo ju 民国剧), „Republikzeit-Fernsehserien“ (minguo dianshi ju 民国电视
剧), zu denen sich zahlreiche Einträge im Netz sowie Artikel in chinesischen Datenban-
ken finden. 

19 Lü Deshui wurde 2012 am Muma Theater in Beijing uraufgeführt. Aufgrund des großen
Erfolges wurde das Stück von der bekannten Comedy-Truppe Mahua FunAge Kaixin Ma-
hua 开心麻花 2016 verfilmt. S. Kaixin Mahua 2016. An der deutschsprachigen Überset-
zung des Stückes war ich mitbeteiligt, S. Zhou und Liu 2018. Unter den zahlreichen krea-
tiven Titelvorschlägen wurde hier „Esel Wasserträger“ gewählt: Im Chinesischen bedeutet
der Titel sinngemäß „Esel erhält Wasser“, de facto ist „Lü Deshui“ im Stück aber auch
der Name einer Figur.

20 Jiang gong de mianzi wurde ebenfalls 2012 uraufgeführt, die Autorin war damals eine Ba-
chelor-Studentin an der Universität Nanjing. Mittlerweile ist sie Promotionsstudentin und
eine  bekannte  Bühnenautorin.  Das  Stück,  eigentlich  als  Studentenaufführung  für  das
110jährige Gründungsjubiläum der Universität Nanjing entstanden, wurde sehr bekannt.
Aufführungen in anderen chinesischen Städten, in den USA und in Taiwan folgten, s. Liu
Siyuan 2016, S. 327; Stenberg 2022, S. 112–117. Eine Übersetzung des Stückes findet
sich in Wen Fangyi 2022, S. 118–182. Die Übersetzung begann im Rahmen eines Lektü-
rekurses an der LMU München. Der deutschsprachige Titel „Respekt vor Chiang Kai-
shek“ versucht auf die Komik im Stück hinzuweisen, im chinesischen Text wird mit der
Doppeldeutigkeit des chinesischen Begriffs mianzi 面子 (Gesicht) gespielt, s. Wen Fangyi

232



Lachen in der Krise

Die Ausgangssituation in  Lü Deshui ist  jener  der  oben beschriebenen  Stücke
durchaus ähnlich:  Qing ni dui wo shuo ge huang setzt mit einem der vielen gehei-
men Treffen zwischen Lokus und seiner Geliebten ein,  Jiake beginnt mit der All-
tagsszene der Unwissenden, und auch in  Lü Deshui herrscht perfekte Harmonie –
die auf einen Betrug gebaut ist: Um mehr Geld einzukassieren, hat die „Drei-Volks-
prinzipien-Grundschule“ (Sanmin xiaoxue 三民小学 – ein Hinweis auf die Verbin-
dung mit der Nationalregierung und der Guomindang, da die Drei Volksprinzipien
erstmals 1912 von Sun Yatsen formuliert wurden), irgendwo auf dem Land, einen
Esel – Wasserträger – als Lehrer angemeldet. Das Gehalt wird unter den Lehrern
mehr oder weniger gerecht aufgeteilt. Dieses System scheint gut zu funktionieren,
wird aber durch die Ankündigung des Besuchs von Seiten eines Schulinspektors der
Nationalregierung aus seiner Ruhe gebracht. Dieser Besuch führt zu einer Krisen-
stimmung in der Lehrerschaft, die es in der Mehrheit für vorteilhafter hält, den Be-
trug nicht zuzugeben und die Farce weiter aufrechtzuerhalten.  Als Folge verselb-
ständigt sich das Lügengebäude und nimmt immer größere und absurdere Züge an.
Um einen Ersatz für den fiktiven und somit nicht vorhandenen Lehrer zu finden,
wird dem Schulinspektor  ein  Schmied als  Englischlehrer  vorgeführt.  Dass  dieser
nicht Englisch kann, sondern einen lokalen Dialekt als Shakespeare-Sonett rezitiert,
tut  nichts  zur  Sache:  Der  Inspektor  gibt  nämlich  selbst  nur  vor,  des  Englischen
mächtig zu sein. Nach und nach stellt sich zudem heraus, dass der Inspektor den
Schwindel schon längst durchschaut hat, selbst aber ein großes Interesse an der Wei-
terführung des Betrugs hat. Dem imaginären Lehrer soll nämlich eine große Spende
von Seiten eines amerikanischen Philanthropen zukommen, von dieser Spende profi-
tiert wiederum nicht nur die Schule, sondern auch das Bildungsministerium. Was
zunächst als kleine Schwindelei begann, entpuppt sich im Laufe des Stückes als sys-
temgreifendes Prinzip. Gegen Ende des Stückes wird sogar das Publikum zum Mit-
machen animiert und somit zum Komplizen des Spektakels: Als der amerikanische
Philanthrop nämlich selbst nach China fährt,  um nachzuschauen,  was mit seinem
Geld passiert, wird ihm erklärt, dass der von ihm geförderte Kollege soeben verstor-
ben sei und die Begräbnisfeierlichkeiten in vollem Gange seien:

SCHULINSPEKTOR   Ich habe euch gesagt, dass ihr ein paar Dorfbewohner
suchen sollt, um einen guten Eindruck zu machen. Habt ihr das getan? 

LEHRER   Ja, das haben wir! 

2022, S. 118.

233



Anna Stecher

SEKRETÄR   zeigt auf das Publikum   Schau doch! Ein Haufen Leute! 

SCHULINSPEKTOR   sieht ins Publikum   Und warum sehen die hier alle aus,
als ob sie sich gerade eine Theateraufführung ansehen? Warum sind da sogar
einige dabei, die lachen? Wenn der Amerikaner kommt und die Begräbnismu-
sik erklingt, dann will ich sie weinen hören! 

SEKRETÄR / LEHRER   Kein Problem! Das wird sofort erledigt! 

SEKRETÄR /  LEHRER   instruieren  auf  zwei  Seiten das  Publikum   Liebes
Publikum, bitte  helft  uns  ein  bisschen.  Sobald die Begräbnismusik erklingt,
müsst ihr weinen. Wer richtig weinen kann, soll richtig weinen. Wem das nicht
gelingt, der kann „Uuuuuuuuuuuuuu“ machen. Vielen Dank! Und wer am lau-
testen weint, der darf sich nach der Vorstellung am Ausgang einen Preis abho-
len!21

Obwohl Namen wie die „Drei-Volksprinzipien-Grundschule“  und andere Zeichen
auf die Republikzeit verweisen und am Anfang erwähnt wird, dass das Stück im Jahr
1942 spielt, sind zahlreiche Szenen so angelegt, dass der Gegenwartsbezug offen-
sichtlich ist: Bestechung und Korruption waren und sind in den letzten Jahrzehnten
in China ein großes Thema, das mit den Anti-Korruptionskampagnen von Xi Jinping
eine neue Dimension angenommen hat. Dieses Stück ist in seiner ersten Form aber
schon vorher entstanden. Zudem ist das Stück sehr leicht übertragbar auf andere Si-
tuationen von Vetternwirtschaft und Korruption, auch außerhalb Chinas.

Jiang gong de mianzi, verfasst von Wen Fangyi 温方伊, spielt zum größten Teil
nur ein Jahr später, nämlich im Jahr 1943, und zwar in Chongqing, der damaligen
Hauptstadt der Republik China. Auch dieses Stück hat – ähnlich wie  Lü Deshui –
eine Krise unter Intellektuellen zum Thema.22 Zu dieser kommt es aufgrund der Ver-
bindungen zwischen Intellektuellen und der Staatspolitik.23 Das zentrale Problem in
Jiang gong de mianzi ist nämlich die Frage, ob sich ein Intellektueller, ein Professor
an einer Hochschule, von einem Diktator wie Chiang Kai-shek zu einem Bankett
einladen lassen soll oder nicht. Wie der chinesische Titel, in dem der mehrdeutige
Begriff „Gesicht“ mianzi 面子 verwendet wird, suggeriert: „Ist es wichtiger das Ge-
sicht von Chiang Kai-shek zu wahren oder das Gesicht als Intellektuelle nicht zu
verlieren?“24 Oder im Kontext des Untersuchungsgegenstandes dieses Bandes: Vor

21 Zhou und Liu 2018, S. 109.
22 S. dazu auch Yuan Li und Tim Beaumont 2021.
23 Stenberg 2022, S. 112–117.
24 Xu Jian 2022, S. 30.

234



Lachen in der Krise

dem Hintergrund einer gewaltigen politischen Krise kommt es zu einem Showdown
der Intellektuellen, bei dem jeder, trotz seiner Fähigkeiten mit Zitaten aus alten Wer-
ken kunstvoll verschlungene Andeutungen zu machen, schließlich dazu gezwungen
wird, seine Entscheidung zu treffen.
Wie sollen sie in dieser Situation entscheiden? Sollen sie die Einladung von Chi-

ang Kai-shek annehmen oder nicht? Die Diskussion dieser Frage unter den drei Pro-
fessoren nimmt den Raum des  gesamten Stückes in Anspruch.  Ihre persönlichen
Neigungen sind bald klar: Bian Congzhou ist bereits als Privatlehrer von Chiangs
Sohn angestellt. Xia Xiaoshan, Institutsvorstand und ranghöchster Akademiker unter
den dreien, möchte lieber Kun-Opern singen und mit Politik nichts zu tun haben,
aber er hat ein Faible für gutes Essen. Shi Rendao schließlich zeigt sich als ein wahr-
haftiger Intellektueller, arm wie eine Kirchenmaus und nur auf seine Bücher konzen-
triert, zudem sympathisiert er mit den Kommunisten. 

BIAN CONGZHOU    Wenn man mit der Regierung unzufrieden ist, kann man
ja nach Yan’an gehen. Aber in Yan’an gibt es nicht einmal elektrisches Licht,
was soll man da groß machen? 

SHI RENDAO   In der Regierung gibt es weder Demokratie noch Freiheit, was
soll man da groß machen? 

BIAN CONGZHOU   Gibt es denn in Yan’an Demokratie und Freiheit? 

SHI RENDAO   Immerhin mehr Demokratie und Freiheit als hier. 

BIAN CONGZHOU   Ich habe nur davon gehört, dass es dort Demokratischen
Zentralismus gibt,  aber  nichts von Demokratie  und Freiheit.  Alle reden von
Freiheit, dann hat die  Zentral-Zeitung auch die Freiheit Gerüchte zu verbrei-
ten.25

Explizit ausgesprochen wird es nicht: Aber am Ende verdichten sich die Hinweise,
dass schlussendlich alle drei Professoren der Einladung von Chiang Kai-shek gefolgt
sind.  Doch damit ist  das Stück noch nicht  zu Ende: In einer  zweiten Ebene, die
mehrmals eingespielt wird, befinden sich die drei Figuren nämlich im Jahr 1967,
mitten in der Kulturrevolution und einer weiteren großen Krise im China des 20.
Jahrhunderts. Dass sie vor über 20 Jahren eine Einladung von Chiang Kai-shek er-
hielten und wahrscheinlich auch angenommen haben, wird ihnen nun zum Verhäng-

25 Wen Fangyi 2022, S. 161.

235



Anna Stecher

nis – auch wenn sie sich eigentlich nicht mehr richtig daran erinnern können und
wollen:

ALTER XIA XIAOSHAN   Das war doch so?

ALTER BIAN CONGZHOU   Ja, das war so.

ALTER XIA XIAOSHAN   Hast du das auch nicht falsch in Erinnerung?

ALTER BIAN CONGZHOU   Ich erinnere mich sehr gut daran.

ALTER SHI RENDAO   Das, was ich gesagt habe, war nicht falsch.

ALTER BIAN CONGZHOU   Das Neujahrsessen.

ALTER SHI RENDAO   Stimmt, du bist da alleine hingegangen.

ALTER BIAN CONGZHOU   Wir sind zu dritt hingegangen.

ALTER SHI RENDAO   Was?

ALTER BIAN CONGZHOU   Zu dritt.

ALTER XIA XIAOSHAN   Zu dritt.

ALTER BIAN CONGZHOU   Du, ich und er.

ALTER SHI RENDAO   Unsinn.26

Bestechlichkeit, Verfolgung persönliche Vorteile, Nähe, Abstand oder Kritik von
offensichtlich  unrechtmäßig  handelnden  Mächtigen,  Studentendemonstrationen  –
zahlreiche Themen und Fragen, die in Bezug auf Intellektuelle in den 1940er Jahren
in den beiden Stücken angesprochen werden, faszinieren und erschüttern im chinesi-
schen Kontext mehr aufgrund ihres Gegenwartsbezugs und nicht als historische Be-
trachtung.27 Durch die Wahl dieser Krisenzeit als Hintergrund für die Handlungen
wird somit auch Krisenhaftes in der Gegenwart gezeigt.
Im Kontext der Ereignisse, die im Europa des Jahres 2022 nach der russischen

Invasion der Ukraine vor sich gehen, hat besonders das Stück Jiang gong de mianzi
– völlig unbeabsichtigt – einen Nerv der Zeit getroffen: Geht es nicht auch hier um

26 Wen Fangyi 2022, S. 143.
27 S. dazu auch Stenberg 2022, S. 117.

236



Lachen in der Krise

die Frage, wie sich Künstler, Intellektuelle oder auch andere Menschen autoritärer
Macht gegenüber verhalten können oder sollen? Kam es nicht in den letzten Wochen
zu einer Reihe von Showdowns bekannter Persönlichkeiten, die sich durch die neue
Situation dazu gezwungen fanden, sich auf die eine oder die andere Seite zu stellen
– oder von der Bildfläche zu verschwinden? Ist es nicht so, dass auch hier ein Mäch-
tiger zu zahlreichen Banketts geladen hat? Und dass genau das jetzt, zwei Jahrzehnte
später,  zum Verhängnis  werden  kann? Ist  es  daher  notwendig,  Dostojewski  vom
Stundenplan zu streichen?28 Oder ist wichtig, trotzdem weiter miteinander zu for-
schen?29 Chinesische Stücke über die Republikzeit bieten durchaus auch eine anre-
gende Lektüre im Kontext aktueller Krisen im europäischen Raum.

Dramaturgien des Fantastischen

Auch das Übernatürliche, Unheimliche, Fantastische ist in zeitgenössischen Stücken
eine Dimension, die oft als Hintergrund oder als ganz natürlich eingebrachtes Ele-
ment funktioniert. In Jiake von Nick Yu tritt beispielsweise am Ende jedes Aktes die
männliche Figur auf, die eigentlich verschwunden oder gestorben ist. Während diese
Figuren in der  Sprache  der  Protagonistin als  „Hirngespinste“  bezeichnet  werden,
stellt sich für den Zuschauer die ganz konkrete Frage, ob sie „real“ oder „fantas-
tisch“ sind. Wenn sie nämlich real sind, dann würde das bedeuten, dass die gesamte
Handlung, die gerade durchgespielt wurde, eigentlich das „Hirngespinst“ ist. Oder
ist das, was geschieht, nur eine Frage der Perspektive – wie es die dreiteilige sich
immer wieder selbst widersprechende Geliebten-Figur in  Qing ni dui wo shuo ge
huang provokant zu formulieren scheint? Durch das ganz selbstverständliche Ein-
bringen und Einfließen-Lassen fantastischer und übernatürlicher Elemente gerät die
dargestellte Welt selbst in eine Krise – oder zumindest die Wahrnehmung des Zu-
schauers,  der,  einmal mit  einem Geist,  einem „Hirngespinst“ oder einer Zeitreise
konfrontiert, weiß, dass er jetzt mit allem rechnen muss – oder auch, dass vielleicht
alles, was dargestellt ist, eben nicht wahr, sondern nur eine mögliche Wahrnehmung
ist.
Im Stück Qin guo xiju 秦国喜剧  (Die Komödie von Qin, 2016) schafft die in

den 1970er Jahren geborene Autorin Li Jing 李静  eine Bühnenwelt, in der histori-
sche Persönlichkeiten, unmittelbare Gegenwart und Fiktion nahtlos miteinander ver-

28 Baldi 2022.
29 Thoma 2022.

237



Anna Stecher

bunden sind.30 Zu ersteren zählen Ying Zheng 嬴政, der König des Staates Qin, der
221 v. Chr. das erste Kaiserreich gründen und somit als Erster Kaiser in die Ge-
schichte eingehen sollte, sowie seine Berater Han Fei 韩非 und Li Si 李斯. Erfun-
den – oder zumindest „fiktionaler“ – sind die Figuren des Theatermanns Mo Li 墨离
und seiner Truppe.31 Der Gegenwartsbezug wird konkret durch sprachliche Mittel
hergestellt. So kommen der qin-zeitliche König und der relativ zeitlose Theatermann
in ihrem Dialog beispielsweise auf die „Marktforschung“ zu sprechen, von der sie
historisch betrachtet natürlich 2000 Jahre entfernt sind:

YING ZHENG   Warum willst du unbedingt ein lustiges Stück schreiben?

MO LI   Weil wir im Zeitalter der Komödien leben, Majestät.

YING ZHENG   Willst du damit sagen, dass es ein lächerliches Zeitalter ist?

MO LI   Keineswegs, Majestät. Ich denke nur, dass die Menschen in unserer
Zeit lieber lachen als weinen. Das ist das Ergebnis der Marktforschung, Maje-
stät.32

Schon im als Selbstgespräch der Schauspielerin angelegten Prolog wird deutlich
gemacht, wie hier Geschichte mit Gegenwart verbunden wird. Als sie auf Li Si zu
sprechen kommt, bezeichnet sie ihn als diaosi 屌丝 (Schwanzhaar), einem Begriff,
der eindeutig nicht qin-zeitlichen oder han-zeitlichen Schriften entstammt, sondern
der Internetsprache des 21. Jahrhunderts:

DU HENG Im Han-Reich hat sich niemand für ihn interessiert,  aber bei uns
hier ist er aufgestiegen. Und warum? Weil der König einen Satz über ihn ge-
sagt hat. Er hat einen Text von ihm gelesen und gesagt: „Wenn ich eines Tages
den Han Fei kennen lernen darf, dann habe ich nicht umsonst gelebt!“ Gewal-
tig! Das hat Minister Li Si gehört. Li Si stammt ursprünglich aus dem Chu-
Reich,  wo  er  ein  absoluter  Loser  war.  Aber  hier  hat  er  jede  Gelegenheit
genützt, um dahin zu kommen, wo er heute ist.33

Auch thematisch  werden  aktuelle  Probleme angesprochen:  Die  drei  Schauspieler
führen ein Stück auf als Spiel im Spiel, das im Laufe des Stückes in drei verschiede-

30 Das Stück wurde 2017 in der Regie von Yi Liming 易立明 am Zhongjian Juchang 中间
剧场 (Inside-Out Theater) in Beijing gespielt. 

31 Auch bei der Figur des Mo Li können Verbindungen zur historischen Person Mozi 墨子
gefunden werden, s. van Ess 2022, S. 358–359.

32 Li Jing 2022, S. 376.
33 Li Jing 2022, S. 367.

238



Lachen in der Krise

nen, immer wieder abgeänderten Fassungen präsentiert  wird. Grund dafür ist  das
Missfallen des hochrangingen Publikums – Ying Zheng, Han Fei und Li Si, welches
den Dramatiker dazu zwingt, das Stück immer wieder umzuschreiben. Hier schwingt
die Frage nach Zensur mit, staatlicher oder anderweitiger Einflussnahme von Mäch-
tigen oder Geldgebern auf künstlerische Produktion. Das Ergebnis sind immer gro-
teskere Wendungen der Handlung, in denen schließlich Gespieltes, Inszeniertes und
wahre Gefühle und Emotionen zusätzlich nahtlos ineinanderfließen und die Künstler
sowie das Kunstwerk selbst in eine Krise versetzen. Auch dieses, als Spiel im Spiel
inszeniert, verweist auf Situationen der Gegenwart: Ein Untertan bietet sich im Ge-
genzug für einen Kita-Platz und eine schöne Wohnung dem König zum Fraß an.
Während in der ersten Variante noch klare Werte, Helden und Schurken auszuma-
chen sind, treten in den umgeschriebenen Versionen zunehmend Geheimagenten auf
oder Figuren,  die ihr wahres Gesicht nicht zeigen und verborgene Strategien und
Taktiken anwenden. Etwas Ähnliches geschieht in der historischen Ebene des Stü-
ckes, wo Li Si die Diskussion über das Stück dafür benutzt, um seinen Kontrahenten
Han Fei auszuschalten.
Daneben fließt immer wieder eine fiktionale Ebene ein: Am Ende des Stückes

gelingt den Schauspielern die Flucht ins fantastische Land des Pfirsichblütenquells,
das wiederum aus dem Werk Taohuayuan ji 桃花源记 (Aufzeichnungen vom Pfir-
sichblütenquell) von Tao Yuanming 陶渊明 (365?–427) bekannt ist. Zahlreiche Zi-
tate stellen Verbindungen her zu allen möglichen literarischen Werken aus der chi-
nesischen  Geschichte.  Neben  tang-  und  songzeitlichen  Gedichten  wird  auch  der
1997 verstorbene Autor Wang Xiaobo eingebunden: Wie Li Jing zu Beginn des Stü-
ckes erwähnt, stammt die Figur des „Speisemenschen“, der sich einem Mächtigen
als Speise verkauft, aus dessen Werk.34 In einem kritischen Augenblick wird sogar
Shakespeare adaptiert: Als sich der Theatermann Mo Li im Staat Qin vor einem wei-
ßen Stück Stoff mit der Frage konfrontiert sieht, wie er sein Stück ändern soll, fällt
ihm wohl Hamlet ein: „Lachen oder nicht lachen“, spricht er im Monolog, „das ist
hier die Frage.“35

Mit der fantastischen Welt der  Komödie von Qin, die unmittelbare Gegenwart,
Geschichte und Fiktionales verbindet, liegt ein Text vor, der zahlreiche Krisenmo-
mente aus Vergangenheit und Gegenwart anschneidet und Richtungen zur Reflexion
anbietet.

34 Li Jing 2022, S. 365.
35 Li Jing 2022, S. 392.

239



Anna Stecher

Im Stück  Luocha guo 罗刹国  (Im Monsterland, 2009) verbindet der bekannte
Dramatiker Huang Weiruo 黄维若 die qing-zeitliche Erzählung Luocha haishi 罗刹
海市 (Das Trugbild der Dämonenstadt) von Pu Songling 蒲松龄 (1640–1715) mit
Situationen aus dem 21. Jahrhundert.36 Dadurch schafft er eine phantastische Büh-
nenwelt, in der Qing-Zeit und Gegenwart, Phantastisches und Realität, Monster und
Menschen miteinander verflochten werden. In der ersten Szene des Stückes strandet
sein Protagonist Ma Ji 马骥 – ganz wie in der Textvorlage von Pu Songling – in ei-
nem fremden Land. 

Auf einmal schreit eine schöne Frau schrill auf. 

FRAU   Monster! Monster! Er ist ein Monster! 

Alle schreien erschrocken auf: 

ALLE   Ah! Monster, Menschenfresser! Hilfe! Hilfe! 

In diesem Augenblick sieht der tropfnasse Mensch, wie die Menschen vor ihm
aussehen, und beginnt ebenfalls erschrocken zu schreien. 

TROPFNASSER MENSCH   Monster! Monster! Hilfe! Hilfe! 

Beide Seiten sehen sich erschrocken gegenseitig an, die gesamte Bühne ist ein
einziger  „Monster“-Schrei.  Die  jungen Leute  aus dem Monsterland stieben

36 Huang Weiruo ist Professor im Ruhestand. Jahrzehntelang unterrichtete er an der Zentra-
len Theaterakademie in Peking Szenisches Schreiben. Er ist der Autor zahlreicher Dramen
und Fernsehserien. In deutscher Übersetzung liegt die schwarze Komödie Xiucai yu gui-
zishou 秀才遇刽子手 (Der Studiosus und der Henker) vor, s. Huang Weiruo 2008. Luo-
cha guo wurde von Dezember 2016 bis Januar 2017 in der Inszenierung von Zhao Miao
赵淼 am Zhongguo Guojia Huajuyuan 中国国家话剧院 (Chinesisches Staatsschauspiel)
in Peking aufgeführt, s. Huang Weiruo 2022, S. 190. Diese Inszenierung wurde 2017 auch
auf  dem  Edinburgh  Fringe  Festival  gespielt,  s.  Edinburgh  Fringe  2017.  Für  die
Übersetzung des Stücktitels sowie des Titels der Erzählung gibt es zahlreiche Möglichkei-
ten: Der Begriff  luocha 罗刹  ist selbst eine Transliteration des Sanskritwortes  rākṣ asa
und bezeichnet Dämonen. Während die Übersetzer der Erzählung vielfach den Begriff
“Rakshasas” in den Titel übernommen haben – so in „The Rakshas’ Sea Market“ (Sonder-
gard,  2008)  oder  in  „The Raksasas  and the  Ocean Bazaar“  (Foreign Language Press,
1989), wurde das Stück in Edinburgh mit dem Titel „Luocha Land“ präsentiert. Für meine
publizierte Übersetzung wählte ich „Im Monsterland“, um das Monsterhafte direkter aus-
zudrücken, s. Huang Weiruo 2022, S. 190.

240



Lachen in der Krise

auseinander und ergreifen die Flucht. Der gleichermaßen erschrockene Schiff-
brüchige läuft auf allen Vieren in eine andere Richtung davon.“37

Ähnlich wie in Pu Songlings Erzählung findet sich Ma Ji in Huang Weiruos Ko-
mödie in einer verkehrten Welt, in der das schön und tugendhaft ist, was in der ihm
bekannten Welt als hässlich und falsch gilt, um umgekehrt. Wenn in Pu Songlings
Erzählung aber die Grenzen zwischen den Dämonen und Menschen klar sind, so
sind diese bei Huang Weiruo zunehmend verschwommen: Unter den Monstern kom-
men nach und nach Menschen zum Vorschein, während der Mensch Ma Ji nach an-
fänglichem Zögern durchaus dazu bereit ist, ein Monster zu werden. In der Erzäh-
lung bemalt er sich das Gesicht schwarz. Im Stück wird die Bemalung des Gesichts
zu einem Ritual der echten Verwandlung, das von fantastisch anmutenden Monster-
frauen begleitet wird:

CHOR DER MONSTERFRAUEN   (singend und tanzend) 

Schau dein wahres Ich an,
schau dein Seelen-Ich an.
Wer ist denn kein Knochenberg,
eingehüllt in neue Kleider?
Wer ist nicht ein Haufen Triebe,
aber spricht von wahrer Liebe?
Wer ist kein Betrüger,
aber spricht von hohen Zielen?
Wer ist nicht falsch und verlogen,
und spricht von Wahrheit und Gerechtigkeit?38

Wenn Ma Ji bei Pu Songling eines Tages wieder nachhause fahren kann, dann ist
das  bei  Huang Weiruo nicht  mehr möglich.  Am Ende des  Stückes  kommt seine
Menschen-bzw. Monsteridentität – je nach Perspektive – für alle ans Tageslicht, er
ergreift die Flucht. Doch die Vermutung bleibt, dass er als Untergetauchter sein Da-
sein fristen muss. 

Im Getümmel gelang es Ma Ji zu entfliehen, die Suche landauf und landab ver-
lief ohne Spur. Manche sagen, dass er tagtäglich ein neues Gesicht trägt. Des-

37 Huang Weiruo 2022, S. 193. Die Passage aus Pu Songlings Erzählung hat hier eindeutig
als Vorlage gedient: „Als er einmal wie die andern Kaufleute zur See fuhr, wurde er durch
einen Wirbelsturm davongetragen. Nach vielen Tagen und Nächten erreichte er eine große
Stadt, deren Menschen alle seltsam missgestaltet waren. Als sie Ma kommen sahen, schie-
nen sie ihn für Spuk zu halten und liefen mit wildem Geschrei davon.“ Pu 1989, S. 248.

38 Huang Weiruo 2022, S. 219–220.

241



Anna Stecher

wegen kann es gut sein, dass er unter uns ist, hier und heute, und den Frühling
genießt.39

Während die Krise bei Pu Songling darin besteht, dass es Ma Ji als Menschen in ein
Dämonenland verschlägt, ist das Unheimliche im Stück von Huang Weiruo, dass Ma
Ji den Monstern immer ähnlicher wird und am Ende Monster und Menschen nicht
mehr klar voneinander unterschieden werden können.
Die hier auf fantastische Art und Weise verhandelte Krise ist somit keine gerin-

gere als die Krise des Individuums und seiner Werte. Im Kontext von Gesellschaf-
ten, ob der chinesischen oder der europäischen, wird hier meiner Meinung nach in
Form von Komödie untersucht, wie sich ein Individuum, das durchaus eine Reihe
von schönen Dingen gelernt hat, in einem neuen Kontext recht schnell aus opportu-
nistischen Gründen verwandeln kann, um zu überleben, oder um Karriere zu machen
und erfolgreich zu sein. Das Monsterland ist somit kein Land am anderen Ende des
Ozeans, sondern unser alltäglicher Lebensraum, in dem jeder eifrig an seinem eige-
nen Aufstieg arbeitet – und dafür zu allem bereit ist, auch ein Monster zu werden.
Dramaturgien des Fantastischen bieten sich sehr dafür an in anderen Kontexten wei-
ter gedacht zu werden.

Epilog

Im Gegensatz zu Dramaturgien, die sich darum bemühen, Ordnung in die Handlun-
gen zu bringen, Geschehnisse mit einer logisch nachvollziehbaren Entwicklung zu
versehen und idealerweise alles in einen klaren Schluss münden zu lassen, nutzen
die hier angeführten Beispiele das Potential der Komik, um episodenhaft zu erzäh-
len, sich in Varianten wiederholende Strukturen zu verwenden, verschiedene Kom-
munikationsebenen gleichzeitig zu bedienen, unterschiedliche Möglichkeiten offen-
zulassen, in Bildern und Allegorien zu arbeiten, die auf unterschiedliche Kontexte
übertragen werden können. Krisen werden somit aus verschiedenen Perspektiven be-
leuchtet, sie lösen sich aber nicht auf.
Kein  einziges  der  hier  angeführten  Stücke  nimmt  einen  klar  versöhnlichen

Schluss: Bei Nick Yu bleibt am Ende der Zweifel, welche Version die wahre ist, und
ob die Figuren überhaupt echt sind oder Hirngespinste. In Lü Deshui beschwört die
männliche Lehrerschaft in einer grotesken Schlussszene zum wiederholten Mal ihre
Ideale, während sich ihre Kollegin umbringt. In  Jiang gong de mianzi erklingt am

39 Huang Weiruo 2022, S. 234.

242



Lachen in der Krise

Ende zum wiederholten Mal ein Lied aus der Oper Changsheng dian 长生殿 (Palast
des ewigen Lebens) von Hong Sheng 洪昇 (1645–1704), das zu einem einsam durch
das  Land  reisenden  Musiker  gehört.  Luocha  guo entlässt  das  Publikum mit  der
Überlegung, dass Ma Ji vielleicht unter uns ist oder gar jeder von uns – als Monster
gewordener Mensch oder als Mensch, der sich in einer Monsterwelt nicht als solcher
outen darf.  Qinguo xiju beendet die ausweglose Situation mit einer phantastischen
Reise an einen ebenso phantastischen Ort. Am Ende der von Lin Weiran inszenier-
ten Beziehungskrise steht, wie am Anfang des Stückes, eine in sich gespaltene Fi-
gur, die sich über ihre eigene Vielfalt amüsiert.
Ob das Lachen in der Krise am Ende im Hals stecken bleibt oder vielleicht doch

„Entlastung“40 bringt, ist  eine Frage,  die an anderer  Stelle weiter erörtert  werden
muss.

Literaturverzeichnis

Baldi, Chiara. 2022. „L’università Bicocca cancella il corso di Paolo Nori su Dosto-
evskij. Lo scrittore in lacrime: “È censura”. Poi il dietrofront dell’ateneo“, La Stam-
pa, 
https://www.lastampa.it/cronaca/2022/03/02/news/l_universita_bicocca_cancella_il_
corso_di_paolo_nori_su_dostoevskij_evitiamo_le_polemiche_lo_scrittore_in_lacri-
me_e_ce-2866014/ (Zugriff am 3. Mai 2022).

Conceison, Claire. 2011. „Behind the Play. The World and Works of Nick Rongjun
Yu“, in Theatre Journal 63.3, S. 311–321.

Fischer-Lichte, Erika, Doris Kolesch und Matthias Warstat (Hrsg.). 2005.  Metzler
Lexikon Theatertheorie. Stuttgart und Weimar: Metzler.

Gissenwehrer, Michael, und Gerd Kaminski (Hrsg.). 2008. In der Hand des Höllen-
fürsten sind wir alle Puppen. Grenzen und Möglichkeiten des chinesischen Figuren-
theaters der Gegenwart. München: Utz.

40 Eine Reihe von Wissenschaftlern geht davon aus, dass das Komische dazu beitragen kann,
dass man Dinge leichter nimmt: „Vertreter der Entlastungstheorie nehmen mit Freud an,
dass Komik und verwandte Phänomene als Einsparungen im psychischen Energiehaushalt
von Individuen anzusehen sind; das Komische geht, so lässt sich diese Idee erläutern, mit
der als lustvoll erfahrenen Befreiung von moralischen und rationalen Kontrollanstrengun-
gen einher, die Personen in sozialen Zusammenhängen gemeinhin zu erbringen haben.“
Wirth 2017, S. 3.

243



Anna Stecher

Gissenwehrer, Michael und Anna Stecher (Hrsg.). 2018. Chinas Schauspiel. Nah am
Nerv. Sechs Stückübersetzungen. München: Utz.

Heymann, Sabine. 2022. „Es gibt kein Wenn im Leben…“. – Nick Rongjun Yu „Zu
Gast im eigenen Haus“, in Die Konjunktur der Komödie im China der Gegenwart.
Stücke und Zugänge, hrsg. von Anna Stecher und Xu Jian; München: Utz, S. 32–50.

Huang Weiruo (übers. von Zhang Weiyi und Anna Stecher). 2008. „Der Studiosus
und der Henker“, in In der Hand des Höllenfürsten sind wir alle Puppen. Grenzen
und Möglichkeiten des chinesischen Figurentheaters der Gegenwart, hrsg. von Mi-
chael Gissenwehrer und Gerd Kaminski; München: Utz, S. 109–169.

Huang Weiruo (übers. von Anna Stecher). 2022. „Im Monsterland“, in Die Konjunk-
tur der Komödie im China der Gegenwart. Stücke und Zugänge, hrsg. von Anna Ste-
cher und Xu Jian; München: Utz, S.190–234.

Kaixin Mahua. 2016. Lü Deshui 驴得水 Mr. Donkey,
https://www.youtube.com/watch?v=zJ3p8pdCjcg (Zugriff am 3. Mai 2022).

Li Jing (übers. von Anna Stecher). 2022. „Die Komödie von Qin“, in Die Konjunk-
tur der Komödie im China der Gegenwart. Stücke und Zugänge, hrsg. von Anna Ste-
cher und Xu Jian; München: Utz, S. 365–441.

Lin Weiran (übers. von Anna Stecher). 2022. „Einmal lügen für mich“, in Die Kon-
junktur der Komödie im China der Gegenwart. Stücke und Zugänge, hrsg. von Anna
Stecher und Xu Jian; München: Utz, S. 239–284.

Liu Siyuan (Hrsg.). 2016. Routledge Handbook of Asian Theatre. London und New
York: Routledge.

Milner Davis, Jessica, und Jocelyn Chey (Hrsg.). 2013. Humour in Chinese Life and
Culture. Resistance and Control in Modern Times. Hong Kong: Hong Kong Univer-
sity Press.

National  Theatre  of  China.  2022.  “Luocha  Land  by  Huang Weiruo”, Edinburgh
Fringe, Press Release, 
http://www.cthefestival.com/files/M_SOTA77z9NTCN%20luoc%20press%20re-
lease.pdf (Zugriff am 3. Mai 2022)

Pu, Songling (übers. von Gottfried Rösel).  1989. Zwei Leben im Traum. 67 Erzäh-
lungen der Bände fünf bis acht aus der Sammlung Liao-dschai-dschi-yi. Zürich: Die
Waage.

244



Lachen in der Krise

Rea, Christopher. 2015. The Age of Irreverence. A New History of Laughter in Chi-
na. Berkeley: University of California Press.

Stecher, Anna, und Xu Jian (Hrsg.).  2022.  Die Konjunktur der Komödie im China
der Gegenwart. Stücke und Zugänge. München: Utz.

Stenberg,  Josh.  2022.  „Eine verhängnisvolle  Einladung: Intellektuelle und Staats-
macht auf der Bühne. Einleitung zu Respekt vor Chiang Kai-shek von Wen Fangyi“,
in  Die Konjunktur  der  Komödie im China der  Gegenwart.  Stücke  und Zugänge,
hrsg. von Anna Stecher und Xu Jian; München: Utz, S. 112–117.

Tam, King-fai, und Sharon R. Wesoky (Hrsg.). 2018. Not just a laughing matter: In-
terdisciplinary Approaches to Political Humor in China. Singapore: Springer.

Thoma, Nadja. 2022.  „Wissenschaftssanktionen sind kein geeignetes Mittel gegen
den Krieg“, Der Standard, 
https://www.derstandard.at/story/2000134729751/wissenschaftssanktionen-sind-
kein-geeignetes-mittel-gegen-den-krieg (Zugriff am 3. Mai 2022)

Van Ess, Hans. 2022. „Der Mensch als Nutztier – eine Parabel aus dem alten China
auf die Autokratie. Einleitung zur Komödie aus Qin von Li Jing“, in Die Konjunktur
der Komödie im China der Gegenwart. Stücke und Zugänge, hrsg. von Anna Stecher
und Xu Jian; München: Utz, S. 357–364.

Wang Baoqiang. 2017. Danao Tianzhu 大闹天竺, 
https://www.youtube.com/watch?v=C3EQCtFPz1Q (Zugriff am 3. Mai 2022).

Wen Fangyi (übers.  von Anna Huff, Ingrid Rodiek, Laura Streck,  Yangyang Yu,
Anna Stecher). 2022. „Respekt vor Chiang Kai-shek“, in Die Konjunktur der Komö-
die im China der Gegenwart. Stücke und Zugänge, hrsg. von Anna Stecher und Xu
Jian; München: Utz, S. 118–182.

Wirth, Uwe (Hrsg.). 2017. Komik. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart: Metz-
ler.

Xu Jian. 2022. „Was brauchen wir zum Lachen? Zur Geschichte und Gegenwart der
Komödie in China“, in Die Konjunktur der Komödie im China der Gegenwart. Stü-
cke und Zugänge, hrsg. von Anna Stecher und Xu Jian; München: Utz, S. 11–31.

Yu Rongjun (übers. von Anna Stecher). 2022.  „Zu Gast im eigenen Haus“, in  Die
Konjunktur der Komödie im China der Gegenwart. Stücke und Zugänge, hrsg. von
Anna Stecher und Xu Jian; München: Utz, S. 51–111.

245



Anna Stecher

Yu  Yangyang.  2022.  Chinesischer  Karneval.  Mit  Bachtin  das  zeitgenössische
Schauspiel lesen. München: Utz.

Yuan Li und Tim Beaumont. 2021. „Dramatizing Chinese Intellectuals of the Repu-
blican Era in Face for Mr. Chiang Kai-shek: Encoding Nostalgia in a Comedy of
Ideas“, in New Theatre Quarterly 37.3, S. 281–294.

Zhou Shen und Liu Lu (übers. von Anna Stecher und Zhang Weiyi).  2018.  „Esel
Wasserträger“, in Chinas Schauspiel. Nah am Nerv. Sechs Stückübersetzungen, hrsg.
von Michael Gissenwehrer und Anna Stecher; München: Utz, S. 28–124.

Zhu, Ping, Wang Zhuoyi und Jason McGrath. 2019. Maoist Laughter. Hong Kong:
Hong Kong University Press.

246


	Telemedizin und telemedizinische Gesundheitsplattformen
	Verbesserung der Diagnosefähigkeit mittels KI gestützter Verfahren
	Intelligente Roboter

