
Alle unter einem Dach: Nationale Minderheiten und die
Geschichtsschreibung in der VR China

Lukas Witt

This article focuses on the paradigmatic debate on finding a proper mode to include China’s
national minorities into Chinese history. The old “dynastic” pattern of history-writing was no
longer considered to be sufficient, since it solely focused – apart from the so-called Conquest
dynasties – on the history of the Han people. To overcome this limited approach, Chinese
historians, beginning in the 1950s, engaged in a debate on the appropriate modes of histori-
ographical integration. This article aims at presenting the debate by analyzing its two phases
(the 1950s/1960s and 1980s) in their respective political context. Furthermore, it will intro-
duce the main agents of the debate and their individual viewpoints.

Neue Herausforderungen

Seit ihrer Gründung im Oktober 1949 versteht sich die Volksrepublik China (hier-
nach  VR  China)  als  „multiethnisch“.1 Besonders  für  die  Historiker  der  jungen
Volksrepublik stellte der plötzliche Zuwachs an „neuen“ Chinesen eine Herausfor-
derung dar. Die bisherige Fixierung der Geschichtsschreibung auf die Dynastien, die
von Sima Qian  司马迁 (145?–86? v. Chr.) bereits in der Han-Dynastie etabliert
worden war und knapp zwei Millennia die Historiografie bestimmte, hatte (spätes-
tens jetzt) ausgedient. Die dynastische Darstellung war – mit Ausnahme sogenannter
Fremddynastien – eine Geschichte der Han, nicht aber die Geschichte eines multi-
ethnischen Staates. Die nunmehr als „nationale Minderheiten“ betrachteten Gruppen
traten in diesen Darstellungen als Nicht-Chinesen,  Barbaren usw. in Erscheinung
oder fanden gar keine Beachtung. Dies war ein Umstand, der mit dem Anspruch, ein
inklusiver, multiethnischer Staat zu sein, nicht vereinbar war. Ein neuer, inklusiverer
Ansatz musste gefunden werden.
Bereits die Guomindang hatte während der Republikzeit die Frage des Umgangs mit
Minoritäten  in  der  Geschichtsschreibung  beantworten  müssen.  Sie  hatte  mit  der

1 Die Übersetzung des Begriffs minzu 民族 ins Deutsche gestaltet sich schwierig, da er je
nach Kontext Volk, Nationalität, Ethnie oder auch das im Deutschen problematische Ras-
se bedeuten kann. Da die nationalen Minderheiten in China als Teil des chinesischen Vol-
kes verstanden werden, wird in diesem Text im Deutschen auf den Begriff „Ethnie“ zu-
rückgegriffen.



Lukas Witt

„These des gemeinsamen Ursprungs“ (tongyuanlun 同源论) die „Fünf Rassen Chi-
nas“ (wuzu 五族) schlicht auf einen gemeinsamen Vorfahren zurückgeführt.2 Zwar
hatten sich auch Historiker der KPCh vor der Gründung der VR China in ihrer For-
schung auf etwaige chinesische Abstammungslinien konzentriert,  für die VR war
das Motiv einer „chinesischen Rasse“ jedoch untauglich. Zum einen war der ethno-
nationalistische Ansatz dieser Lesart in theoretischer Hinsicht unvereinbar mit dem
eigenen ideologischen Paradigma, zum anderen auch aus praktischen Gründen kaum
ein Modus, auf den man hätte zurückgreifen können, wurden in der VR China doch
deutlich mehr als fünf ethnische Gruppen anerkannt, die es allesamt zu integrieren
galt.3 Dieser Beitrag setzt sich mit den Diskussionen innerhalb der Geschichtswis-
senschaften der VR China zur Integration der nationalen Minderheiten in die chine-
sische Geschichte auseinander. Die Debatte, die in zwei Phasen verlief (1958-1962;
1980er Jahre), soll in Grundzügen nachgezeichnet und in ihren historischen Kontext
eingeordnet werden.

Das Problem

Der erste Historiker, der bald nach Gründung der VR China das Problem fehlender
Inklusivität in der bisherigen chinesischen Geschichtsschreibung thematisierte, war
Bai Shouyi 白寿彝 (1909–2000). Bai war selbst Muslim und problematisierte den
bisherigen Umgang mit den Minderheiten in zwei Beiträgen, die 1951 in der Guang-
ming Ribao 光明日报 erschienen. In seiner ersten Publikation aus dem März 1951
thematisierte Bai zunächst die Bedeutung der Minderheitengeschichte, die diese für
die „Erziehung im patriotischen Denken“ einnehme.4 So räumte Bai den Han zwar
eine Sonderstellung in der Entwicklung Chinas ein, konstatierte jedoch gleichzeitig,
dass weite Teile Chinas eben nicht von den Han, sondern von lokalen Ethnien entwi-
ckelt  worden  seien.  Direkten Bezug nahm Bai  hierbei  auf  Fan Wenlan  范文澜

(1893–1969), der in einem Artikel in der Zeitschrift Xuexi 学习 ein Jahr zuvor die-
sen Umstand betont hatte. Er forderte nun, die Bedeutung der Minderheiten in der
Geschichte Chinas stärker in die „patriotische Erziehung“ einfließen zu lassen. In ei-
nem weiteren Artikel, der knapp zwei Monate später ebenfalls in der Guangming Ri-
bao veröffentlicht  wurde,  machte  Bai  deutlich,  wie  diese  „Integration“  aussehen

2 Leibold 2007, S. 148.
3 Mullaney 2012, S. 121.
4 Bai Shouyi 1982a, S. 23–27.

58



Nationale Minderheiten

könne.5 Das Territorium der VR China machte er hierbei zum Ausgangspunkt seiner
Argumentation.

Da die Grundlagen der Geschichtswissenschaften nicht ausreichen, gibt es in
der Forschung und Lehre zu unserer Landesgeschichte einige Fragen, die es zu
lösen gilt. […] Besonders drängend ist unter anderem die Frage zum Umgang
in der Landesgeschichte mit dem Territorium unserer Heimat. […] Wenn das
Problem des historischen Territoriums nicht gelöst wird, passieren einfach Feh-
ler.  Manchmal wird die Geschichte  anderer  zur eigenen Geschichte  gezählt,
manchmal  hingegen  die  eigene  Geschichte  dem Konto anderer  gutgeschrie-
ben.6

Bai kritisierte,  in den Geschichtswissenschaften fänden in Bezug auf den chinesi-
schen Raum immer noch die Standards dynastischer Geschichtsschreibung Anwen-
dung. Diesen Umstand machte er anhand einiger Beispiele deutlich. So sei der histo-
rische Raum der Geschichte der Zhou lediglich auf das Delta des Gelben Flusses be-
schränkt, die Geschichte die Yuan-Dynastie hingegen erstrecke sich von Europa bis
in die Mandschurei. Für sich gesehen, also von der Perspektive der jeweiligen Dy-
nastien aus betrachtet, sei diese Art der Darstellung sicherlich richtig, „von der War-
te des neuen Chinas aus betrachtet“ jedoch nicht, da dieser Umgang mit chinesischer
Geschichte in keiner Form den Bedürfnissen des chinesischen Volkes der Gegen-
wart entspreche. Dieses wolle wissen, was „auf dem Gebiet des heutigen Vaterlan-
des“ einst geschehen sei.7 Bai schlug daher eine simple, aber effektive Reform vor,
die den Bruch mit  der  bisherigen Darstellung bedeutete.  Seiner  Auffassung nach
sollte einfach  alles,  was einst  auf  dem gegenwärtigen Territorium der VR China
(einschließlich Taiwan) geschehen war, als chinesische Geschichte gelten. Während
die dynastische Tradition eine Gleichsetzung von „Han“ und „China“ bedeute, di-
versifiziere dieser neue Ansatz die Geschichte des Landes und erlaube es nachzu-
vollziehen, wie sich China zu einem multiethnischen Staat entwickelt habe.

Die erste Phase der Debatte

Die Ideen Bais für grundlegende Reformen der Historiografie der VR China sollten
jedoch erst sieben Jahre nach der Veröffentlichung Gehör finden. Der Grund für das
plötzliche Interesse waren Erkenntnisse, die die KPCh aus den Ereignissen der sog.

5 Bai Shouyi 1982b, S. 207–209. 
6 Bai Shouyi 1982b, S. 207.
7 Bai Shouyi 1982b, S. 207.

59



Lukas Witt

Hundert-Blumen-Bewegung hatte ziehen können. Im Zuge der kurzen liberalen Pha-
se im Frühjahr 1957 hatten auch Intellektuelle aus Reihen der nationalen Minderhei-
ten die Chance der offenen Kritik ergriffen. Rufe waren laut geworden, die KPCh
möge  sich  ihrer  Versprechungen  erinnern  und  den  unterschiedlichen  ethnischen
Gruppen Chinas  das  einst  versprochene  Selbstbestimmungsrecht  einräumen.8 Die
VR solle sich am System der Sowjetunion orientieren und das Land zu einem Ver-
bund aus eigenständigen Unionsrepubliken umformen.9

Vom 20. Juli bis zum 6. August 1957 tagte in Qingdao eine Konferenz der Kom-
mission  für  ethnische  Angelegenheiten  des  Nationalen  Volkskongresses,  auf  der
auch die Sezessionsbestrebungen, die im Zuge der sog. Hundert-Blumen-Bewegung
offen zu Tage getreten waren, thematisiert wurden. In seiner Rede bezog der damali-
ge Premierminister Zhou Enlai 周恩来 (1898–1976) Stellung zu der Forderung nach
einer systemischen Umformung Chinas nach dem sowjetischen Modell. Zhou gab
an, dass in China aufgrund des engen Zusammenlebens der verschiedenen ethni-
schen Gruppen eine Aufteilung der  VR in einzelne  Teilrepubliken schlicht  nicht
möglich sei. Er verwies auf die Unterschiede der Geschichte Chinas und derjenigen
der Sowjetunion und erteilte mit Verweis auf die von ihm als „multiethnische Ko-
existenz“ bezeichnete Form des Zusammenlebens der Verwendung des sowjetischen
Modells als Blaupause historisch bedingt eine Absage.10 Im Januar 1958 wurden in
landesweit  erscheinenden  Zeitungen wie der  Renmin Ribao  人民日报  und der
Guangming Ribao Kritikschriften veröffentlicht, die hart mit denjenigen ins Gericht
gingen, die es gewagt hatten, die Lossagung einzelner Minderheiten bzw. ihrer Ge-
biete von China zu verlangen. Die Forderungen wurden ausnahmslos als „lokalna-
tionalistisch“ bezeichnet, die Entsagung von China mit der Entsagung vom Sozialis-
mus selbst gleichgesetzt.11

Kurz nach Veröffentlichung der Kritikschriften wurde in der Renmin Ribao die
Schaffung  von  Minderheitengeschichten  verkündet.12 Die  als  Kurze  Geschichten
(jianshi 简史) bezeichneten Arbeiten waren zwar bereits vor Beginn der sog. Hun-
dert-Blumen-Bewegung beschlossen worden, sollten nun jedoch als Teil der Kampa-
gne des „Goßen Sprungs nach vorn“ massiv forciert werden. Die chinesische Füh-
rung hatte also aus den Erfahrungen der sog. Hundert-Blumen-Bewegung gelernt,

8 Liu Geping 1958, S. 7.
9 Ma Dajun 1958, S. 16–20; Liu Chun 1958, S. 2–3.
10 Die Rede wurde erst im Jahr 1979 veröffentlicht; Zhou Enlai 1979, S. 1–3.
11 Liu Geping 1958, S. 7; Kui Bi 1958, S. 9.
12 O. A. 1958, S. 7.

60



Nationale Minderheiten

dass die Idee eines sozialistischen, multiethnischen und dennoch chinesischen Staa-
tes bislang nur in den Reden und Schriften der Kader, nicht jedoch in den Köpfen
der Allgemeinheit existierte. Die Kurzen Geschichten, die sich an zentral vorgege-
benen  Standards  orientieren  sollten,  stellten  für  die  KPCh eine  Möglichkeit  dar,
bzgl. dieses Missstandes Abhilfe zu schaffen, indem sie für jede einzelne Minderheit
darstellten, wie und warum sie Teil von China geworden war.13 
Der Plan zur Produktion einer Serie von Minderheitengeschichten hatte zur Fol-

ge, dass die chinesischen Geschichtswissenschaften möglichst rasch eine verbindli-
che Antwort auf die einige Jahre zuvor von Bai Shouyi aufgeworfene Frage finden
mussten, wie die nationalen Minderheiten am besten in die Historiografie zu inte-
grieren seien. In einem 1959 ebenfalls in der Guangming Ribao veröffentlichten Ar-
tikel machte schließlich der Historiker He Ziquan 何兹全 (1911–2011) das von Bai
erdachte Konzept zum Gegenstand einer größeren Debatte.14 He forderte von den
chinesischen Historikern eine bessere Umsetzung von Bais Ideen in ihren Veröffent-
lichungen, stellte jedoch selbstkritisch fest, dass auch er selbst in der Vergangenheit
diesem Prinzip nicht gerecht geworden sei.

Es ist so, dass die chinesische Geschichte die Geschichte aller heutigen und
historischen Völker innerhalb der jetzigen Grenzen der Volksrepublik China
umfasst. Wenn wir von chinesischer Geschichte sprechen, sollte dies nicht nur
die Dynastien umfassen, die seinerzeit in der chinesischen Zentralebene Staa-
ten gründeten, sondern sollte auch alle jene Ethnien und Gebiete umfassen, die
seinerzeit außerhalb der Gebiete der Dynastien, aber innerhalb der Grenzen der
VR China zugegen waren.15 

Nicht alle an der Debatte beteiligten Historiker begrüßten das von Bai Shouyi er-
dachte Konzept so vorbehaltlos wie He Ziquan. Größter Kritiker des Ansatzes war
Sun Zuomin 孙祚民 (1923–1991).16 Zwar widersprach Sun nicht der allgemein an-
erkannten Auffassung des gegenwärtigen Chinas als multiethnisch, er wollte dieses
Attribut der Gegenwart jedoch nicht historisiert wissen. Stattdessen sollte das histo-
rische China über die jeweilige zeitgenössische Selbstwahrnehmung der Menschen
definiert werden. Chinese sollte sein, wer sich selbst als solcher gefühlt bzw. identi-

13 Bis zur Fertigstellung erster vollständiger Monografien sollten noch weitere fünf Jahre
vergehen. Zwischen 1963 und 1964 entstanden schließlich insgesamt 57 Bände, die je-
weils die Geschichte(n) der bis zu diesem Zeitpunkt anerkannten Minderheiten beinhalte-
ten, Zhongguo minwei zhengce fagui si 2000, S. 365.

14 He Ziquan 1982, S. 214–217.
15 He Ziquan 1982, S. 215.
16 Sun Zuomin 1982, S. 218–223.

61



Lukas Witt

fiziert hatte. China war für Sun nicht zeitenthoben, sondern sollte seiner Auffassung
nach für unterschiedliche Abschnitte der Geschichte  anhand des zeitgenössischen
Bewusstseins neu verhandelt werden. In der steten Veränderung dessen, was China
bedeutete und darstellte, wähnte Sun die Dialektik des historischen Materialismus
reflektiert. Doch was definierte ein „chinesisches Bewusstsein“? Hier griff Sun dann
doch erneut auf die Dynastien zurück, die er zum Maßstab der Bemessung der Zuge-
hörigkeit zu China erhob. Die von vielen seiner Kollegen als antiquiert erachtete dy-
nastische Perspektive wurde von Sun somit weiterhin verwendet.

Nachdem sich diese eigenständigen Länder aus unterschiedlichsten  Gründen
graduell mit den Han gemischt hatten oder mit den Dynastien der Han vereinigt
worden  waren,  begannen  sie  erst  damit,  Mitglieder  der  chinesischen  Ethnie
[Zhongguo de minzu chengyuan 中国的民族成员] zu werden.17

Sun sah es als Aufgabe der Historiker an, den Prozess der Sinisierung aufzuzeigen,
der je nach Ethnie und Land anders aussehen konnte. Da sowohl Begriff als auch
Territorium  Chinas  in  seinen  Augen  einem  steten  Wandel  unterworfen  waren,
sprach er sich dagegen aus, der Historiografie ein allzu festes Korsett aufzuzwängen.
Unter den beteiligten Historikern blieb Sun jedoch der einzige, der zumindest prinzi-
piell an der Struktur der dynastischen Geschichtsschreibung festhalten wollte. Der
überwiegende Teil der Debattenteilnehmer befürwortete einen inklusiveren historio-
grafischen Ansatz. 
Es zeigte sich sogar, dass einigen der Vorschlag Bais, die chinesische Geschichte

allein an den modernen Grenzen der VR zurückzuverfolgen, nicht weit genug ging.
Bei aller Inklusivität wohnte dieser Konzeption ein gewisser Makel inne, der aus po-
litischen Gründen Schwierigkeiten bereitete. Da chinesische Geschichte einzig über
das Territorium der VR China definiert wurde und schlicht alles innerhalb der mo-
dernen Grenzen – egal ob verbunden oder unverbunden – als „Geschichte Chinas“
gelten sollte, schloss diese Form der Darstellung nicht aus, dass einzelne Ethnien
stets ihre einstige historische Eigenständigkeit bewahrt hatten. Hinsichtlich der von
Zhou Enlai  angeführten  „multiethnischen Koexistenz“,  die den vereinten chinesi-
schen Staat in seiner heutigen Form als „historisch bedingt“ und somit „unveränder-
bar“ begründete, hatte diese Form der Darstellung den Schwachpunkt, dass China
selbst gänzlich undefiniert blieb. Es mangelte schlicht an einer historisch-kohärenten
Begründung, was China überhaupt konstituiere. In Bezug auf das intendierte Ziel,
nämlich die Stärkung der Identifikation der chinesischen Minderheiten mit China

17 Sun Zuomin 1982, S. 223.

62



Nationale Minderheiten

über die Propagierung historischer Narrative, war diese Lesart gar kontraproduktiv.
Die Verbreitung für sich stehender, unverbundener Minderheitengeschichten drohte
weiteres Öl ins Feuer etwaiger Unabhängigkeitsbestrebungen zu gießen. Unter kei-
nen Umständen durfte durch die Bereitstellung entsprechender Narrative den Sezes-
sionswünschen einiger Minderheiten Vorschub geleistet werden. 
Die Angst vor der Instrumentalisierung von Geschichte zur Durchsetzung sezes-

sionistischer Ansprüche wurde besonders deutlich in einem Beitrag des Historikers
Lü Zhenyu 吕振羽 (1900–1980).18 Lü war Historiker am Institut für Alte Geschichte
der  Chinesischen  Akademie  der  Sozialwissenschaften  und  überdies  Mitglied  der
staatlichen Kommission für ethnische Angelegenheiten. Eindringlich warnte er vor
den Konsequenzen,  die entsprechende Darstellungen vor allem in Tibet und Xin-
jiang haben könnten.
Auch Zhao Huafu 赵华富 (geb. 1929) erkannte dieses grundlegende Problem in

der Konzeption Bais.19 Er löste es, indem er nicht nur das gegenwärtige Territorium
der VR China, sondern gleich den gesamten zentral gelenkten und multiethnischen
Staat als historisch darstellte. Bereits die einleitenden Worte seines Beitrags mach-
ten deutlich, dass Zhao darum bemüht war, die historisch hergeleitete Begründung
Zhou Enlais gegen die Schaffung unabhängiger Unionsrepubliken zu bestätigen. 

Wir glauben, dass die eng verflochtene Koexistenz der Völker mit den Han im
Kern die wichtigste Voraussetzung für die Entstehung unseres multiethnischen
Staates war. […] Dass in einem Gebiet lediglich eine einzige Ethnie lebt, gibt
es so nicht. Dies ist eine Besonderheit bei der Verteilung der Ethnien in unse-
rem Lande.20

Zhao schlussfolgerte aus der von ihm beschriebenen Beschaffenheit, dass sich China
aus der Vereinigung aller ethnischen Gruppen ergebe. Diesen Umstand machte er
für die Gegenwart, aber auch für die Vergangenheit geltend. Zum Kernpunkt seiner
Argumentation erhob Zhao den „vereinten und zentralisierten Staat“, der in dieser
Form bereits  seit  der  Qin-Dynastie  bestehe.  Abschnitte  der  Geschichte,  in  denen
China kein geeinter zentralisierter Staat gewesen war (z. Bsp. die Zeit der Drei Rei-
che, die Sechzehn Reiche, die Südlichen und Nördlichen Dynastien usw.), fanden
zwar Erwähnung, wurden bei Zhao jedoch lediglich zu Abweichungen einer Norm
der chinesischen Entwicklungsgeschichte, die „in ihrer grundlegenden Tendenz seit

18 Lü Zhenyu 1982, S. 52–69.
19 Zhao Huafu 1982, S. 28–44.
20 Zhao Huafu 1982, S. 28.

63



Lukas Witt

der Qin und Han-Dynastie eine [Geschichte] der Einheit war.“21 Dass es sich bei
Zhaos Beitrag mehr um eine politische Stellungnahme, denn um eine geschichts-
theoretische  Wortmeldung handelte,  machten  die  von ihm gewählten  „Beispiele“
deutlich,  mit denen er die lange Einheit des chinesischen Zentralstaats  beschrieb.
Konkret bezog er sich auf die Geschichte der Zugehörigkeit der Inneren Mongolei,
Tibets  und Xinjiangs,  Regionen,  in  denen  Teile  der  ansässigen Minderheiten im
Zuge der sog. Hundert-Blumen-Bewegung nationale Souveränität eingefordert hat-
ten. 

Nach der Han[-Dynastie] entstanden in Xinjiang kurzlebige feudal-separatisti-
sche Regime [fengjian geju de zhengquan 封建割据的政权]. Aber dürfen die-
se als eigenständige Länder gelten? Natürlich nicht. 1) Wenn diese als eigen-
ständige Länder gälten, könnte jedes Gebiet in China historisch ein eigenstän-
diges Land sein, da in vielen Gebieten einst derartige Regime entstanden. 2)
Diese Regime veränderten sich sehr schnell. Sie vereinten sich oft, sie trennten
sich oft. Sie entstanden oft, sie verschwanden oft. Niemand kann diese „eigen-
ständigen Länder“ auch nur beim Namen nennen. 3) Die historischen feudal-
separatistischen Regime in Xinjiang sind oft  von chinesischen Minderheiten
gegründet worden, die gar nicht aus Xinjiang stammten.22 

Gestanden Bai Shouyi und He Ziquan den unterschiedlichen Völkern durchaus zu,
im Verlauf ihrer Geschichte eigenständige Länder gewesen zu sein, wurden diese
bei Zhao als „feudale Separatisten“ zu Abtrünnigen einer jahrtausendalten Einheit.
Die politische Note dieser Umdeutung war unverkennbar. Positiv besetzte Kampfbe-
griffe der Revolution durften nicht mit etwaigen Unabhängigkeitsbestrebungen chi-
nesischer Minderheiten konnotiert bleiben, historische Narrative „nationaler Eigen-
ständigkeit“, auf die derartige Bewegungen Bezug hätten nehmen können, sollten
umgeschrieben werden. Die Vergangenheit sollte der Gegenwart dienen und dies be-
deutete, den politischen Status quo zu historisieren. Das Narrativ eines „seit dem Al-
tertum geeinten multiethnischen Staates“ (ziguyilai tongyi de duo minzu guojia 自古

以来统一的多民族国家), ein Ausdruck aus einem im Sommer 1962 in der Wenhui
Bao 文汇报 veröffentlichten Artikel, sollte fortan den historisierten Zentralstaat sub-
sumieren.

21 Zhao Huafu 1982, S. 29.
22 Zhao Huafu 1982, S. 30.

64



Nationale Minderheiten

Vorläufiges Ende und Fortsetzung der Debatte 
in den 1980er Jahren

Anfang der 1960er Jahre endete die Debatte abrupt. Über die Gründe, warum die
Diskussion zum Erliegen kam, kann letztlich nur spekuliert werden. Ein möglicher
Grund ist die Beendigung der Arbeiten an den  Kurzen Geschichten. In den Jahren
1963 und 1964 waren diese weitestgehend abgeschlossen und damit bedurfte es be-
züglich ihrer theoretischen Einbettung schlicht keiner weiteren Diskussion. 
Zudem änderte sich das politische Klima für die chinesischen Minderheiten ab

Mitte der 1960er Jahre rapide. Hintergrund war die Annahme, die Nationalitätenfra-
ge stehe in unmittelbarer Abhängigkeit zur Klassenfrage.23 Ethnien wurden demnach
als historische Kategorien der Klassengesellschaft verstanden, ihre jeweiligen spezi-
fischen Eigenarten als Konsequenz unterschiedlicher historischer und gesellschaftli-
cher Entwicklungen bewertet. Mit Erreichen des Kommunismus und einer klassen-
losen Gesellschaft würden sich die Ethnien und mit ihnen die Konflikte – so die An-
nahme – bald von selbst auflösen. Im Umkehrschluss bedeutete diese Auslegung,
dass nationale und kulturelle Eigenarten als rückständig galten, da sie zwangsläufig
zu Phänomenen der Klassengesellschaft erklärt wurden. Dies betraf theoretisch na-
türlich nicht nur die jeweiligen Eigenarten der Minderheiten, sondern galt gemeinhin
auch für die Han-chinesische Kultur, de facto wurde diese jedoch – das hatte bereits
die Historikerdebatte der Vorjahre deutlich aufgezeigt – als fortschrittlich evaluiert
und zum Maßstab für alle anderen erhoben. Folge dieser Auslegung war, dass ein
hohes Maß an Fortschrittlichkeit eine möglichst schnelle Anpassung an die Han-chi-
nesische Kultur bedeutete, was den Assimilationsdruck auf die Minderheiten enorm
verstärkte. Der Blick war nach vorne gerichtet und ließ keinen Platz für Narrative
der Abgrenzung, wie es Minderheitengeschichten nun einmal waren. In der Folge,
vor allem während der sog. Kulturrevolution, konnte sich daher der undifferenzierte
Topos eines „seit dem Altertum geeinten chinesischen Vielvölkerstaates“ durchset-
zen. 
Erst Anfang der 1980er wurde die Debatte über den richtigen Umgang mit den

Minderheiten fortgesetzt. Beteiligt an der Wiederbelebung war erneut Sun Zuomin.
In einem Aufsatz in der  Lishi Yanjiu 历史研究 übte Sun scharfe Kritik am Ver-
ständnis  von  China  als  einem  „seit  dem  Altertum  vereinigten  multiethnischen
Staat“.24 Er verstand den 1962 in der Wenhui Bao geprägten Ausdruck als eine Über-

23 Liu Chun 1964, S. 5.
24 Sun Zuomin 1980, S. 37–46.

65



Lukas Witt

simplifizierung der Vergangenheit, der den langen historischen Prozess der Entste-
hung des modernen und multiethnischen Chinas nicht differenziert  genug erfasse.
Sun wiederholte erneut seinen Standpunkt, den er bereits zwanzig Jahre zuvor ver-
treten hatte, und forderte die Zugehörigkeit zur chinesischen Geschichte in Abhän-
gigkeit von den „tatsächlichen damaligen Verhältnissen“ zu beurteilen.25 
Auch Bai  Shouyi,  dessen  Artikel  aus  dem Jahr  1950 Ausgangspunkt  der  ur-

sprünglichen Debatte gewesen war, beteiligte sich erneut an der Diskussion. Er trat
im Frühling 1981 in Beijing auf einer „Konferenz zur Erforschung der Geschichte
der Beziehungen der chinesischen Völker“ als einer der Hauptredner auf. Bai sah in
der  Wiederaufnahme  der  Debatte  einen  wichtigen  Beitrag  der  Geschichtswissen-
schaften an den „Vier Modernisierungen des Sozialismus“.26 Auch seine Sicht der
Dinge blieb im Wesentlichen unverändert.
Viele der an der Debatte beteiligten Historiker plädierten dafür, bei der Betrach-

tung der chinesischen Geschichte weniger pauschalisierend vorzugehen. Die Kritik
richtete sich vor allem gegen das bereits von Sun Zuomin kritisierte Verständnis von
China als „seit dem Altertum geeinter multiethnischer Staat“. Der Historiker Tian
Jizhou  田继周  (geb. 1929) kritisierte diesen Ansatz als „Han-chauvinistisch“, da
diese Betrachtungsweise  die  Existenz unabhängiger  Herrschaftsgebiete  prinzipiell
ausschließe.27 Tian sah hierin eine Marginalisierung der Minderheiten. Anstatt der
Annahme, bei China habe es sich immer um einen geeinten multiethnischen Staat
gehandelt, sollte stattdessen von nun an der Entstehungsprozess im Fokus der chine-
sischen Geschichtswissenschaften stehen.
Andere Debattenteilnehmer hielten weiterhin am Verständnis von China als ein

„seit dem Altertum geeinter multiethnischer Staat“ fest. Gu Bao 谷苞 (1916–2012)
war der Auffassung, dass China sich bereits in der Qin-Dynastie zu einem multieth-
nischen Staat entwickelt habe. Da Gu in der „Einigkeit“ die „Hauptströmung“ der
chinesischen Geschichte erkannte, war er der festen Überzeugung, China könne sehr
wohl als „seit dem Altertum geeint“ bezeichnet werden.28

Auch der Historiker Sun Jinji 孙进己 (geb. 1931) teilte diese Auffassung. In ei-
nem Debattenbeitrag schloss er zwar die Existenz „eigenständiger Länder“, die in ir-
gendeiner Form dem chinesischen Kaiserhof gegenüber „unterwürfig“ waren, nicht
grundsätzlich aus. Die „Unabhängigkeit“ dieser Reiche ergab sich für Sun jedoch

25 Sun Zuomin 1980, S. 37.
26 Bai Shouyi 1984, S. 22.
27 Tian Jizhou 1984, S. 80.
28 Gu Bao 1984, S. 34.

66



Nationale Minderheiten

ausschließlich aus einer  ex post Betrachtung,  indem er feststellte,  dass diese sich
später zu „eigenständigen Ländern“ entwickelt hätten. Als Beispiele führte Sun die
Königreiche Chosŏn und Vietnam an, also zwei Länder, die sich im Verlaufe der
Geschichte  zu  modernen  Nationalstaaten  entwickelt  hatten.29 Mit  dieser  simplen,
aber durchaus geschickten Argumentation verortete Sun  per definitionem alle „ei-
genständigen Länder“ (duli guojia 独立国家) außerhalb der modernen Grenzen der
VR, während alle anderen „Mächte“ zu nicht-souveränen „Lokalmächten“ (difang
zhengquan 地方政权) erklärt wurden. Er wählte somit eben jenen Ausdruck, der im
Sprachgebrauch der Debatte als Antonym gebraucht und von Tian Jizhou aufgrund
der eindeutigen Konnotation mit der Zugehörigkeit zum chinesischen Zentralstaat
als „Han-chauvinistisch“ kritisiert worden war, zur Beschreibung aller Völker, die
einst auf dem Territorium der VR gelebt hatten. Laut Sun handelte es sich hierbei
ausschließlich um Entitäten, die entweder die Kontrolle durch die chinesische Zen-
tralmacht anerkannt oder aber bereits vollständig – etwa durch von der Zentralmacht
eingesetzte Verwalter – politische Eigenständigkeit aufgegeben hätten. Er konsta-
tierte, dass die „lokalen autonomen politischen Mächte“ (difang zizhi zhengquan 地
方自治政权) bereits früh unter Kontrolle des chinesischen Zentralstaates gestanden
hätten. Die Bezeichnung oder Kategorisierung dieser als „ausländische Völker“ hielt
er entsprechend für falsch.30 

Die Politik zur Kontrolle von Vasallenstaaten umfasste zwei nicht voneinander
trennbare Aspekte: ein Aspekt war die Bestätigung der Zugehörigkeit zur chi-
nesischen  Zentralmacht  durch jede  in  den  Grenzregionen  lebende  ethnische
Gruppe. Sie erhielten Titel und zollten periodisch Tribut. Der andere Aspekt
war die Bestätigung der politischen Autonomie jeder ethnischen Gruppe durch
die Zentralmacht. Sie mischte sich nicht direkt in die Innenpolitik ein.31

Suns Intention war offensichtlich.  Durch die Verwendung eindeutig besetzter Be-
griffe aus dem Sprachgebrauch der chinesischen Minderheitenpolitik – wie etwa die
explizite Erwähnung des Autonomieprinzips – handelte es sich bei seiner Darstel-
lung der chinesischen Geschichte um nichts anderes als eine scheinbare historische
Analogie einer utopischen Gegenwart der Volksrepublik.
Die Betonung der langen Geschichte chinesischer Einheit war also nicht ledig-

lich  Ausdruck  einer  fachlichen  Meinung,  sondern  weiterhin  auch  von politischer
Notwendigkeit. Deutlich wurde dies im Oktober 1981 in einer Rede Hu Yaobangs,

29 Sun Jinji 1984, S. 113.
30 Sun Jinji 1984, S. 113.
31 Sun Jinji 1984, S. 122.

67



Lukas Witt

die dieser in seiner Funktion als Generalsekretär der KPCh anlässlich des 70. Jahres-
tages der Xinhai Revolution hielt. In einem Abschnitt, der sich mit Taiwan befasste,
griff Hu beinahe im Wortlaut die Argumentation derjenigen auf, die weiterhin dar-
auf pochten, bei China handele es sich um einen „seit dem Altertum geeinten multi-
ethnischen Staat“:

Die chinesischen Ethnien haben seit der Schaffung eines vereinten Landes vor
einigen tausend Jahren fortwährend Schismen bekämpft und die glorreiche pa-
triotische Tradition der Einheit bewahrt. Die Aufspaltungen des Landes in der
Geschichte waren immer nur temporär, waren stets zum Leidwesen der Men-
schen und führten daher stets zur Wiederherstellung der Einheit.32

Fazit

Das Wiederaufbranden der Debatte in den 1980er Jahren brachte inhaltlich erstaun-
lich wenig neue Resultate hervor. Die Debattenbeiträge stammten zum Großteil von
denjenigen Akteuren, die sich bereits an der Debatte der 1950er und 1960er Jahre
beteiligt hatten. Die Ideen und Standpunkte wurden – nun da es wieder möglich war
– erneut zusammengefasst und dargestellt, die Inhalte blieben jedoch im Wesentli-
chen unverändert und wurden nicht weiterentwickelt. Die Frage, ob die chinesische
Einheit das Ergebnis eines historischen Prozesses oder aber „immerdar“ gewesen
sei, blieb auch nach Wiedereinsetzen der Debatte letztlich ergebnislos. Keine der
beiden Perspektiven hatte sich entscheidend durchsetzen können. Politisch blieb die
Betonung einer historischen Einheit weiterhin an der Tagesordnung, auf fachlicher
Ebene jedoch wurden  differenziertere  Betrachtungen  durchaus  toleriert.  Kleinster
gemeinsamer Nenner der Diskutanten blieb das Verständnis, dass sich die chinesi-
sche Historiografie nicht ausschließlich an den Dynastien orientieren dürfe, sondern
man darüber hinaus auch die nationalen Minderheiten – ganz egal ob nun in Abhän-
gigkeit von den Dynastien stehend oder nicht – als Teil der chinesischen Geschichte
begreifen müsse. Anleihen der Debatte – vor allem begrifflicher Natur – finden sich
daher bis heute in den chinesischen Geschichtswissenschaften.  So etwa kam es in
den 1990er Jahren zu einer Debatte innerhalb der chinesischen Geschichtswissen-
schaften zur „richtigen Kategorisierung“ des Königreiches Koguryŏ (chin. Gaogouli
高句丽).33 Je nach Positionierung der chinesischen Historiker wurde Koguryŏ ent-

32 Hu Yaobang 1981, S. 1.
33 Yang Chunji, Geng Tiehua 2000.

68



Nationale Minderheiten

weder als Teil chinesischer oder aber koreanischer Geschichte bewertet. Die Debatte
führte die Inhalte der Diskussionen der 1950er, 1960er und 1980er Jahre auf einer
konkreteren Ebene fort.

Literaturverzeichnis

Bai Shouyi  白寿彝  1982a [Erstveröffentlichung 1951]. „Lun aiguozhuyi sixiang
jiaoyu he shaoshu minzu shi de jiehe“ 论爱国主义思想教育和少数民族史的结合,
in Zhongguo minzu guanxi shi lunwenji 中国民族关系史论文集, hrsg. von Guojia
minzu shiwu weiyuanhui zhengce yanjiu shi 国家民族事务委员会政策研究室 .
Beijing: Minzu chubanshe, S. 23–27.

———. 1982b [Erstveröffentlichung 1951]. „Lun lishi shang zuguo guotu wenti de
chuli“ 论历史上祖国国土问题的处理, in Zhongguo minzu guanxi shi lunwenji 中
国民族关系史论文集 , hrsg. von Guojia minzu shiwu weiyuanhui zhengce yanjiu
shi 国家民族事务委员会政策研究室. Beijing: Minzu chubanshe, S. 207–209.

———. 1984 [Erstveröffentlichung 1981].  „Guanyu Zhongguo minzu guanxi shi
shang de jige wenti” 关于中国民族关系史上的几个问题 , in Zhongguo minzu
guanxi shi yanjiu 中国民族关系史研究 , hrsg. von Weng Dujian 翁独健 (et.al.).
Beijing: Zhongguo kexue chubanshe, S. 1–22.

Gu Bao 谷苞. 1984 [Erstveröffentlichung 1981]. „Lun chongfen zhongshi he zheng-
que jiejue lishi yanjiu zhong de minzu wenti“ 论充分重视和正确解决历史研究中

的民族问题, in Zhongguo minzu guanxi shi yanjiu 中国民族关系史研究, hrsg. von
Weng Dujian 翁独健 (et.al.). Beijing: Zhongguo kexue chubanshe, S. 27–40.

He Ziquan 何兹全. 1982 [Erstveröffentlichung 1959]. „Zhongguo gudai shi jiaoxue
zhong cunzai de yige wenti“ 中国古代史教学中存在的一个问题 , in Zhongguo
minzu guanxi shi lunwenji 中国民族关系史论文集, hrsg. von Guojia minzu shiwu
weiyuanhui zhengce yanjiu shi 国家民族事务委员会政策研究室 . Beijing: Minzu
chubanshe, S. 214–217.

Hu Yaobang 胡耀邦. 1981. „Zai shoudu gejie jinian Xinhai geming qishi zhounian
dahui shang de jianghua“ 在首都各界纪念辛亥革命七十周年大会上的讲话, in
Renmin Ribao 人民日报 (10.10.1981), S. 1–2.

Kui Bi 奎璧. 1958. „Menggu minzu de fanrong libukai Han minzu de bangzhu: Kui
Bi daibiao baogao Neimenggu zizhiqu fandui difang minzuzhuyi he zhengqu shixian

69



Lukas Witt

gongnong muye Da yuejin de qingkuang“ 蒙古民族的繁荣离不开汉民族的帮助:
奎璧代表报告内蒙古自治区反对地方民族主义和争取实现工农牧业大跃进的情
况, in Renmin Ribao 人民日报 Nr. 3507, S. 9.

Leibold, James. 2007.  Reconfiguring Chinese Nationalism. Milton Park: Taylor &
Francis.

Liu Chun 刘春. 1958. „Duanzheng minzu ganqing: pipan difang minzuzhuyi“ 端正
民族感情批: 判地方民族主义, in Zhongguo Minzu 中国民族, 1958.1, S. 2–3.

———. 1964. „Dangqian woguo guonei minzu wenti he jieji douzheng“ 当前我国

国内民族问题和阶级斗争, in Renmin Ribao 人民日报 Nr. 5837, S. 5.

Liu Geping  刘格平 . 1958. „Zai shaoshu minzu zhong jinxing yici fandui difang
minzuzhuyi de shehuizhuyi jiaoyu“ 在少数民族中进行一次反对地方民族主义的

社会主义教育, in Renmin Ribao 人民日报 Nr. 3473, S. 7.

Lü Zhenyu 吕振羽. 1982 [Erstveröffentlichung 1961]. „Lun woguo lishi shang min-
zu guanxi de jiben tedian“ 论我国历史上民族关系的基本特点, in Zhongguo minzu
guanxi shi  lunwenji 中国民族关系史论文集 ,  hrsg.  von Guojia minzu shiwu
weiyuanhui zhengce yanjiu shi 国家民族事务委员会政策研究室 . Beijing: Minzu
chubanshe, S. 52–69.

Ma Dajun 马大军. 1958. „Pipan difang minzuzhuyi, zhengque chuli minzu guanxi“
批判地方民族主义，正确处理民族关系 , in  Jiaoxue yu Yanjiu 教学与研究 ,
1958.6, S. 16–20.

Mullaney, Tohmas S. 2012. Coming to terms with the nation: Ethnic classification
in modern China. Berkeley, Calif: University of California Press.

O. A. 1958. „Minzu yanjiu gongzuo kexue taolunhui zhiding yuejin guihua: yi nian
wancheng shaoshu minzu shehui lishi diaocha“ 民族研究工作科学讨论会制定跃

进规划:一年完成少数民族社会历史调查, in Renmin Ribao 人民日报 Nr. 3655,
S. 7.

Sun Jinji 孙进己. 1984. „Woguo lishi shang minzu guanxi de jige wenti“ 我国历史

上民族关系的几个问题, in Zhongguo minzu guanxi shi yanjiu 中国民族关系史研

究, hrsg. von Weng Dujian 翁独健 (et.al.). Beijing: Zhongguo kexue chubanshe, S.
108–130.

70



Nationale Minderheiten

Sun Zuomin  孙祚民 .  1980. „Chuli lishi shang minzu guanxi die jige zhongyao
zhunze“ 处理历史上民族关系的几个重要准则, in Lishi Yanjiu 历史研究, 1980.5,
S. 37–46.

———. 1982 [Erstveröffentlichung 1961]. „Zhongguo gudai shi zhong youguan zu-
guo jiangyu he shaoshu minzu de wenti“ 中国古代史中有关祖国疆域和少数民族

的问题 in Zhongguo minzu guanxi shi lunwenji 中国民族关系史论文集, hrsg. von
Guojia minzu shiwu weiyuanhui zhengce yanjiu shi 国家民族事务委员会政策研究

室. Beijing: Minzu chubanshe, S. 218–223.

Tian Jizhou 田继周 . 1984. [Erstveröffentlichung 1982]. „Woguo minzu shi yanjiu
zhong de mou xie lilunxing wenti“ 我国民族史研究中的某些理论性问题 , in
Zhongguo minzu guanxi shi yanjiu 中国民族关系史研究 , hrsg. von Weng Dujian
翁独健 (et.al.). Beijing: Zhongguo kexue chubanshe, S. 70–107.

Yang Chunji  杨春吉  und Geng Tiehua  耿铁华 [Hrsg.]. 2000.  Gaogouli guishu
wenti yanjiu 高句丽归属问题研究. Changchun: Jilin wenshi chubanshe.

Zhao Huafu 赵华富 . 1982 [Erstveröffentlichung 1958]. „Wei zhengque chanming
woguo lishi shang de minzu guanxi er douzheng (jielu)“ 为正确阐明 我国历史上

的民族关系而斗争 (节录), in Zhongguo minzu guanxi shi lunwenji 中国民族关系

史论文集, hrsg. von Guojia minzu shiwu weiyuanhui zhengce yanjiu shi 国家民族

事务委员会政策研究室. Beijing: Minzu chubanshe, S. 28–44.

Zhongguo minwei zhengce fagui si 中国民委政策法规司 [Hrsg.]. 2000. Zhongguo
minzu zhinan 中国民族指南. Beijing: Haiyang chubanshe.

Zhou Enlai 周恩来. 1979. „Guanyu woguo minzu zhengce de jige wenti“ 关于我国

民族政策的几个问题, in Renmin Ribao 人民日报, Nr. 11497, S. 1–3.

71




	Telemedizin und telemedizinische Gesundheitsplattformen
	Verbesserung der Diagnosefähigkeit mittels KI gestützter Verfahren
	Intelligente Roboter

