
Religion als Reduktion von Unsicherheit im Kontext von
Krisen. Die Aneignung eines diskursiven Deutungsmusters

im China der 1920er Jahre

Christian Meyer

The subject of crises has been a permanent issue in modern China. Within such debates the
topic of religion has been addressed again and again. For example, in the early 1920s, not
only the role of religions in “saving” (jiu 救) individuals as well as the country in the evolu-
tionary struggle for survival was discussed, but also religion’s role for a future modern society
in China in general became a topic. The article on the motif of ‘religion as means for reducing
uncertainty in the context of crises’ is divided into two parts: In a first part it reconstructs im-
portant elements of the Western genealogy of this discursive pattern that was later introduced
to China. In a second step the focus lies on a reconstruction of its reception in the 1920s. The
main sources analyzed for this are  the public lecture series initiated by the Young China
Study Society (Shaonian Zhongguo xuehui) in 1920–21 and some early introductions to reli-
gion that followed in this period. Contributors of the lecture series included such prominent
figures as Liang Shuming and Russell, but also representatives less well-known today such as
the  psychologist  Lu  Zhiwei,  the  philosopher  Tu  Xiaoshi,  or  the  natural  scientist  Zhou
Taixuan. The introductory works on religion that addressed similar problems serve as further
sources. The article pursues a genealogical-discursive approach. The selected contributions of
the 1920s are contextualized in the debates of the time and analyzed with regard to imports of
Western concepts. One of the main concerns of the article is to show that this period was
probably the first time that the concept of religion (zongjiao) was introduced not only as a
possible answer to the concrete problems of future China, but – influenced by the religious-
psychological approaches of William James – in particular in its socio-psychological role of
reducing uncertainty in individual crises. 

Einleitung

Krise  ist  ein  Dauerthema  im modernen  China,  das  in  verschiedenen  diskursiven
Kontexten auch immer wieder im Zusammenhang mit Religion aufgegriffen wurde.
Dies geschah nicht zuletzt in bedeutenden Transformationsphasen: In jüngerer Zeit,
in den 1980er und 1990er Jahren, sprachen chinesische Intellektuelle verschiedent-
lich von einer dreifachen Überzeugungs- (xinxin 信心), Vertrauens- (xinren 信任)



Christian Meyer

und Glaubenskrise (xinyang 信仰 ) (san xin weiji 三信危機 )1. Vor ihrem Hinter-
grund wurde das breite Revival der Religionen in der VR China erklärt. Die Religio-
nen sollen das Werte- und Orientierungsvakuum gefüllt und Halt in Zeiten zuneh-
mender Unsicherheit unter marktwirtschaftlichen Verhältnissen geboten haben.2

Die Wurzeln dieser Thematik reichen jedoch weiter zurück. Sie sollen hier ge-
nealogisch verfolgt werden: So wurde in der politischen Umbruchs- und Krisenzeit
der frühen 1920er Jahre die grundsätzliche Rolle und Zukunftsfähigkeit von Religi-
on (zongjiao 宗教 ) überhaupt verhandelt. Religion wurde nicht nur als Rezept für
das „Heil“ oder die „Rettung“ von Individuen auf spiritueller Ebene (dejiu 得救, jiu-
ren 救人) erörtert, sondern auch im Kontext der Rettung des Landes (jiuguo 救國)
aus der Gefahr des Selbstverlustes und des Untergangs der chinesischen „Rasse“.3

Im Hintergrund stand die Rezeption sozialdarwinistischer Theorien und das Motiv
des nationalen Überlebenskampfes. Die Ausprägung solcher Ideen kann als Teil ei-
nes größeren Nationalismus- und Modernisierungsdiskurses in der Transformations-
und Krisenzeit  der späten Qing- und vor allem der frühen Republikzeit  bestimmt
werden. Biographisch konnte Religion zugleich auch mit der Frage des individuellen
Umgangs mit Lebenskrisen verbunden und als Potential zu deren Bewältigung re-
flektiert werden. Das Thema Religion erscheint dabei als separater Diskursstrang,
der sich an einzelnen Punkten mit den Themen Modernisierung und Nationalismus
verschränkte.
Eine dieser Verschränkungen wird durch eine prominente Debatte markiert, die

von der Junges-China-Studiengesellschaft (Shaonian Zhongguo xuehui 少年中國學

會) ins Leben gerufen worden war. Diese von herausragenden Persönlichkeiten ge-
führte  Diskussion über  Religion und die darauffolgenden  antireligiösen und anti-
christlichen Bewegungen führten zu einer Welle von Publikationen im Bereich der
entstehenden Religionswissenschaft (zongjiaoxue). So entstand in den 1920er Jahren
auch eine Reihe neuer Einleitungswerke zu Religion, offensichtlich als Reaktion auf
diese Debatten. Zusammen stellen diese Quellen die materielle Grundlage des vor-
liegenden Beitrags dar, in dem ihre Bedingungen, Akteure und Diskurspositionen
zum Thema Religion beleuchtet werden sollen. Dabei bietet sich ein diskursiver An-
satz an, der die Genealogie des Problems in Bezug auf wichtige Hauptstränge und

1 Siehe z.B. Gan Tang 1983 und Chen Jie 1995.
2 He Guanghu 2003, S. 43; s. Fällman 2010a, S. 21, oder Fällman 2010b, S. 949–969.
3 Siehe z.B. Kubin 2005, S. 26–27. Ideen des Überlebenskampfes der chinesischen Rasse

bzw. Nation finden sich bereits bei Yan Fu in seiner Übersetzung von Thomas Henry
Huxleys  Evolution and Ethics (1897) oder bei Liang Qichao, siehe Ly 2010, S. 69–89,
bes. S. 74–75; Müller 2008, S. 160.

74



Religion als Reduktion von Unsicherheit

Debatten zu verfolgen versucht.4 Reiner Keller5 nimmt den Begriff der diskursiven
Deutungsmuster auf und stellt dabei die Religion verstanden als individuelle oder
kollektive Krisenbewältigung, insbesondere im Sinne der „Reduktion von Unsicher-
heit“ (oder im psychologischen Sinne von „Trost“), in den Mittelpunkt.6 
Das Hauptanliegen des vorliegenden Beitrags besteht darin, zu zeigen, dass hier

das Konzept von Religion (zongjiao) nicht nur als mögliche Antwort auf konkrete
Probleme des künftigen China diskutiert, sondern – in Aufnahme religionspsycholo-
gischer Ansätze insbesondere von William James (1842–1910) – vermutlich erst-
mals hinsichtlich seiner (sozial)psychologischen Rolle zur Reduktion von Unsicher-
heit in individuellen Krisen eingeführt wurde. Aufgrund der oft nur vagen Quellen-
angaben in den erörterten Debattenbeiträgen und Einleitungen erweist sich die Spu-
rensuche nach inhaltlichen Anknüpfungen methodisch als Rekonstruktion. Ausge-
hend von impliziten Bezügen auf William James einerseits und auf der Grundlage
der  expliziten  Verwendung  einschlägiger  Schlüsselwörter  wie  „Krise“,  „religiöse
Erfahrung“, etc. andererseits macht sie direkte und indirekte Einflüsse des amerika-
nischen Philosophen und Psychologen transparent und zeichnet die erwähnten dis-
kursiven Deutungsmuster nach. 
Nach einem Blick auf wichtige Elemente der westlichen Genealogie in einem

ersten Schritt soll zunächst eine grobe Skizze der chinesischen Kontexte und wichti-
gen Diskurse erfolgen, bevor die zentralen Debattenbeiträge der  Shaonian-Zhong-
guo-Debatte sowie einschlägige Äußerungen in religionswissenschaftlichen Einlei-
tungswerken der 1920er und 1930er Jahre als Hauptquellen zum Thema analysiert
werden.

4 Zur Analyse bediene ich mich des Werkzeugkastens von Jäger 2006,  der Anregungen
Foucaults, Jürgen Links und anderer verarbeitet und systematisiert hat.

5 Keller 2015, S. 41.
6 Die  Formulierung  „Reduktion  von  Unsicherheit“  lehnt  sich  an  Luhmanns  funktionale

Deutung von Religion als „Steigerung hinnehmbarer Unsicherheit“ an. Luhmann 1977, S.
80. Pollack fasst Luhmanns Deutung zusammen: „Die Religion ... schließt die offenen
Verweisungshorizonte, überführt Unbestimmbares in Bestimmbares, absorbiert das in je-
der Selektion enthaltene Risiko des Außerachtlassens, gibt eine motivfähige Interpretation
der Welt und macht die Kontingenz der gesellschaftlichen und psychischen Strukturen so
tragbar“ (Pollack 2001, S. 11 mit Verweis auf Luhmann 1977, S. 27). Ein genauerer Blick
zeigt allerdings, dass die funktionale Deutung Luhmanns eine viel längere Tradition in der
jüdisch-christlichen Theologiegeschichte hat,  die er aufnimmt und verarbeitet.  Entspre-
chend dem genealogischen Ansatz sollen hier darum nicht Luhmanns oder andere neueren
Theorien von außen als Maßstab angelegt, sondern die konkreten Einflüsse entsprechen-
der westlich-christlicher Ideen auf die chinesischen Debatten genealogisch rekonstruiert
werden.

75



Christian Meyer

1. Westliche Genealogie

1.1. Christliche Traditionen von ‚Heil‘ und Heilsversprechen als 
Antwort auf Krise

Die moderne Fragestellung nach Religion und Krise selbst lässt sich nicht ohne den
Einfluss der jüdisch-christlichen Tradition denken. Von großer Bedeutung war dar-
um auch für China deren Rezeption. In der jüdisch-christlichen Tradition ist das Mo-
tiv des „Heils“ bzw. der „Rettung“ ein ganz entscheidendes Merkmal. Ihre Semantik
wurde schon in der Antike mit derjenigen von krisis verbunden.
Traditionsgeschichtlich stammt das Motiv zunächst aus der historischen Erfah-

rung und Schrifttradition Israels bzw. Judas: In den alttestamentlichen Schriften geht
es beim „Heil“ in erster Linie um die kollektive Rettung aus konkreter Gefahr und
Bedrohung, insbesondere der Eroberung und Versklavung durch Babylonier und As-
syrer oder andere Feinde.7 In späteren alttestamentlichen Schriften finden wir die
Umformung in kollektive und individuelle Eschatologien, die sich dann in den spä-
teren  jüdischen  und  christlichen  Traditionen  fortsetzen.8 Im  neutestamentlichen
Kontext, namentlich im griechisch verfassten Johannesevangelium findet  sich der
Krisenbegriff bereits in religiös-eschatologischen Kontext. Während der Begriff krí-
sis in (spät)antiker Zeit im griechischen Sprachkontext – abgeleitet vom Alltagswort
krínō (entscheiden, sich entscheiden, urteilen) – bereits früh neben einer juristischen
auch eine medizinische Bedeutung aufwies9 und damit den Punkt der Entscheidung
zwischen Heilung und Verschlimmerung einer Krankheit bezeichnete, wird der Be-
griff krísis als theologischer Begriff im Johannesevangelium (Joh. 3,17–19; 5,22–29;
7,24; 9,39; 12,31; 16,8) aufgenommen, nämlich als Entscheidung der „Welt“ (kós-
mos) angesichts der Ankunft des Christus, welche zugleich – in Weiterführung der
juristischen Tradition des Begriffs – das „Gericht“, eine Scheidung zwischen Glau-
benden und Nichtglaubenden, bedeutet.10 Markiert wird damit die durch das Kom-
men des „Sohns“ angebrochene Zeit der Entscheidung als eschatologischer Situati-

7 So erscheint der Perserkönig Kyros I. (Jes. 45,1 u.ö.), der das babylonischen Reich be-
siegte, als „gesalbte“ Rettergestalt (Messias). 

8 Koenen  2007,  https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/20917/  (Zugriff  am  5.  April
2021).

9 Koselleck,  Tsouyopoulos und Schönpflug,  1976 (Zugriff  am 5.  April 2021);  Klosinski
1999, S. 261–264.

10 Blank 1964; vgl. Wehnert 2011, https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/48909/  (Zu-
griff am 5. April 2021).

76



Religion als Reduktion von Unsicherheit

on. Die Jetztzeit des Johannesevangeliums ist markiert durch Leiden, Verfolgung,
aber auch Motive des Beistands und Trosts in dieser Zeit.11 Das Motiv des Trosts in
dieser Welt (s.a. 2 Kor 1,3) durch Hoffnung auf eine jenseitige wurde zunächst in
Verfolgungszeiten der jungen Christenlehre entwickelt.  Später wurde es zu einem
dominanten Motiv, das besonders im Mittelalter bis in die frühe Neuzeit verallge-
meinert eine Lebensauffassung von der Welt als „Jammertal“12 kennzeichnete, wel-
che  so  angesichts  der  Bedrohung,  Unsicherheit  und  Endlichkeit  –  insofern  auch
Sinnlosigkeit – des Erdenlebens erfahren wird. Luhmanns Deutung von Religion als
„Steigerung hinnehmbarer Unsicherheit“ und als Schließung „offener Verweisungs-
horizonte“ kann somit als säkularisierte Variante und abstrahierende Deutung einer
höchst spezifisch christlich-westlichen Konstellation gelten.13 
In China wurden solche Ideen ab dem 19. Jh. von frommen Missionaren verbrei-

tet und zwar gerade auch im volksreligiösen Kontext, nicht zuletzt durch Bibeltrak-
tate und christliche Narrative wie das weit verbreitete The Pilgrim’s Progress (1678)
von John Bunyan (1628–1688). Dabei vermischten sich diese auch mit Motivik und
Semantik aus Volksreligion und populären Erzählungen.14

1.2. Die Rolle William James’: Individuelle (Lebens-)Krise und re-
ligiöse Erfahrung 

Ein jüngerer Aspekt der westlichen Genealogie war die Umformung christlicher Ide-
en durch den amerikanischen Transzendentalisten und einflussreichen Religionspsy-
chologen William James (1842–1910). Dessen Werk The Varieties of Religious Ex-
perience (1902)15 wurde im Westen und in China in der ersten Hälfte des 20. Jh.
stark rezipiert. James rationalisiert christliche Ideen, generalisiert sie auf Religion im
Allgemeinen und fügt sie in ein religionspsychologisches Schema ein. So wird bei
ihm Religion zunächst als  Antwort auf individuelle Lebenskrisen konzipiert. Her-
ausfordernde Lebenssituationen sollen in religiöser Erfahrung in besonderer Weise
verarbeitet werden und zur Konversion führen. Mit großer Wirkung auf die moderne

11 In Form des Parakleten (paráklētos) (in der Lutherbibel klassisch übersetzt als der Trös-
ter, aber in der Gerichtssituation auch als (anwaltlicher) Beistand oder Fürsprecher zu ver-
stehen), siehe Joh 14,16; 14,26; 15,26; 16,7, später gedeutet als der Heiliger Geist.

12 Siehe zum Beispiel das Kirchenlied O Heiland, reiß die Himmel auf; siehe z.B.  Pritzkat
1998.

13 Vgl. oben Fußnote 6.
14 Chu Xiaobai 2019; Lai Tzu-Pang 2012.
15 James 1905 [1902]. 

77



Christian Meyer

Psychologie prägte James das Konzept der (Lebens)Krise16 als plötzlich sich zuspit-
zende  individuelle  Erfahrung.  In  den  Vordergrund  trat  dabei  die  individuelle
„religiöse Erfahrung“ als neuer Schlüsselbegriff.17 Zugleich rückte der Begriff der
Mystik als  Inbegriff  religiöser Erfahrung in den Vordergrund.  Anders als der jo-
hanneische Begriff von  krísis greift James explizit auf die medizinische Semantik
von krísis zurück,18 wobei hier die traditionelle Verbindung von Religion und Medi-
zin mitschwingt.19

Krise wird in dieser (religions)psychologischen Deutung stets auf die individuel-
le Biographie bezogen.  Bei  James erfüllt  der Begriff  die Funktion, die  plötzliche
Konversion (im Gegensatz  zum „gradual  growth“) als religiöse Bekehrungserfah-
rung zu plausibilisieren.20 Sie wird anhand von biographischem Material eingeord-
net21 und mit Nennung expliziter Emotionen als Erfahrung von Selbst-Verzweiflung
und Selbstaufgabe geschildert (S. 227), die psychologisch von einer erlösenden Er-
leichterung („relief“, S. 212) oder einer „extasy of happiness“ (S. 254) gefolgt wird
(typisch hier der Begriff „conversion crisis“, S. 212; vgl. S. 243; S. 254). James’
Werk war nicht  nur  im Westen äußerst  einflussreich.  Wie sich in der  Shaonian-
Zhongguo-Debatte erweisen lässt, wurden seine Ideen auch in China schon in den

16 Dabei kommt der Begriff der „life crisis“ noch nicht bei ihm vor, der Begriff der crisis ist
jedoch regelmäßig in diesem Sinne gebraucht. 

17 Die moderne Tradition des Begriffs der religiösen Erfahrung weist auf Schleiermacher zu-
rück (bei diesem noch als „religiöses Erlebnis“, im Englischen: religious experience). 

18 Explizit bei James 1905 [1902], S. 183: “The older medicine used to speak of two ways,
lysis and crisis, one gradual, the other abrupt, in which one might recover from a bodily
disease. In the spiritual realm there are also two ways, one gradual, the other sudden, in
which inner unification may occur. Tolstoy and Bunyan may again serve us as examples
…”. 

19 Die metaphorischen Anwendungen medizinischer Begriffe wie Diagnose und Therapie
auf den religiösen Bereich haben längere Tradition u.a. sowohl im Christentum als auch
im Buddhismus, siehe z.B. Dörnemann 2003; vgl. auch im Buddhismus die „Vier Edlen
Wahrheiten“ als Schema einer medizinischen Diagnose und Therapie,  siehe von Brück
2000.

20 James 1905 [1902], S. 196: „Or the focus of excitement and heat, the point of view from
which the aim is taken, may come to lie permanently within a certain system; and then, if
the change be a religious one, we call it a conversion, especially if it be by crisis, or sud-
den.” [Kursiv im Original]. 

21 James verarbeitet dabei eine größere Menge von literarischen Konversionsschilderungen,
z.B. von Tolstoi und aus erbaulicher Literatur. Tatsächlich stand wohl bei James selbst
biographisch eine frühe Lebenskrise im Hintergrund (Bruder 1989, S. 15–16). 

78



Religion als Reduktion von Unsicherheit

1920ern rezipiert. Dies ist relativ früh,22 wurde das Werk doch erst 1947 vollständig
übersetzt.23

2. Ende Qing- und Republikzeit (ca. 1890–1949) als
Transformations- und Krisenzeit sowie Diskurse

um nationale und individuelle Rettung

Die Rezeption der genannten westlichen Vorstellungen ist nicht ohne die spezifi-
schen  chinesischen  Kontexte  zu  denken,  insbesondere  die  Transformationen  von
Mitte des 19. Jh. bis Anfang des 20. Jh. Gegen Ende des 19. Jh. wurde die Heraus-
forderung durch die technische und militärische Übermacht westlicher Mächte so-
wie Japans auch als immer drängender wahrgenommen, so dass sich spätestens nach
der Niederlage gegen Japan 1895 von einem Krisenbewusstsein sprechen lässt. Für
den weltanschaulichen Bereich haben Goossaert und Palmer vom „Verlust der Mit-
te“ durch den Bedeutungsverlust des Konfuzianismus gesprochen. Sie konstatieren
im modernen China eine Offenheit in religiösen Fragen, die bis heute andauere.24

Zugleich führte die Präsenz westlicher Akteure, darunter die Missionare, zu einer
zunehmenden Verfügbarkeit westlichen Wissens (xixue 西學), nicht zuletzt in Form
von Übersetzungen.25 Für  unseren  Kontext  kann die  Wahrnehmung als nationale
Überlebens- und Orientierungskrise neben den immer drängenderen Reformversu-
chen am Anfang des 20. Jh. auch an einem Wandel der Semantiken festgemacht
werden. Herausheben lässt sich besonders die Rhetorik der „Rettung des Landes“
(jiuguo 救國). Diese war besonders einem neuen Nationalismusdiskurs geschuldet.26

Auch wenn es in vormoderner Zeit ähnliche Krisenbefunde gab, trat hier in der Ver-
knüpfung mit der sozialdarwinistischen Idee doch die besondere Dringlichkeit eines
Überlebenskampfes  einer  Nation  hinzu.  Weitere  Rhetoriken  in  der  Tradition des
westlichen Nationalismus des 19. Jh. formulieren in diesem Kontext die Notwendig-

22 Neben anderen Wegen wie den Schriften von chinesischen Wissenschaftlern, die in den
USA u.a.  Religionswissenschaft  studiert  hatten,  wurde William James (neben Bergson
und Russell  und anderen) um 1920 auch durch John Dewey (1859–1952) bekannt ge-
macht, der von Frühjahr 1919 bis Sommer 1921 an der Peking-Universität unterrichtete
(s. Paisley 2020, S. 26).

23 James 1947. 
24 Goossaert und Palmer 2011. 
25 Z.B. Lackner, Amelung und Kurtz 2001. 
26 Z.B. Kuhn 2007, S. 191, 197, 240 u.ö.; Schneider 2017. 

79



Christian Meyer

keit eines „Erwachens“ oder „Sich-Bewusstwerdens“ (der Nation) (juexing 覺醒 ,
juewu 覺悟).27 Dieser Diskurs, der sich auch als eine Art Krisendiskurs ansprechen
lässt, bildete den unmittelbaren Kontext der Debatten, die wir im Folgenden untersu-
chen wollen.
Schon im Laufe der 1910er Jahre und mit dem Beginn der später so genannten

„Neuen-Kultur“-Bewegung verschob sich dabei der Akzent auf die Individuen, so
dass die Rettung der Nation zunehmend an die Rettung der Menschen (jiuren 救人)
gekoppelt wurde,28 nicht zuletzt mit Appellen an die Jugend und mit einem Fokus
auf die Pädagogik. Für religiöse Vertreter hatte diese Rhetorik starke religiöse Kon-
notationen und bot willkommene Anknüpfungspunkte. Im Buddhismus fanden sich
auch traditionell einflussreiche Vorstellungen wie die Erlösung aus dem Leiden (jiu-
ku 救苦) als zentrale Motive. Reformer wie Taixu 太虛 (1890–1947), aber auch die
buddhistische Presse, verbanden das Motiv der eigenen Erlösung mit dem der Ret-
tung der Anderen und des Landes.29 Heil, individuelle religiöse Rettung, wurde so
als Beitrag zur nationalen Rettung oder gar Voraussetzung dafür konstruiert. 
Dies galt nicht weniger für die protestantische Mission, wo – liberale – Vertreter

des Social Gospel eine Verschränkung von individuellem und kollektivem Heil ver-
traten. So hat Philip West mit Fokus auf die christliche Yenching Universität und
dortige Akteure im Umfeld des YMCA die Verschränkung der Motive der Erlan-
gung des eigenen Heils (dejiu 得救) und der kollektiven Rettung des Landes aufge-
zeigt.30 Diese  Verschränkung  spiegelt  sich  im Motto  des  Yenching-Geistes  eines
sich aufopfernden selbstlosen „Dienstes“ (fuwu 服務) an der Gesellschaft aus christ-
licher Inspiration,31 aber auch in den Biographien diverser chinesischer christlicher
Professoren am Religionsdepartment, bei deren Konversionen sich das Anliegen na-
tionaler Rettung oft mit individuell erlebten Krisen verband. Wichtige Motive waren

27 Kuhn 2007, S. 191; Fitzgerald 1996. 
28 Z.B. Schwarcz 1986, S. 6. Schwarcz versteht allerdings den Begriff jiuren als “salvation

of mankind, or more precisely, to a critical-minded humanism”, s. Goodell 2017, S. 184. 
29 Siehe Goodell 2017, S. 183–184; Jessup 2010, S. 41: “to save others is to save oneself”

(jiuren jiushi jiuji 救人就是救己). 
30 West 1976, S. 41, vgl. S. 82: “For the Chinese members of the Life Fellowship, too, natio-

nal salvation was of first importance, and they presented Christianity as one help in the
task.” 

31 Siehe auch das Motto der Yenching University “freedom through truth for service” (yi
zhenli de ziyou yi fuwu 以真理的自由以服務) (West 1976, S. 48). 

80



Religion als Reduktion von Unsicherheit

insbesondere die Selbstlosigkeit, der Vorbildcharakter der Person Jesu, aber auch die
Rolle von Erziehung.32

Solche Diskurse prägten so auch den neu eingeführten Religionsbegriff zongjiao.
Dieser  neue  Terminus  überschrieb  in  sukzessiven  Debatten  schrittweise  das  alte
konfuzianische Paradigma von jiao 教, das insbesondere in öffentlichen Kontexten
die Bedeutung einer moralisch-pädagogischen Lehre gehabt hatte,33 mit neuen Be-
deutungen.34

3. Die Shaonian-Zhongguo-Debatte zur Zukunft von Religion

Wir kommen nun zur ersten Quellengruppe unserer Rekonstruktion, der Shaonian-
Zhongguo-Debatte von 1920–21. Diese kann als diskursives Ereignis und Knoten-
punkt verstanden werden, an dem in den Debattenbeiträgen die Verschränkung der
Diskurse zu Religion und Moderne greifbar werden. Hierbei soll das Diskursmuster
„Religion als Reduktion von Unsicherheit in Krisen“ im Mittelpunkt stehen, dessen
damalige Formulierung durch William James geprägt war und somit als Indikator
für dessen Einfluss gelten kann.
Hauptthema der Debatte war die Frage nach der Vereinbarkeit von Wissenschaft

und Religion sowie nach der Zukunftsfähigkeit von Religion in einer modernen chi-
nesischen Gesellschaft. Ihr Auslöser war die Forderung einiger radikaler Vertreter
der Pariser Sektion der erst 1920 gegründeten Shaonian Zhongguo xuehui 少年中國

學會  (Young China  Association)  nach  dem freiwilligen  Austritt  und  künftiger
Nichtzulassung religiöser Mitglieder, da sich Religion nicht mit dem erklärten Ideal
der Wissenschaft vertrage.35 Wortführer der Pariser Sektion waren die Gründungs-
mitglieder Zeng Qi 曾琦 (1892–1951), Zhou Taixuan 周太玄 (1895–1968) und der
seit 1919 u.a. bei Marcel Granet (1884–1940) in Paris studierende Li Huang 李璜
(1895–1991).  Gegen  diese  Initiative  erhob  sich  jedoch  der  Widerstand  einzelner
Mitglieder, etwa des selbst nicht religiösen Tian Han 田漢 (1898–1968). Dieser be-

32 Zu den Biographien siehe West 1976, S. 58–76, z.B. Xu Baoqian 徐寳謙  (1892–1944)
siehe S. 67–68; zur Verbindung von Erziehung und nationaler Rettung (sowie persönli-
cher Charakterbildung): S. 88 (jiaoyu jiuguo 教育救國), S. 131 (dushu jiuguo 讀書救國;
renge jiuguo人格救國), S. 136, siehe auch S. 262 (Fn. 11 zu S. 58). 

33 Chen Hsi-yuan 1999; in religiösen Milieus ist dagegen von einer stärkeren Resilienz bzw.
hybrideren Semantiken auszugehen (s. Meyer 2013). 

34 Meyer 2020. 
35 Zhang Qinshi 1927, S. 183–185.

81



Christian Meyer

zog sich in einem Brief auf einen befreundeten religiösen Wissenschaftler,  Zhang
Difei 張滌非 (1907–1991). Er argumentierte zum einen mit dem Prinzip der Religi-
onsfreiheit und vertrat zum anderen mit explizitem Bezug unter anderem auf Willi-
am James36 die  Auffassung  der  Vereinbarkeit  von „religiösem Bewusstsein“  und
Wissenschaft. So plädierte er dafür, dass durchaus auch religiöse Menschen Wissen-
schaft  betreiben  und  folglich  auch  weiterhin  Mitglieder  bleiben  könnten.37 Eine
Hauptfrage betraf das Wissenschaftsverständnis. Gestellt wurde sie vor dem Hinter-
grund eines Szientismus, der etwas später in der Debatte zu Wissenschaft und Meta-
physik bestimmend sein sollte.38 Konkret ging es um die Vereinbarkeit von Wissen-
schaft und Religion, wofür James‘ moderne religionspsychologische Interpretation
als Zeuge angerufen wurde. Dabei spielte für die Religionsapologeten die Differen-
zierung von objektivem Wissen und „religiöser Erfahrung“ als getrennte Wirklich-
keitsbereiche eine entscheidende Rolle. 
In der Folge wurde eine Vortragsreihe verschiedener prominenter Wissenschaft-

ler zum Thema initiiert. Vorläufiges Ergebnis war die Entscheidung, religiöse Mit-
glieder zunächst weiter zuzulassen. Erst in der Folge kam es zu einer Radikalisie-
rung in Form der sogenannten antireligiösen bzw., parallel dazu, antichristlichen Be-
wegung,39 so dass die Debatte rückblickend oft als Startschuss der Radikalisierung
angesehen wird. 

a) Kontra-Positionen 
Dezidiert religionskritische Vertreter,  die zu Vorträgen eingeladen wurden, waren
neben der genannten Pariser Sektion u.a. der britische Philosoph Bertrand Russell
(1872–1970), der damals in China weilte (mit seiner agnostischen, aber auch dezi-
diert religionskritischen Position), Cai Yuanpei 蔡元培 (1868–1940), Wang Xing-
gong 王星拱 (1888–1949) und Li Shiceng 李石曾 (1881–1973). Ihre Argumente
lassen sich in zwei Punkten zusammenfassen: 1) Religion ist Aberglaube und damit
irrational; sie verträgt sich per se nicht mit Wissenschaft und Rationalität (szientisti-
sches Argument); 2) Religion kann und soll durch ästhetische Erziehung ersetzt wer-
den (Cai, Wang) (Ersetzungsargument, Religion wird in einem evolutionären Sche-
ma eine nur vorübergehende Funktion eingeräumt). 

36 Zhang Qinshi 1927, S. 52. 
37 Zhang Qinshi 1927, S. 51–58; Tian Hans Beitrag wurde ursprünglich in Shaonian Zhong-

guo 2.8 (Feb. 1921) veröffentlicht. 
38 Zhang Junmai u.a. 1998 [1923]. 
39 Ling 1981, Lam 1983. 

82



Religion als Reduktion von Unsicherheit

Im Kontext des letztgenannten Arguments nimmt Wang Xinggong das Argument
der Religionsvertreter auf, eine religiöse Haltung habe den Vorteil, dass sie „Leiden
und Kummer der  Menschheit  auslöschen könne“ (zongjiao de taidu, keyi  miechu
renlei de kunao 宗教的態度, 可以滅除人類的苦惱).40 Wang weist das Argument,
Religion sei eine Quelle des Trostes in menschlichem Leiden, zurück. Stattdessen
plädiert er mit Cai für die ästhetische Erziehung. Diese explizite Bezugnahme im
Beitrag der Gegner zeigt besonders gut, dass das Motiv einer tröstenden Funktion
von Religion im Diskurs präsent war. Nur deshalb musste ein Verständnis von Reli-
gion als Antwort auf individuelles Leiden im Sinne einer Lebenskrise aus Sicht ihrer
Gegner widerlegt werden. Der Ersatz durch Ästhetik und deren emotionale Qualitä-
ten erscheint allerdings schwach – zumindest aus Sicht der Religionsbefürworter.

a) Pro- (und vermittelnde) Positionen 
Generell argumentieren die Vertreter, die religionstolerante oder religionsfreundli-
che Positionen einnahmen, wie die Philosophen Liang Shuming  梁漱溟 (1893–
1988), Tu Xiaoshi  屠孝實 (1898–1932) und Liu Boming 劉伯明 (1887–1923),
aber auch der christliche Religionspsychologe Lu Zhiwei 陸志韋 (1894–1970) kei-
neswegs gegen den rationalistischen Diskurs. Dieser stellt sich im damaligen Kon-
text als unvermeidlich und hegemonial dar. Im Gegenteil wird hier eine Nichtwider-
sprüchlichkeit  von Religion und Rationalismus postuliert  und damit ein Platz der
Religion neben der Wissenschaft gesucht. Religion wird insofern dem Maßstab der
Vernunft unterworfen, als abergläubische Elemente aus den Religionen auszumer-
zen seien. 
So tritt Tu Xiaoshi41 für die Vereinbarkeit von individueller Religion mit Natur-

wissenschaft und kritischer Geschichtswissenschaft ein, indem er Religion dem Be-
reich der individuellen Erfahrung zuweist.  Er greift  damit beim zitierten William
James42 Argumente auf, die sich dann auch bei den christlichen Apologeten finden.

40 Zhang Qinshi 1927, S. 69–70. Ein weiteres Argument, das er zitiert und zurückweist, ist,
dass Religion eine Quelle des Fortschritts sei.

41 Tu (1893–1932), der persönlich dem Buddhismus zuneigte, wurde nach dem Studium in
Japan mit Besuch der Waseda 早稻田 University 1918 Professor für Philosphie an der Pe-
king University, später u.a. 1926 bis 1927 Präsident der Pekinger Fazheng daxue 北京法
政大學 und befasste sich neben Logik und Ethik auch mit Religionsphilosophie (s. Ein-
trag zu Tu Xiaoshi  in  Qin Xiaoyi  1984,  S.  73–74.).  Von ihm stammt u.a.  ein  früher
Artikel zu Religion und Mythen in der Beijing daxue yuekan 北京大學月刊 1919. 

42 Zhang Qinshi 1927, S. 100. Veröffentlicht in Shaonian Zhongguo 2.8 (Feb. 1921). James
ist hier transkribiert als Zhemusi 哲姆斯.

83



Christian Meyer

Religion habe eine emotionale Funktion in der Beschäftigung mit  grundlegenden
Fragen des Lebens. Wissenschaft wie auch Moral und Kunst hätten wiederum einen
praktischen Nutzen für die Religion, indem sie die Funktion einer kritischen Distan-
zierung von Wunder- und Aberglauben erfüllen. Dabei zeigen sich in der Trennung
dieser beiden Bereiche und ihrer Funktionen argumentative Überschneidungen mit
der 1923 folgenden Debatte zu Wissenschaft und Metaphysik, etwa in der Abgren-
zung von „direkter subjektiver Erfahrung“ (zhijie de zhuguan jingyan 直接的主觀

經驗) (als „Wesen“ von Religion) gegenüber empirischer Wissenschaft, oder in der
Erwähnung der „Intuition“ (zhijue 直覺) als Bereich der Religion, die den Einfluss
der Lebensphilosophie verraten.43 Daran knüpft auch ein Beitrag Liang Shumings
(1893–1988) an. Liang war durch Cai Yuanpei als Professor für Philosophie an die
Pekinger Universität berufen worden und war Verfasser des damals erst kürzlich er-
schienen Werks  Dongxi wenhua ji qi zhexue  東西文化及其哲學  (Eastern and
Western  Cultures  and their  Philosophies).44 Als  Befürworter  der  „Notwendigkeit
von Religion“ betonte er mit besonderem Bezug zu indischem Material und unter
Einfluss der Lebensphilosophie und des Yogācāra-Buddhismus vor allem die positi-
ve Bedeutung von Transzendenz, Mystik, Intuition, Gefühl und Erfahrung, mit de-
nen er Religion verbindet, und zwar besonders als Ergänzung rationaler westlicher
oder pragmatischer chinesischer Herangehensweisen an das menschliche Leben.45

Auch die religionsaffirmativen Vertreter beugten sich dem hegemonialen ratio-
nalistischen Modernisierungsdiskurs. Trotzdem wird mit Bezug auf Werte der Auf-
klärung versucht,  den Eigenwert  von Religion zu erweisen.  Die Hauptargumente
zielen  auf  historische  Belege  für  eine positive Funktion in  der  Entwicklung von
Kunst und Kultur sowie die grundlegende Rolle von Religion als Ausgangspunkt für
eine Gesellschaftsethik. Letzteres kann auch als Argument für den Umgang mit der
damals aktuellen Krise gesehen werden, die wie die heutige dreifache xin-Krise auch
als Legitimations- und Orientierungskrise nach Zusammenbruch des konfuzianisch-
kaiserlichen Systems erlebt wurde. Vor allem aber verweist das Element der indivi-

43 Wobei  Intuition  über  Konkretheit  und  eine  Funktion  des  Zusammenfassens  verfüge,
Zhang Qinshi 1927, S. 103. 

44 Erschienen 1922 (eigenes Vorwort von Oktober 1921) nach Vorlesungen an der Peking
University, mehrere Auflagen im gleichen Jahr, 1924 bereits in 5. Auflage.

45 Siehe den gekürzten Abdruck des längeren Beitrags in Zhang Qinshi 1927, S. 107–136, zu
den genannten Motiven bes. S. 114–116 und 126 (Transzendenz und Mystik), 129, 133
(Intuition,  zhijue und  Gefühl  als  Charakteristika  der  Inder),  s.  auch  Liang  Shuming,
„Dongxi wenhua ji qi zhexue“ (in Liang 1921, S. 134–136). Zu Liangs Religionsbegriff s.
auch Wesołowski 1996.

84



Religion als Reduktion von Unsicherheit

duellen „religiösen Erfahrung“ (u.a. bei Liang, Tu oder Liu) auf die direkte und indi-
rekte Rezeption von zentralen Ideen William James’. 
Besonders explizit wird die psychologisierende Thematisierung von Zukunft als

für Menschen grundsätzlich „Gefährliches“ in der Rede des christlichen Religions-
psychologen Lu Zhiwei.46 In seinem Beitrag mit dem Titel „Wissenschaft und Reli-
gion“ (Kexue yu zongjiao 科學與宗教) ist das Kapitel 2 überschrieben als „Die Ge-
fahr der Zukunft“ (Jianglai de weixian 將來的危險)47: Hierbei wird das menschli-
che Leben als „äußerst gefährdet“ [wörtlich: gefährlich] (weixian 危險 ) definiert.
Wissenschaft könne nur über Vergangenheit und Gegenwart sichere Kausalaussagen
treffen, in Bezug auf die stets unsichere Zukunft aber nur Wahrscheinlichkeitsaussa-
gen. Religion habe dagegen seit jeher eine „emotionale Funktion“,48 mit der wir der
Unsicherheit  begegnen und die höchsten Werte des Lebens zu bewahren können.
Nach Lu ist dies somit die Hauptfunktion von Religion. Jede spätere Ausprägung ei-
nes religiösen Systems oder spezifischer Glaubenssätze seien sekundär und nur Ne-
benprodukte. Und erst aus diesen ergäben sich nachträglich die Konflikte mit Wis-
senschaft.49 Dagegen habe Religion angesichts des grundsätzlichen Gefährdetseins
(weixian 危險 ) des Lebens eine wichtige sozialpsychologische Funktion. Sie er-
scheint somit als ein Bereich, der verschieden ist von dem, für den die Wissenschaft
„zuständig“ ist. Ähnliche Gedanken finden wir auch in William James’ The Varie-
ties of Religious Experience.50 Lu – einer der Vorkämpfer der modernen Psychologie
in China – plädiert also gerade angesichts der Unsicherheit jeder Zukunft und des
grundsätzlichen Gefährdetseins des menschlichen Lebens aus (religions)psychologi-
schen Gründen für eine emotional-psychologische, durch den Bezug auf Werte emo-
tional stabilisierende Relevanz von Religion. Trotz des damals üblichen Verzichts
auf eine namentliche Erwähnung lässt sich aufgrund der Äquivalenz des Argumenta-
tionsmusters  sowie Lu Zhiweis religionspsychologischer Ausbildung in den USA
der Einfluss von William James annehmen. Die starke Präsenz ähnlicher Argumen-
te, aber auch konkrete Bezugnahmen auf William James finden sich in weiteren Bei-
trägen christlicher chinesischer Zeitgenossen ebenso.

46 Siehe auch dessen Beitrag in der Debatte zu Wissenschaft und Metapyhsik (Zhang Junmai
u.a. 1998, S. 232–234). 

47 Lu Zhiwei 1921, S. 9. 
48 Lu Zhiwei 1921, S. 10.
49 Lu Zhiwei 1921, S. 10.
50 Z.B. James 1905 [1902], S. 275–276 (mit einem Gefühl der Sicherheit, des Schutzes und

Trostes durch Gott trotz aller Gefahr und Unsicherheit im Leben oder auch Todesgefahr),
s. auch S. 287–288. 

85



Christian Meyer

4. Weitere Beiträge: Einführungen in die Religionsforschung der
1920er Jahre

Im Folgenden sollen über die prominente Religionsdebatte der frühen 1920er Jahre
hinaus drei  Verfasser  von Einleitungswerken zu Religion zu Wort kommen. Alle
Autoren – Xie Songgao 謝頌羔 (1895–1972), Zeng Baosun 曾寶蓀 (1893–1978)
und Xie Fuya 謝扶雅 (1892–1991) – haben einen christlichen Hintergrund und hat-
ten in den USA oder in Großbritannien studiert.51 Ihre Werke können als Antwort
auf die scharfen antireligiösen und antichristlichen Attacken der frühen und mittle-
ren 1920er Jahre und als Indikator für eine weitere Verbreitung bestimmter Religi-
onsinterpretationen gelesen werden. Sie repräsentieren verschiedene Fachrichtungen
(Religionswissenschaft,  Religionspsychologie,  Pädagogik  sowie  Religionsphiloso-
phie) und Einflüsse. Ihre Argumente variieren darum leicht. Zeitlich folgen die Bei-
träge der beiden Xies (1926–1928) und Zeng Baosuns (1934) den zunehmend schär-
feren Attacken der antireligiösen Bewegung. Sie können demnach auch als Apologi-
en der Religion im Allgemeinen und des Christentums im Besonderen verstanden
werden. 
Das Werk Zhujiao de yanjiu 諸教的研究 (Studies about Religions)52 von Xie

Songgao von 1926 spiegelt den innerchristlichen Kontext am stärksten. Tatsächlich
handelt es sich um ein Lehrbuch für den Gebrauch an christlichen Schulen, das bis
1949 14 Auflagen erfuhr. In der Einleitung werden mehrere allgemeine Argumente
zugunsten der Religion vorgetragen: (1) Religiöser Glaube wird zunächst als univer-
selles menschliches Phänomen beschrieben. (2) Dieser fände sich gerade bei vielen
moralischen  Persönlichkeiten  (wie  Konfuzius,  Kant,  Spinoza,  Roosevelt,  Wilson,
Tolstoi) – hier wird also das ethische Argument, das wir bereits aus den frühen De-
batten kennen, mit Hilfe von „Zeugen“ legitimiert. 53 
Besonders interessant  ist für uns ein drittes Argument (3), das an Lu Zhiweis

Beitrag erinnert: Hier wird religiöser Glaube als etwas verstanden, das in der persön-
lichen Erfahrung nicht fehlen dürfe: Trost im Leiden, Hoffnung auf ewiges Leben,
Liebe, Vergebung. 54 Diese Aufgaben können nicht von der Wissenschaft erfüllt wer-
den. Obwohl die Formulierungen wie Trost und Hoffnung direkt eine christlich-reli-

51 Zu Xie Songao und Xie Fuya siehe Meyer 2014 und Meyer 2015. Xie Songgao und Zeng
sind bisher kaum erforscht. 

52 Xie und Yu 1926. Über den Mitautor Yu Muren ist wenig bekannt. Ein Abgleich mit ei-
nem anderen religionswissenschaftlichen Einführungswerk von Xie von 1928 legt nahe,
dass dieser wahrscheinlich auch Hauptautor des Werks von 1926 war. 

53 Xie und Yu 1926, S. 5.

86



Religion als Reduktion von Unsicherheit

giöse Sprache spiegeln, verweist die Erwähnung der Wissenschaft hier auf den szi-
entistischen Zeitgeist und die vorausgehenden Debatten.
Um seine Leser vom Wert der Religion zu überzeugen, rekurriert der Autor hier

explizit auf das Deutungsmuster von Religion nicht nur als moralisch und kulturell
konstruktiver Kraft,  sondern auch als Trost und Hoffnung des Individuums ange-
sichts der Unsicherheiten des menschlichen Lebens. Diese Kraft sei in einer Hoff-
nung auf ein jenseitiges Leben, aber auch in Werten wie Liebe und Vergebung ge-
gründet. Erst danach und darauf aufbauend sieht Xie in der Religion eine rettende
Funktion für die Nation, die auf der Rettung und dem Heil der Individuen gründet.55 
Dass Xie Songgao William James als Religionspsychologe bekannt war,  zeigt

eine andere Stelle, an welcher er William James‘  The varieties of religious experi-
ence (Zongjiao jingyan de zhonglei 宗教經驗的種類) direkt zitiert.56 Es sei nicht
nur subjektiv von der eigenen Erfahrung auszugehen, sondern auch die Verschieden-
artigkeit  menschlicher  Erfahrung zu bedenken.  Ohne ausdrückliche Nennung von
James, aber mit deutlichem Bezug auf das genannte Werk werden außerdem ver-
schiedene Arten von „Bekehrung“ (huigai  悔改 , „conversion“) wie die plötzliche
und allmähliche angesprochen.57 
Das zweite Beispiel ist das Werk Shiyan zongjiaoxue jiaocheng 實驗宗教學教

程 (Experiments in Personal Religion) der Urenkelin von Zeng Guofan  曾國藩

(1811–1872) , Zeng Baosun 曾寶蓀 [Tseng Pao Swen] (1893–1978), die in Eng-
land eine ausgezeichnete Ausbildung genoss und in China als Leiterin der Yifang
Girls’ Collegiate School in Changsha (Hunan) tätig war. Ihr Werk von 1934 verbin-
det, wie in angloamerikanischer  Tradition nicht unüblich,  pädagogische Anliegen

54 Xie und Yu 1926, S. 6: „… geren jingyan zhong suo bi buke shao de. Ru: tongku de an-
wei, …yongsheng de xiwang 個人經驗中所必不可少的。如: 痛苦的安慰, … 永生的希
望 …“.

55 In Xie Songgaos Lehrwerken werden relativ wenig Quellen explizit genannt.  Das Dis-
kursmuster „Religion als Reduktion von Unsicherheit in Krisen“ erscheint hier eher allge-
mein formuliert, ohne direkten Bezug auf James oder andere, eher als Allgemeinwissen.
Wichtig und auffällig ist hier aber die Verknüpfung mit dem Motiv der individuellen und
kollektiven Rettung. In einer englischsprachigen Schrift des Autors von 1925 („The Con-
fucian Civilization. The Confucian Theory of Moral and Religious Education”) findet sich
ein ähnlicher Gedankengang, in dieser stellt er zunächst das Christentum als Rettung für
die Nation (China) dar. Im erst 1933, in der zweiten Auflage, angefügten Kapitel VII be-
tont er jedoch explizit den Primat der Rettung des Einzelnen vor der Rettung der Nation
als deren Voraussetzung: „Before to save the nation, the primary task for each individual
is to save individuals.“ (Xie Songgao 1933 [1925]). 

56 Xie und Yu 1926, S.13 (James hier in der Umschrift Zhanmusi 詹姆斯). 
57 Xie und Yu 1926, S.14. 

87



Christian Meyer

mit (religions- bzw. entwicklungs)psychologischen Grundlagen. Eine große Bedeu-
tung spielt bei ihr die Erlangung persönlicher religiöser Erfahrung (zongjiao jingy-
an) u.a. durch Naturbegegnungen, ästhetischer Bildung, Kampf- und Krisenerfah-
rungen, mystische Einheitserfahrungen sowie (kirchliche) Gemeinschaft.58 Die Moti-
ve der Krisenerfahrung, aber auch der mystischen Erfahrung, die als positiver Erfah-
rung gewertet wird, lassen konkret Einflüsse William James’ erkennen. 
Auch  in  der  ersten  originär  auf  Chinesisch  verfassten  Religionsphilosophie

(zongjiao zhexue 宗敎哲學) des christlichen Religionsphilosophen und Religions-
wissenschaftlers Xie Fuya von 1928 finden sich ähnliche Aussagen. Dabei bezieht
sich Xies Werk in expliziter Weise auf William James, von dem mehrere Schriften
in der Bibliographie aufgeführt werden. Das Kapitel 3 seiner Religionsphilosophie
mit dem Titel „religiöses Bewusstsein“ (zongjiao yishi 宗教意識) ist allein der Reli-
gionspsychologie gewidmet.59 Das Kapitel beginnt mit Freud, Leuba und James zum
Thema des Wachstums religiösen Bewusstseins (zongjiao yishi zhi shengzhang 宗教
意識之生長), das sich parallel zur menschlichen Entwicklung von der Kindheit zum
Erwachsenenalter entwickle; dieser Abschnitt behandelt auch die Bekehrung von Er-
wachsenen (“conversion”, gaixin 改心), für deren Darstellung sich Xie auf William
James’  Klassiker  The  Varieties  of  Religious  Experience  (1902)  stützt.  Auch das
sonstige religionspsychologische Programm beruht stark auf James’ Klassiker. So
behandelt der zweite Unterabschnitt zu „Religiösem Bewusstsein und Vernunft (Ra-
tionalität)“ die Punkte Gebet, Glaube und Mystik. Gerade das Thema Mystik ist ein
weiteres Hauptthema in James’ Werk.60 
Neben  anderen  religionsphilosophischen  Aussagen  (u.a.  zu  einem „religiösen

Bedürfnis“, zongjiao yu 宗教欲) rekurriert Xie auch auf Krisenerfahrungen im bio-
graphischen Wachstumsprozess,  die erst vernünftige Antworten auf die menschli-
chen Grundfragen suchen ließen.61 Anders als die Religionspsychologen Lu Zhiwei
und Zeng Baosun versteht Xie allerdings unter Religion keine rein emotionale Ant-
wort. Stattdessen bezieht er sich auf Werte von Rationalität und Individualität, die er
neben der Ethik als Merkmale der „höheren Religionen“ sieht und die er von den
primitiven Formen im üblichen evolutionistischen Schema deutlich abgrenzt. Damit
nimmt er Denkmuster des Rationalitätsdiskurses seiner Zeit auf. Konkret  sieht er
hierin ein besonders  starkes  Argument für das Christentum: Konfuzianismus und

58 Zeng Baosun 1934, S. 87.
59 Xie Fuya 1928, S. 119–153.
60 Xie Fuya 1928, S. 141–150 (Abschnitt III.2).
61 Xie Fuya 1928, S. 262. 

88



Religion als Reduktion von Unsicherheit

Buddhismus  seien  nämlich  in  dieser  Hinsicht  besonders  schwach,  während  das
Christentum auf die  Krisen der  modernen  Gesellschaft  antworte  und Trends  wie
„Social Gospel“ (shehui fuyin 社會福音) oder „gesellschaftszugewandte Religion“
(shehuihua zongjiao 社會化宗教 ) entwickelt habe.62 Ausgehend vom Individuum
schlägt auch Xie Fuya den Bogen zum Nutzen für die Gesellschaft.
Alle drei Beispiele zeigen, wie die christlichen Autoren Konzepte von William

James zu Religion bzw. religiöser Erfahrung als Antwort auf Krisen aufnehmen und
dieses Deutungsmuster in verschiedenen Verknüpfungen in den chinesischen Religi-
onsdiskurs importieren.

5. Fazit

Obwohl Religion mit einer heuristischen Definition auch für das vormoderne China
in ihrer Funktion für die Reduktion von Unsicherheit analysiert werden kann, ist ein
solches Deutungsmuster in China explizit erst mit den modernen Religionsdebatten
der 1920er Jahre formuliert worden. Voraussetzung hierfür war nicht nur ein explizi-
ter Religionsbegriff (in der Übersetzung als zongjiao), sondern auch der Import mo-
derner westlicher,  nicht zuletzt christlich geprägter Ideen. Dies zeigt sich etwa in
verschiedenen Debattenbeiträgen von Akteuren mit religionsaffirmativer Diskurspo-
sition christlicher  Prägung.  Einerseits  allgemein  in  der  Rezeption  eines  Verspre-
chens von „Rettung“ bzw. „Heil“, das für die jüdisch-christliche Tradition konstitu-
tiv ist, andererseits speziell in Vorstellungen einer (religions)psychologischen Funk-
tion von Religion, die von William James geprägt waren. In dessen religionspsycho-
logischem Hauptwerk The Varieties of Religious Experience kommt neben dem Be-
griff  der religiösen Erfahrung auch der Begriff  der Krise als religionspsychologi-
sches  Deutungsmuster  vor.  Individuelle  Lebenskrisen  werden  mit  Hilfe  bzw.  im
Rahmen  religiöser  Erfahrung  bewältigt.  Die  medizinische  Herkunft  des  Begriffs
wird bei James religionspsychologisch umgedeutet. Seine Bezugnahme auf Lebens-
krisen, die bei ihm selbst biographische Hintergründe hatte, entsprach dabei auch
dem Lebensgefühl und den individuellen Krisenerfahrungen vieler junger chinesi-
scher Konvertiten, die in der Umbruchsphase vom späten Kaiserreich zur Republik
nach Orientierung suchten. Die eigenen Konversionen verstanden chinesische intel-
lektuelle Christen oft im Kontext der kollektiven Krise der Nation und der eigenen
Lebenskrise. In nicht wenigen Biographien spielt als Katalysator die Begegnung mit

62 Xie Fuya 1928, S. 256. 

89



Christian Meyer

Missionaren eine Rolle. Liberale Vertreter des YMCA in China vertraten in dieser
Zeit eine Botschaft des Social Gospel, in der individuelle und kollektive Aspekte
von Rettung verschränkt waren.63 An dieser Stelle schlug sich deutlich der Diskurs
zur Rettung der Nation (jiuguo) nieder. Allerdings wurde er mit einer individuellen
Krisenerfahrung verknüpft, die oft zum Auslöser einer Konversionserfahrung wurde.
Das (religiöse) Deutungsmuster bot offenbar eine überzeugende individuelle Ant-
wort auf die erlebten Umbrüche der Zeit. 
Die positive Deutung von Religion als Lösung individueller und kollektiver Kri-

sen steht jedoch nur für ein Argumentationsmuster innerhalb des vielstimmigen Rin-
gens um die Deutung der Moderne. Weitere Argumente betrafen neben religiöser
Erfahrung auch den Wert von Religion für Kultur und Sozialethik sowie ihre Ver-
einbarkeit mit Vernunft, Rationalität und Wissenschaft. Für Religionskritiker blieb
dagegen Religion Teil des Problems und der aktuellen Krise, und nicht die Lösung.

Literaturverzeichnis

Blank, Josef. 1964. Krisis. Untersuchungen zur johanneischen Christologie und Es-
chatologie. Freiburg i.Br.: Lambertus-Verlag.

Brück, Michael von. 2000. „Die Lehre Buddhas als Pfad zur Erlösung für alle Men-
schen“,
http://religionv1.orf.at/projekt03/religionen/buddhismus/fachartikel/re_bu_fa_lehre-
buddhas_alspfad2-2000.htm (Zugriff am 5. April 2021).

Bruder, Klaus Jürgen. 1989. „Die Selbstfreisetzung des Ich in der Metapher seiner
Auflösung:  William  James‘  „Strom  des  Bewußtseins“,  in  Psychologie  und  Ge-
schichte 1, S. 9–21.

Chen Hsi-yuan [陳熙遠]. 1999. „Confucianism Encounters Religion. The Formation
of Religious Discourse and the Confucian Movement in Modern China“, Ph.D. dis-
sertation, Harvard University.

Chen Jie. 1995. „The Impact of Reform on the Party and Ideology in China“, in
Journal of Contemporary China 4.9, S. 22–34. 

63 Siehe u.a. die Sammlung Zongjiao jingyan tan, hrsg. von Xu Baoqian und Wu Leichuan
1934 mit prominenten Beiträgen diverser Vertreter der Indigenisierungsbewegung. 

90



Religion als Reduktion von Unsicherheit

Chu Xiaobai.  2019. „Memories of the Gate: On the Rhetoric in The Pilgrim’s Pro-
gress and Its Chinese Versions“, in Religions, 10.6, S. 1–17.

Dörnemann, Michael. 2003. Krankheit und Heilung in der Theologie der frühen Kir-
chenväter. Tübingen: Mohr Siebeck.

Fällman, Fredrik. 2010a. Salvation and Modernity: Intellectuals and Faith in Con-
temporary China, Lanham et al.: University of America. 

Fällman,  Fredrik  (2010b):  „Useful  Opium? ‘Adapted  religion’  and  ‘harmony’  in
contemporary China“, in Journal of Contemporary China 19.67, S. 949–969. 

Fitzgerald, John. 1996. Awakening China: Politics, Culture and Class in the Natio-
nalist Revolution. Stanford: Stanford University Press.

Gan Tang 甘棠. 1983. Zhongguo dalu de san xin weiji 中國大陸的三信危機. Tai-
pei: Zhongguo dalu wenti yanjiusuo. 

Goodell, Eric. 2017. „Taixu’s Pure Land on Earth and the Vimalakīrti sūtra“, in Fo-
guang xuebao 3, S. 171–200.

Goossaert, Vincent und David A. Palmer. 2011. The Religious Question in Modern
China. Chicago: University of Chicago Press. 

He Guanghu. 2003. „Some Features of the ‚Christian Upsurge‘“, in Christian Theo-
logy and Intellectuals in China, hrsg. von Joergen Skov Soerensen. Aarhus: Aarhus
University, S. 41–47. 

Jäger, Siegfried. 2006. „Diskurs und Wissen. Theoretische und methodische Aspek-
te  einer  kritischen  Diskurs-  und  Dispositivanalyse“,  in  Handbuch  Sozialwissen-
schaftliche Diskursanalyse, Band 1: Theorien und Methoden, hrsg. von Rainer Kel-
ler u.a.. 2. Aufl., Opladen: VS Verlag, S. 83–114.

James, William. 1905. The Varieties of Religious Experience. A Study in Human Na-
ture. 11. Aufl., London u.a.: Longmans, Green, [orig. 1902].

James, William [Weilian Zhanmushi威廉 ·詹姆士 ]: Zongjiao jingyan zhi zhong-
zhong 宗教經驗之種種. Shanghai: Shangwu, 1947.

Jessup, James Brooks. 2010. „The Householder Elite Buddhist Activism in Shang-
hai, 1920–1956“, Ph.D. dissertation, Berkeley.

91



Christian Meyer

Keller, Reiner. 2015. „Die Wissenssoziologische Diskursanalyse im Feld der sozial-
wissenschaftlichen Diskursforschung“, in  Diskurs – interdisziplinär. Zugänge, Ge-
genstände, Perspektiven, hrsg. von Heidrun Kämper und Ingo M. Warnke. Diskurs-
muster 6, Berlin/Boston: de Gruyter, S. 25–46. 

Klosinski, Gunther. 1999. „Krise“, in Metzler Lexikon Religion , hrsg. von Christoph
Auffarth u.a. Stuttgart: Metzler, Bd. 2., S. 261–264.

Koenen, Klaus. 2007. „Eschatologie“,
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/20917/,  Jan. 2007 (Zugriff am 5. April
2021). 

Koselleck,  Reinhart,  Nelly  Tsouyopoulos  und Ute Schönpflug.  1976. „Krise“,  in
Historisches Wörterbuch der Philosophie online,  [urspgl.  in  Historisches Wörter-
buch der Philosophie, hrsg. von Joachim Ritter und Karlfried Gründer, Bd. 4. Basel
und Stuttgart: Schwabe, S. 1235–1245),
https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav?start=%2F
%2F*%5B%40attr_id%3D%27verw.krise%27%20and%20%40outline_id%3D
%27hwph_verw.krise%27%5D#__elibrary__%2F%2F*%5B%40attr_id%3D
%27verw.krise%27%5D__1617622405470 (Zugriff am 5. April 2021). 

Kubin, Wolfgang. 2005.  Die chinesische Literatur im 20. Jahrhundert. München:
Saur.

Kuhn, Dieter. 2007. Die Republik China von 1912 bis 1937. Entwurf für eine politi-
sche Ereignisgeschichte. 3.überarb. und erw. Aufl., Heidelberg: edition forum.

Lackner, Michael, Iwo Amelung und Joachim Kurtz (Hrsg.). 2001. New Terms for
New Ideas: Western Knowledge and Lexical Change in Late Imperial China. Leiden
und Boston: Brill. 

Lai, John Tzu-Pang. 2012. The Afterlife of a Classic: A Critical Study of the Late-
Qing Chinese Translations of the Pilgrim’s Progress. Hong Kong: Christian Study
Centre on Chinese Religion and Culture.

Lam, Wing-hung. 1983. Chinese Theology in Construction, Pasadena, Calif., Carey.

Liang Shuming梁漱溟 . 1921.  Dongxi wenhua ji qi zhexue  東西文化及其哲學

(„Eastern and Western Cultures and their Philosophies“). Shanghai: Shangwu yin-
shuguan.

92



Religion als Reduktion von Unsicherheit

Ling, Samuel. 1981. “The Other May Fourth Movement. The Chinese Christian Re-
naisssance, 1919–1937”, Ph.D. dissertation, Temple University. 

Luhmann, Niklas. 1977. Die Funktion der Religion. Frankfurt: Suhrkamp.

Lu Zhiwei 陸志韋. 1921. „Kexue yu zongjiao 科學與宗教“, in Shaonian Zhongguo
少年中國 2.11, S. 9–12.

Ly, Duc Quang. 2010. „Staat und Nation in Liang Qichaos ‚Erneuerung des Vol-
kes‘“, in Staatsverständnis in Ostasien, hrsg. von Eun-Jeung Lee, Thomas Fröhlich.
Baden-Baden: Nomos, S. 69–89. 

Meyer, Christian. 2008–2009. „Xie Fuya as a Contributor to Religious Studies in
China in the First Half of the 20th Century“, in Ching Feng 9.1–2, S. 23–50.

Meyer, Christian. 2013. „Der moderne chinesische ‚Religionsbegriff’  zongjiao  als
Beispiel translingualer Praxis. Rezeption westlicher Religionsbegriffe und -vorstel-
lungen im China des frühen 20. Jahrhunderts“, in Religion in Asien? Studien zur An-
wendbarkeit  des  Religionsbegriffs,  hrsg.  von  Max  Deeg,  Oliver  Freiberger  und
Christoph Kleine. Uppsala: Uppsala Universitet, S. 351–392.

Meyer, Christian. 2014. „How the ‚Science of Religion‘ (zongjiaoxue) as a Discipli-
ne Globalized ‘Religion’ in Late Qing and Early Republican China“, in Chinese Re-
ligions in the Age of Globalization, 1800-Present, hrsg. von Thomas Jansen, Thoralf
Klein und Christian Meyer. Leiden: Brill, S. 297–341.

Meyer,  Christian.  2015. „The Emergence of ‚Religious Studies‘ (zongjiaoxue) in
Republican China, 1911–1949“, in NUMEN 62.1, S. 40–75.

Meyer, Christian. 2020. „Zongjiao als chinesischer Religionsbegriff? Genealogische
Anmerkungen zu seiner Entwicklung seit der späten Qing-Zeit”, in China heute XX-
XIX (4/2020), S. 206–217.

Müller, Gotelind. 2008. „Are We ‚Yellow‘? And Who is ‘Us’? – China’s Problems
with Glocalising the Concept of ‘Race’ (around 1900)“, in Bochumer Jahrbuch zur
Ostasienforschung 32, S. 153–180.

Paisley,  John. 2020. „Bertrand Russell  and China During and After  His Visit  in
1920“, MA thesis, Harvard Extension School.

Pollack,  Detlef. 2001. „Probleme  der  funktionalen  Religionstheorie  Niklas  Luh-
manns“, in Soziale Systeme 7, S. 5–22.

93



Christian Meyer

Pritzkat, Joachim. 1998. „Wo bleibstu Trost der gantzen Welt? Zur Spannung zwi-
schen Diesseitsangst und Jenseitshoffnung bei Friedrich von Spee und Andreas Gry-
phius“, in Spee-Jahrbuch 5, S. 107–116.

Qin Xiaoyi (Chin Hsiao-yi) 秦孝儀. Hrsg. 1984. Zhongguo guomindang jiushi nian
dashi nianbiao  中國國民黨九十年大事年表 , Taibei:  Zhongguo guomindang
dangshi weiyuanhui.

Schneider, Julia C. 2017. Nation and Ethnicity: Chinese Discourses on History, His-
toriography, and Nationalism (1900s–1920s). Leiden: Brill.

Schwarcz, Vera. 1986. The Chinese Enlightenment: Intellectuals and the Legacy of
the May Fourth Movement of 1919. Berkeley: University of California Press. 

Wehnert, Jürgen. 2011. „Gericht Gottes (NT) 2“,
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/48909/ (letzte Änderung 2011) (Zugriff
am 5. April 2021).

Wesołowski, Zbigniew. 1996. „Liang Shumings (1893–1988) Religionsbegriff“, in
„Fallbeispiel“ China. Ökumenische Beiträge zu Religion, Theologie und Kirche im
chinesischen Kontext, hrsg. von Roman Malek. Sankt Augustin / Nettetal: China-
Zentrum / Steyler Verlag, S. 241–267.

West, Philip. 1976.  Yenching University and Sino-Western Relations, 1916–1952,
Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Xie Fuya 謝扶雅. 1939 [1928]. Zongjiao zhexue 宗教哲學 [Philosophy of Religi-
on]. 2. Aufl. 1939 [1. Aufl. 1928]. Shanghai: Qingnian xiehui [Association Press].

Xie Songgao 謝頌羔 [Z.K. Zia]. 1933 [1925]. The Confucian Civilization [= Ju chia
ti wen hua  儒家的文化 ], introduction by Bishop Birney. 2. rev.  Aufl. [urspgl.
Shanghai:  Shangwu  yinshuguan,  1925].  Shanghai:  Christian  Literature  Society
[Guangxuehui].

Xu Baoqian und Wu Leichuan (Hrsg.). 1934.  Zongjiao jingyan tan  宗教經驗譚 .
Shanghai: Qingnian xiehui shuju.

Zeng Baosuns  曾寶蓀  [Tseng Pao Swen] 1948 [1934].  Shiyan zongjiaoxue jiao-
cheng 實驗宗教學教程 (engl. Originaltitel: „Experiments in Personal Religion“).
3. Aufl. [1. Aufl. 1934]. Shanghai: Qingnian xiehuai shuju. 

94



Religion als Reduktion von Unsicherheit

Zhang Junmai 張君勱 u.a. 1998. Kexue yu Renshengguan 科學與人生觀 . [erwei-
terter und durchgesehener Nachdruck von Kexue yu renshengguan 科學與人生觀

(Science and Philosophy of Life), hg. von Wang Mengzou 汪孟鄒 .  Shanghai:  Ya-
dong tushuguan, 1923]. Shenyang: Liaoning jiaoyu chubanshe.

Zhang Qinshi 張欽士 [Neander C.S. Chang] (Hrsg.). 1927. Guonei jinshi nianlai zhi
zongjiao sichao 國內近十年來之宗教思潮  [orig. engl. Titel: Religious Thought
Movements in China During the Last Decade. A Source Book], Peking: Commercial
Press.

95




	Telemedizin und telemedizinische Gesundheitsplattformen
	Verbesserung der Diagnosefähigkeit mittels KI gestützter Verfahren
	Intelligente Roboter

