Religion als Reduktion von Unsicherheit im Kontext von
Krisen. Die Aneignung eines diskursiven Deutungsmusters
im China der 1920er Jahre

Christian Meyer

The subject of crises has been a permanent issue in modern China. Within such debates the
topic of religion has been addressed again and again. For example, in the early 1920s, not
only the role of religions in “saving” (jiu () individuals as well as the country in the evolu-
tionary struggle for survival was discussed, but also religion’s role for a future modern society
in China in general became a topic. The article on the motif of ‘religion as means for reducing
uncertainty in the context of crises’ is divided into two parts: In a first part it reconstructs im-
portant elements of the Western genealogy of this discursive pattern that was later introduced
to China. In a second step the focus lies on a reconstruction of its reception in the 1920s. The
main sources analyzed for this are the public lecture series initiated by the Young China
Study Society (Shaonian Zhongguo xuehui) in 1920-21 and some early introductions to reli-
gion that followed in this period. Contributors of the lecture series included such prominent
figures as Liang Shuming and Russell, but also representatives less well-known today such as
the psychologist Lu Zhiwei, the philosopher Tu Xiaoshi, or the natural scientist Zhou
Taixuan. The introductory works on religion that addressed similar problems serve as further
sources. The article pursues a genealogical-discursive approach. The selected contributions of
the 1920s are contextualized in the debates of the time and analyzed with regard to imports of
Western concepts. One of the main concerns of the article is to show that this period was
probably the first time that the concept of religion (zongjiao) was introduced not only as a
possible answer to the concrete problems of future China, but — influenced by the religious-
psychological approaches of William James — in particular in its socio-psychological role of
reducing uncertainty in individual crises.

Einleitung

Krise ist ein Dauerthema im modernen China, das in verschiedenen diskursiven
Kontexten auch immer wieder im Zusammenhang mit Religion aufgegriffen wurde.
Dies geschah nicht zuletzt in bedeutenden Transformationsphasen: In jiingerer Zeit,
in den 1980er und 1990er Jahren, sprachen chinesische Intellektuelle verschiedent-
lich von einer dreifachen Uberzeugungs- (xinxin 15 (»), Vertrauens- (xinren {5 1)



74 Christian Meyer

und Glaubenskrise (xinyang 1510 (san xin weiji =15 f&1#%)!. Vor ihrem Hinter-
grund wurde das breite Revival der Religionen in der VR China erklért. Die Religio-
nen sollen das Werte- und Orientierungsvakuum gefiillt und Halt in Zeiten zuneh-
mender Unsicherheit unter marktwirtschaftlichen Verhltnissen geboten haben.?

Die Wurzeln dieser Thematik reichen jedoch weiter zuriick. Sie sollen hier ge-
nealogisch verfolgt werden: So wurde in der politischen Umbruchs- und Krisenzeit
der frithen 1920er Jahre die grundsétzliche Rolle und Zukunftsfahigkeit von Religi-
on (zongjiao 5% #1) iiberhaupt verhandelt. Religion wurde nicht nur als Rezept fiir
das ,,Heil* oder die ,,Rettung* von Individuen auf spiritueller Ebene (dejiu 15X, jiu-
ren L\ ) erortert, sondern auch im Kontext der Rettung des Landes (jiuguo ®|5)
aus der Gefahr des Selbstverlustes und des Untergangs der chinesischen ,,Rasse*.’
Im Hintergrund stand die Rezeption sozialdarwinistischer Theorien und das Motiv
des nationalen Uberlebenskampfes. Die Ausprigung solcher Ideen kann als Teil ei-
nes groBeren Nationalismus- und Modernisierungsdiskurses in der Transformations-
und Krisenzeit der spiten Qing- und vor allem der frithen Republikzeit bestimmt
werden. Biographisch konnte Religion zugleich auch mit der Frage des individuellen
Umgangs mit Lebenskrisen verbunden und als Potential zu deren Bewdéltigung re-
flektiert werden. Das Thema Religion erscheint dabei als separater Diskursstrang,
der sich an einzelnen Punkten mit den Themen Modernisierung und Nationalismus
verschrénkte.

Eine dieser Verschrinkungen wird durch eine prominente Debatte markiert, die
von der Junges-China-Studiengesellschaft (Shaonian Zhongguo xuehui /b %F 7[5 £
) ins Leben gerufen worden war. Diese von herausragenden Personlichkeiten ge-
filhrte Diskussion iiber Religion und die darauffolgenden antireligiosen und anti-
christlichen Bewegungen fithrten zu einer Welle von Publikationen im Bereich der
entstehenden Religionswissenschaft (zongjiaoxue). So entstand in den 1920er Jahren
auch eine Reihe neuer Einleitungswerke zu Religion, offensichtlich als Reaktion auf
diese Debatten. Zusammen stellen diese Quellen die materielle Grundlage des vor-
liegenden Beitrags dar, in dem ihre Bedingungen, Akteure und Diskurspositionen
zum Thema Religion beleuchtet werden sollen. Dabei bietet sich ein diskursiver An-
satz an, der die Genealogie des Problems in Bezug auf wichtige Hauptstrdnge und

1 Siehe z.B. Gan Tang 1983 und Chen Jie 1995.

2 He Guanghu 2003, S. 43; s. Fallman 2010a, S. 21, oder Féllman 2010b, S. 949-969.

3 Siehe z.B. Kubin 2005, S. 26-27. Ideen des Uberlebenskampfes der chinesischen Rasse
bzw. Nation finden sich bereits bei Yan Fu in seiner Ubersetzung von Thomas Henry
Huxleys Evolution and Ethics (1897) oder bei Liang Qichao, siche Ly 2010, S. 6989,
bes. S. 74-75; Miiller 2008, S. 160.



Religion als Reduktion von Unsicherheit 75

Debatten zu verfolgen versucht.* Reiner Keller’ nimmt den Begriff der diskursiven
Deutungsmuster auf und stellt dabei die Religion verstanden als individuelle oder
kollektive Krisenbewdltigung, insbesondere im Sinne der ,,Reduktion von Unsicher-
heit* (oder im psychologischen Sinne von ,,Trost*), in den Mittelpunkt.®

Das Hauptanliegen des vorliegenden Beitrags besteht darin, zu zeigen, dass hier
das Konzept von Religion (zongjiao) nicht nur als mogliche Antwort auf konkrete
Probleme des kiinftigen China diskutiert, sondern — in Aufnahme religionspsycholo-
gischer Ansdtze insbesondere von William James (1842-1910) — vermutlich erst-
mals hinsichtlich seiner (sozial)psychologischen Rolle zur Reduktion von Unsicher-
heit in individuellen Krisen eingefiihrt wurde. Aufgrund der oft nur vagen Quellen-
angaben in den erdrterten Debattenbeitragen und Einleitungen erweist sich die Spu-
rensuche nach inhaltlichen Ankniipfungen methodisch als Rekonstruktion. Ausge-
hend von impliziten Beziigen auf William James einerseits und auf der Grundlage
der expliziten Verwendung einschldgiger Schliisselworter wie ,,Krise®, ,religiose
Erfahrung®, etc. andererseits macht sie direkte und indirekte Einfliisse des amerika-
nischen Philosophen und Psychologen transparent und zeichnet die erwdhnten dis-
kursiven Deutungsmuster nach.

Nach einem Blick auf wichtige Elemente der westlichen Genealogie in einem
ersten Schritt soll zunéchst eine grobe Skizze der chinesischen Kontexte und wichti-
gen Diskurse erfolgen, bevor die zentralen Debattenbeitrige der Shaonian-Zhong-
guo-Debatte sowie einschligige AuBerungen in religionswissenschaftlichen Einlei-
tungswerken der 1920er und 1930er Jahre als Hauptquellen zum Thema analysiert
werden.

4 Zur Analyse bediene ich mich des Werkzeugkastens von Jéger 2006, der Anregungen
Foucaults, Jiirgen Links und anderer verarbeitet und systematisiert hat.

5 Keller 2015, S. 41.

6 Die Formulierung ,,Reduktion von Unsicherheit lehnt sich an Luhmanns funktionale
Deutung von Religion als ,,Steigerung hinnehmbarer Unsicherheit” an. Luhmann 1977, S.
80. Pollack fasst Luhmanns Deutung zusammen: ,,Die Religion ... schlieB3t die offenen
Verweisungshorizonte, iiberfiihrt Unbestimmbares in Bestimmbares, absorbiert das in je-
der Selektion enthaltene Risiko des AuBlerachtlassens, gibt eine motivféhige Interpretation
der Welt und macht die Kontingenz der gesellschaftlichen und psychischen Strukturen so
tragbar* (Pollack 2001, S. 11 mit Verweis auf Luhmann 1977, S. 27). Ein genauerer Blick
zeigt allerdings, dass die funktionale Deutung Luhmanns eine viel ldngere Tradition in der
jidisch-christlichen Theologiegeschichte hat, die er aufnimmt und verarbeitet. Entspre-
chend dem genealogischen Ansatz sollen hier darum nicht Luhmanns oder andere neueren
Theorien von auflen als MafBstab angelegt, sondern die konkreten Einfliisse entsprechen-
der westlich-christlicher Ideen auf die chinesischen Debatten genealogisch rekonstruiert
werden.



76 Christian Meyer

1. Westliche Genealogie

1.1. Christliche Traditionen von ,Heil* und Heilsversprechen als
Antwort auf Krise

Die moderne Fragestellung nach Religion und Krise selbst l4sst sich nicht ohne den
Einfluss der jiidisch-christlichen Tradition denken. Von grofler Bedeutung war dar-
um auch fiir China deren Rezeption. In der jiidisch-christlichen Tradition ist das Mo-
tiv des ,,Heils* bzw. der ,,Rettung ein ganz entscheidendes Merkmal. Thre Semantik
wurde schon in der Antike mit derjenigen von krisis verbunden.
Traditionsgeschichtlich stammt das Motiv zunichst aus der historischen Erfah-
rung und Schrifttradition Israels bzw. Judas: In den alttestamentlichen Schriften geht
es beim ,,Heil“ in erster Linie um die kollektive Rettung aus konkreter Gefahr und
Bedrohung, insbesondere der Eroberung und Versklavung durch Babylonier und As-
syrer oder andere Feinde.” In spiteren alttestamentlichen Schriften finden wir die
Umformung in kollektive und individuelle Eschatologien, die sich dann in den spa-
teren jiidischen und christlichen Traditionen fortsetzen.® Im neutestamentlichen
Kontext, namentlich im griechisch verfassten Johannesevangelium findet sich der
Krisenbegriff bereits in religids-eschatologischen Kontext. Wahrend der Begriff kri-
sis in (spét)antiker Zeit im griechischen Sprachkontext — abgeleitet vom Alltagswort
krino (entscheiden, sich entscheiden, urteilen) — bereits frith neben einer juristischen
auch eine medizinische Bedeutung aufwies’ und damit den Punkt der Entscheidung
zwischen Heilung und Verschlimmerung einer Krankheit bezeichnete, wird der Be-
griff krisis als theologischer Begriff im Johannesevangelium (Joh. 3,17-19; 5,22-29;
7,24; 9,39; 12,31; 16,8) aufgenommen, ndmlich als Entscheidung der ,,Welt™ (kos-
mos) angesichts der Ankunft des Christus, welche zugleich — in Weiterfithrung der
juristischen Tradition des Begriffs — das ,,Gericht®, eine Scheidung zwischen Glau-
benden und Nichtglaubenden, bedeutet.'® Markiert wird damit die durch das Kom-
men des ,,Sohns* angebrochene Zeit der Entscheidung als eschatologischer Situati-

7 So erscheint der Perserkdnig Kyros I. (Jes. 45,1 u.6.), der das babylonischen Reich be-
siegte, als ,,gesalbte* Rettergestalt (Messias).

8 Koenen 2007, https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/20917/ (Zugriff am 5. April
2021).

9 Koselleck, Tsouyopoulos und Schonpflug, 1976 (Zugriff am 5. April 2021); Klosinski
1999, S. 261-264.

10 Blank 1964; vgl. Wehnert 2011, https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/48909/ (Zu-
griff am 5. April 2021).



Religion als Reduktion von Unsicherheit 77

on. Die Jetztzeit des Johannesevangeliums ist markiert durch Leiden, Verfolgung,
aber auch Motive des Beistands und Trosts in dieser Zeit." Das Motiv des Trosts in
dieser Welt (s.a. 2 Kor 1,3) durch Hoffnung auf eine jenseitige wurde zunéichst in
Verfolgungszeiten der jungen Christenlehre entwickelt. Spéter wurde es zu einem
dominanten Motiv, das besonders im Mittelalter bis in die frithe Neuzeit verallge-
meinert eine Lebensauffassung von der Welt als ,,Jammertal*“'? kennzeichnete, wel-
che so angesichts der Bedrohung, Unsicherheit und Endlichkeit — insofern auch
Sinnlosigkeit — des Erdenlebens erfahren wird. Luhmanns Deutung von Religion als
»Steigerung hinnehmbarer Unsicherheit® und als SchlieBung ,,offener Verweisungs-
horizonte™ kann somit als sdkularisierte Variante und abstrahierende Deutung einer
hochst spezifisch christlich-westlichen Konstellation gelten.'

In China wurden solche Ideen ab dem 19. Jh. von frommen Missionaren verbrei-
tet und zwar gerade auch im volksreligiosen Kontext, nicht zuletzt durch Bibeltrak-
tate und christliche Narrative wie das weit verbreitete The Pilgrim’s Progress (1678)
von John Bunyan (1628-1688). Dabei vermischten sich diese auch mit Motivik und
Semantik aus Volksreligion und populédren Erzihlungen.'

1.2. Die Rolle William James’: Individuelle (Lebens-)Krise und re-
ligiose Erfahrung

Ein jiingerer Aspekt der westlichen Genealogie war die Umformung christlicher Ide-
en durch den amerikanischen Transzendentalisten und einflussreichen Religionspsy-
chologen William James (1842—-1910). Dessen Werk The Varieties of Religious Ex-
perience (1902)" wurde im Westen und in China in der ersten Hilfte des 20. Jh.
stark rezipiert. James rationalisiert christliche Ideen, generalisiert sie auf Religion im
Allgemeinen und fiigt sie in ein religionspsychologisches Schema ein. So wird bei
ihm Religion zundchst als Antwort auf individuelle Lebenskrisen konzipiert. Her-
ausfordernde Lebenssituationen sollen in religioser Erfahrung in besonderer Weise
verarbeitet werden und zur Konversion fithren. Mit groler Wirkung auf die moderne

11 In Form des Parakleten (pardkleétos) (in der Lutherbibel klassisch iibersetzt als der Tros-
ter, aber in der Gerichtssituation auch als (anwaltlicher) Beistand oder Fiirsprecher zu ver-
stehen), siche Joh 14,16; 14,26; 15,26; 16,7, spéter gedeutet als der Heiliger Geist.

12 Siehe zum Beispiel das Kirchenlied O Heiland, reif3 die Himmel auf; siehe z.B. Pritzkat
1998.

13 Vgl. oben Fulinote 6.

14 Chu Xiaobai 2019; Lai Tzu-Pang 2012.

15 James 1905 [1902].



78 Christian Meyer

Psychologie prigte James das Konzept der (Lebens)Krise'® als plotzlich sich zuspit-
zende individuelle Erfahrung. In den Vordergrund trat dabei die individuelle
religiose Erfahrung® als neuer Schliisselbegriff.!” Zugleich riickte der Begriff der
Mystik als Inbegriff religioser Erfahrung in den Vordergrund. Anders als der jo-
hanneische Begriff von krisis greift James explizit auf die medizinische Semantik
von krisis zuriick,'" wobei hier die traditionelle Verbindung von Religion und Medi-
zin mitschwingt."

Krise wird in dieser (religions)psychologischen Deutung stets auf die individuel-
le Biographie bezogen. Bei James erfiillt der Begriff die Funktion, die plotzliche
Konversion (im Gegensatz zum ,,gradual growth®) als religiose Bekehrungserfah-
rung zu plausibilisieren.” Sie wird anhand von biographischem Material eingeord-
net”’ und mit Nennung expliziter Emotionen als Erfahrung von Selbst-Verzweiflung
und Selbstaufgabe geschildert (S. 227), die psychologisch von einer erlésenden Er-
leichterung (,relief”, S. 212) oder einer ,,extasy of happiness* (S. 254) gefolgt wird
(typisch hier der Begriff ,,conversion crisis®, S. 212; vgl. S. 243; S. 254). James’
Werk war nicht nur im Westen duferst einflussreich. Wie sich in der Shaonian-
Zhongguo-Debatte erweisen lasst, wurden seine Ideen auch in China schon in den

16 Dabei kommt der Begriff der ,,/ife crisis“ noch nicht bei ihm vor, der Begriff der crisis ist
jedoch regelméBig in diesem Sinne gebraucht.

17 Die moderne Tradition des Begriffs der religiosen Erfahrung weist auf Schleiermacher zu-
riick (bei diesem noch als ,,religioses Erlebnis®, im Englischen: religious experience).

18 Explizit bei James 1905 [1902], S. 183: “The older medicine used to speak of two ways,
lysis and crisis, one gradual, the other abrupt, in which one might recover from a bodily
disease. In the spiritual realm there are also two ways, one gradual, the other sudden, in
which inner unification may occur. Tolstoy and Bunyan may again serve us as examples

19 Die metaphorischen Anwendungen medizinischer Begriffe wie Diagnose und Therapie
auf den religiosen Bereich haben ldngere Tradition u.a. sowohl im Christentum als auch
im Buddhismus, siehe z.B. Dérnemann 2003; vgl. auch im Buddhismus die ,,Vier Edlen
Wahrheiten* als Schema einer medizinischen Diagnose und Therapie, siche von Briick
2000.

20 James 1905 [1902], S. 196: ,,0r the focus of excitement and heat, the point of view from
which the aim is taken, may come to lie permanently within a certain system; and then, if
the change be a religious one, we call it a conversion, especially if it be by crisis, or sud-
den.” [Kursiv im Original].

21 James verarbeitet dabei eine groflere Menge von literarischen Konversionsschilderungen,
z.B. von Tolstoi und aus erbaulicher Literatur. Tatsdchlich stand wohl bei James selbst
biographisch eine frithe Lebenskrise im Hintergrund (Bruder 1989, S. 15-16).



Religion als Reduktion von Unsicherheit 79

1920ern rezipiert. Dies ist relativ friih,”> wurde das Werk doch erst 1947 vollstindig
iibersetzt.”

2. Ende Qing- und Republikzeit (ca. 1890—1949) als
Transformations- und Krisenzeit sowie Diskurse
um nationale und individuelle Rettung

Die Rezeption der genannten westlichen Vorstellungen ist nicht ohne die spezifi-
schen chinesischen Kontexte zu denken, insbesondere die Transformationen von
Mitte des 19. Jh. bis Anfang des 20. Jh. Gegen Ende des 19. Jh. wurde die Heraus-
forderung durch die technische und militirische Ubermacht westlicher Méchte so-
wie Japans auch als immer dringender wahrgenommen, so dass sich spitestens nach
der Niederlage gegen Japan 1895 von einem Krisenbewusstsein sprechen ldsst. Fiir
den weltanschaulichen Bereich haben Goossaert und Palmer vom ,,Verlust der Mit-
te* durch den Bedeutungsverlust des Konfuzianismus gesprochen. Sie konstatieren
im modernen China eine Offenheit in religidsen Fragen, die bis heute andauere.
Zugleich fiihrte die Pridsenz westlicher Akteure, darunter die Missionare, zu einer
zunechmenden Verfiigbarkeit westlichen Wissens (xixue P4%%), nicht zuletzt in Form
von Ubersetzungen.® Fiir unseren Kontext kann die Wahrnehmung als nationale
Uberlebens- und Orientierungskrise neben den immer dringenderen Reformversu-
chen am Anfang des 20. Jh. auch an einem Wandel der Semantiken festgemacht
werden. Herausheben ldsst sich besonders die Rhetorik der ,,Rettung des Landes*
(jiuguo FH). Diese war besonders einem neuen Nationalismusdiskurs geschuldet.?
Auch wenn es in vormoderner Zeit dhnliche Krisenbefunde gab, trat hier in der Ver-
knilipfung mit der sozialdarwinistischen Idee doch die besondere Dringlichkeit eines
Uberlebenskampfes einer Nation hinzu. Weitere Rhetoriken in der Tradition des
westlichen Nationalismus des 19. Jh. formulieren in diesem Kontext die Notwendig-

22 Neben anderen Wegen wie den Schriften von chinesischen Wissenschaftlern, die in den
USA u.a. Religionswissenschaft studiert hatten, wurde William James (neben Bergson
und Russell und anderen) um 1920 auch durch John Dewey (1859-1952) bekannt ge-
macht, der von Frithjahr 1919 bis Sommer 1921 an der Peking-Universitdt unterrichtete
(s. Paisley 2020, S. 26).

23 James 1947.

24 Goossaert und Palmer 2011.

25 Z.B. Lackner, Amelung und Kurtz 2001.

26 Z.B.Kuhn 2007, S. 191, 197, 240 u.6.; Schneider 2017.



80 Christian Meyer

keit eines ,,Erwachens“ oder ,,Sich-Bewusstwerdens* (der Nation) (juexing & [,
Jjuewu . 1E).”" Dieser Diskurs, der sich auch als eine Art Krisendiskurs ansprechen
lasst, bildete den unmittelbaren Kontext der Debatten, die wir im Folgenden untersu-
chen wollen.

Schon im Laufe der 1910er Jahre und mit dem Beginn der spiter so genannten
,.Neuen-Kultur“-Bewegung verschob sich dabei der Akzent auf die Individuen, so
dass die Rettung der Nation zunehmend an die Rettung der Menschen (jiuren ¥ \)
gekoppelt wurde,” nicht zuletzt mit Appellen an die Jugend und mit einem Fokus
auf die Padagogik. Fiir religiose Vertreter hatte diese Rhetorik starke religiose Kon-
notationen und bot willkommene Ankniipfungspunkte. Im Buddhismus fanden sich
auch traditionell einflussreiche Vorstellungen wie die Erlosung aus dem Leiden (jiu-
ku F35) als zentrale Motive. Reformer wie Taixu A& (1890-1947), aber auch die
buddhistische Presse, verbanden das Motiv der eigenen Erlosung mit dem der Ret-
tung der Anderen und des Landes.”’ Heil, individuelle religiose Rettung, wurde so
als Beitrag zur nationalen Rettung oder gar Voraussetzung dafiir konstruiert.

Dies galt nicht weniger fiir die protestantische Mission, wo — liberale — Vertreter
des Social Gospel eine Verschrankung von individuellem und kollektivem Heil ver-
traten. So hat Philip West mit Fokus auf die christliche Yenching Universitdt und
dortige Akteure im Umfeld des YMCA die Verschrinkung der Motive der Erlan-
gung des eigenen Heils (dejiu #3%0) und der kollektiven Rettung des Landes aufge-
zeigt.*® Diese Verschrinkung spiegelt sich im Motto des Yenching-Geistes eines
sich aufopfernden selbstlosen ,,Dienstes (fuwu Jt#%) an der Gesellschaft aus christ-
licher Inspiration,®' aber auch in den Biographien diverser chinesischer christlicher
Professoren am Religionsdepartment, bei deren Konversionen sich das Anliegen na-
tionaler Rettung oft mit individuell erlebten Krisen verband. Wichtige Motive waren

27 Kuhn 2007, S. 191; Fitzgerald 1996.

28 Z.B. Schwarcz 1986, S. 6. Schwarcz versteht allerdings den Begriff jiuren als “salvation
of mankind, or more precisely, to a critical-minded humanism”, s. Goodell 2017, S. 184.

29 Siehe Goodell 2017, S. 183—-184; Jessup 2010, S. 41: “to save others is to save oneself”
(iuren jiushi jiuji FNFIER D).

30 West 1976, S. 41, vgl. S. 82: “For the Chinese members of the Life Fellowship, too, natio-
nal salvation was of first importance, and they presented Christianity as one help in the
task.”

31 Siehe auch das Motto der Yenching University “freedom through truth for service” (yi
zhenli de ziyou yi fuwu VAZLER[ B 1 LUIRE) (West 1976, S. 48).



Religion als Reduktion von Unsicherheit 81

insbesondere die Selbstlosigkeit, der Vorbildcharakter der Person Jesu, aber auch die
Rolle von Erzichung.*

Solche Diskurse prigten so auch den neu eingefiihrten Religionsbegriff zongjiao.
Dieser neue Terminus iiberschrieb in sukzessiven Debatten schrittweise das alte
konfuzianische Paradigma von jiao #{, das insbesondere in &ffentlichen Kontexten
die Bedeutung einer moralisch-pidagogischen Lehre gehabt hatte,*® mit neuen Be-
deutungen.**

3. Die Shaonian-Zhongguo-Debatte zur Zukunft von Religion

Wir kommen nun zur ersten Quellengruppe unserer Rekonstruktion, der Shaonian-
Zhongguo-Debatte von 1920-21. Diese kann als diskursives Ereignis und Knoten-
punkt verstanden werden, an dem in den Debattenbeitrigen die Verschrinkung der
Diskurse zu Religion und Moderne greifbar werden. Hierbei soll das Diskursmuster
,Religion als Reduktion von Unsicherheit in Krisen“ im Mittelpunkt stehen, dessen
damalige Formulierung durch William James gepragt war und somit als Indikator
fiir dessen Einfluss gelten kann.

Hauptthema der Debatte war die Frage nach der Vereinbarkeit von Wissenschaft
und Religion sowie nach der Zukunftsfihigkeit von Religion in einer modernen chi-
nesischen Gesellschaft. IThr Ausloser war die Forderung einiger radikaler Vertreter
der Pariser Sektion der erst 1920 gegriindeten Shaonian Zhongguo xuehui />5F
2 @ (Young China Association) nach dem freiwilligen Austritt und kiinftiger
Nichtzulassung religidser Mitglieder, da sich Religion nicht mit dem erklirten Ideal
der Wissenschaft vertrage.” Wortfiihrer der Pariser Sektion waren die Griindungs-
mitglieder Zeng Qi ¥} (1892-1951), Zhou Taixuan J& K% (1895-1968) und der
seit 1919 u.a. bei Marcel Granet (1884—1940) in Paris studierende Li Huang 2= ¥#
(1895-1991). Gegen diese Initiative erhob sich jedoch der Widerstand einzelner
Mitglieder, etwa des selbst nicht religiésen Tian Han [T (1898-1968). Dieser be-

32 Zu den Biographien siche West 1976, S. 58-76, z.B. Xu Baoqian 1§ & il (1892-1944)
siche S. 67-68; zur Verbindung von Erziehung und nationaler Rettung (sowie personli-
cher Charakterbildung): S. 88 (jiaoyu jiuguo B E KK, S. 131 (dushu jiuguo 787 RH;
renge jiuguo NA&FUH), S. 136, siche auch S. 262 (Fn. 11 zu S. 58).

33 Chen Hsi-yuan 1999; in religidsen Milieus ist dagegen von einer stirkeren Resilienz bzw.
hybrideren Semantiken auszugehen (s. Meyer 2013).

34 Meyer 2020.

35 Zhang Qinshi 1927, S. 183-185.



82 Christian Meyer

zog sich in einem Brief auf einen befreundeten religiosen Wissenschaftler, Zhang
Difei JRiH%IE (1907-1991). Er argumentierte zum einen mit dem Prinzip der Religi-
onsfreiheit und vertrat zum anderen mit explizitem Bezug unter anderem auf Willi-
am James®® die Auffassung der Vereinbarkeit von ,religidssem Bewusstsein® und
Wissenschaft. So pladierte er dafiir, dass durchaus auch religiose Menschen Wissen-
schaft betreiben und folglich auch weiterhin Mitglieder bleiben konnten.”” Eine
Hauptfrage betraf das Wissenschaftsverstandnis. Gestellt wurde sie vor dem Hinter-
grund eines Szientismus, der etwas spéter in der Debatte zu Wissenschaft und Meta-
physik bestimmend sein sollte.*® Konkret ging es um die Vereinbarkeit von Wissen-
schaft und Religion, wofiir James‘ moderne religionspsychologische Interpretation
als Zeuge angerufen wurde. Dabei spielte fiir die Religionsapologeten die Differen-
zierung von objektivem Wissen und ,.religioser Erfahrung* als getrennte Wirklich-
keitsbereiche eine entscheidende Rolle.

In der Folge wurde eine Vortragsreihe verschiedener prominenter Wissenschaft-
ler zum Thema initiiert. Vorldufiges Ergebnis war die Entscheidung, religiose Mit-
glieder zunichst weiter zuzulassen. Erst in der Folge kam es zu einer Radikalisie-
rung in Form der sogenannten antireligiosen bzw., parallel dazu, antichristlichen Be-
wegung,” so dass die Debatte riickblickend oft als Startschuss der Radikalisierung
angesehen wird.

a) Kontra-Positionen

Dezidiert religionskritische Vertreter, die zu Vortrdgen eingeladen wurden, waren
neben der genannten Pariser Sektion u.a. der britische Philosoph Bertrand Russell
(1872-1970), der damals in China weilte (mit seiner agnostischen, aber auch dezi-
diert religionskritischen Position), Cai Yuanpei <7015 (1868-1940), Wang Xing-
gong T2 HL (1888-1949) und Li Shiceng 2= 47 % (1881-1973). Thre Argumente
lassen sich in zwei Punkten zusammenfassen: 1) Religion ist Aberglaube und damit
irrational; sie vertrdgt sich per se nicht mit Wissenschaft und Rationalitit (szientisti-
sches Argument); 2) Religion kann und soll durch &sthetische Erzichung ersetzt wer-
den (Cai, Wang) (Ersetzungsargument, Religion wird in einem evolutiondren Sche-
ma eine nur voriibergehende Funktion eingerdumt).

36 Zhang Qinshi 1927, S. 52.

37 Zhang Qinshi 1927, S. 51-58; Tian Hans Beitrag wurde urspriinglich in Shaonian Zhong-
guo 2.8 (Feb. 1921) veroffentlicht.

38 Zhang Junmai u.a. 1998 [1923].

39 Ling 1981, Lam 1983.



Religion als Reduktion von Unsicherheit 83

Im Kontext des letztgenannten Arguments nimmt Wang Xinggong das Argument
der Religionsvertreter auf, eine religiose Haltung habe den Vorteil, dass sie ,,Leiden
und Kummer der Menschheit ausloschen konne® (zongjiao de taidu, keyi miechu
renlei de kunao SFZUNRESE, AT LLPFR ANFHIT 5 1).* Wang weist das Argument,
Religion sei eine Quelle des Trostes in menschlichem Leiden, zuriick. Stattdessen
pladiert er mit Cai fiir die dsthetische Erziehung. Diese explizite Bezugnahme im
Beitrag der Gegner zeigt besonders gut, dass das Motiv einer trostenden Funktion
von Religion im Diskurs priasent war. Nur deshalb musste ein Verstdndnis von Reli-
gion als Antwort auf individuelles Leiden im Sinne einer Lebenskrise aus Sicht ihrer
Gegner widerlegt werden. Der Ersatz durch Asthetik und deren emotionale Qualiti-
ten erscheint allerdings schwach — zumindest aus Sicht der Religionsbefiirworter.

a) Pro- (und vermittelnde) Positionen

Generell argumentieren die Vertreter, die religionstolerante oder religionsfreundli-
che Positionen einnahmen, wie die Philosophen Liang Shuming ##k{& (1893—
1988), Tu Xiaoshi J& # £ (1898-1932) und Liu Boming %1 B (1887-1923),
aber auch der christliche Religionspsychologe Lu Zhiwei P& 5 (1894-1970) kei-
neswegs gegen den rationalistischen Diskurs. Dieser stellt sich im damaligen Kon-
text als unvermeidlich und hegemonial dar. Im Gegenteil wird hier eine Nichtwider-
spriichlichkeit von Religion und Rationalismus postuliert und damit ein Platz der
Religion neben der Wissenschaft gesucht. Religion wird insofern dem MaBstab der
Vernunft unterworfen, als abergldubische Elemente aus den Religionen auszumer-
zen seien.

So tritt Tu Xiaoshi*' fiir die Vereinbarkeit von individueller Religion mit Natur-
wissenschaft und kritischer Geschichtswissenschaft ein, indem er Religion dem Be-
reich der individuellen Erfahrung zuweist. Er greift damit beim zitierten William
James* Argumente auf, die sich dann auch bei den christlichen Apologeten finden.

40 Zhang Qinshi 1927, S. 69-70. Ein weiteres Argument, das er zitiert und zuriickweist, ist,
dass Religion eine Quelle des Fortschritts sei.

41 Tu (1893-1932), der personlich dem Buddhismus zuneigte, wurde nach dem Studium in
Japan mit Besuch der Waseda 7% [l University 1918 Professor fiir Philosphie an der Pe-
king University, spiter u.a. 1926 bis 1927 Priisident der Pekinger Fazheng daxue Jbx{i%
BUK & und befasste sich neben Logik und Ethik auch mit Religionsphilosophie (s. Ein-
trag zu Tu Xiaoshi in Qin Xiaoyi 1984, S. 73-74.). Von ihm stammt u.a. ein frither
Artikel zu Religion und Mythen in der Beijing daxue yuekan At 5% K F T 1919.

42 Zhang Qinshi 1927, S. 100. Verdffentlicht in Shaonian Zhongguo 2.8 (Feb. 1921). James
ist hier transkribiert als Zhemusi 74817



84 Christian Meyer

Religion habe eine emotionale Funktion in der Beschiftigung mit grundlegenden
Fragen des Lebens. Wissenschaft wie auch Moral und Kunst hétten wiederum einen
praktischen Nutzen fiir die Religion, indem sie die Funktion einer kritischen Distan-
zierung von Wunder- und Aberglauben erfiillen. Dabei zeigen sich in der Trennung
dieser beiden Bereiche und ihrer Funktionen argumentative Uberschneidungen mit
der 1923 folgenden Debatte zu Wissenschaft und Metaphysik, etwa in der Abgren-
zung von , direkter subjektiver Erfahrung® (zhijie de zhuguan jingyan B 4% ) T8
& Bw) (als ,,Wesen® von Religion) gegeniiber empirischer Wissenschaft, oder in der
Erwihnung der ,,Intuition* (zhijue H.5) als Bereich der Religion, die den Einfluss
der Lebensphilosophie verraten.” Daran kniipft auch ein Beitrag Liang Shumings
(1893-1988) an. Liang war durch Cai Yuanpei als Professor fiir Philosophie an die
Pekinger Universitét berufen worden und war Verfasser des damals erst kiirzlich er-
schienen Werks Dongxi wenhua ji qi zhexue H V4 3C Ak 2 FL¥T 5% (Eastern and
Western Cultures and their Philosophies).** Als Befiirworter der ,,Notwendigkeit
von Religion® betonte er mit besonderem Bezug zu indischem Material und unter
Einfluss der Lebensphilosophie und des Yogacara-Buddhismus vor allem die positi-
ve Bedeutung von Transzendenz, Mystik, Intuition, Gefiihl und Erfahrung, mit de-
nen er Religion verbindet, und zwar besonders als Ergénzung rationaler westlicher
oder pragmatischer chinesischer Herangehensweisen an das menschliche Leben.*
Auch die religionsaffirmativen Vertreter beugten sich dem hegemonialen ratio-
nalistischen Modernisierungsdiskurs. Trotzdem wird mit Bezug auf Werte der Auf-
klarung versucht, den Eigenwert von Religion zu erweisen. Die Hauptargumente
zielen auf historische Belege fiir eine positive Funktion in der Entwicklung von
Kunst und Kultur sowie die grundlegende Rolle von Religion als Ausgangspunkt fiir
eine Gesellschaftsethik. Letzteres kann auch als Argument fiir den Umgang mit der
damals aktuellen Krise gesehen werden, die wie die heutige dreifache xin-Krise auch
als Legitimations- und Orientierungskrise nach Zusammenbruch des konfuzianisch-
kaiserlichen Systems erlebt wurde. Vor allem aber verweist das Element der indivi-

43 Wobei Intuition {iber Konkretheit und eine Funktion des Zusammenfassens verfiige,
Zhang Qinshi 1927, S. 103.

44 Erschienen 1922 (eigenes Vorwort von Oktober 1921) nach Vorlesungen an der Peking
University, mehrere Auflagen im gleichen Jahr, 1924 bereits in 5. Auflage.

45 Siehe den gekiirzten Abdruck des langeren Beitrags in Zhang Qinshi 1927, S. 107-136, zu
den genannten Motiven bes. S. 114-116 und 126 (Transzendenz und Mystik), 129, 133
(Intuition, zhijue und Gefiihl als Charakteristika der Inder), s. auch Liang Shuming,
,,Dongxi wenhua ji qi zhexue® (in Liang 1921, S. 134-136). Zu Liangs Religionsbegriff s.
auch Wesotowski 1996.



Religion als Reduktion von Unsicherheit 85

duellen ,,religiosen Erfahrung® (u.a. bei Liang, Tu oder Liu) auf die direkte und indi-
rekte Rezeption von zentralen Ideen William James’.

Besonders explizit wird die psychologisierende Thematisierung von Zukunft als
fiir Menschen grundsétzlich ,,Gefdhrliches” in der Rede des christlichen Religions-
psychologen Lu Zhiwei.*® In seinem Beitrag mit dem Titel ,,Wissenschaft und Reli-
gion“ (Kexue yu zongjiao FH2:H152#) ist das Kapitel 2 iiberschrieben als ,,Die Ge-
fahr der Zukunft* (Jianglai de weixian %f 3§ & F#)¥: Hierbei wird das menschli-
che Leben als ,AuBerst gefihrdet” [wortlich: gefihrlich] (weixian f& i) definiert.
Wissenschaft kdnne nur tiber Vergangenheit und Gegenwart sichere Kausalaussagen
treffen, in Bezug auf die stets unsichere Zukunft aber nur Wahrscheinlichkeitsaussa-
gen. Religion habe dagegen seit jeher eine ,,emotionale Funktion*,*® mit der wir der
Unsicherheit begegnen und die hochsten Werte des Lebens zu bewahren kdnnen.
Nach Lu ist dies somit die Hauptfunktion von Religion. Jede spétere Auspragung ei-
nes religiésen Systems oder spezifischer Glaubenssitze seien sekundér und nur Ne-
benprodukte. Und erst aus diesen ergében sich nachtrdglich die Konflikte mit Wis-
senschaft.* Dagegen habe Religion angesichts des grundsitzlichen Gefihrdetseins
(weixian & i) des Lebens eine wichtige sozialpsychologische Funktion. Sie er-
scheint somit als ein Bereich, der verschieden ist von dem, fiir den die Wissenschaft
,zustandig® ist. Ahnliche Gedanken finden wir auch in William James’ The Varie-
ties of Religious Experience.” Lu — einer der Vorkdmpfer der modernen Psychologie
in China — plddiert also gerade angesichts der Unsicherheit jeder Zukunft und des
grundsitzlichen Geféhrdetseins des menschlichen Lebens aus (religions)psychologi-
schen Griinden fiir eine emotional-psychologische, durch den Bezug auf Werte emo-
tional stabilisierende Relevanz von Religion. Trotz des damals iiblichen Verzichts
auf eine namentliche Erwihnung ldsst sich aufgrund der Aquivalenz des Argumenta-
tionsmusters sowie Lu Zhiweis religionspsychologischer Ausbildung in den USA
der Einfluss von William James annehmen. Die starke Prdsenz &hnlicher Argumen-
te, aber auch konkrete Bezugnahmen auf William James finden sich in weiteren Bei-
tragen christlicher chinesischer Zeitgenossen ebenso.

46 Siehe auch dessen Beitrag in der Debatte zu Wissenschaft und Metapyhsik (Zhang Junmai
u.a. 1998, S. 232-234).

47 Lu Zhiwei 1921, S. 9.

48 Lu Zhiwei 1921, S. 10.

49 Lu Zhiwei 1921, S. 10.

50 Z.B. James 1905 [1902], S. 275-276 (mit einem Gefiihl der Sicherheit, des Schutzes und
Trostes durch Gott trotz aller Gefahr und Unsicherheit im Leben oder auch Todesgefahr),
s. auch S. 287-288.



86 Christian Meyer

4. Weitere Beitrdge: Einfiihrungen in die Religionsforschung der
1920er Jahre

Im Folgenden sollen iiber die prominente Religionsdebatte der frithen 1920er Jahre
hinaus drei Verfasser von Einleitungswerken zu Religion zu Wort kommen. Alle
Autoren — Xie Songgao #f AH % (1895-1972), Zeng Baosun ¥ # 7% (1893-1978)
und Xie Fuya Mt (1892-1991) — haben einen christlichen Hintergrund und hat-
ten in den USA oder in GroBbritannien studiert.’’ Thre Werke konnen als Antwort
auf die scharfen antireligiosen und antichristlichen Attacken der frithen und mittle-
ren 1920er Jahre und als Indikator fiir eine weitere Verbreitung bestimmter Religi-
onsinterpretationen gelesen werden. Sie représentieren verschiedene Fachrichtungen
(Religionswissenschaft, Religionspsychologie, Pidagogik sowie Religionsphiloso-
phie) und Einfliisse. Thre Argumente variieren darum leicht. Zeitlich folgen die Bei-
trage der beiden Xies (1926—1928) und Zeng Baosuns (1934) den zunechmend schér-
feren Attacken der antireligiosen Bewegung. Sie konnen demnach auch als Apologi-
en der Religion im Allgemeinen und des Christentums im Besonderen verstanden
werden.

Das Werk Zhujiao de yanjiu 7 0P HF 5T (Studies about Religions)™ von Xie
Songgao von 1926 spiegelt den innerchristlichen Kontext am stirksten. Tatsidchlich
handelt es sich um ein Lehrbuch fiir den Gebrauch an christlichen Schulen, das bis
1949 14 Auflagen erfuhr. In der Einleitung werden mehrere allgemeine Argumente
zugunsten der Religion vorgetragen: (1) Religioser Glaube wird zunéichst als univer-
selles menschliches Phanomen beschrieben. (2) Dieser fande sich gerade bei vielen
moralischen Personlichkeiten (wie Konfuzius, Kant, Spinoza, Roosevelt, Wilson,
Tolstoi) — hier wird also das ethische Argument, das wir bereits aus den frithen De-
batten kennen, mit Hilfe von ,,Zeugen® legitimiert. **

Besonders interessant ist fiir uns ein drittes Argument (3), das an Lu Zhiweis
Beitrag erinnert: Hier wird religioser Glaube als etwas verstanden, das in der persdn-
lichen Erfahrung nicht fehlen diirfe: Trost im Leiden, Hoffnung auf ewiges Leben,
Liebe, Vergebung. ** Diese Aufgaben konnen nicht von der Wissenschaft erfiillt wer-
den. Obwohl die Formulierungen wie Trost und Hoffnung direkt eine christlich-reli-

51 Zu Xie Songao und Xie Fuya siche Meyer 2014 und Meyer 2015. Xie Songgao und Zeng
sind bisher kaum erforscht.

52 Xie und Yu 1926. Uber den Mitautor Yu Muren ist wenig bekannt. Ein Abgleich mit ei-
nem anderen religionswissenschaftlichen Einfiihrungswerk von Xie von 1928 legt nahe,
dass dieser wahrscheinlich auch Hauptautor des Werks von 1926 war.

53 Xieund Yu 1926, S. 5.



Religion als Reduktion von Unsicherheit 87

gidse Sprache spiegeln, verweist die Erwdhnung der Wissenschaft hier auf den szi-
entistischen Zeitgeist und die vorausgehenden Debatten.

Um seine Leser vom Wert der Religion zu iiberzeugen, rekurriert der Autor hier
explizit auf das Deutungsmuster von Religion nicht nur als moralisch und kulturell
konstruktiver Kraft, sondern auch als Trost und Hoffnung des Individuums ange-
sichts der Unsicherheiten des menschlichen Lebens. Diese Kraft sei in einer Hoff-
nung auf ein jenseitiges Leben, aber auch in Werten wie Liebe und Vergebung ge-
griindet. Erst danach und darauf aufbauend sieht Xie in der Religion eine rettende
Funktion fiir die Nation, die auf der Rettung und dem Heil der Individuen griindet.>

Dass Xie Songgao William James als Religionspsychologe bekannt war, zeigt
eine andere Stelle, an welcher er William James® The varieties of religious experi-
ence (Zongjiao jingyan de zhonglei 57 %0 #% i ) Fifi K1) direkt zitiert.”® Es sei nicht
nur subjektiv von der eigenen Erfahrung auszugehen, sondern auch die Verschieden-
artigkeit menschlicher Erfahrung zu bedenken. Ohne ausdriickliche Nennung von
James, aber mit deutlichem Bezug auf das genannte Werk werden auBerdem ver-
schiedene Arten von ,,Bekehrung* (huigai 4, ,,conversion®) wie die plétzliche
und allméhliche angesprochen.”’

Das zweite Beispiel ist das Werk Shiyan zongjiaoxue jiaocheng & 5 5% #12: #1
& (Experiments in Personal Religion) der Urenkelin von Zeng Guofan % [B] i
(1811-1872) , Zeng Baosun 4 £ # [Tseng Pao Swen] (1893-1978), die in Eng-
land eine ausgezeichnete Ausbildung genoss und in China als Leiterin der Yifang
Girls’ Collegiate School in Changsha (Hunan) titig war. Thr Werk von 1934 verbin-
det, wie in angloamerikanischer Tradition nicht uniiblich, padagogische Anliegen

54 Xie und Yu 1926, S. 6: ,,... geren jingyan zhong suo bi buke shao de. Ru: tongku de an-
wei, ...yongsheng de xiwang B NZEg BT AT Do Qs S 2R, L. KRS
B e

55 In Xie Songgaos Lehrwerken werden relativ wenig Quellen explizit genannt. Das Dis-
kursmuster ,,Religion als Reduktion von Unsicherheit in Krisen* erscheint hier eher allge-
mein formuliert, ohne direkten Bezug auf James oder andere, eher als Allgemeinwissen.
Wichtig und auftillig ist hier aber die Verkniipfung mit dem Motiv der individuellen und
kollektiven Rettung. In einer englischsprachigen Schrift des Autors von 1925 (,,The Con-
fucian Civilization. The Confucian Theory of Moral and Religious Education”) findet sich
ein dhnlicher Gedankengang, in dieser stellt er zundchst das Christentum als Rettung fiir
die Nation (China) dar. Im erst 1933, in der zweiten Auflage, angefiigten Kapitel VII be-
tont er jedoch explizit den Primat der Rettung des Einzelnen vor der Rettung der Nation
als deren Voraussetzung: ,,Before to save the nation, the primary task for each individual
is to save individuals.” (Xie Songgao 1933 [1925]).

56 Xieund Yu 1926, S.13 (James hier in der Umschrift Zhanmusi 2 4#l).

57 Xieund Yu 1926, S.14.



88 Christian Meyer

mit (religions- bzw. entwicklungs)psychologischen Grundlagen. Eine groe Bedeu-
tung spielt bei ihr die Erlangung personlicher religioser Erfahrung (zongjiao jingy-
an) u.a. durch Naturbegegnungen, asthetischer Bildung, Kampf- und Krisenerfah-
rungen, mystische Einheitserfahrungen sowie (kirchliche) Gemeinschaft.”® Die Moti-
ve der Krisenerfahrung, aber auch der mystischen Erfahrung, die als positiver Erfah-
rung gewertet wird, lassen konkret Einfliisse William James’ erkennen.

Auch in der ersten origindr auf Chinesisch verfassten Religionsphilosophie
(zongjiao zhexue <FL ¥ %) des christlichen Religionsphilosophen und Religions-
wissenschaftlers Xie Fuya von 1928 finden sich dhnliche Aussagen. Dabei bezieht
sich Xies Werk in expliziter Weise auf William James, von dem mehrere Schriften
in der Bibliographie aufgefiihrt werden. Das Kapitel 3 seiner Religionsphilosophie
mit dem Titel ,.religidses Bewusstsein® (zongjiao yishi 5% %0 ) ist allein der Reli-
gionspsychologie gewidmet.” Das Kapitel beginnt mit Freud, Leuba und James zum
Thema des Wachstums religiosen Bewusstseins (zongjiao yishi zhi shengzhang %%
R A1), das sich parallel zur menschlichen Entwicklung von der Kindheit zum
Erwachsenenalter entwickle; dieser Abschnitt behandelt auch die Bekehrung von Er-
wachsenen (“conversion”, gaixin ), fiir deren Darstellung sich Xie auf William
James’ Klassiker The Varieties of Religious Experience (1902) stiitzt. Auch das
sonstige religionspsychologische Programm beruht stark auf James’ Klassiker. So
behandelt der zweite Unterabschnitt zu ,,Religiosem Bewusstsein und Vernunft (Ra-
tionalitdt)“ die Punkte Gebet, Glaube und Mystik. Gerade das Thema Mystik ist ein
weiteres Hauptthema in James” Werk.®

Neben anderen religionsphilosophischen Aussagen (u.a. zu einem ,religidsen
Bediirfnis®, zongjiao yu 5% #(#K) rekurriert Xie auch auf Krisenerfahrungen im bio-
graphischen Wachstumsprozess, die erst verniinftige Antworten auf die menschli-
chen Grundfragen suchen lieBen.®' Anders als die Religionspsychologen Lu Zhiwei
und Zeng Baosun versteht Xie allerdings unter Religion keine rein emotionale Ant-
wort. Stattdessen bezieht er sich auf Werte von Rationalitdt und Individualitét, die er
neben der Ethik als Merkmale der ,,hdheren Religionen™ sieht und die er von den
primitiven Formen im iiblichen evolutionistischen Schema deutlich abgrenzt. Damit
nimmt er Denkmuster des Rationalitdtsdiskurses seiner Zeit auf. Konkret sieht er
hierin ein besonders starkes Argument fiir das Christentum: Konfuzianismus und

58 Zeng Baosun 1934, S. 87.

59 Xie Fuya 1928, S. 119-153.

60 Xie Fuya 1928, S. 141-150 (Abschnitt II1.2).
61 Xie Fuya 1928, S. 262.



Religion als Reduktion von Unsicherheit 89

Buddhismus seien nidmlich in dieser Hinsicht besonders schwach, wihrend das
Christentum auf die Krisen der modernen Gesellschaft antworte und Trends wie
,Social Gospel (shehui fuyin #1 & 185) oder ,,gesellschaftszugewandte Religion*
(shehuihua zongjiao 1€ 14 5% #) entwickelt habe.”” Ausgehend vom Individuum
schldgt auch Xie Fuya den Bogen zum Nutzen fiir die Gesellschaft.

Alle drei Beispiele zeigen, wie die christlichen Autoren Konzepte von William
James zu Religion bzw. religidser Erfahrung als Antwort auf Krisen aufnehmen und
dieses Deutungsmuster in verschiedenen Verkniipfungen in den chinesischen Religi-
onsdiskurs importieren.

5. Fazit

Obwohl Religion mit einer heuristischen Definition auch fiir das vormoderne China
in ihrer Funktion fiir die Reduktion von Unsicherheit analysiert werden kann, ist ein
solches Deutungsmuster in China explizit erst mit den modernen Religionsdebatten
der 1920er Jahre formuliert worden. Voraussetzung hierfiir war nicht nur ein explizi-
ter Religionsbegriff (in der Ubersetzung als zongjiao), sondern auch der Import mo-
derner westlicher, nicht zuletzt christlich gepréagter Ideen. Dies zeigt sich etwa in
verschiedenen Debattenbeitrdgen von Akteuren mit religionsaffirmativer Diskurspo-
sition christlicher Pragung. Einerseits allgemein in der Rezeption eines Verspre-
chens von ,,Rettung® bzw. ,,Heil“, das fiir die jiidisch-christliche Tradition konstitu-
tiv ist, andererseits speziell in Vorstellungen einer (religions)psychologischen Funk-
tion von Religion, die von William James geprigt waren. In dessen religionspsycho-
logischem Hauptwerk The Varieties of Religious Experience kommt neben dem Be-
griff der religiosen Erfahrung auch der Begriff der Krise als religionspsychologi-
sches Deutungsmuster vor. Individuelle Lebenskrisen werden mit Hilfe bzw. im
Rahmen religioser Erfahrung bewdltigt. Die medizinische Herkunft des Begriffs
wird bei James religionspsychologisch umgedeutet. Seine Bezugnahme auf Lebens-
krisen, die bei ihm selbst biographische Hintergriinde hatte, entsprach dabei auch
dem Lebensgefiihl und den individuellen Krisenerfahrungen vieler junger chinesi-
scher Konvertiten, die in der Umbruchsphase vom spiten Kaiserreich zur Republik
nach Orientierung suchten. Die eigenen Konversionen verstanden chinesische intel-
lektuelle Christen oft im Kontext der kollektiven Krise der Nation und der eigenen
Lebenskrise. In nicht wenigen Biographien spielt als Katalysator die Begegnung mit

62 Xie Fuya 1928, S. 256.



90 Christian Meyer

Missionaren eine Rolle. Liberale Vertreter des YMCA in China vertraten in dieser
Zeit eine Botschaft des Social Gospel, in der individuelle und kollektive Aspekte
von Rettung verschrinkt waren.*® An dieser Stelle schlug sich deutlich der Diskurs
zur Rettung der Nation (jiuguo) nieder. Allerdings wurde er mit einer individuellen
Krisenerfahrung verkniipft, die oft zum Ausldser einer Konversionserfahrung wurde.
Das (religiése) Deutungsmuster bot offenbar eine iiberzeugende individuelle Ant-
wort auf die erlebten Umbriiche der Zeit.

Die positive Deutung von Religion als Losung individueller und kollektiver Kri-
sen steht jedoch nur fiir ein Argumentationsmuster innerhalb des vielstimmigen Rin-
gens um die Deutung der Moderne. Weitere Argumente betrafen neben religidser
Erfahrung auch den Wert von Religion fiir Kultur und Sozialethik sowie ihre Ver-
einbarkeit mit Vernunft, Rationalitdt und Wissenschaft. Fiir Religionskritiker blieb
dagegen Religion Teil des Problems und der aktuellen Krise, und nicht die Losung.

Literaturverzeichnis

Blank, Josef. 1964. Krisis. Untersuchungen zur johanneischen Christologie und Es-
chatologie. Freiburg i.Br.: Lambertus-Verlag.

Briick, Michael von. 2000. ,,Die Lehre Buddhas als Pfad zur Erlésung fiir alle Men-
schen®,

http://religionv1.orf.at/projekt03/religionen/buddhismus/fachartikel/re bu fa lehre-
buddhas_alspfad2-2000.htm (Zugriff am 5. April 2021).

Bruder, Klaus Jiirgen. 1989. , Die Selbstfreisetzung des Ich in der Metapher seiner
Auflosung: William James® ,,Strom des BewuBtseins®, in Psychologie und Ge-
schichte 1, S. 9-21.

Chen Hsi-yuan [ Et1E]. 1999. ,,Confucianism Encounters Religion. The Formation
of Religious Discourse and the Confucian Movement in Modern China®“, Ph.D. dis-
sertation, Harvard University.

Chen Jie. 1995. ,,The Impact of Reform on the Party and Ideology in China®, in
Journal of Contemporary China 4.9, S. 22-34.

63 Siehe u.a. die Sammlung Zongjiao jingyan tan, hrsg. von Xu Baoqian und Wu Leichuan
1934 mit prominenten Beitrdgen diverser Vertreter der Indigenisierungsbewegung.



Religion als Reduktion von Unsicherheit 91

Chu Xiaobai. 2019. ,,Memories of the Gate: On the Rhetoric in The Pilgrim’s Pro-
gress and Its Chinese Versions®, in Religions, 10.6, S. 1-17.

Doérnemann, Michael. 2003. Krankheit und Heilung in der Theologie der friihen Kir-
chenviter. Tiibingen: Mohr Siebeck.

Féllman, Fredrik. 2010a. Salvation and Modernity: Intellectuals and Faith in Con-
temporary China, Lanham et al.: University of America.

Féllman, Fredrik (2010b): ,,Useful Opium? ‘Adapted religion’ and ‘harmony’ in
contemporary China®, in Journal of Contemporary China 19.67, S. 949-969.

Fitzgerald, John. 1996. Awakening China: Politics, Culture and Class in the Natio-
nalist Revolution. Stanford: Stanford University Press.

Gan Tang H%2. 1983. Zhongguo dalu de san xin weiji "8 K F ) =15 f& 8. Tai-
pei: Zhongguo dalu wenti yanjiusuo.

Goodell, Eric. 2017. ,,Taixu’s Pure Land on Earth and the Vimalakirti sutra®, in Fo-
guang xuebao 3, S. 171-200.

Goossaert, Vincent und David A. Palmer. 2011. The Religious Question in Modern
China. Chicago: University of Chicago Press.

He Guanghu. 2003. ,,Some Features of the ,Christian Upsurge**, in Christian Theo-
logy and Intellectuals in China, hrsg. von Joergen Skov Soerensen. Aarhus: Aarhus
University, S. 41-47.

Jager, Siegfried. 2006. ,,Diskurs und Wissen. Theoretische und methodische Aspek-
te einer kritischen Diskurs- und Dispositivanalyse™, in Handbuch Sozialwissen-
schaftliche Diskursanalyse, Band 1: Theorien und Methoden, hrsg. von Rainer Kel-
ler u.a.. 2. Aufl., Opladen: VS Verlag, S. 83-114.

James, William. 1905. The Varieties of Religious Experience. A Study in Human Na-
ture. 11. Aufl., London u.a.: Longmans, Green, [orig. 1902].

James, William [Weilian Zhanmushi & i - £5 i 1 1: Zongjiao jingyan zhi zhong-
zhong 5E &8 B 2 FifE. Shanghai: Shangwu, 1947.

Jessup, James Brooks. 2010. ,,The Householder Elite Buddhist Activism in Shang-
hai, 1920-1956%, Ph.D. dissertation, Berkeley.



92 Christian Meyer

Keller, Reiner. 2015. ,,Die Wissenssoziologische Diskursanalyse im Feld der sozial-
wissenschaftlichen Diskursforschung®, in Diskurs — interdisziplindr. Zugdnge, Ge-
genstinde, Perspektiven, hrsg. von Heidrun Kdmper und Ingo M. Warnke. Diskurs-
muster 6, Berlin/Boston: de Gruyter, S. 25-46.

Klosinski, Gunther. 1999. , Krise*, in Metzler Lexikon Religion , hrsg. von Christoph
Auffarth u.a. Stuttgart: Metzler, Bd. 2., S. 261-264.

Koenen, Klaus. 2007. ,,Eschatologie®,
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/20917/, Jan. 2007 (Zugriff am 5. April
2021).

Koselleck, Reinhart, Nelly Tsouyopoulos und Ute Schonpflug. 1976. ,Krise®, in
Historisches Warterbuch der Philosophie online, [urspgl. in Historisches Worter-
buch der Philosophie, hrsg. von Joachim Ritter und Karlfried Griinder, Bd. 4. Basel
und Stuttgart: Schwabe, S. 1235-1245),
https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav?start=%2F
%2F*%5B%40attr_id%3D%27verw krise%27%20and%20%40outline_id%3D
%27hwph_verw.krise%27%5D# elibrary  %2F%2F*%5B%40attr id%3D
%27verw.krise%27%5D 1617622405470 (Zugriff am 5. April 2021).

Kubin, Wolfgang. 2005. Die chinesische Literatur im 20. Jahrhundert. Miinchen:
Saur.

Kuhn, Dieter. 2007. Die Republik China von 1912 bis 1937. Entwurf fiir eine politi-
sche Ereignisgeschichte. 3.iberarb. und erw. Aufl., Heidelberg: edition forum.

Lackner, Michael, Iwo Amelung und Joachim Kurtz (Hrsg.). 2001. New Terms for
New Ideas: Western Knowledge and Lexical Change in Late Imperial China. Leiden
und Boston: Brill.

Lai, John Tzu-Pang. 2012. The Afterlife of a Classic: A Critical Study of the Late-
Qing Chinese Translations of the Pilgrim’s Progress. Hong Kong: Christian Study
Centre on Chinese Religion and Culture.

Lam, Wing-hung. 1983. Chinese Theology in Construction, Pasadena, Calif., Carey.

Liang Shuming 2 WK I . 1921. Dongxi wenhua ji qi zhexue W74 Ak Ko M #7 2
(,,Eastern and Western Cultures and their Philosophies*). Shanghai: Shangwu yin-
shuguan.



Religion als Reduktion von Unsicherheit 93

Ling, Samuel. 1981. “The Other May Fourth Movement. The Chinese Christian Re-
naisssance, 1919—1937”, Ph.D. dissertation, Temple University.

Luhmann, Niklas. 1977. Die Funktion der Religion. Frankfurt: Suhrkamp.

Lu Zhiwei FE& % 1921, ,Kexue yu zongjiao FFHEELSZ A, in Shaonian Zhongguo
AR 2,11, S, 9-12.

Ly, Duc Quang. 2010. ,,Staat und Nation in Liang Qichaos ,Erneuerung des Vol-
kes**, in Staatsverstindnis in Ostasien, hrsg. von Eun-Jeung Lee, Thomas Frohlich.
Baden-Baden: Nomos, S. 69-89.

Meyer, Christian. 2008-2009. ,.Xie Fuya as a Contributor to Religious Studies in
China in the First Half of the 20™ Century*, in Ching Feng 9.1-2, S. 23-50.

Meyer, Christian. 2013. ,,Der moderne chinesische ,Religionsbegriff’ zongjiao als
Beispiel translingualer Praxis. Rezeption westlicher Religionsbegriffe und -vorstel-
lungen im China des frithen 20. Jahrhunderts®, in Religion in Asien? Studien zur An-
wendbarkeit des Religionsbegriffs, hrsg. von Max Deeg, Oliver Freiberger und
Christoph Kleine. Uppsala: Uppsala Universitet, S. 351-392.

Meyer, Christian. 2014. ,,How the ,Science of Religion‘ (zongjiaoxue) as a Discipli-
ne Globalized ‘Religion’ in Late Qing and Early Republican China®, in Chinese Re-
ligions in the Age of Globalization, 1800-Present, hrsg. von Thomas Jansen, Thoralf
Klein und Christian Meyer. Leiden: Brill, S. 297-341.

Meyer, Christian. 2015. ,,The Emergence of ,Religious Studies (zongjiaoxue) in
Republican China, 1911-1949%, in NUMEN 62.1, S. 40-75.

Meyer, Christian. 2020. ,,Zongjiao als chinesischer Religionsbegriff? Genealogische
Anmerkungen zu seiner Entwicklung seit der spdten Qing-Zeit”, in China heute XX-
XIX (4/2020), S. 206-217.

Miiller, Gotelind. 2008. ,,Are We ,Yellow‘? And Who is ‘Us’? — China’s Problems
with Glocalising the Concept of ‘Race’ (around 1900)“, in Bochumer Jahrbuch zur
Ostasienforschung 32, S. 153—180.

Paisley, John. 2020. ,Bertrand Russell and China During and After His Visit in
1920, MA thesis, Harvard Extension School.

Pollack, Detlef. 2001. ,,Probleme der funktionalen Religionstheorie Niklas Luh-
manns®, in Soziale Systeme 7, S. 5-22.



94 Christian Meyer

Pritzkat, Joachim. 1998. ,,Wo bleibstu Trost der gantzen Welt? Zur Spannung zwi-
schen Diesseitsangst und Jenseitshoffnung bei Friedrich von Spee und Andreas Gry-
phius®, in Spee-Jahrbuch 5, S. 107-116.

Qin Xiaoyi (Chin Hsiao-yi) Z&Z{#. Hrsg. 1984. Zhongguo guomindang jiushi nian
dashi nianbiao [&# )L | 4F K $H 43K, Taibei: Zhongguo guomindang
dangshi weiyuanhui.

Schneider, Julia C. 2017. Nation and Ethnicity: Chinese Discourses on History, His-
toriography, and Nationalism (1900s—1920s). Leiden: Brill.

Schwarcz, Vera. 1986. The Chinese Enlightenment: Intellectuals and the Legacy of
the May Fourth Movement of 1919. Berkeley: University of California Press.

Wehnert, Jiirgen. 2011. ,,Gericht Gottes (NT) 2,
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/48909/ (letzte Anderung 2011) (Zugriff
am 5. April 2021).

Wesolowski, Zbigniew. 1996. ,,Liang Shumings (1893—-1988) Religionsbegriff, in
., Fallbeispiel “ China. Okumenische Beitrige zu Religion, Theologie und Kirche im
chinesischen Kontext, hrsg. von Roman Malek. Sankt Augustin / Nettetal: China-
Zentrum / Steyler Verlag, S. 241-267.

West, Philip. 1976. Yenching University and Sino-Western Relations, 1916—1952,
Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Xie Fuya #{$HE. 1939 [1928]. Zongjiao zhexue 7% # P %: [Philosophy of Religi-
on]. 2. Aufl. 1939 [1. Aufl. 1928]. Shanghai: Qingnian xiehui [Association Press].

Xie Songgao #iAHE [Z.K. Zia]. 1933 [1925]. The Confucian Civilization [= Ju chia
ti wen hua fi 2% i) 3L 4k ], introduction by Bishop Birney. 2. rev. Aufl. [urspgl.
Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1925]. Shanghai: Christian Literature Society
[Guangxuehui].

Xu Baogian und Wu Leichuan (Hrsg.). 1934. Zongjiao jingyan tan 5% % &5 i .
Shanghai: Qingnian xiehui shuju.

Zeng Baosuns 9 [ 7% [Tseng Pao Swen] 1948 [1934]. Shiyan zongjiaoxue jiao-
cheng B 5 ZH U2 HFE (engl Originaltitel: ,, Experiments in Personal Religion®).
3. Aufl. [1. Aufl. 1934]. Shanghai: Qingnian xiehuai shuju.



Religion als Reduktion von Unsicherheit 95

Zhang Junmai 55 Bl u.a. 1998. Kexue yu Renshengguan B2 5 N\ 2. [erwei-
terter und durchgesehener Nachdruck von Kexue yu renshengguan #}%2: 5i \ 4= ]
(Science and Philosophy of Life), hg. von Wang Mengzou VL. 7 %. Shanghai: Ya-
dong tushuguan, 1923]. Shenyang: Liaoning jiaoyu chubanshe.

Zhang Qinshi 5R%K =+ [Neander C.S. Chang] (Hrsg.). 1927. Guonei jinshi nianlai zhi
zongjiao sichao B W 14 A8 2 5% BUE W] [orig. engl. Titel: Religious Thought
Movements in China During the Last Decade. A Source Book], Peking: Commercial
Press.






	Telemedizin und telemedizinische Gesundheitsplattformen
	Verbesserung der Diagnosefähigkeit mittels KI gestützter Verfahren
	Intelligente Roboter

