
Unterschwellige Hilfeleistungen in der Krise.
Buddhistische Hygienevorschriften

im chinesischen Mittelalter

Samira Müller

This article highlights some influences which the translation of vinaya texts in the early fifth
century CE may have had on the development of Chinese hygienic practices by analyzing se-
lected passages from the “Section on medicine” of the Dharmaguptaka vinaya [T.1428]. The
adaptation process of these practices is furthermore reflected in a discussion on the central
term jing 淨 which was used in its original meaning “clean”, its originally Daoist metaphysi-
cal meaning “pure” and as the Chinese equivalent of the Indian word kappiya (allowable) in
vinaya texts. Finally, the results are discussed in relation to the wider development of Chinese
hygienic practices from antiquity to the medieval period.

Einleitung

Mit dem Ende der Han-Dynastie im Jahr 220 n. Chr. setzte eine Krisenperiode ein,
die von großer sozialer Instabilität, klimatischen Veränderungen1 sowie damit ein-
hergehenden  Plagen und Krankheiten2 geprägt  war.  Neben  Epidemien,  die  durch
Migrationsbewegungen und Nahrungsmittelknappheit3 verschlimmert wurden, hat-
ten die Leute auch mit bisher unbekannten Krankheiten zu kämpfen: Wer aus Not in
den Süden floh, musste sich vor verschiedenen Tropenkrankheiten wappnen.4 Aber

1 Eine eindrucksvolle Fallstudie zu klimatischen und sozialen Veränderungen unmittelbar
nach Ende der Han-Zeit findet sich bei Wu Li et al. 2012.

2 Hier sei eingeräumt, dass Naturkatastrophen und damit verbundene Hungersnöte und Mi-
grationsbewegungen bereits vor dem endgültigen Untergang der Dynastie vermehrt auf-
traten. Beispielsweise wurden bereits gegen Ende der westlichen Han-Zeit eine ganze Rei-
he von Städten am nördlichen Rand des  Ordos-Plateaus  überflutet;  siehe  Liang et  al.
2020.

3 Während die frühe westliche Han-Zeit  von warmem Klima und guten Ernten gekenn-
zeichnet war, verschlechterten sich die Zustände bereits vor der Zeitenwende; siehe bei-
spielsweise Su Yun et al. 2014. Eine gute Übersicht über die schlimmsten Krankheitserre-
ger während der Han-Zeit findet sich in Zhan Xiaoya et al. 2020.

4 Die Krankheit, die am meisten mit dem Süden in Verbindung gebracht wird, ist das soge-
nannte „Miasma“ (zhang 瘴). Der Begriff bürgerte sich während der östlichen Han-Zeit
als „Hindernis“-Krankheit (zhang 障) ein und stand in den darauffolgenden Dynastien für



Samira Müller

auch im Norden Chinas war man nicht vor neuen Krankheiten sicher. Durch die en-
gere Vernetzung im Nordwesten im Gebiet des Tarimbeckens und die südliche Ver-
schiebung der nomadischen Stammesgebiete, die von einer klimatischen Kälteperio-
de verursacht wurde, wurden neue Pathogene in die Region um den Gelben Fluss
eingeschleppt.5 Der verstärkte Einfluss aus dem Westen, der unter anderem der Kus-
hana Herrschaft sowie der Gründung des persischen Sassanidenreichs zu verdanken
ist6, förderte die Übermittlung fremder Krankheitserreger durch zwischenmenschlic-
he sowie -tierische Kontakte auf Märkten, in Poststationen und Karawansereien.7 Es
ist sicherlich kein Zufall, dass die erste Version des bis heute bedeutendsten Werks
der praktischen traditionellen chinesischen Medizin, des Shanghanlun 傷寒論 (Ab-
handlung über pathogene Kälte), gegen Ende der Han-Zeit geschrieben wurde.8

Auch auf politischer und ideologischer Ebene manifestierte sich die Krise. Die
Zeit unmittelbar nach dem Untergang des Han-Reiches zeichnete sich durch eine
kulturelle  und  politische  Orientierungslosigkeit  aus,  die  es  Fremdherrschern  und
Vertretern reicher Familien erlaubte, Teile des Landes unter ihre eigene Kontrolle zu
bringen. Zugleich traten nun, da das kosmologische System der Korrespondenzleh-
re9 sowie der Konfuzianismus an Bedeutung verloren hatten, alternative philosophi-

verschiedene Krankheiten des Südens; siehe Zhu Jianping 2011.
5 Chen Yunzhen et al. 2012, S. 689–690.
6 Siehe Wiesehöfer und Ruffing 2022.
7 Ein Erreger, der sich entlang der Handelsrouten durch Eurasien über zwischenmenschli-

che Kontakte verbreitete, war das Virus  variola, welches Pockenausbrüche verursachen
kann. In China wurden entsprechende Krankheitssymptome zwar erst im 4.  Jh. n. Chr.
von Ge Hong 葛洪  (283–343 n. Chr.) beschrieben, es muss aber angenommen werden,
dass das Virus seinen Weg bereits geraume Zeit davor in den Norden Chinas gefunden
hatte; siehe dazu Green 2018. Krankheitserreger wanderten aber nicht nur von West nach
Ost, sondern auch von Süden nach Norden. Anhand der Toilettenstäbchen, die man an der
Ausgrabungsstätte in Xuanquan 懸泉 gefunden hat, lässt sich beispielsweise nachweisen,
dass der chinesische Leberegel (Clonorchis sinensis), der typischerweise nur in Feuchtge-
bieten gedeihen kann, von seinen menschlichen Endwirten nach Nordwestchina getragen
wurde; Ye Huiyuan et al. 2016. 

8 Der Han-zeitliche Gelehrte Zhang Ji 張機 (150–219 n. Chr.) soll aufgrund früherer chine-
sischer medizinischer Texte sowie auf Basis seiner eigenen Erfahrungen in der Behand-
lung von Patienten ein medizinisches Werk mit dem Titel Shanghan zabing lun 傷寒雜病
論  (Abhandlungen über pathogene Kälte sowie diverse andere Krankheiten) verfasst ha-
ben. Seine Autorschaft ist jedoch umstritten; s. Liu Guohui 2015, S. 24. Sicher ist, dass
kurz nach Zhang Jis Zeit ein Werk mit dem Titel Shanghanlun von Wang Shuhe 王叔和
(210–295 n. Chr.) zusammengestellt wurde, welches sich auf das Han-zeitliche Werk be-
rief; s. Mitchell et al. 1999, S. 1–3.

9 Siehe Sivin 1995, IV, 1–33 und Jia Jinhua 2016.

138138



Buddhistische Hygienevorschriften 

sche Denksysteme und religiöse Lehren ins Licht, die bisher nur im Privaten prakti-
ziert werden konnten, wie beispielsweise viele Richtungen des Daoismus10, oder sol-
che, die erst gerade im Begriff waren, sich auf chinesischem Gebiet zu etablieren
wie der Buddhismus und eine Reihe fremder Religionen. Die neuen Ideale bezüglich
sozialer Strukturen und Herrschaftsprinzipien,  die diese Lehren mit sich brachten,
wurden von den Machthabern willkommengeheißen, da sie dadurch ihre Herrschaft
legitimieren konnten. Es war in diesem Zusammenhang, dass der zweite Herrscher
der Späteren Qin-Dynastie  (366–416 n. Chr.), Kaiser  Yao Xing 姚興 (r. 394–416
n. Chr.),  die  Übersetzung  zahlreicher  buddhistischer  Texte  anordnete  und  nicht
davor zurückscheute, gelehrte Buddhisten von weit her an seinen Hof zu beordern.11

Tatsächlich lässt sich an diesem Beispiel nebst dem Interesse für buddhistische Tex-
te per se ein spezielles Bedürfnis nach heilspraktischen Lehrinhalten erkennen. Die-
se konnten buddhistischer  Natur sein, wie beispielsweise neue Meditationstechni-
ken12, die ab der östlichen Han-Zeit nicht nur als gesundheitsfördernde sondern auch
als lebensverlängernde Maßnahmen geachtet wurden. Aber auch medizinisches Wis-
sen anderer Traditionen wurde willkommengeheißen:  Buddhayaśas (chin. Fotuoye-
she 佛陀耶舍 , 4.–5. Jh. n. Chr.), der Übermittler der buddhistischen Ordensregeln
(Skt.  vinaya), die im Folgenden analysiert werden, soll beispielsweise zur Bestäti-
gung seines Wissens vor  dem Qin-Kaiser  die „Medizinischen Methoden aus  den
Aufzeichnungen der Qiang“ (Qiangji yao fang 羌籍藥方)13 rezitiert haben, was das
damalige  Bedürfnis  nach  unbekanntem  medizinischem  Wissen  unter  der
chinesischen Elite weiter verdeutlicht.

10 Zur Entwicklung von verschiedenen daoistischen Schulen seit der westlichen Han-Zeit
siehe Welch 1958. Eine gute Übersicht zur Entwicklung des daoistischen Gedankenguts
in der ersten Hälfte des ersten nachchristlichen Jahrtausends findet sich bei Lewis 2009,
S. 197–204.

11 Legittimo 2014, S. 65–66.
12 Siehe Greene 2014.
13 T.2059, Bd. 50, S. 333c15–334b25. Im Folgenden dienen als Textquellen für zitierte bud-

dhistische Texte jeweils die Fassungen des Taishō Tripitaka (Taishō shinshū daizōkyō 大
正新脩大藏經) von 1933. Bandnummern und Seitenzahlen werden nur bei Verweisen auf
eine spezifische Textstelle oder ein Kapitel angeführt. Für Werktitel und weiterführende
Verweise wird jeweils nur die Taishō Nummer [T] angegeben. Da die biographischen In-
formationen zu Buddhayaśas aus dem Gaoseng zhuan 高僧傳 (Biographien bedeutender
Mönche) stammen, das über ein Jahrhundert nach seinem Wirken geschrieben wurde, mö-
gen  gewisse  Inhalte  nicht  der  damaligen  Realität  entsprechen. Bibliographische
Informationen zum Gaosengzhuan finden sich bei Kieschnick 2015a.

139



Samira Müller

Vor diesem Hintergrund versucht der vorliegende Beitrag aufzuzeigen, wie sich
die Übersetzung der buddhistischen Ordensregeln anfangs des 5. Jhs. n. Chr. auf den
Hygienestandard monastischer Gruppierungen und im weiteren Sinne auch der früh-
mittelalterlichen chinesischen Gesellschaft ausgewirkt haben könnte. Während ge-
gen  Ende  der  Han-Zeit  buddhistische  Gruppen  hauptsächlich  aus  ausländischen
Gläubigen bestanden, die sich selbst organisierten14, hatten sich im 4. Jh. n. Chr. in
mehreren Städten chinesische buddhistische Gemeinden gebildet. Die wachsenden
Mitgliederzahlen und das gemeinsame Leben in größeren Gemeinschaften verlang-
ten nach der Übersetzung der Ordensregeltexten zur Ordnung des buddhistischen
Klosteralltags.15 Unter den Regeln, die ab dem Anfang des 5. Jhs. n. Chr. das Leben
von chinesischen Mönchen und Nonnen bestimmten, fanden sich auch Verhaltensre-
geln, die sich explizit auf medizinische Maßnahmen und „Reinlichkeit“ (jing 淨) be-
zogen. Während viele davon offensichtlich gesundheitserhaltenden und -fördernden
Nutzen hatten, gab es andere, die sich in erster Linie mit dem „reinlichen Erschei-
nen“ des Ordens auseinandersetzten.  Tatsächlich  aber  schreiben  viele  Regeln der
zweiten Kategorie ebenfalls ein Verhalten vor, das nach moderner Ansicht als hygie-
nisch bezeichnet werden kann.
Klöster  waren  öffentliche Räume,  die  täglich von vielen Laienbuddhisten be-

sucht wurden, wo Wandermönche, Händler und Bedürftige beherbergt, Kranke ge-
pflegt und Zeremonien abgehalten wurden. Ordinierte Buddhisten standen so unter
durchgehender  Beobachtung anderer,  die der  neuen Religion gegenüber  teilweise
auch kritisch eingestellt waren, und Regeln, die zur Bewahrung eines guten Rufs der
Gemeinschaft dienten, waren entscheidend für die erfolgreiche Entwicklung des chi-
nesischen Buddhismus. Das Idealbild des bescheidenen, geistig und körperlich rei-
nen Buddhisten führte allerdings nicht nur zu einem guten Ansehen der Praktizieren-
den, sondern unterschwellig auch zu einem gesünderen Lebensstandard. Da in Klös-
tern häufig ein reges Kommen und Gehen herrschte, war der Erhalt einer sauberen
Wohnumgebung zentral für das gesunde Fortbestehen der Gemeinschaft. Dank der
Reinlichkeit, die sie penibel zur Schau stellen sollten, waren die Mönchsgemeinden
verhältnismäßig gut geschützt von einer unkontrollierten Verbreitung von Seuchen.16

14 Siehe Zürcher 2007.
15 Trotz staatlicher Restriktionen wurde die Zahl der buddhistischen Klöster im Norden Chi-

nas im 6. Jh. n. Chr. auf dreissigtausend gezählt und über zwei Millionen Mönche fanden
in diesen Zuflucht; Lewis 2009, S. 208.

16 Es gilt allerdings auch zu bedenken, dass Regelwerke unter anderem Verhaltensvorschrif-
ten beinhalten, die sich auf vergangene Vergehen beziehen. Aus diesem Grund muss an-
genommen werden, dass es in den Gemeinden zum Teil durchaus nicht so sauber war, wie

140140



Buddhistische Hygienevorschriften 

Inwiefern die einzelnen Regeln ein hygienisches Zusammenleben bewirkten, soll
im Folgenden anhand des „Kapitels zur Medizin“ (chin.  Yaojiandu 藥揵度 ) des
Dharmaguptaka-vinayas, chin. Sifenlü 四分律 (Monastisches Regelwerk in vier Tei-
len)17 aufgezeigt werden. Der erste Teil der Arbeit geht auf die konkreten Vorschrif-
ten des ausgewählten Kapitels ein, die die Hygiene in Klöstern förderten, und disku-
tiert,  welche Aspekte sich davon in späteren chinesischen Praktiken wiederfinden
lassen. Die dazu behandelten Anekdoten werden in vier thematische Kategorien ein-
geteilt, um die Eigenheiten der einzelnen Vorschriften besser analysieren zu können.
Die Kategorien sind inhaltlich und quasi-diachronisch geordnet: Sie umfassen (1)
die Körperpflege, (2) die Sauberkeit des Essgeschirrs, (3) die erforderlichen Aufbe-
wahrungsweisen und schließlich (4) die Reinlichkeit im Kloster. Regeln betreffs der
persönlichen Reinheit reichen wohl zurück in Zeit des historischen Buddha und auch
das korrekte Säubern der eigenen Bettelschale muss ein wichtiges Anliegen des frü-
hen Buddhismus gewesen sein. Vorschriften, die sich hingegen klar auf das geord-
nete Zusammenleben in sesshaftem Stil beziehen, müssen als später hinzugefügte
Regeln aufgefasst werden, die sich während der letzten vorchristlichen Jahrhunderte
in Mathura etablierten.18

Der zweite Teil befasst sich mit dem Kernbegriff jing 淨 (rein, sauber, klar), dem
im Rahmen der Ordensregeln neue Bedeutungsnuancen zuteilwerden. Der Begriff ist
eng verbunden mit Idealen und Vorstellungen des reinen Körpers und Geists im chi-
nesischen Daoismus. Da er auch ausgiebig in buddhistischen Texten verwendet wird
und offensichtlich unterschiedliche,  teilweise äußerst  unerwartete semantische Er-
weiterungen erhält,  sollte er im Rahmen der Diskussion der Interaktion zwischen
buddhistischen und daoistischen Vorstellungen nicht außer Acht gelassen werden.
In der abschließenden Diskussion wird das Phänomen der Adaption und Aneignung
buddhistischer  Verhaltensweisen  vor dem Hintergrund  der  breiteren  Entwicklung
des chinesischen Verständnisses von Hygiene und Sauberkeit reflektiert und aufge-
zeigt, inwiefern die Ordensregeln zur Abwendung oder mindestens zur Milderung
von möglichen Krisen gedient haben.

es in den vinaya-Texten verlangt wird.
17 T.1428, Bd. 22, S. 688c–877c. 
18 Siehe Strong 1992.

141



Samira Müller

Der Dharmaguptaka vinaya und sein Übermittler

Der Dharmaguptaka vinaya eignet sich sehr gut für die Untersuchung von buddhisti-
schen Vorschriften, die die Gewohnheiten der chinesischen Gesellschaft bezüglich
der  Hygiene beeinflusst  haben mögen,  denn im Vergleich mit  anderen,  ungefähr
zeitgleich übersetzten, vinaya-Texten verfügt er über ein sehr umfangreiches „Kapi-
tel zur Medizin“. Tatsächlich finden sich auch zahlreiche Informationen zu Regeln
mit hygienischen Hintergedanken in anderen Teilen des  vinaya-Korpus und es ist
sehr wahrscheinlich,  dass vergleichbare Passagen zum „Kapitel  zur Medizin“ des
Dharmaguptaka vinayas in anderen Texten beinhaltet sind. Das vorliegende „Kapitel
zur Medizin“ präsentiert sich im Gegensatz zu den vereinzelten Passagen aber als
abgeschlossenes Kapitel, das eine wichtige Anzahl an Regeln über die korrekte Zu-
bereitung und Einnahme von Medizin sowie über die Reinhaltung des monastischen
Lebensstils in sich vereint. Die ausgewählte Textpassage eignet sich zudem insbe-
sondere zur Erforschung von nachhaltigen Auswirkungen auf die chinesischen bud-
dhistischen Gemeinschaften und im weiteren Sinne auch auf die gesamte chinesi-
sche Gesellschaft dank der Autorität, die dem Dharmaguptaka vinaya zugeschrieben
wurde. Die Dharmaguptaka-Schule genoss im frühen chinesischen Mittelalter,  zu-
mindest in den nördlichen Gebieten, eine prominente Stellung unter den buddhisti-
schen Gruppierungen und der Inhalt ihres monastischen Regelwerks wurde ausgie-
big diskutiert. Als Daoxuan 道宣 (598–667 n. Chr.) den Dharmaguptaka vinaya im
Xu Gaosengzhuan 續高僧傳  (Fortsetzung zu den Biographien bedeutender Mön-
che)19 schließlich zum ursprünglichen vinaya erklärte, erlangte der Text zumindest
nominell Vorrangstellung unter allen übrigen  vinaya-Texten. Inhalte des Dharma-
guptaka  vinayas wurden während der Tang-Zeit (618–907  n. Chr.) in der exegeti-
schen Literatur chinesischer vinaya-Schulen aufgenommen und diskutiert.20 So hatte
er sich im 8. Jahrhundert  als wichtigstes  Regelwerk für buddhistische Klosterge-
meinschaften etabliert,  auch wenn Inhalte anderer  vinaya-Texte parallel  weiterhin
anerkannt  blieben.21 Es  ist  insofern  gut  möglich,  dass  die  vinaya-Passagen,  die
hygienisches Verhalten im Alltag vorschrieben, sich im Rahmen der Diskussionen
verbreiteten und längerfristige Auswirkungen auf die chinesische Gesellschaft hat-
ten.

19 T.2060; siehe Kieschnick 2015b.
20 Clarke 2015, S. 68.
21 Heirman 2007, S. 194–195; Heirman 2008, S. 259–260.

142142



Buddhistische Hygienevorschriften 

Buddhistische Verhaltensweisen wurden aber nicht nur durch Regeltexte über-
mittelt, sondern insbesondere von buddhistischen Praktizierenden im Alltag ausge-
übt. In Bezug auf die Frage, wie die chinesische Gesellschaft von der Einführung
buddhistischer hygienischer Maßnahmen profitiert haben könnte, scheint die Annah-
me sinnvoll, dass gesundheitsförderndes Verhalten durch Nachahmen buddhistischer
Vorbilder gefördert wurde. Vor allem Vertreter und Vertreterinnen niedrigerer Ge-
sellschaftsschichten mögen auf diese Weise vom Kontakt mit Buddhisten profitiert
haben, ohne sich dessen überaus bewusst gewesen zu sein. Da die Dharmaguptaka-
Schule sich vor allem in den Gebieten nordwestlich des indischen Subkontinents –
bis hin zur Grenze des persischen Einflussgebietes – etablierte22, war ein Großteil
der Mönche, die im frühen 5. Jh. n. Chr. am Hof von Yao Xing versammelt waren,
mit Texten der Dharmaguptaka-Lehre vertraut.23 Der Übermittler des Dharmagupta-
ka vinayas,  Buddhayaśas,  wird  als  gelehrter  Mönch  beschrieben,  der  sowohl  in
Mahāyāna- als auch in Hīnayāna-Texten (xiao cheng 小乘) versiert war. Seine Her-
kunft aus der Region namens Jibin 罽賓24 sowie die Tatsache, dass er vor dem Kai-
ser das Tanwude lü za jiemo 曇無德律部雜羯磨 (Verschiedene Rituale der Dhar-
maguptaka-Schule) [T.1432] rezitierte um sein buddhistisches Wissen zu beweisen,
deuten auf seine mutmaßlich enge Beziehung zur Dharmaguptaka-Tradition hin.25

Gemäß den Aufzeichnungen von Huijiao 慧皎 (497–554 n. Chr.) hatte Buddhayaśas
lange Zeit in einer Mönchsgemeinde in Kashgar gelebt, bevor er von Kumārajīva
(Jiumoluoshi 鳩摩羅什, 344–413 n. Chr.) aufgefordert wurde, in den Osten zu zie-
hen, um buddhistische Texte zu verbreiten. Obwohl monastische Ordensregeln für
Mönche auf Wanderschaft, die sich in der Fremde verschiedenen Umständen anpas-
sen mussten, meist lockerere Vorschriften anführen als für diejenigen, die im Koster
weilten,  ist  es  sehr  wahrscheinlich,  dass  die  Übermittelnden des  Dharmaguptaka
vinayas sich während ihres Aufenthalts in Chang’an ihren Alltag nach Möglichkeit
so gestalteten, wie es ihnen vorgeschrieben war. Dieses mit Marcel Mauss (1972–

22 Heirman 2002, S. 398–399.
23 Legittimo 2014, S. 65–66.
24 Jibin wird als Name der nordwestlichen Region des indischen Subkontinents einschliess-

lich von Gebieten des heutigen nördlichen Pakistans verwendet;  Neelis 2011, S. 251; s.
auch Willemen 2013, S. 119. Dass das Toponym zumindest im buddhistischen Sprachge-
brauch nicht für Kashmir allein stehen kann, wurde bereits von Kuwayama 1982 aufge-
zeigt.

25 Zur Biographie Buddhayaśas im Gaosengzhuan (6. Jh. n. Chr.) siehe T.2059, S. 333c15–
334b25.

143



Samira Müller

1950) als „Habitus“ zu bezeichnende,26 bewusst antrainierte Verhalten verlieh so-
wohl den Übermittlern27 als auch den übermittelten Inhalten zusätzliche Autorität.
Außerdem wurden gewisse vorgeschriebene Handlungen wohl während der Überset-
zungstätigkeiten zu Gunsten eines besseren Verständnisses der Inhalte vorgeführt.
Es ist nicht auszuschließen, dass am Hof in Chang’an auch Minister und Adelige,
die nicht in der Übersetzung involviert waren, aus Interesse den Übersetzungskom-
mitees beisaßen. Praktisches Wissen, wie beispielsweise das korrekte Aufbewahren
und Auftragen von Salben, muss wohl auch für diejenigen Anwesenden interessant
gewesen sein, die sich (noch) nicht zum Buddhismus bekannten.

Zum hygienischen Verhalten der Dharmaguptakas

Das „Kapitel zur Medizin“ vermittelt vor allem in seiner zweiten Hälfte eine ganze
Reihe von Vorschriften, deren Ziel der ideale, „reine“ (jing 淨) Zustand der Ordens-
gemeinschaft ist. In einzelnen Anekdoten werden Aspekte der monastischen Bade-
kultur,  der  korrekte  Umgang mit  Utensilien,  Nahrungsmitteln  und medizinischen
Produkten, die Sauberhaltung des saṃghārāma (chin. seng qie lan 僧伽藍, wörtlich
ein „Ort an dem die buddhistische Gemeinde (saṃgha) zusammenkommt“, d. h. ein
buddhistisches Kloster), sowie der Umgang mit Laien thematisiert.

Einblicke in die Körperpflege

Neben der Mundhygiene, der Toilettenkultur und der Augenheilkunde28 war die bud-
dhistische Badekultur einer der Aspekte, die sich nicht nur auf die buddhistische Ge-
meinschaft, sondern auch die daoistischen Schulen und schließlich auf die gesamte
Gesellschaft Chinas auswirkten. Der Dharmaguptaka vinaya beinhaltet viele Infor-
mationen zur korrekten Art der Körperpflege im Badehaus.29 Obwohl dem Bad min-
destens zwei verschiedene medizinische Nutzen zugesprochen wurden, wird es im
„Kapitel zur Medizin“ nur am Rande in zwei Anekdoten erwähnt. In einer Passage
werden eine Anzahl Utensilien aufgezählt, die einem Mönch von einem bewirtenden
Laien für die Körperpflege zur Verfügung gestellt werden sollten: eine Waschfla-

26 Mauss 1934.
27 Gemäss den überlieferten Quellen wurden die ersten Texte ausschließlich von Mönchen

übermittelt.
28 Siehe Deshpande 1999.
29 Mehr Informationen finden sich bei Heirman und Torck 2012, S. 31–33.

144144



Buddhistische Hygienevorschriften 

sche (xi ping 洗瓶), ein Becken voller Wasser (sheng shuiqi 盛水器), eine Badezim-
merflasche und einen Schemel (yu shi ping ji chuang 浴室瓶及床), eine „Strigilis“30

(gua wu dao 刮污刀), Räucherwerk (xiang xun 香熏), bällchenförmiges Räucher-
werk (wan xiang 丸香) und schliesslich „Hauskleider“ (fang yi 房衣)31.32 Besonde-
res  Augenmerk  sollte  hier  auf  den  Schemel  gerichtet  werden,  auf  den  sich  der
Mönch während dem Waschen setzen sollte.33 Der kleine Stuhl muss eine willkom-
mene Neuerung in China gewesen  sein,  obwohl beim Baden auch  weiterhin  mit
Matten auf dem Boden gesessen wurde, wie es im Qianzhenke 千真科 (Regeln der
Tausend perfekten Wesen), einem daoistischen Regelwerk des 6. Jahrhunderts, be-
schrieben wird.34 Ein weiteres Merkmal dieser Passage ist die intensive Verwendung
von Räucherwerk, wie man sie in China erst in  chan-buddhistischen Regelwerken
wie dem Chanyuan qinggui 禪苑清規  (Reinheitsregeln für das  Chan-Kloster) ab
dem 12. Jahrhundert  sieht35.  Aus einer  weiteren Textstelle lässt  sich herauslesen,
dass sich Dharmaguptaka-Mönche eines grobkörnigen Pulvers (cu mo yao 麁末藥)
bedient haben müssen, um ihre Körper zu reinigen. Mönchen mit Hautproblemen
war es erlaubt, sich mit feinem Pulver (xi mo 細末) zu waschen, das aus feinkörni-

30 Das Messer zum Abstreifen des Schmutzes erscheint in keinen anderen buddhistischen
Übersetzungen und wurde vermutlich auch nie in China eingeführt. Selbst der  Dharma-
guptaka-Verehrer Daoxuan beschreibt im Jiaojie xin xue biqiu xing hu lü yi 教誡新學比
丘行護律儀 (Richtlinien und Regeln zum Belehren und Erziehen neu-eingetretener Mön-
che  zur  Ausführung  und  Bewahrung  [des  Buddhistischen  Wegs])  [T.1897],  dass  sich
Mönche mit Wasser, „Waschbohnen“ (zao dou 皂豆) und einem feuchten Tuch säubern
sollten; Heirman und Torck 2012, S. 40. Er erwähnt dabei keine Verwendung von Scha-
bemessern. Der Begriff gua wu dao 刮污刀 könnte ein Hinweis darauf sein, dass es unter
den  Dharmaguptaka-Gemeinden Badepraktiken hellenistischer Art gegeben hat,  die die
Verwendung eines stlengís (Gr. στλεγγίς) vorschrieben; Hurschmann et al. 2003/2012, S.
1054–1055.

31 Vermutlich handelt es sich hier nicht um Kleider, die während dem Bad getragen werden
sollten; siehe Heirman und Torck 2012, S. 37. Es war eher ein Kleidungsstück, das dem
Mönch vom Laien-Gastgeber zu Verfügung gestellt wurde.

32 T.1428, Bd. 22, S. 869b15–17.
33 Der Stuhl, der im Bad verwendet wird, sollte nicht mit dem „Schnurstuhl” (shengchuang
繩床), der für die Meditation verwendet wurde, verwechselt werden. Vielmehr handelt es
sich dabei um einen kleinen, vermutlich hölzernen, Schemel, auf dem man sich während
des Waschens setzen konnte; Kieschnick 2003, 238–240. Womöglich lässt sich der Bade-
stuhl mit den Schemeln vergleichen, die bis heute in japanischen Bädern als Sitzgelegen-
heit während der Körperpflege vor dem eigentlichen Baden benutzt werden.

34 Kohn 2001, S. 161.
35 Heirman und Torck 2012, S. 43.

145



Samira Müller

gem Sand oder Lehm (xi ni 細泥), Blättern, Blumen und Früchten bestand.36 Unter
dem grobkörnigen Pulver ist wohl ebenfalls Lehm oder Sand zu verstehen. Die Tat-
sache, dass man sich in Indien mit Lehm oder Sand abrieb, war in China aus über-
setzten Werken bekannt, wurde aber offenbar nie in die Praxis umgesetzt. Daoxuan
erwähnt zwar in zwei Richtlinien des Jiaojie xin xue biqiu xing hu lü yi 教誡新學比

丘行護律儀 , dass man sich die Hände mit drei Portionen „gelber Erde“ (huang tu
黃土 ) säubern sollte. In den meisten Fällen und insbesondere nach einem Besuch
der Toilette wird aber empfohlen, dass man sich die Hände mit viel Wasser waschen
möge.37

Vor dem Essen kommt das Putzen

Neben den spärlichen Anekdoten, die die körperliche Sauberkeit beschreiben, legt
das „Kapitel zur Medizin“ einen Fokus auf die korrekte Verwendung von Koch- und
Essgeschirr. Anders als im frühen Buddhismus, als jeder Mönch seine eigene Schale
hatte38, zeigt sich im Dharmaguptaka vinaya eine gemeinsame Nutzung von allerlei
Utensilien zum Zubereiten und Verteilen von Speisen und Getränken.39 Bevor ein
Gefäss zum Kochen verwendet werden konnte, musste es gereinigt werden40 und
Schalen, die zum Trinken verwendet wurden, sollten von allen Mönchen gemeinsam
benutzt werden:

Damals gab es  Bhikṣ us, die jeder für sich aus einer separaten Schale tranken.
Die Schalen stanken alle, (daher) sagte der Buddha: „Ihr sollt nicht jeder aus
einer separaten Schale trinken, ihr sollt eine einzige Schale untereinander her-
umreichen und zum Trinken nutzen.“ Zu dieser Zeit gab es einen Bhikṣ u, der,
nachdem er  fertiggetrunken hatte,  die Schale an einen weiteren  Bhikṣ u gab,
ohne sie gewaschen zu haben. Der Buddha sagte: „Du sollst es nicht so tun, du
sollst die Schale gewaschen haben, wenn du sie einem weiteren Bhikṣ u gibst.“

36 T.1428, Bd. 22, S. 867b10.
37 Heirman und Torck 2012, S. 76.
38 Gemäss dem Pāṭ imokkha (obligatorische [Regeln]) – dem Set von Verhaltensregeln, die

dem internen Zusammenhalt buddhistischer Gemeinschaften dienten – bildete die Bettel-
schale (Pāli  piṇ ḍ apāta) zusammen mit der Robe (Pāli  cīvara), der Sitz- und Liegematte
(Pāli senāsana) und der Medizin im Fall von Krankheit (Pāli gilānapaccayabhesajja) die
vier „unabdinglichen Besitztümer“ (Pāli parikkhāra) eines Mönchs; die monastischen Re-
geln der Theravāda-Schule lassen sich bei Pruitt und Norman 2001 in zweisprachiger Fas-
sung (Pāli–Englisch) einsehen.

39 T.1428, Bd. 22, S. 874b17–23.
40 T.1428, Bd. 22, S. 875c9–11.

146146



Buddhistische Hygienevorschriften 

時有諸比丘，各各別用器飲，眾器皆臭，佛言：「不應各別器飲，應共傳
用一器飲。」時有比丘飲已不洗器與餘比丘，佛言：「不應爾，應洗器已與
餘比丘。」41

Angesichts der Vorsicht, die man bei der Handhabung von Trinkgefäßen walten
lassen sollte, ist es nicht verwunderlich, dass speziell der Sauberkeit der Bettel- und
Essschale (bo qi 鉢器) große Bedeutung beigemessen wurde.

Einer hatte die Bettelschale nicht gewaschen als er sie anhob42, die übrigen Bhi-
kṣ us sahen es und nahmen Anstoß daran. Der Buddha sagte: „Du sollst sie sau-
ber waschen und sie erst danach erheben.“ Daraufhin wusch er sie, (aber) er
wusch sie nicht mit Asche und Waschbohnen, also wurde sie nicht sauber. Der
Buddha sagte: „Du sollst sie mit Asche und Waschbohnen waschen.“ Nachdem
er sie (so) gewaschen hatte, ließ er sie nicht trocknen. Als er dann die Schale
hochhob,  stiegen  Insekten  daraus  empor.  Der  Buddha sagte:  „Du  sollst  sie
nicht erheben, wenn sie nicht trocken ist, du solltest sie austrocknen lassen und
erst danach erheben.“ Seine Schale hatte eine defekte, löchrige Stelle, (sodass)
etwas Speise darin stecken blieb, als er mehrmals daran zupfte und schrubbte,
zersprang (die Schale). Buddha sagte: „Von nun an (sollten) die waschbaren
Stellen gewaschen werden, bei den übrigen (Stellen) trifft (dich) keine Schuld.“

彼不洗鉢器舉，餘比丘見惡之。佛言：「應淨洗然後舉。」既洗，不以灰澡
豆洗不淨。佛言：「應用灰澡豆洗。」洗已不乾，便舉器便虫生，佛言：
「不應不乾舉，應令乾燥然後舉。」彼器有陷孔處，食入中，數摘洗穿壞。
佛言：「隨可洗處洗，餘無犯。」43

Auch eine beschädigte Schüssel konnte noch weiterhin verwendet werden, sei es als
Stand für die neue Essschüssel, sodass man sie nicht auf den Boden stellen musste,
oder als deren Deckel um Staub und Verunreinigungen fernzuhalten.44 Die außeror-
dentliche Vorsicht und Besorgnis um den sauberen Zustand der Schale hing eng mit
dem öffentlichen Ansehen der ganzen Mönchsgemeinschaft zusammen. Zusammen
mit der Außenrobe (saṃghātī)45 galt  die Bettelschale  als wichtigste Paraphernalie

41 T.1428, Bd. 22, S. 867a8–12.
42 Da die vorangehende Passage das Teilen von gemeinsam gekochtem Essen mithilfe einer

Schale beschreibt, könnte ju 舉 (hoch halten, aufheben) sich hier auch spezifisch auf das
Szenario beziehen,  dass ein Mönch sich anmasste,  den anderen mit einer schmutzigen
Schale zu schöpfen.

43 T.1428, Bd. 22, S. 875c19–25.
44 T.1428, Bd. 22, S. 875c18–19.
45 Auch der Aussenrobe wurde gemäss verschiedenen vinaya-Passagen äusserst Sorge getra-

gen. Der Mahāsāṃghika vinaya schreibt sogar vor, dass beim Waschen der saṃghātī je-
weils die einzelnen Stoffteile voneinander getrennt und nach dem Trocknen wieder zu-

147



Samira Müller

des Buddhismus, denn ihre Erscheinung, beziehungsweise der Grad ihrer Sauber-
keit, bestimmte direkt den Ruf einer Klostergemeinde bei ihren Laien, die ihre Ga-
ben in ebendiese Schalen gaben. Aus diesem Grund ist es nicht verwunderlich, dass
die Bettelschale besonders sauber geschrubbt werden musste.
Obwohl das System der Almosengabe sich im chinesischen Buddhismus nicht

etablierte und daher die Sauberkeit der Bettelschale bedeutend weniger in den Vor-
dergrund trat,  befasste sich weiterhin ein wichtiger Teil der monastischen Regeln
mit der sorgfältigen Säuberung von Schüsseln. Ähnliche Vorschriften bezüglich der
Sauberkeit des eigenen Essgeschirrs, wie sie in buddhistischen Regelwerken zu fin-
den sind, lassen sich in monastischen Regelwerken der Daoisten in der frühen Tang-
Zeit finden. Jedes Klostermitglied besaß ein eigenes Set Schalen, Essstäbchen, einen
Löffel  und zwei  Tücher,  deren Sauberkeit  zu jedem Zeitpunkt  garantiert  werden
musste.46 Die verordnete Achtsamkeit auf Sauberkeit bewirkte im Endeffekt nicht
nur eine reinliche Repräsentation der jeweiligen Religion, sondern sorgte dafür, dass
die Gemeinde sich gesünder verpflegte.

Vorsicht bei verderblichen Waren

Neben der Sauberkeit des Essgeschirrs war auch die Reinlichkeit des Essens, das in
die  Schüsseln  gelangte,  von  höchster  Bedeutung.  Wie  oben  bereits  beschrieben,
musste das Kochgeschirr vor dem Gebrauch gereinigt werden. Wenn Getreide- oder
Reisbrei aufgekocht wurde, dann sollte man Insekten, die in den Brei gefallen wa-
ren, mit einem Löffel daraus entfernen.47 Sobald der Brei die gewünschte Konsistenz
erreicht hatte und einfach vom Löffel herunterfloss, konnten Portionen davon an die
Mitglieder der Gemeinde verteilt werden. Um den Brei zu schöpfen, musste ein ge-
eignetes Werkzeug – eine Metallschale, eine etwas größere oder etwas kleinere Bet-
telschale oder ein Löffel – verwendet werden.48 Implizit zeigt dies, dass nicht jeder
mit seiner Schale in denselben Topf greifen durfte. Es werden im „Kapitel zur Medi-
zin“ außerdem zehn Techniken erwähnt, wie ein Mönch eine Frucht selbstständig,
d. h. ohne Beihilfe eines Laien, säubern kann.49 Passagen wie diese sind in den vina-
ya-Texten jedoch eine Seltenheit, da sich Mönche idealerweise nicht mit der Be-
schaffung von Nahrung oder gar dem Kochen derselben auseinandersetzten, sondern

sammengenäht werden sollen; Heirman 2014, S. 473; T.1425, Bd. 22, S. 525c24-526a15.
46 Kohn 2001, S. 167–169.
47 T.1428, Bd. 22, S. 875c15–16.
48 T.1428, Bd. 22, S. 875c17–18.
49 T.1428, Bd. 22, S. 875a14–22.

148148



Buddhistische Hygienevorschriften 

von Resten und Gaben der Laien lebten.50 Als sich der Buddhismus aber in China
etablierte, wurde vermutlich genau diesen Regeln zunehmend Beachtung geschenkt,
da die Mönchsgemeinschaften nicht von Almosen allein leben konnten.
Während es den Mönchsgemeinschaften verboten war, „normale“ Nahrung, be-

ziehungsweise „Medizin, die zur Essenszeit eingenommen wird“ (shi yao 食藥 ),
einzulagern, war es ihnen erlaubt „Medizin, die über einen Zeitraum von sieben Ta-
gen eingenommen wird“ (qi ri yao 七日藥) in vernünftigen Mengen auf Vorrat zu
haben. Als solche Medizin galten ausgelassene Butter (su 酥), Öl (you 油), frische
Butter (sheng su 生酥), Honig (mi 蜜) und schwarzer Zucker (hei shi mi 黑石蜜).
Das „Kapitel zur Medizin“ gibt klare Anweisungen auf welche Weise diese Produk-
te gelagert werden mussten, damit sie auch wirklich sieben Tage lang konsumierbar
blieben. Sie sollten in Nebenräume platziert werden, in denen im Alltag nicht so viel
Staub aufgewirbelt wurde.51 Auf keinen Fall durften sie in den Wohn- und Schlaf-
räumen aufbewahrt werden, da sie dort zu stinken begannen und schmutzig wurden
(chou hui bu jing 臭穢不淨).52 Besondere Sorge galt auch den Pasten (mo yao 末藥)
und Ölen für externe medizinische Anwendungen.53 Diese sollten in verschließbaren
Behältern an der Wand oder unter der Bettstatt gelagert werden. Um jegliche Verun-
reinigungen des  Öles  zu vermeiden,  wurde es entweder  mithilfe  eines  speziellen
„Spatels“ (bi 篦) aufgetragen oder der Patient wurde aufgefordert, sich selbst damit
einzureiben, nachdem etwas Flüssigkeit auf die wunden Stellen geträufelt wurde.54

In Nordchina war die Lagerung von verderblichen Produkten sicherlich sehr  viel
einfacher als in Indien und dank dem kälteren Klima ließen sich Speisen und medi-
zinische Güter wohl besonders im Winter länger frisch halten. Die Vorsicht, die die
Texte im Zusammenhang mit Ölen und Salben vorschrieben, könnte dennoch einen
positiven Einfluss auf den Umgang mit medizinischen Produkten in Mönchsgemein-
schaften sowie auch in der breiteren Gesellschaft gehabt haben. Die Richtlinien des
korrekten Verteilens von Reisbrei, der nur mithilfe eines eigens dafür ausgewählten
Löffels oder Gefäßes geschöpft werden durfte, sowie die Vorschriften zur Lagerung

50 Die Regeln gehen sogar so weit, dass ein Mönch nicht einmal die Möglichkeit haben soll-
te, selbst Gemüse zu waschen. Er darf es erst als Nahrung empfangen, wenn es ihm von
jemand anderem gegeben wird, nachdem er sich die Hände gewaschen hat; T.1428, Bd.
22, S. 875b11–22.

51 T.1428, Bd. 22, S. 876c16–18.
52 T.1428, Bd. 22, S. 870b3–23.
53 Mehr Informationen über die korrekte Lagerung der Pasten finden sich in der Passage

T.1428, Bd. 22, S. 867b6–10.
54 T.1428, Bd. 22, S. 874b4–11.

149



Samira Müller

von reinzuhaltenden Substanzen finden in den Badevorschriften von Daoxuan und
auch in frühen Tang-zeitlichen daoistischen Ordensregeln Widerhall. Daoxuan weist
neulich dem Orden beigetretene Mönche an, das Wasser in der Mitte des Badehau-
ses nie zu verschmutzen und sich neben dem großen Zuber zu waschen.55 Das daois-
tische Regelwerk Xuanmen shishi weiyi 玄門十事威儀 (Zehn Pflichten für das wür-
devolle Verhalten zum Eintritt durch das Tor der Dunklung) spezifiziert, dass Was-
ser nur mit einer eigens dafür gedachten Kelle aus dem Zuber geschöpft  werden
darf. Niemals sollte das Wasser im Zuber mit der bloßen Hand, den Essstäbchen
oder dem eigenen Löffel berührt werden. Außerdem sollte jedes Ordensmitglied ge-
mäß dem  Fengdao kejie  奉道科戒  (Regeln und Vorschriften zur Verehrung des
Dao) sicherstellen, dass die persönliche Wasserschale zum Ausspülen des Mundes
und zum Waschen der Hände immer mit einem Stück Stoff zugedeckt war, sodass
keine Insekten hineinfallen konnten.56

Reinlichkeit als Mittel zur Ordnung

Um die Reinheit des  saṃgha garantieren zu können, musste der Wohnort der Or-
densgemeinschaft, der saṃghārāma, sich auf reinem Grund (jing di 淨地) befinden.
Diese Reinheit wurde dadurch erhalten, dass sich die Mitglieder der Gemeinschaft
vorschriftsgemäß verhielten, indem sie unter anderem ihre Hütten von Schlangen,
Ratten, Skorpionen, Tausendfüßlern und Kröten fachgerecht57 freihielten.58 Der so-
genannte „Raum innerhalb Grenzen (der Ordensstätte)“ (jie nei 界內 ) musste von
jeglicher unnötigen Verschmutzung bewahrt werden, daher sollten die Mönche im-
mer nur gerade soviel Essen annehmen, wie sie innerhalb der vorgeschriebenen Zeit
verspeisen konnten. Nur so konnte verhindert werden, dass sich Krähen versammel-

55 Heirman und Torck 2012, S. 40.
56 Kohn 2001, S. 159.
57 Die „fachgerechte“ Weise bedeutete insbesondere, dass dem entfernten Ungeziefer kein

Leid dabei angetan wurde. Das Prinzip der „bewussten Gewaltlosigkeit“ (Skt. ahiṃsa) ge-
bot den Mönchen und Nonnen, keinem Lebewesen Schaden zuzufügen. Auch in späteren
chinesischen Ordensregeln wurde das richtige Verhalten gegenüber Schädlingen  disku-
tiert; siehe Heirman 2020.

58 T.1428, Bd. 22, S. 870c13–22. Diese Anweisungen hatten sehr praktische Hintergründe:
Gemäß der  Weltgesundheitsorganisation  (WHO) sterben in  Indien bis  heute  zwischen
81 000 und 138 000 Menschen pro Jahr an Schlangenbissen. Aus diesem Grund war die
Behandlung von Schlangenbissen stets ein zentrales Kapitel in den Werken traditioneller
indischer Medizin, allgemein bekannt als Ayurveda (wörtlich „das Wissen ums Leben”).
Eine Zusammenstellung von traditionellen Gegengiften bei Schlangenbissen findet sich
bei Mali und Upadhyay 2022.

150150



Buddhistische Hygienevorschriften 

ten und sich auf dem Klostergelände um die Essensreste zankten.59 Das Kochen auf
reinem Grund wird mehr als einmal in den Ordensregeln kritisiert.60 Interessanter-
weise war es aber erlaubt ein sauberes Gebäude am Rand des  saṃghārāma zu er-
richten, um darin zu kochen.61 Möglicherweise handelte es sich dabei um eine Kü-
che, die den Laien zur Verfügung gestellt werden konnte, damit sie für die Mönche
Speisen oder medizinische Brühen zubereiteten. Eine Passage des „Kapitels zur Me-
dizin“ berichtet darüber, dass ein kranker „Haushälter“ (bai yi 白衣 , wörtlich „ein
weiß Bekleideter“62), der zum saṃghārāma gekommen war um sich behandeln zu
lassen, verstarb. Trotz der Proteste seiner Angehörigen ordnete der Buddha an, dass
die Leiche „zum Wohl der Reinheit des  saṃghārāma weggeschafft werden sollte“
(ying wei seng qie lan jing gu qi zhi 應為僧伽藍淨故棄之)63. Diese Passage ist von
besonderem Interesse, da der Erhaltung eines gesunden Lebensraum Vorrang gege-
ben wird, obwohl ein solches Verhalten dem Ruf der buddhistischen Gemeinschaft
schaden könnte.
Allein  durch  Sauberkeit  und  Hygiene  entstand  aber  noch  lange  kein  „reiner

Grund“ (jing di 淨地 ) im buddhistischen Sinne, an dem sich eine Ordensgemein-
schaft niederlassen durfte. Um einen Zustand zu erreichen, der als jing 淨 bezeichnet
wurde, bedurfte es neben der physischen Sauberkeit zusätzlich eine metaphysische
„Reinheit“. Diese ließ sich durch eine initiale Weihe schaffen und durch korrekte
Organisation des  gesamten  samghārama,  inklusive  der  Mönche,  Nonnen,  der  śi-
kṣ amāṇ ā (Novizinnen über eine Zeitspanne von zwei Jahren), der samana (Novizen
über eine Zeitspanne von einem Jahr) und der Laienschaft, erhalten.64

59 T.1428, Bd. 22, S. 867c29–868a9.
60 T.1428, Bd. 22, S. 871a20–24, S. 871a24–b5, S. 875c25–876a2.
61 T.1428, Bd. 22, S. 871b5–7.
62 Die weiße Kleidung bezieht sich hier nicht auf chinesische Totengewänder oder Trauer-

kleider, sondern auf die Alltagskleidung von Laien-Buddhisten und anderen Leuten. Der
Begriff bai yi ist tatsächlich eine Lehnübersetzung von Sanskrit avadātavasana („derjeni-
ge, dessen Gewand (vasana) weiss (avadāta) ist”). Weisse Alltagskleidung mag nicht ty-
pisch  für  Südasien  sein,  aber  in  der  Region  von  Gandhāra  und  Jibin, wo  die
Dharmaguptaka-Schule verbreitet war, galten seit dem 3. vorchristlichen Jahrhundert hel-
lenische Modestandards; s.  Heirman 2002, S. 389–390. Für Buddhayaśas, der aus dieser
Region stammte, musste der Begriff „Weißgekleidete“ folglich einer der neutralsten Aus-
drucksweisen gewesen sein, um auf die Leute außerhalb der buddhistischen Gemeinde zu
referieren.

63 T.1428, Bd. 22, S. 877a28–b4.
64 T.1428, Bd. 22, S. 874c23–29.

151



Samira Müller

Die unklare Reinheit

Obwohl das Wort jing 淨 (rein, klar) nicht in allen Passagen des „Kapitels zur Medi-
zin“ genannt wird,  lässt  sich nicht  bestreiten,  dass  das dahinterstehende Konzept
eine zentrale  Funktion in der Organisation der Ordensgemeinschaft  gehabt haben
muss. In den meisten Fällen lässt sich das Wort mit einer Form der Sauberkeit oder
Reinheit im expliziten oder übertragenen Sinn identifizieren und es wird sehr oft in
Passagen erwähnt, die sich mit der konkreten Organisation des saṃghārāma ausein-
andersetzen. Es gibt aber auch Passagen, die geradezu im Kontrast zum chinesischen
Begriff  jing zu stehen scheinen. Dabei handelt es sich um Regeln, die den Ordens-
mitgliedern die Geheimhaltung von Handlungen vorschreiben,  die von Seiten der
Öffentlichkeit  als unrein aufgefasst  werden und dem Ruf der  buddhistischen Ge-
meinde  schaden  könnten.  Unter  dieser  Kategorie  von  Regeln  lassen  sich  kleine
„Vergehen“ finden wie die „unzeitige“ (fei shi 非時)65 öffentliche Einnahme eines
„Getreidetrunks“ (mai jiang 麥漿), was regelgemäß zwar erlaubt ist, aber dennoch
zur Vermeidung von Missverständnissen im Geheimen passieren sollte.66 Aber auch
der Kontakt mit ganz offensichtlich unreinen Dingen, die sich auf Verbrennungsstät-
ten finden lassen, sollte möglichst im Stillen (jing 靜67) geschehen.68 In keiner dieser
Passagen wird das Wort jing verwendet, der Buddha erlaubt (ting 聽) in den jeweili-
gen Fällen den Mönchen lediglich, das Notwendige zu tun und warnt, dass sie sich
nicht dabei erwischen lassen sollten.
Der sogenannte „reine Mensch“ (jing ren 淨人) wird zwölfmal im untersuchten

Kapitel erwähnt. Vom Kontext her wird klar, dass es sich dabei um einen wohltäti-
gen Laien handeln muss, der die Mönchsgemeinschaft unterstützte, möglicherweise
mit der Aussicht, zukünftig selbst dem Orden beizutreten. Da die ursprüngliche Ver-
sion des Textes nicht überliefert wurde, ist es schwierig zu bestimmen, welcher indi-

65 Die „Unzeit“ bezieht sich auf den geregelten Tagesablauf in einem buddhistischen Klos-
ter. Die Einnahme von Mahlzeiten war nur für die Zeitperiode nach dem Bettelgang und
vor der nachmittäglichen Meditation vorgesehen. Der Getreidetrunk zählte zu einer Kate-
gorie von medizinischen Substanzen, die bei Bedarf ausserhalb der „offiziellen Essens-
zeit“ (shi 時) eingenommen werden durften.

66 T.1428, Bd. 22, S. 867a5–7.
67 Die chinesische Leserschaft des übersetzten  vinaya-Textes mag eine tiefere Verbindung

zwischen dem „leisen Beschaffen während niemand anderes zugegen ist“ (jing wu ren shi
qu 靜無人時取) und der zum Ziel gesetzten Reinheit (jing 淨) gehört haben, denn jing 靜
(Mittelchinesisch dzjengX) und jing 淨 (Mittelchinesisch dzjengH) lassen sich auf diesel-
be Wortwurzel zurückverfolgen.

68 T.1428, Bd. 22, S. 870c7–10.

152152



Buddhistische Hygienevorschriften 

sche Begriff an der Stelle von  jing ren verwendet worden wäre. Glücklicherweise
verfügt der vinaya des Pāli-Kanons über sehr viele Parallelstellen, die sich mit Pas-
sagen des vorliegenden Textes decken.69 Der entsprechende Standardausdruck für
den buddhistischen Laien im Theravāda vinaya ist kappiyakāraka, was sich als „der-
jenige, der etwas zulässig macht“ übersetzen lässt.70 Dass zumindest seit der Über-
setzung des Dharmaguptaka vinayas ein  kappiya-ähnliches Wort mit  jing identifi-
ziert wurde, zeigt  sich in einer chinesischen Version des indischen Städtenamens
Kapilavastu (wörtl. Sitz der Kapila[-familie]) aus dem Shuijing zhu 水經注 (Kom-
mentare zum Klassiker der Gewässer), einem umfangreichen geographischen Werk
des 6. Jh. n. Chr.71 Die verantwortliche Person mag ‚kapila‘ als ‚kapia  ∼ kapiya  ∼
kappiya‘ verstanden haben, was dann in der irreführenden Übersetzung des Ortsna-
mens als  jing wang gong 淨王宮  (Königspalast der Reinheit) resultierte. Weshalb
aber wurde das Wort jing im Dharmaguptaka vinaya verwendet, um Personen zu be-
zeichnen, die andere Leute auf dem Weg zur Reinheit unterstützten? In buddhisti-
schen Werken, die vor Beginn des 5. Jhs. n. Chr. in China entstanden, erscheint die
Wortfolge (qing) jing ren (清)淨人 beinahe ausnahmslos in der Bedeutung „jemand
anderen (ren 人) zur Klarheit (qing jing 清淨) führen“72, worin sich eine daoistische
Herkunft des Ausdrucks auf chinesischer Seite spiegelt. Interessanterweise benutzt
auch Kumārajīva den Ausdruck jing ren zur Bezeichnung der Laien in seiner Über-
setzung des Sarvāstivāda vinayas (siehe T1435). Es muss also im frühen 5. Jh. n. 
Chr. zumindest unter den Übersetzern in Chang’an einen Konsens bezüglich dieses

69 Siehe Horner 2007. Ein guter Überblick über vergleichbare vinaya-Passagen unterschied-
licher buddhistischer Traditionen findet sich bei Clarke 2015, S. 66–67.

70 Der Begriff  kappiyakāraka  ist ein Spezialbegriff,  der ausschliesslich in den Teilen des
vinayas erscheint, die später hinzugefügt wurden. Die Texte selbst geben keine Auskunft
über die konkrete Bedeutung des Begriffs, aber vom Kontext her lassen sich zumindest
die Funktion einer Person, die als  kappiyakāraka  bezeichnet wurde, ableiten. Diese be-
stand im Empfangen und Verwalten von Gaben an das Kloster,  die  streng genommen
nicht akzeptiert werden dürften, wie beispielsweise Geldgaben. Wer nicht ordiniert war
und als vertrauenswürdig genug galt, konnte ein kappiyakāraka werden. Als kappiyakāra-
ka wurden laut Kommentaren aber auch Sklaven bezeichnet, die einer buddhistischen Ge-
meinde als Gabe gespendet wurden (!); s. Kieffer-Pülz 2007, S. 16 und S. 20–21.

71 Siehe Huesemann 2015. Die Kommentarstelle aus dem Faxian zhuan 法顯傳 (Bericht des
[hochrangigen Mönchs] Faxian), T.2085, Bd. 51, S. 861a24, in der der Ortsname  Jing-
wanggong genannt wird, ist nicht in der Zhonghua shuju-Ausgabe des Shuijing zhu ent-
halten; Zhang Weiguo 2016. Die Stelle ist nur im Shuijing zhu dili shuzheng 水經注地理
疏證  (Annotationen zur Geographie der Kommentare zum Gewässerklassiker) [1.41] zu
finden; vgl. Zhang Butian 2017, S. 12.

72 Siehe T.288, T.656, T.1464.

153



Samira Müller

neuen Ausdrucks gegeben haben. Parallel dazu wurde der bisherige Begriff zur Be-
zeichnung eines Laien, ju shi 居士 (wohnhafter Patron, Skt. gṛ hapati), immer noch
weiterverwendet.  Um die  Verbindung  zum dahinterliegenden  indischen  Konzept
herzustellen, muss jing in diesem Fall als faktitiv-verbales Attribut interpretiert wer-
den, nämlich als „(etwas anderes) reinigend/klar machend“. Diese Bedeutung war
wohl unter den buddhistischen Gelehrten bekannt; bei anderen chinesischen Lesern
mag der Begriff aber durchaus daoistische Assoziationen hervorgerufen haben. Wo-
möglich war diese Assoziation bis zu einem gewissen Grad sogar gewünscht, sodass
man die Inhalte der vinaya-Texte im Sinne einer „akkommodierenden Mission“ ein-
facher anpreisen und unter die Leute bringen konnte.73

Buddhistische Facetten in chinesischen Gepflogenheiten

Die Forderung nach dem Unterhalt eines sauberen Lebensraums und eines gereinig-
ten Körpers, sowie die Betonung ihrer Wichtigkeit im Kontext der Lagerung und des
Verzehrs von Nahrung waren durchwegs keine unbekannten Konzepte für die chine-
sische Gesellschaft des frühen 5. Jhs. n. Chr. Die meisten Ordensregeln, deren Fokus
auf Sauberkeit und Reinheit lagen, propagierten Werte, die in der chinesischen Kul-
tur seit der Antike galten. Eine konkrete Badekultur, durch die sich ein chinesischer
Edler (junzi 君子 ) auszeichnet, wird bereits im  Liji 禮記  (Buch der Riten)74 be-
schrieben und das Lunheng 論衡 (Abwägung der Diskurse)75 gibt Hinweise auf eine
sehr badelustige Oberschicht der Han-Periode.76 Textpassagen, die Frische und Sau-
berkeit von Nahrungsmitteln vorschreiben, lassen sich ebenfalls in der vorkaiserzeit-
lichen chinesischen Literatur finden. Im Lunyu 論語 (Diskussionen und Reden [des
Konfuzius])77 wird beispielsweise beschrieben, dass der Meister großen Wert darauf

73 Die Methode, ein fremdes Konzept durch ein ähnliches bekanntes Konzept in der Über-
setzung gleichzustellen,  das sogenannte „Kategorisieren von (Bedeutungs-) Konzepten“
(ge yi 格義), wurde bereits im 4. Jh. n. Chr. von Dao’an 道安 (312–385 n. Chr.) kritisiert,
da dadurch die ursprüngliche Bedeutung korrumpiert werde; s. Salguero 2014, S. 52–53.

74 Siehe Riegel 1993.
75 Siehe Pokora und Loewe 1993.
76 Needham und Lu 1962, S. 456.
77 Die Kompilation von Aussprüchen und Gesprächen, die Konfuzius zugeordnet wurden,

wurde erst von Sima Qian 司馬遷 (145–86 v. Chr.) als Lunyu erwähnt worden. Da dieser
„Titel“ im 1. Jh. v. Chr. aber keinesfalls als Standard gegolten zu haben scheint, lassen
sich lun (Diskussionen) und yu (Reden) durchaus einzeln übersetzen; s. Fuehrer 2015, S.
13. Eine neuere deutsche Übersetzung des Lunyu findet sich bei van Ess 2023.

154154



Buddhistische Hygienevorschriften 

legte, dass seine Nahrung frisch und ausgewogen war, obwohl er sich auch mit ein-
facher Kost zu begnügen wusste.78 Dass korrekte Ernährung und Gesundheit für die
Konfuzianer eine große Rolle spielten, lässt sich mitunter auch an den unzähligen
Köchen, Köchinnen und Ernährungsspezialisten erkennen, die gemäß dem Liji am
Kaiserhof tätig waren.79 Eine wichtige Entwicklung, die das chinesische Bewusst-
sein für eine gesunde Lebensweise nachdrücklich geprägt  und sicherlich die Ein-
führung vieler buddhistischer Ideen und Regeln vereinfacht hat, ist die daoistische
„Hygieneschule“. Zwischen 350 und 250 v. Chr. spaltete sich eine hygienisch orien-
tierte daoistische Lehrrichtung vom rein philosophischen Daoismus ab und bildete
eine  Schule,  die  sich  bewusst  mit  der  Perfektion  von  Körper  und  Geist
auseinandersetzte, mit dem Ziel einen unsterblichen Körper zu kultivieren.80 Auf der
Suche nach einem langen Leben waren insbesondere prophylaktische medizinische
Methoden sehr beliebt, die sich unter dem Begriff yang sheng 養生 (das Leben er-
nährend) zusammenfassen lassen.81 Da all diese Elemente bereits zuvor in der chine-
sischen Kultur vertreten waren, konnten sich viele buddhistischen Einflüsse relativ
einfach etablieren.
Auch wenn die Neuerungen und andersartigen  Sitten,  die in Texten wie dem

Dharmaguptaka vinaya erwähnt werden, den Anschein von punktuellen und sponta-
nen Entwicklungen haben, müssen die meisten als länger anhaltende und tiefer grei-
fende Einflüsse betrachtet werden, dies sich subtil und kontinuierlich auf die chine-
sische Gesellschaft auswirkten. Die Adaption von gewissen Verhaltensweisen und
Praktiken,  wie  beispielsweise  die  gemeinsame  Körperpflege  in  einem Badehaus,
mag zwar mithilfe von Texten initiiert worden sein, aber es waren erst die nachfol-
genden Kommentatoren und interessierten Mönche und Laien, die daraus eine chi-
nesische Praxis schufen. Außerdem ist die Rolle, die die Übermittler der Texte so-
wie auch andere Abenteurer und Händler aus der Ferne gespielt haben, im Kontext
der Adaption von fremden Einflüssen ebenfalls nicht zu unterschätzen; im „Kapitel
zur Medizin“ mag zwar stehen, dass ein Mönch seine Bettelschale gründlich reini-
gen sollte. Wieviel eindrücklicher muss aber der Anblick von Buddhayaśas gewesen
sein, als er seine Schale schrubbte und sich dabei womöglich noch Sorgen darum

78 Sterckx 2005, S. 50 [10.8], siehe auch Knechtges 1986. Das Ideal der Bescheidenheit wird
auch im Lunyu reflektiert; Huang Huaixin 2008, 325–326 [4.9].

79 Lin Xiangru 2015, S. 59–66.
80 Welch 1958.
81 Needham und Lu 1962, S. 431.

155



Samira Müller

machte, wie er sich in China ausreichend Waschbohnen beschaffen könnte.82 Kon-
takte mit Personen aus verschiedenen Kulturen Zentralasiens und Nordindiens be-
standen bereits lange vor der Übersetzung der ersten buddhistischen Texte. Es muss
daher für den Prozess der Adaption vieler Verhaltensweisen angenommen werden,
dass er lange vor deren Erwähnung in Texten begonnen hatte. Beispielsweise könn-
ten die Latrine-Bambus-Stäbchen, die man in einem Müllhaufen eines Han-zeitli-
chen Außenpostens in der Umgebung von Dunhuang 敦煌 gefunden hat83, ein Hin-
weis dafür sein, dass die Toilettenkultur des Westens84 schon während der Han-Zeit
Einfluss auf die nordwestlichen Gebiete ausübte. Die Anekdote aus dem Yulin 語林

(Wald der Gespräche)85, die beschreibt wie ein Gastgeber in der Nördlichen Wei 魏-
Zeit (386–535 n. Chr.) kleine Putzstäbchen (chou 籌) an seine Gäste verteilte, damit
sie sich damit den Hintern wischen konnten, könnte eine weitere  Popularisierung
dieser fremden Toiletten-Etikette reflektieren. Dass sich die Buddhisten mit pflanzli-
chem Material (Stäbchen, Blätter) nach dem Geschäft säuberten, ist in verschiede-
nen  vinaya-Texten ersichtlich.86 Die chinesischen Putzstäbchen könnten sich aber
ebenso gut unabhängig in China entwickelt haben.87

Die starke Präsenz des Daoismus war für die Einführung des Buddhismus Segen
und Fluch zugleich. Einerseits konnten sich frühe Übersetzer auf daoistische Kon-
zepte und Vorstellungen stützen,  um ihre Inhalte verständlich zu übermitteln.  Im
frühen 5. Jh. n. Chr. aber, als sich der Buddhismus längst als eigenständige Religion
etabliert  hatte, waren die entlehnten Konzepte bereits so sehr in der chinesischen
buddhistischen  Terminologie  verankert,  dass  sie  sich nicht  mehr loslösen ließen.
Möglicherweise handelt es sich bei dem Begriff jing 淨, wie er im „Kapitel zur Me-
dizin“ angewendet wird, um genau so einen Fall. Die Tatsache, dass der Ausdruck

82 Needham und Lu 1962, S. 158–162.
83 Siehe Ye Huiyuan 2016, S. 759–760.
84 Die Xylospongien (Holzstäbe mit darauf angebrachten Schwämmen), die zur Basisausstat-

tung römischer Latrinen zählten, sind im Zusammenhang mit buddhistischen Toiletten-
stäbchen zu bedenken. Anders als lange angenommen erfüllten jene schwammbesetzen
Stäbe nämlich keineswegs die Funktion von Klopapier, sondern vielmehr diejenige von
Klobürsten; Wiplinger 2012. Tatsächlich ist der Nutzen der chinesischen Toilettenstäb-
chen (ce chou 廁籌) sehr ambivalent. Ob damit tatsächlich der Hintern gereinigt wurde,
lässt sich nicht in allen Fällen bestätigen. Alternative Nutzen, wie das Säubern der Toilet-
te oder das Ausmachen der Toilettenform im Dunkeln, können nicht ausgeschlossen wer-
den; s. Heirman and Torck 2012, S. 77.

85 Das Yulin ist eine Anekdotensammlung aus dem späten 4. Jh. n. Chr.; Lee 2015.
86 Heirman and Torck 2012, S. 70–72.
87 Heirman and Torck 2012, S. 92.

156156



Buddhistische Hygienevorschriften 

als  qing  jing  ren bereits  in  früheren  Übersetzungen  auftaucht,  scheint  darauf
hinzuweisen,  dass  es  sich  dabei  tatsächlich  um  einen  ursprünglich  daoistischen
Begriff handelt.
Bedenkt man die erhöhte Mobilität in Verbindung mit der wachsenden Populari-

tät des Buddhismus und der damit einhergehenden zunehmenden Größe der Kloster-
gemeinden nach dem Untergang der Han-Dynastie, so lässt sich ein relativ hohes Ri-
siko für Ausbrüche von Seuchen in Klostern annehmen. Hygienisches Verhalten war
von großer Wichtigkeit. In diesem Zusammenhang können die buddhistischen Or-
densregeln, die in erster Linie für die bessere Organisation der buddhistischen Ge-
meinschaft und zur Stärkung ihrer Legitimität eingeführt wurden, als lebensrettende
Maßnahmen betrachtet werden. Natürlich ist es sehr schwierig abzuschätzen, in wel-
chem  Ausmaß  buddhistische  Ordensregeln  und  Verhaltensweisen  der  buddhisti-
schen Vertreter, die nach China kamen, die chinesische Alltagskultur beeinflussten.
Mit Sicherheit legten sie aber den Grundstein für die nachfolgende monastische bud-
dhistische  Organisation.  Die  Tatsache,  dass  die  Hygieneregeln  sich  auch  in  den
Richtlinien der daoistischen Institutionen der frühen Tang-Zeit widerspiegeln, zei-
gen  außerdem,  dass  sich  das  hygienische  Verhalten  nach  buddhistischem  Ideal
durchaus auch außerhalb des buddhistischen Ordens etablierte.

Literaturverzeichnis

Clarke, Shayne. 2015. „Vinayas“,  in  Brill’s Encyclopedia of Buddhism, hrsg. von
Jonathan A. Silk, Oskar von Hinüber und Vincent Eltschinger. Handbuch der Orien-
talistik – Teil 2, Indien; 29/1. Leiden und Boston: Brill, S. 60–87.

Deshpande,  Vijaya.  1999.  „Indian  influences  on  early  Chinese  ophthalmology:
Glaucoma as a case study“, in Bulletin of the School of Oriental and African Studies
62.2, S. 306–322.

Fuehrer, Bernhard. 2015. „Sima Qian as a Reader of Master Kong’s Utterances“,
in Views from Within, Views from Beyond: Approaches to the Shiji as an Early Work
of  Historiography,  hrsg.  von  Hans  van  Ess,  Olga Lomová  und  Dorothee
Schaab-Hanke. Lun Wen, Studien zur Geistesgeschichte und Literatur in China;
20. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 9–30.

157



Samira Müller

Green, Monica H. 2018. „Climate and Disease in Medieval Eurasia“, in Oxford Re-
search Encyclopedia of Asian History, hrsg. von David Ludden. New York: Oxford
University Press.

Greene, Eric M. 2014. „Healing Breaths and Rotting Bones: On the Relationship
between  Buddhist  and Chinese  Meditation Practices  during the Eastern Han and
Three Kingdoms Period“, in Journal of Chinese Religions 42.2, S. 145–184.

Heirman, Ann. 2002. „Can We Trace the Early Dharmaguptakas?”, in T’oung Pao
[Second Series] 88.4, S. 396–429.

———. 2007. „Vinaya: From India to China“, in The Spread of Buddhism, hrsg.
von Ann Heirman und Peter Bumbacher. Handbook of Oriental Studies, Section 8
Uralic & Central Asian Studies; 16. Leiden: Brill, S. 167–202.

———. 2008. „Indian Disciplinary Rules and Their Early Chinese Adepts: A Bud-
dhist Reality“, in Journal of the American Oriental Society 128.2, S. 257–272.

———. 2014. „Washing and Dyeing Buddhist Monastic Robes“, in Acta Orienta-
lia Academiae Scientiarum Hungaricae 67.4, S. 467–488.

———. 2020.  „Protecting  Insects  in  Medieval  Chinese  Buddhism:  Daoxuan’s
Vinaya Commentaries“, in Buddhist Studies Review 37.1, S. 27–52.

Heirman, Ann und Mathieu Torck. 2012. A Pure Mind in a Clean Body. Bodily Care
in the Buddhist Monasteries of Ancient India and China. Ghent: Academia Press.

Horner, I. B. (Übers.). 2007. Piṭ aka Theravāda Khandhaka. The Book of the Disci-
pline (Vinaya-Piṭ aka). Lancaster: The Pali Text Society.

Huang Huaixin 黃懷信. 2008. Lunyu huijiao jishi 論語彙校集釋, Bd. 1. Shanghai:
Shanghai guji chubanshe.

Huesemann, J. Henning. „Shuijing zhu 水經註“, in Early Medieval Chinese Texts –
A Bibliographical Guide, hrsg. von Cynthia L. Chennault, Keith N. Knapp, Alan J.
Berkowitz und Albert E. Dien. China Research Monograph 71. Berkeley: Institute of
East Asian Studies, S. 311–317.

Hurschmann, Rolf, Walter Hatto Groß und Ernst Künzl. 2003–2012. „Strigilis“, in
Der Neue Pauly – Enzyklopädie der Antike, Bd. 11, hrsg. von Hubert Cancik und
Helmuth Schneider. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft (WBG).

158158



Buddhistische Hygienevorschriften 

Jia, Jinhua. 2016. „From Human-Spirit Resonance to Correlative Modes: The Sha-
ping of Chinese Correlative Thinking“, in Philosophy East and West 66.2, S. 449–
474.

Kiefer-Pülz, Petra. 2007. „Stretching the Vinaya Rules and Getting Away with It
[Eleventh I.B. Horner Memorial Lecture 2005]“, in The Journal of the Pali Text So-
ciety 29, S. 1–49.

Kieschnick, John. 2003. The Impact of Buddhism on Chinese Material Culture. Bud-
dhisms: A Princeton University Press Series. Princeton und Oxford: Princeton Uni-
versity Press.

———. 2015a. „Gaoseng zhuan 高僧傳“, in Early Medieval Chinese Texts – A
Bibliographical Guide, hrsg. von Cynthia L. Chennault,  Keith N. Knapp, Alan J.
Berkowitz und Albert E. Dien. China Research Monograph 71. Berkeley: Institute of
East Asian Studies, S. 76–80.

———. 2015b. „Xu Gaoseng zhuan 續高僧傳“, in Early Medieval Chinese Texts
– A Bibliographical Guide, hrsg. von Cynthia L. Chennault, Keith N. Knapp, Alan J.
Berkowitz und Albert E. Dien. China Research Monograph; 71. Berkeley: Institute
of East Asian Studies, S. 428–431.

Knechtges, David R. 1986. „A Literary Feast: Food in Early Chinese Literature“, in
Journal of the American Oriental Society 106.1, S. 49–63.

Kohn, Livia. 2001. „Daoist Monastic Discipline: Hygiene, Meals, and Etiquette“, in
T’oung Pao [Second Series] 87.1, S. 153–193.

Kuwayama, Shoshin. 1982. „Kāpiśī and Gandhāra according to Chinese Buddhist
Sources“, in Orient 18, S. 133–139.

Lee, Lily Xiao Hong. 2015. „Yulin 語林“, in Early Medieval Chinese Texts – A Bi-
bliographical Guide, hrsg. von Cynthia L. Chennault, Keith N. Knapp, Alan J. Ber-
kowitz und Albert E. Dien. China Research Monograph; 71. Berkeley: Institute of
East Asian Studies, S. 479–481.

Legittimo,  Elsa.  2014.  „The  First  Āgama  Transmission  to  China“,  in  Buddhism
Across Asia - Networks of Material, Intellectual and Cultural Exchange , hrsg. von
Tansen Sen. Nalanda-Sriwijaya Research Series 1. Singapur: ISEAS Publishing, S.
65–83.

159



Samira Müller

Lewis, Mark Edward. 2009. China between Empires – The Northern and Southern
Dynasties. Cambridge, Massachusetts, London: The Belknap Press of Harvard Uni-
versity Press.

Liang, Xia, Xiaopeng Dong, Jiyuan Yan und Xiaobo Liu. 2020. „Holocene stratigra-
phic sequences in the northern Ordos Plateau and its implications for the disappea-
rance of Huoluochaideng ancient city in the Han Dynasty, North China“, in Geologi-
cal Jounal 55, S. 7400–7414.

Lin, Hsiang Ju. 2015. Slippery Noodles. A Culinary History of China. London: Pro-
spect Books.

Liu, Guohui. 2015.  Foundations of Theory for Ancient Chinese Medicine - Shang
Han Lun and Contemporary Medical Texts. London, Philadelphia: Singing Dragon.

Mali, Vishal G. und Rajesh Upadhyay. „A review on Ayurvedic management on ve-
nomous snake bite“, in: Ayurline – International Journal of Research in Indian Me-
dicine 6.4, S. 1–7.

Mauss, Marcel (übers. von Ben Brewster). 1973. „Techniques of the Body“, in Eco-
nomy and Society 2.1, S. 70–88.

Mitchell, Craig, Feng Ye und Nigel Wiseman. 1999. Shang Han Lun – On Cold Da-
mage – Translation & Commentaries. Brookline Massachusetts: Paradigm Publicati-
ons.

Needham, Joseph and Gwei-Djen Lu. 1962. „Hygiene and Preventive Medicine in
Ancient China“, in Journal of the History of Medicine and Allied Sciences 17.4, S.
429–478.

Neelis, Jason E. 2011. Early Buddhist Transmission and Trade Networks – Mobility
and Exchange within and beyond the Northwestern Borderlands of South Asia. Dy-
namics in the History of Religions; 2. Leiden: Brill.

Pokora, Timoteus und Michael Loewe. 1993. „Lun heng 論衡“, in  Early Chinese
Texts: A Bibliographical Guide, hrsg. von Michael Loewe. Early China Special Mo-
nograph Series; 2. Berkeley: The Society for the Study of Early China and The Insti-
tute of East Asian Studies, University of California, S. 309–312.

Pruitt, William (Hrsg.) und K. R. Norman (Übers.). 2001. The Pātimokkha. Sacred
Books of the Buddhists; 39. Oxford: The Pali Text Society.

160160



Buddhistische Hygienevorschriften 

Riegel, Jeffrey K. 1993. „Li chi 禮記“, in Early Chinese Texts: A Bibliographical
Guide, hrsg. von Michael Loewe. Early China Special Monograph Series; 2. Berke-
ley: The Society for the Study of Early China and The Institute of East Asian Stu-
dies, University of California, S. 293–297.

Salguero, Pierce. 2014. Translating Buddhist Medicine in Medieval China. Philadel-
phia: University of Pennsylvania Press.

Sivin, Nathan. 1995. Medicine, Philosophy, and Religion in Ancient China: Resear-
ches and Reflections Variorum reprints; 516. Brookfield: Ashgate Publishing Com-
pany.

Sterckx, Roel (Hrsg.). 2005. Of Tripod and Palate. Food, Politics, and Religion in
Traditional China. New York: Palgrave Macmillian.

Strong,  John S.  1992.  The Legend and Cult  of  Upagupta:  Sanskrit  Buddhism in
North India and Southeast Asia. Princeton: Princeton University Press.

Su Yun, Fang Xiuqi und Yin Jun. 2014. „Impact of climate change on fluctuations
of grain harvest in China from the Western Han Dynasty to the Five Dynasties (206
BCE–960 AD)“, in Science China Earth Sciences 57.7, S. 1701–1712.

Taishō shinshū daizōkyō kankōkai 大正新修大藏經刊行會  (Hrsg.). 1988. Taishō
shinshū daizōkyō kankōkai 大正新脩大藏經. Tōkyō: Daizōkyō shuppan kabushiki
kaisha.

van Ess, Hans. 2023. Konfuzius Gespräche – Neu übersetzt und erläutert von Hans
van Ess. München: C. H. Beck.

Welch, Holmes. 1958. The Parting of the Way – Lao Tzu and the Taoist Movement.
London: Methuen and Co Ltd.

Wiesehöfer, Josef und Kai Ruffing. 2022. „The End of the Kushan Empire“, in The
End of Empires, hrsg. von Michael Gehler, Robert Rollinger und Philipp Strobel.
Universal- und kulturhistorische Studien. Wiesbaden: Springer, S. 261–277.

Willemen, Charles. 2013. „Xuanzang about Avalokiteśvara, Jibin, and Madhyānti-
ka“, in Annals of the Bhandarkar Orinental Research Institute 94, S. 111-123.

Wiplinger, Gilbert. 2012. „Der Gebrauch des Xylospongiums – eine neue Theorie zu
den  hygienischen  Verhältnissen  in  römischen  Latrinen“,  in Spa  –  Sanitas  per
Aquam: Tagungsband des Internationalen Frontinus-Symposiums zur Technik- und

161



Samira Müller

Kulturgeschichte der antiken Thermen, Aachen, 18.–22. März 2009. Leiden: Peeters,
S. 295–304.

World Health Organization (WHO). „Snakebite in India“. https://www.who.int/in-
dia/health-topics/snakebite (Zugriff am 26. Juni 2023).

Wu, Li, Xinyuan Wang, Cheng Zhu, Guangsheng Zhang, Feng Li und Suyuan Li.
2012. „Ancient  culture decline after the Han Dynasty in the Chaohu Lake basin,
East China: A geoarchaeological perspective“, in  Quaternary International 275, S.
23–29.

Yeh, Hui-Yuan, Ruilin Mao, Hui Wang, Wuyun Qi, und Piers D. Mitchell. 2016.
„Early evidence for travel with infectious diseases along the Silk Road: Intestinal
parasites from 2000 year-old personal hygiene sticks in a latrine at Xuanquanzhi Re-
lay Station in China“, in Jounal of Archaeological Science: Reports 9, S. 758–764.

Zhan, Xiaoya, Wuyun Qi und Hui-Yuan Yeh. 2020. „Ancient Parasites Seen in the
Archaeology and Medical Contexts in the Han Dynasty, China“, in The Handbook of
Mummy  Studies,  hrsg.  von  Dong  Hoon  Shin  und  Raffaella  Bianucci.  Singapur:
Springer Nature. S. 1–19.

Zhang Butian 張步天. 2017. Shuijing zhu dili shuzheng 水經注地理疏證. Beijing:
Xianzhuang shuju.

Zhang Weiguo 張偉國. 2016. Shuijing zhu 水經注. Hongkong: Zhonghua shuju.

Zhu Jianping 朱建平. 2011. „Exploration of the Relationship between Geographical
Environment and Human Diseases in Ancient China“, in Journal of Traditional Chi-
nese Medicine 31.4, S. 382–385.

Zürcher, Erik. 2007. The Buddhist Conquest of China – The Spread and Adaptation
of Buddhism in Early Medieval China. Sinica Leidensia; 11, [1972]. Leiden: Brill.

162162


	Telemedizin und telemedizinische Gesundheitsplattformen
	Verbesserung der Diagnosefähigkeit mittels KI gestützter Verfahren
	Intelligente Roboter

