Kulturelle Innovation und soziale Integration:
Das Friedensfest (Taipinghui) in Yunnan'

Yadi Holzl

As the most significant religious event in Heijing, the so-called “town of salt” of Yunnan
Province, the plague expulsion festival known as “festival for peace” (Taipinghui) was held
by the Dongjing (Grotto Scripture) Assembly. Members of the assembly were not only local
ritual experts but also cultural and political elites. They identified the assembly as a Confucian
institution, although the origin of its teaching can be traced back to a Daoist cult of Wenchang
(God of Literature).

Based on fieldwork conducted in 2018, this paper presents the first detailed description of
the festival. One of the liturgies indicates that the festival initially emerged in response to a
concrete and immediate crisis caused by war and illness, and gradually evolved into a
preventative measure to avoid plagues and disasters. The concept of some rites, such as
“sending off the dragon boat” (song longchuan), which has a long tradition in China strongly
resembles the Daoist exorcistic rituals.

The festival contains not only exorcistic rites but also the veneration of Laozi and the
recitation of the Scripture of the Jade Sovereign (Yuhuang jing). Focusing in particular on this
text, which is a modified version of the Daoist scripture, this paper also shows how the Dong-
jing Assembly tried to build a new system for religious life in the local society, adapting to
the cultural diversity of the region. The ultimate goal was to achieve social solidarity and sta-
bility according to its Confucian Ideology.

Einleitung

Bis in die 1950er Jahre war das Friedensfest? (Taipinghui A7~ €, wortl. ,,Versamm-
lung fiir Frieden®) eine in Yunnan weit verbreitete religiose Veranstaltung. Durch
die Anbetung von Gottheiten und die Austreibung von Geistern diente es der Vor-
beugung von Bedrohungen wie Krankheiten und Seuchen und der Bewahrung des
Friedens. Einige Elemente &hneln stark den in China {iblichen Riten des Exorzismus,

1 Ich danke den Reviewern sowie Prof. Dr. Marc Winter, Samira Miiller, Liu Yue 2/1{, He
Yurong 1 % 2%, Prof. Dr. He Pikun fA[ A3, Liu Jianrong #1548 und Dr. Andreas Hélzl
fiir hilfreiche Hinweise.

2 Bisher gibt es noch keine wissenschaftliche Literatur dazu. Zu den entsprechenden de-
skriptiven Beschreibungen siche z. B. Chong Qian 1967 [1911], S. 87; Zhang Ziming und
Wang Fuchen 1967 [1932], S. 203-204; Liu Yue 2015; Peng Xingguo 2016.



164 Yadi Holzl

3 betrachtet werden kdnnen, worunter ,,Riten

die typologisch als ,rites of affliction
zur Wende einer Not, Bedrdngnis oder Wiederherstellung der kosmischen Ord-
nung* verstanden werden. Allerdings umfasste das Fest auch ein komplexes System
von Riten zu verschiedenen Anldssen und Zwecken, die dem lokalen religiésen und
sikularen Leben angepasst waren.

Das groBte Friedensfest Yunnans fand in Heijing 22, dem damaligen Zentrum
der Salzgewinnung, statt. Seitdem dort im Jahr 1340 die erste Behorde eingerichtet
wurde, hatte Heijing bis zur Qing-Zeit nicht nur die hochste Produktionsmenge, son-
dern fiihrte auch die hdchste Salzsteuer in der Provinz ab.’ Dort wurde das Fest von
der lokalen religidsen Gemeinde namens Dongjinghui il 48 € ¢ (Vereinigung des
Leitfadens der Hohlen) organisiert. Die Gemeinde, die spétestens im 16. Jahrhundert
in Yunnan auftauchte und bis in die Qing-Zeit hinein fast in jeder Region der Pro-
vinz zu finden war, identifizierte sich selbst als eine konfuzianische Religion, die
sich in gewissen Aspekten mit dem Daoismus und dem Buddhismus iiberschnitt. Thr
auffilligstes Merkmal ist die Kombination der Rezitation der Leitfdden’ (jing £
aus ihrem eigenen Kanon mit musikalischer Begleitung. Nach Wang Xingping 1 il
*F und Terry Kleeman stammt die religiose Praxis der Gemeinde aus dem Kult um
den Gott der Literaten (Wenchang 3 2). Diese Tradition kommt aus Zitong ¥ &
in Sichuan, wo der Daoist Liu Ansheng %% /5 (c. 1100—c. 1189) 1168 den Trans-
zendenten Leitfaden der Grofien Hohlen vom Gott der Literaten (Wenchang dadong
xianjing 3L 5 KIFALZS, Abk. Leitfaden der Grofien Hohlen) verfasste.® Nach einer

3 Siehe Turner 1968; Katz 1995b; Bell 1997, S. 115-120. Zur weiteren Diskussion des chi-
nesischen Exorzismus siehe Hsu 1983; Li Fengmao 1993; Katz 1995b; Li Fengmao 2001;
Reiter 2010; Lagerwey 2011; Reiter 2011; Jiang Shoucheng 2010; Hsieh Tsung-hui 2014;
Jiang Shoucheng 2017.

4 Hodl 2003, S. 684.

5 Vogel 2013, S. 276.

6 Hierzu siehe Kleeman 1994; Zhang Xingrong 1998; Rees 2000; Wang Xingping 2004;
Ma Jianxiong 2014; Wang Chien-chuan 2018.

7 Das Wort jing taucht sehr hdufig im Titel der Ritualtexte der Dongjing-Gemeinde auf. Es
bezeichnet urspriinglich den sogenannten Kettfaden beim Weben, und wurde im
Konfuzianismus als Bezeichnung der konfuzianischen Klassiker, im Daoismus als Titel
der kanonischen Werke oder religiésen Schriften, und im Buddhismus als Ubersetzung fiir
Sanskrit sitra verwendet. Es ist aber nicht uniiblich, jing als Leitfaden zu libersetzen, sie-
he z. B. Bauer 2006, S. 130; van Ess 2011, S. 71. In diesem Paper wurde es ebenfalls als
,Leitfaden iibersetzt, da die meisten Werke dieser Art der Dongjing-Gemeinde vor allem
als Anweisung fiir die Auffiihrung eines Rituals dienten.

8 Wang Xingping 2004; Kleeman 1994, S. 18, 82—-83. Zum Kult um den Wenchang und
Daoist Liu Ansheng siehe Reiter 2002: S. 39-50; Verellen und Schipper 2005: S. 1203-



Das Friedensfest (Taipinghui) 165

Hypothese von Zhang Xingrong 5 # % beschiftigten sich Konfuzianer in Yunnan
wie Li Yuanyang Z=7GF% (1497-1580) und Zhao Xueping #55 if (1495-1569) ab
dem 16. Jahrhundert damit, die daoistischen Leitfiaden und Rituale anhand der kon-
fuzianischen Weltanschauung umzuarbeiten, woraus sich allméhlich die Basis der
Dongjing-Gemeinde bildete.’

Wiéhrend der Republik-Zeit blieb die Gemeinde weiterhin aktiv. Zwischen den
1950er und 1970er Jahren wurden alle religidsen Veranstaltungen der Gemeinde
verboten. Trotz der Unterbrechung ist diese Gemeinde aber nicht verschwunden.
Denn zahlreiche Ritualtexte wurden heimlich aufbewahrt. Seit den 80er Jahren wur-
den von den damaligen Mitgliedern in fast jeder Stadt Yunnans erneut Dongjing-Ge-
meinden gegriindet, obwohl sie hiufig offiziell nicht als religiose Organisation, son-
dern als Musikverein anerkannt sind. So wurde beispielsweise der Gemeinde in Hei-
jing 2017 die Genehmigung von der Stadt als Heijing dongjing yinyue xiehui 223
K445 (Verein der Dongjing-Musik in Heijing) verliehen. Das Schwerge-
wicht der Unterstiitzung von der Regierung liegt unter anderem auf dem Schutz der
Musik, die als lokales immaterielles kulturelles Erbe betrachtet wird. Da die Musik
ein Teil der religiésen Veranstaltungen ist, werden solche Aktivititen geduldet.'

Vor diesem Hintergrund wurde die Tradition des Friedensfests 1950 in Heijing
beendet. Allerdings erinnern sich noch einige iiber 80-jahrige Ritualexperten an den
ganzen Ablauf und bewahren die entsprechenden Ritualtexte. Um die Dongjing-Mu-
sik zu retten und den Tourismus zu entwickeln, unterstiitzte die Regierung 2018 die
Dongjing-Gemeinde dabei, das Fest wiederzubeleben. Jedoch wurde das Fest auf-
grund finanzieller Schwierigkeiten und Personalmangel vereinfacht und kann seit
2019 nicht mehr wie geplant stattfinden. Die vorliegende Studie basiert auf Daten
aus meiner eigenen Feldforschung in Heijing im Jahr 2018"" und versucht dem For-
schungsfeld einen ersten Zugang zu diesem Fest, das vor 1950 regelméafBig durchge-
fiihrt wurde, zu bieten. Das 2018 veranstaltete Fest wird dabei nur am Rande be-

1210. Pregadio 2008: S. 1035-1036; Hsieh Tsung-hui 2013, S. 125-126; Kim 2015.

9 Zhang Xingrong 1998, S. 9-10.

10 Aus diesem Grund gibt es jetzt vor allem in den beriithmten Touristenstddten in manchen
Gemeinden die Tendenz, die Musik fiir rein touristische und kommerzielle Zwecke vorzu-
tragen. Siehe dazu Rees 2000, S. 162—164.

11 Die Feldforschung fand zwischen dem 16.03 und dem 19.04.2018 statt und wurde von der
Promovierendenforderung GCCW (Global Cultures - Connecting Worlds) der Universitét
Miinchen finanziert. Das Hauptziel war die religiose Praxis der Dongjing-Gemeinden in
Heijing, Lufeng 4% % Jianshui 7K und Kunming £ %] der Provinz Yunnan zu untersu-
chen.



166 Yadi Holzl

riicksichtigt. Die Untersuchung legt einen Fokus auf die Bezichung der Gemeinde
zur lokalen Gesellschaft. Sie versucht zu beantworten, (1) wie die Gemeinde im Fest
Elemente aus dem Daoismus, dem Konfuzianismus, dem Buddhismus und den
Volksreligionen der verschiedenen ethnischen Gruppen vereinigte und umarbeitete,
um sich an die vielfaltige kulturelle und religiose Umgebung anzupassen, und (2)
wie und warum die Gemeinde versuchte durch das Fest und andere Tétigkeiten als
Katalysator der sozialen Integration zu wirken.

Das religiose Leben in der multiethnischen Gesellschaft

Ab der Yuan-Zeit entwickelte sich in Heijing im Laufe der Zuwanderungspolitik
und des Wirtschaftsaufschwungs allméhlich eine multiethnische Gesellschaft. Wah-
rend der spédten Kaiserzeit wohnten dort au3er Han-Chinesen noch andere ethnische
Gruppen, die mit den heute offiziell anerkannten nationalen Minderheiten der Yi #%,
Bai [, Hui [F] und Miao 1%/ zusammenhiingen. Dabei spielten die Han-Chinesen in
der Politik, Wirtschaft, Kultur sowie Religion eine dominante Rolle. Wéhrend der
Republikzeit hatte die kleine Stadt mit circa 10 000 Einwohnern 75 Tempel, wovon
die meisten buddhistisch oder daoistisch waren.'? In einigen Tempeln wurden Kon-
fuzius, Laozi und Shakyamuni gemeinsam verehrt, '* was die vorherrschende Ten-
denz zum Synkretismus der Drei Lehren veranschaulicht. In Heijing wurde die Ge-
schichte der Dongjing-Gemeinde wie folgt tiberliefert:

Die Lehre der Dongjing-Gemeinde in Heijing wurde wéhrend der Regierungs-
devise Zhiyuan %7t (1335-1340) der Yuan-Dynastie eingefiihrt. Spiter ist sie
wegen Kriegen untergegangen. 1735 lieB3 sich ein Geschédftsmann namens Li
Wenshu %= 3 i& in Heijing nieder. Er kam aus dem Landkreis Jinxi 4 %3 in
Jiangxi. ... Er beherrschte das Wissen der konfuzianischen Klassiker und Ge-
schichten und war versiert in der Musik. ... Er spendete Mittel fiir die Renovie-
rung des Tempels von Wenchang und Felder fiir die reguléren religiésen Prak-
tiken, deren Ertrag iiber zehn dan 1 Getreide zihlte."

12 Liu Jianrong, Peng Xingguo und He Pikun 2015, S. 2-3. Die genaue Anzahl ist: (1) 33
buddhistische Tempel, (2) 15 daoistische Tempel, (3) zwei konfuzianische Tempel, (4) 16
Tempel fiir die lokalen Gottheiten der Han-Chinesen, (5) drei Tempel des ,,Einheimischen
Herrschers* der Yi, (6) fiinf Moscheen, und (7) eine christliche Kirche.

13 Shen Maojia 2003 [1710], S. 122, 129, 135, 196.

14 Liu Yue et al. 1991. Meine Ubersetzung.



Das Friedensfest (Taipinghui) 167

Auf einer in Heijing gefundenen Stele von 1340 wurde ein ,,Prediger der Lehre der
GroBen Hohlen* (Dadong xuandao xiansheng R & i 45 42)"° erwéhnt, was zeit-
lich mit der obigen Geschichte {ibereinstimmt. Dabei kdnnte es sich um ein Mitglied
der frilhen Dongjing-Gemeinde gehandelt haben. Der Tempel von Wenchang wurde
in der Ming-Dynastie errichtet und 1678 umgebaut. Bis heute wird Wenchang in
Heijing als ,,Stifter der Lehre der GroBen Héhlen* (Dadong jiaozhu X %1 ) be-
zeichnet. Das bestitigt die Hypothese von Wang und Kleeman, dass sich die Dong-
Jjing-Gemeinde aus einem Kult um den Gott der Literaten herausgebildet hatte. Wo
genau Li Wenshu dieser Lehre begegnete, bleibt unklar. Zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts zdhlte die Gemeinde iiber vierzig Mitglieder.'® Der Beitritt war lediglich Mén-
nern von hohem Ansehen gestattet, welche die konfuzianische Bildung abgeschlos-
sen hatten. Deswegen war die Gemeinde gleichzeitig auch das Zentrum der lokalen
kulturellen und politischen Elite. Ihr Kanon bestand vermutlich aus iiber 30 Leitfa-
den"’, wobei der Leitfaden der Grofien Hohlen und der Leitfaden des Jadekaisers
(Yuhuang jing £ 5 %) am hiufigsten rezitiert wurden. Die Musik fiir die Rezitation
orientierte sich an einem Repertoire von etwa vierzig Melodien (qupai Mi}#). Am
ersten und fiinfzehnten Tag jeden Monats sowie an den Geburtstagen einer jeden
Gottheit rezitierte die Gemeinde zu deren Verehrung und zur Akkumulation spiritu-
eller Verdienste (jilei gongde 1 2 I {fi) gemeinsam die Leitfiden. Die iiber 100 in
den Leitfdden erwidhnten Gottheiten stammen groBtenteils aus dem Daoismus und
dem Konfuzianismus, aber auch aus dem Buddhismus und den lokalen Volksreligio-
nen. Diese Mischung ist ein Ergebnis der kulturellen Vielfalt der Gesellschaft, und
zugleich ein Grund fiir deren Beliebtheit bei der Bevolkerung. Abgesehen vom Frie-
densfest wurden die meisten anderen religiosen Aktivitaten in der Gesellschaft, wie
z. B. der Kult um den Gott des Reichtums (Caishenhui ¥ #11€r), ebenfalls unentgelt-
lich von der Gemeinde geleitet.'® Als lokale kulturelle und politische Eliten wurden
die Mitglieder so auch zu Ritualexperten der Gesellschaft.

Gleichzeitig akzeptierten die Han-Chinesen die Gottheiten der Einheimischen.
Deren religiése Tradition wurde allerdings erst nach einer Uberarbeitung legalisiert.
Zum Beispiel wurden gemél einer Steleninschrift von 1503 die urspriinglichen Sta-

15 Li Yuandao und Wanzhetu 2005 [1269], S. 34.
16 Zhang Xingrong 1998, S. 439.
17 Da die meisten Leitfdden wiahrend der Kulturrevolution verloren gingen, handelt es sich

um meine Schitzung aufgrund des jetzigen Bestands, siehe Zhang Xingrong 1998, S.
441-442.

18 Zhang Xingrong 1998, S. 441; Shi Yueling 2015.



168 Yadi Holzl

tuen der Yi im Tempel des ,,Einheimischen Herrschers® (Chin. Tuzhu 7, auf Yi
mi*'si*®) zerstort. Die Gottheiten im Tempel des Einheimischen Herrschers unter-
scheiden sich von Region zu Region. In diesem Fall wurde vor allem Mahakala, eine
Gottheit des esoterischen Buddhismus als ,,Einheimischer Herrscher verehrt."”
Nach den iiberarbeiteten Richtlinien der Han-Chinesen ,,verehrte man [nun] die ein-
heimischen Gottheiten mit den chinesischen Riten® (yong huali yi ji qi tushen JF
18 PLEE I A 4. 20 Auf diese Art und Weise iiberlebte zumindest ein Teil des Glau-
bens der Yi und der anderen ethnischen Gruppen.

Vielfalt der Anldisse und Riten des Fests

In Heijing wird miindlich iiberliefert, dass das Friedensfest mindestens 300 Jahre
lang regelméBig veranstaltet wurde.?' Bisher wurden dazu jedoch keine historischen
Belege gefunden. Auf einer Stele in Yiliang ‘5. & vom Ende des 17. Jahrhunderts
wird von einem Fest im Tempel des Einheimischen Herrschers der Yi berichtet. Die
verwaschene Inschrift lautet:

Es ist der zweite Monat im Friihling. ... (23 unlesbare Schriftzeichen) [Man]
preist drei ganze Tage lang den Frieden. Vermutlich ist das auch eine der wun-
dervollsten Sehenswiirdigkeiten unserer Provinz Yunnan.

RpE AR - P HRHOZ =, TR TEbce. »

Obwohl die Nachbardorfer von Heijing das Friedensfest genau am Geburtstag des
Einheimischen Herrschers veranstalteten, ist nicht nachweisbar, ob das oben er-
wihnte Fest im Zusammenhang mit dem Friedensfest steht. Zumindest ein Gegenar-
gument lasst sich in einer vormodernen Ethnografie von 1891 finden, die behauptet,
dass die Tradition urspriinglich aus dem Kreis der Han-Chinesen und nicht der Yi
stammt.”

Als grofite Veranstaltung des ganzen Jahres fand das sechstigige Fest zwischen
dem 12. und 17. Tag des zweiten Monats statt. Es wurde von der lokalen Gentry
(shen %) und der Regierung finanziell unterstiitzt. Die Griinde, um das Fest zu ver-

19 Shen Maojia 2003 [1710], S. 116. Siehe hierzu Yang Fuwang und Pu Youhua 2013; Luo
Yong 2013; Zhao Yuzhong 2016.

20 Shen Maojia 2003 [1710], S. 117.

21 Die Information stammt von Liu Yue %% (geb. 1930) aus Heijing, Yunnan.

22 Anon. 2006 [c. 1600], S. 175.

23 Yunnandaxue tushuguan 2005, S. 23.



Das Friedensfest (Taipinghui) 169

anstalten, waren vielseitig. Einerseits glaubte man, dass Ungliick von Seuchengot-
tern (Wenshen i) oder Seuchengeistern (Yigui 3% %) zur Menschheit gebracht
wiirde. Manchmal geschah ein Ungliick, wenn sie sich verirrten. Aber manchmal
war ein Ungliick die absichtliche Bestrafung der Gottheiten fiir die Siinden der
Menschheit. Da Heijing frither hiufig unter Pliinderungen und Epidemien litt, muss-
te man durch das Fest ,,die Gottheiten fiir Gliick empfangen und die Seuchengotthei-
ten verabschieden* (ying xishen song wenshen IMEA, XML A1).%* In einem im Fest
verwendeten Ritualtext namens Liturgie der Anbetung des irdischen Verwalters zur
Beseitigung und Austreibung eines Ungliicksfalls (Disi rangjie qigian ke b &) HEfi#
#Zig R}, Abk. DRQK) haben sich Spuren vom damaligen sozialen Konflikt erhalten:

In Yunnan sind viele Dorfer verwahrlost. Die einfachen Biirger haben viel ge-
litten. Wie kann man es ertragen, wenn einem in diesem unruhigen Zeitalter
auch noch die Kranken zur Last fallen?

RN, DR G, AL A .

Dies weist drauf hin, dass das Fest zumindest anfanglich zum Teil eine Reaktion auf
den unmittelbaren sozialen Notstand war, der durch andauerndes Kriegsgeschehen
und Krankheiten verursacht wurde. Spiter verwandelte es sich in ein prophylakti-
sches Ritual. Aufgrund der begrenzten Information kann der genaue historische Hin-
tergrund nicht zuriickverfolgt werden, dennoch ldsst sich ein Zusammenhang zwi-
schen der Entstehung des Rituals und manchen historischen Ereignissen vermuten.
Etwa ab 1772 war Yunnan jahrzehntelang stark von der Pest betroffen. Die soge-
nannte ,,Panthay-Rebellion” zwischen 1856 und 1873 verschlimmerte die Lage der
Epidemie zusitzlich.”® 1869 verstarben zwei Drittel der Bevolkerung in Heijing an
der Pest.”’” Die Bevolkerung erinnerte sich in den 1950ern noch, dass das Friedens-
fest wihrend und nach der Krise in vielen Regionen jahrlich als eine der wirksams-
ten MaBnahmen angesehen wurde.”®

Andererseits feierte man das Fest auch, um den Begriinder des Daoismus zu ver-
ehren. Der 15. Tag, der den Hohepunkt des Festes bestimmt, ist der Geburtstag von
Laozi. Der Tradition der Dongjing-Gemeinde zufolge ist der Termin speziell fiir ihn
festgelegt und weicht deswegen von den Zeiten in anderen Regionen ab. Allerdings

24 Liu Yue 2015, S. 216.
25 DRQK S. 8.

26 Benedict 1996, S. 39-47; Li Yushang und Cao Shuji 2001, S. 182—193. Zur Panthay-Re-
bellion siche Atwill 2006.

27 Yunnansheng lufengxian difangzhi bianzuan weiyuanhui 1997, S. 582.
28 Li Yushang und Gu Weifang 2012, S. 144-145.



170 Yadi Holzl

ist Laozi nicht die einzige verehrte Gottheit im Fest. Der Hauptaltar des ganzen Fes-
tes wurde im GroBen Tempel der Drachengétter (Dalongci K ¥t 47]) eingerichtet,
worin die lokale Drachengoéttin der Sole namens Azhao (Yanshui nii longwang A-
zhao ' 7K LcHE L BT 44) verehrt wurde. Sie ist vermutlich eine Kombination von
zwei Gestalten, ndmlich einem im Ursprungmythos der Yi erwéhnten Madchen na-
mens Azhao, das die erste Solequelle gefunden hat, sowie einer neunkdpfigen
Drachenggttin, deren Urspriinge zum neunkdpfigen Vasuki des esoterischen Bud-
dhismus zuriickverfolgt werden konnen.” Seit 1426 ist sie die offizielle
Beschiitzerin der Saline sowie der Stadt. Uber dem Altar im Tempel wurden Bilder
von Laozi, Shakyamuni und Konfuzius aufgehéngt, die von Darstellungen des
Wahren Kriegers (Zhenwu ¥ 1) und des Gottes der Literaten begleitet wurden.
Wihrend des Fests war der Fleischverkauf in der ganzen Stadt verboten.

Tabelle 1 Ablauf des Friedensfests®

Tag Riten wiederholte Tétigkeit

1 Abend: Erdffnungsritual am Altar (gitan #215),
Bekanntmachung unter den Gottheiten (fadie shenzou
SRR 5E)
2 Tagsiiber: Einladung der Papierstatuen der fiinf
Marschille (vingshuai I fil)
Abend: Empfang von Sole und Wasser (gingshui #&
7K) Rezitation des Leitfa-
3 Tagstiber: Bekanntmachung unter den Einwohnern dens des Jadekaisers
(fazou 9%7%) und der anderen Leit-
Abend: rituelle Reinigung der Stadt (sajing J8F) fiden
Nacht: Vorlage eines Gliickwunschschreibens an
Laozi (baizhang JE )
Nachmittag: exorzistischer Umzug (yajie #47)
5 Wegschicken und Verbrennung des Drachenboots
(song longchuan FEBERMT)
6 Verabschiedung und Verbrennung der Geméilde und
Papierstatuen der Gottheiten (songsheng i%52)

Am ersten Tag wurden 39 , Invokationen® (baogao E iiti) gesungen, die im Leit-
faden des Jadekaisers stehen, um die Feierlichkeiten am Altar zu erdffnen (siche

29 Bai Zengfu et al. 2005 [1494], S. 461; Shen Maojia 2003 [1710], S. 164. Zur Verehrung
der Drachengoétter in Yunnan siehe Lian Ruizhi 2015; Lian Ruizhi 2019, S. 247-269.

30 Tabelle 1 stellt lediglich die Hauptriten des Festprogramms dar. Fiir weitere Details siche
Liu Yue 2015; Peng Xingguo 2016.



Das Friedensfest (Taipinghui) 171

Tab. 1). Wihrend fiinf Invokationen dem Jadekaiser gewidmet waren, wurden die
anderen dafiir verwendet, um jeweils eine Gottheit einzuladen. Diese konnen vier
Gruppen zugeordnet werden. Die groBite Gruppe enthélt Gottheiten aus dem daoisti-
schen Pantheon, beispielsweise die Drei Reinen (Sanging —i%), den Heiligen Vater
und Himmlischen Ehrwiirdigen (Shengfu tianzun %4 K %) und die drei daoisti-
schen Gottheiten auf dem Altar. Die zweite und dritte Gruppe umfassen buddhisti-
sche und konfuzianische Gottheiten wie Shakyamuni und Konfuzius. In der letzten
Gruppe befinden sich lokale Schutzgotter, beispielsweise die Drachengéttin der
Sole, der Erdgott (Tudi 1-#h), und der Einheimische Herrscher. Nach Anrufung der
Gottheiten wurde eine Petition (buzou 7ii Z%) an sie gelesen, um ihnen den Beginn
des Fests mittzuteilen. Am folgenden Tag rezitierte die Dongjing-Gemeinde im
Tempel des Gotts des Reichtums die Invokation der fiinf Marschille des daoisti-
schen Donnerministeriums (Leibu wushuai 75 i F.AT). Diese heiBen Wang T, Ma
55, Zhao i, Wen il und Yin fi% und sind fiir den Exorzismus zustéindig. Danach
wurden ihre Papierstatuen aus dem Tempel zum Altar getragen und vor dem Ein-
gang aufgestellt, um den Altar bewachen zu lassen. Am Abend wurden nach der In-
vokation der Drachengbtter von zwei in Heijing gelegenen Quellen jeweils ein
Eimer mit Sole und Wasser geholt. Um die Stadt rituell zu reinigen, wurden damit
am dritten Tag alle Straen mithilfe von Weiden- und Kiefernzweigen besprengt.
Kurz vor Anbruch der Nacht wurde ein Gliickwunschschreiben an Laozi (daozu he-
biao JEAH # ) vorgelesen und verbrannt. Als Hohepunkt des Fests am vierten Tag
gab es einen grolen Umzug mit Musik durch die ganze Stadt. Dazu waren auch Ein-
wohner aus allen ethnischen Gruppen, Gliaubige anderer Religionen und Beamte ein-
geladen. Etwa 30 Jugendliche und Kinder, die als Gottheiten und Unsterbliche
verkleidet waren marschierten an der Spitze. Danach folgten Mitglieder der Dong-
Jjing-Gemeinde, die religiose Musik machten, sowie Buddhisten, die Sutren rezitier-
ten. Eine groe Menge von Einwohnern in festlicher Kleidung ging hinterher. Beim
Umzug wurden die fiinf Marschille und ein aus Papier gebasteltes groles Drachen-
boot getragen, um die Seuchengeister zu erschrecken und auf das Boot zu treiben.
Am fiinften Tag wurde ein exorzistisches Ritual mit der Liturgie DROK vor dem
Drachenboot abgehalten, wodurch 27 Seuchengottheiten und 98 Seuchengeister zum
Besteigen des Bootes eingeladen wurden. Darunter waren beispielsweise der Gott,
der Desaster und Gift in fiinf Himmelsrichtungen ausstreut (Wufang weizai budu
shen F1.77 % SMi 75 M) und der Gott, der Kopfschmerzen verursacht (Tounao teng-
tong shen SR P M. Thnen wurde ein Passierschein (hesong wenyin F11% 3 5])
verlichen, um den Ort zu verlassen. Das Boot wurde anschlieBend am Ufer ver-



172 Yadi Holzl

brannt. Am letzten Tag wurden ebenfalls die Bilder und Papierstatuen aller Gott-
heiten verbrannt, nachdem eine Eingabeschrift iiber die Vollendung des Fests (7ai-
pinghui yuanman shu X7~ € [El i 5 ) an sie gelesen worden war. Wihrend des
Fests wurden fortwiihrend Talismane (fir £47) zum Schutz verteilt.

Die Wurzel der Hauptriten kann zur alten Tradition des chinesischen Exorzismus
zuriickverfolgt werden. Ein Text aus der Song-Dynastie berichtet, wie Leute in Hu-
nan Seuchen durch ein dhnliches Ritual mit einem Boot auswiesen.’' Seit dem 12.
Jahrhundert spielen die daoistischen Donner-Rituale (leifa 757%) eine wichtige Rolle
beim Exorzismus.*? Die exorzistischen Krifte der Marschille, Invokationen, Talis-
mane und viele andere Elemente sind zweifellos aus dem System der daoistischen
Religion und vor allem den Donner-Ritualen entliechen. Das Konzept und der Pro-
zess des Rituals in der DROK ist dhnlich wie die daoistische Liturgie des Rituals zur
Austreibung der Seuchen und zum Wegschicken des Boots vom Géttlichen Empyre-
um (Shenxiao gianwen songchuan yi #1175 1 J& 1% 15 /% ).* Ein Teil der erwiihnten
Seuchengotter ist sogar identisch.

Allerdings ist der Unterschied zwischen dem Friedensfest und den daoistischen
Exorzismus-Ritualen erheblich. Es war beispielsweise eine Neuerung, den Geburts-
tag von Laozi und das Exorzismus-Ritual zu verbinden. Die Riten sowie die Liturgi-
en wurden von der Gemeinde selbst nach Vorbild der daoistischen Religion und ge-
maél ihrer eigenen Ideologie zur Verehrung der Gottheiten geschaffen. Jeder im Fest
verwendete Text hatte eine feste Vorlage mit spezifischen Liicken zu Ort, Zeit und
Person, die je nach Situation ergénzt werden konnten. Die Sammlung dieser Vorla-
gen heiBt Wahre Tradition der Drei Lehren (Sanjiao zhenzong —#(¥.5%). Die Vor-
lage setzt mit folgendem Wortlaut ein: ,,Vererbung der Lehre unter dem Tor der
GroBen Vollendung® (dacheng menxia sijiao X&' T i1#7).>* Das Tor bezieht sich
auf den Konfuziustempel. Obwohl das Format der Vorlage tatsdchlich den daoisti-
schen Vorlagen (biao 3 ) 4hnelt, erhob die Gemeinde dadurch den Anspruch auf
ihre Zugehorigkeit zum Konfuzianismus. In den Schreiben, die die Ausdrucksweise
offizieller Dokumente der Kaiserzeit nachahmten, bezeichnete die Gemeinde sich
selbst als ,,Untertanen‘ (chen Fi). Als Herrscher des Jenseits mussten die Gottheiten
respektvoll behandelt werden. Die konfuzianische Disziplin beziiglich sozialer Be-
ziehungen und die Morallehre sind tief ins Fest eingedrungen. Mithilfe des Fests

31 Zhuang Chuo 1993 [1143], S. 21.
32 Siehe Reiter 2010.

33 Siehe Pregadio 2008, S. 891-892.
34 Anon. ca.1800,Bd. 1, S. 1.



Das Friedensfest (Taipinghui) 173

wollte die Gemeinde die Ordnung und Stabilitidt des Dies- und Jenseits wiederher-
stellen. Einerseits bat die Gemeinde ,,die Gottheiten zum richtigen Weg zuriickzu-
kehren und die Geister nicht auf einen Irrweg zu geraten® (wei shenzhe guiyi zheng-
dao, wei guizhe wuru xiezong FME MK IETE, 4 WE 21 NABS).» Andererseits
bat die Gemeinde auch alle Einwohner um Loyalitdt und Frommigkeit gegeniiber
den Gottheiten:

Alle bringen zusammen den Gliickwunsch (an Laozi) respektvoll und mit gan-
zem Herzen vor. Wéahrend (dem Anlass) biifit man fiir die Schuld. (Somit) wer-
den Seuchen und Desaster vertrieben.

SRE M, AR . AP AR A, T .
Das Wort zhong % (alle) taucht sehr hiufig im Fest auf. Die Teilnahme der Bud-
dhisten und die Anbetung der Drachengéttin der Yi zeigen, dass die Veranstaltung
mit einem gewissen Wunsch nach sozialer Integration verbunden ist.
AuBer der Auffithrung der obigen Riten rezitierte die Dongjing-Gemeinde wéh-
rend des Festes tdglich mit musikalischer Begleitung vor dem Altar entsprechende

Leitfaden aus ihrem Kanon. Am héufigsten wurde der Leitfaden des Jadekaisers
verwendet.

Schopferische Transformation des Leitfadens des Jadekaisers

Der vierbéndige handschriftliche Leitfaden trigt den vollen Titel Mysterioser Stan-
dard fiir die Auffiihrung des kombinierten Leitfadens iiber die urspriinglichen Taten
des erhabenen und hochgestellten Jadekaisers (Gaoshang yuhuang benxing jijing
yanyi xuanfan 5 I F 2 ARAT L LB AR X8, Abk. YHJX). In den Handschriften
wurde keine bibliografische Information hinterlassen. Zwei andere Dongjing-Ge-
meinden der Nachbarstidte Daoyao K%k und Chuxiong %/ besitzen jeweils einen
fast identischen Leitfaden mit dem gleichen Titel, die auf 1902 und 1864 datiert
sind.”” Dank des Vorworts der Chuxiong-Version ist bekannt, dass diese ein Nach-
druck war,*® was wiederum bedeutet, dass die Heijing-Version vor 1864 verdffent-
licht wurde. Viele Abschnitte der ersten und letzten Binde befinden sich auch im

35 DRQOK S. 10.
36 TSJB.

37 Zhang Xingrong 1998, S. 168; Yang Wude, Ou Wuming und Tao Wudong 1864, Bd. 1,
S. 10.

38 Yang Wude, Ou Wuming und Tao Wudong 1864, Bd. 1, S. 10.



174 Yadi Hélzl

Kombinierten Leitfaden iiber die urspriinglichen Taten des erhabenen und hochge-
stellten Jadekaisers (Gaoshang yuhuang benxing jijing 7 I 5 2 ARITHE 4L, Abk.
YHJ) aus der Bayerischen Staatsbibliothek. Dem Nachwort von YHJ zufolge handelt
es sich dabei um eine umgearbeitete Version des Originals, das 1616 in Peking ge-
kauft und nach Yunnan gebracht wurde. Die Version ist 1622 in Kunming erschie-
nen und wurde 1829 in Kanton nachgedruckt.”” Der Titel von YH/J ist identisch mit
zwei Werken aus dem daoistischen Kanon Daozang i& %, (CT 10, CT 11). Obwohl
die Titel aller fiinf ,,Rubriken (pin fi)* von YHJX und CT 10, 11 identisch sind, ist
die Ausformulierung des Inhalts sehr unterschiedlich. Nach aktueller Forschung ist
der daoistische Leitfaden des Jadekaisers ungefihr 1218 entstanden.*’ Von Bedeu-
tung ist, dass diese erste Version moglichweise auch von der gleichen daoistischen
Schule in Zitong produziert wurde, genau wie der Leitfaden der Grofien Hohlen. Die
Produktion des Leitfadens des Jadekaisers stand im Zusammenhang mit den Bestre-
bungen, das Leid zu lindern, das durch Kriege, Epidemien, Naturkatastrophen und
Hungersnote verursacht wurde.” Wahrscheinlich ist der YHJX eine Variation des
daoistischen Leitfadens. Ein Teil davon entstand vermutlich 1622 oder frither. Die
Verbindung mit der gleichen daoistischen Schule und die erlésenden Funktionen der
Schrift sind zwei Griinde dafiir, warum dieser als einer der wichtigsten Leitfaden fiir
die Dongjing-Gemeinde galt und fiir das Friedensfest verwendet wurde.

Wie der Titel bereits aussagt, wurde der YHJX speziell zur Verwendung wihrend
der Auffithrung verfasst. Durch den folgenden Prozess wurde eine neue Version pro-
duziert, die den religiésen Praktiken der Gemeinde angepasst war:

(1) Einrichtung der Autoritét: Es wurde hervorgehoben, dass, als der Jadekaiser
zur Welt kam, er von ,,armen Konfuzianern* (hanru F17)*, eine Selbstbezeichnung
der Dongjing-Mitglieder, empfangen wurde. Dadurch verschaffte die Gemeinde sich
die Legitimitit sowie die Autoritét tiber die Gestaltung des Leitfadens.

(2) Ersetzung mit Versform: Der erste Band, der in Versen verfasste Hymnen
(zan #%) und Invokationen enthilt, wurde neu hinzugefiigt. Dadurch wurde ein neues
System der Verehrung geschaffen, in dem die Gottheiten der Gemeinde miteinbezo-
gen wurden. Die Inhalte vom zweiten bis zum vierten Band stammen gut zur Halfte

39 YHJBA.2,S.20a-21b.

40 Das sind (1) Qingwei tiangong shen pin WK = #\ih, (2) Taishang daguangming yuan-
man dashenzhou pin K _F X GHIIEIR KM U8 5, (3) Yuhuang gongde pin T 5 D)4 5,
(4) Tianzhen huchi pin RKEFEFF T und (5) Baoying shenyan pin 2 JEM 5 5.

41 Siehe Hsieh Tsung-hui 2009; Hsieh Tsung-hui 2013; Schachter 2014; Schachter 2015.

42 Hsieh Tsung-hui 2009; Hsieh Tsung-hui 2013, S. 137-174; Schachter 2015, S. 98.

43 YHJXBA.3,S. 47.



Das Friedensfest (Taipinghui) 175

aus der urspriinglichen daoistischen Version. Auf den gesamten Leitfaden wurde je-
der Abschnitt in kurzen Versen zusammengefasst, die hiufig fiinf- oder siebensilbig
sind. Beispielsweise wurde der erste lange Abschnitt der ,,Rubrik zum Verdienst des
Jadekaisers (Yuhuang gongde pin 5 S I #)* durch nur vier Verse ersetzt:

Krieg, Seuche, Heuschreckenplage, Uberschwemmung und Diirre sind alles
Ungliicke. Leute auf der ganzen Welt leiden an apokalyptischen Kalamititen.
Durch die Auffithrung und Rezitation des Leitfadens des Jadekaisers werden
Gesundheit und Wohlergehen bewahrt.

S S B, KR TS AN o i N ST A, A R AR B,

Die andere Hilfte des Texts der Bande zwei bis vier besteht aus Aufsétzen mit der
gleichen Struktur zur Bewunderung des Jadekaisers und Betonung der Wirkung des
Leitfadens. Die Verse sind nicht nur geeigneter fiir die Melodien der Gemeinde, son-
dern bleiben auch besser im Gedéchtnis.

(3) Standarisierung durch Anweisungen: An bestimmten Stellen wurde gekenn-
zeichnet, welche Bewegung ausgefiihrt, auf welche Weise die Passagen rezitiert und
die entsprechende Musik gespielt werden muss. (Abb. 1) Mit den Anweisungen
wurden die Rezitation und Ritualhandlungen reguliert und standarisiert.

(4) Erlangung des universellen Werts: Nach Bony Schachter geht es bei der
daoistischen Version um personliches und familidres Wohlergehen, was ,.the exact

<46

opposite of the Confucian rites patronized by the Chinese state*® reprasentiert. Im

Gegensatz dazu wird im YHJX auf der ersten Seite bereits betont, dass das Ziel der
Rezitation darin besteht, ,,den Staat zu segnen, das Gliick zu empfangen und die
Aufrichtigkeit auszudriicken (zhuguo yingxi biao cunchen Pt [B il = 3£ ~} 1k ).
Nicht nur staatliche, sondern auch diverse individuelle Interessen wurden gleichzei-
tig beriicksichtigt:

Durch die Rezitation des Leitfadens bekommen Handwerker doppelten Ruhm
und Gewinn. Geschéftsleute haben Kisten voll Reichtiimer. Konfuzianische
Beamte machen eine steile Karriere. Buddhisten und Daoisten gewinnen Er-
leuchtung des Wahrens und treten ins Mysterium ein.

HRHASSL, - TIMERAZE, HMEAEM Ho R 1, BIERE.
FETE /}IL: rn/\)\ﬁ’]‘ 48

44 CT10Bd. 2, S. 1a—1b.
45 YHJXBA. 3, S. 67.

46 Schachter 2015, S. 129.
47 YHJXBd. 1,S. 1.

48 YHJXBd. 4, S. 47.




176 Yadi Holzl

Mit solchen Innovationen gilt der YHJX als eine fiir alle wirksame universelle
Methode, die von der Hierarchie und Religion unabhéngig ist. Die gleiche Idee ver-
korpert sich auch in anderen Details des Friedensfests. Bei diesem groften Fest des
gesamten Volks versuchte die Dongjing-Gemeinde die sozialen, ethnischen und reli-
gidsen Grenzen zu verwischen. Unter diesem Gesichtspunkt bietet das Friedensfest,
das die Koexistenz vielfaltiger kultureller Formen der Gesellschaft widerspiegelt,
sowohl religiose Mafinahmen, um Krisen und Risiken des Alltagslebens wie der Ge-
sundheit zu bewiltigen, als auch Moglichkeiten fiir die soziale Integration.

T s Py y e
SHRAT S =S
i )’5 P e 3 ¥
SN E PSR T :
4 £ ; 2 XAy o,
"if’?\ﬁ’ fﬁ%’;";ﬁ £ & za%%;?ﬁ s
&E&’ffg% b Z?—»)'Ki%-/ﬂ,g_ﬁ‘ 2
B LEE N @é\ii'ﬁk\ R, &
XA F R g S G AHy SO
4e £ g 2 2‘\4& iﬂ,'ﬁ,%@'_g‘b % ¥
BRI R pw AL ML L
G E N E Rk &
e AR KB 2y P
£ £ é&-.‘”ﬁ‘flﬂ fazsg,g&,ﬁ
22 Sz2) @ ;fimu\ ;
Ax BAARKGEAnE
$2  AntApiifd]
57y, 2 S iﬂ?\ 1+
A, o RS W 7

Abb. 1:Rezitationsanweisungen im YHJX

Eine lokale Interpretation der konfuzianischen ldeologie

Nach einer Volkserzahlung aus Heijing gab es zwischen den Han, Yi und Hui wegen
der Salzgewinnung hiufig Konflikte. Eines Tages kam Maitreya (Mile 5#i#))) auf die
Erde und rezitierte drei Tage lang Sutren. Als Ergebnis verséhnten sich alle ethni-
schen Gruppen miteinander.” Die Dongjing-Gemeinde in Heijing und Maitreya in
der Geschichte haben eine analoge Funktion. Als Gruppe konfuzianischer Ritualex-

49 Shen Jingbo und Li Minghua 2016.



Das Friedensfest (Taipinghui) 177

perten achtete die Dongjing-Gemeinde besonders auf die Interaktion zwischen ihrer
religiosen Praxis und der lokalen Gesellschaft. Sie bemiihten sich einerseits, durch
standarisierte religiose Praktiken die Stabilitdt und Harmonie der Gesellschaft zu be-
wahren. Auf der anderen Seite verwendeten sie die Rezitation der Leitfiden und
Durchfiithrung der religiosen Aktivitdten als eine Methode, um ihre konfuzianische
Ideologie in die Tat umzusetzen. Die Rezitation mit musikalischer Begleitung ist so-
wohl eine Anlehnung an den Daoismus oder Buddhismus als auch eine praktische
Anwendung des konfuzianischen Gedankens von ,,Riten und Musik* (liyue 5 4%),
die einander erginzende Grundlagen der Gesellschaftsordnung sind. Anhand der Po-
litik der ,,Verwendung der chinesischen Kultur zur Transformation fremder Stim-
me* (yong xia bian yi FH] 5 9%) bendtigte das Randgebiet Yunnan aus konfuziani-
scher Sicht Akkulturation und Transformation durch Erziehung (jiaohua #1t), was
mithilfe von Riten und Musik verwirklicht werden konnte.* Fiir die Dongjing-Ge-
meinde in Heijing entsprachen die religiosen Veranstaltungen und die Musik, die sie
spielten, jeweils den konfuzianischen Begriffen von Riten und Musik. Manche be-
haupteten zum Beispiel, dass ihre Musik auf die rituelle Hofmusik der Westlichen
Zhou-Dynastie zuriickgeht,” vor welcher Konfuzius die groBte Hochachtung hatte.
Deswegen bezeichnete die Gemeinde sich selbst auch als ,,Gemeinde der Riten und
Musik* (Liyue hui #5%%€). Mit solchen Argumenten wurde die religiése Praxis der
Gemeinde als lokaler Standard der Konkretisierung der Gedanken von Riten und
Musik interpretiert. AuBlerdem wurden die Mitglieder ermuntert, die Lehre der
Dongjing-Gemeinde als Inbegriff moralischer Kultivierung zu propagieren. Wéh-
rend der Qing-Zeit wurde den ausgezeichnetsten Mitgliedern der Titel ,,Meister des
Leitfadens* (Jingzhang £84%) verliehen. Die Voraussetzung dafiir war, dass die Mit-
glieder ,,Personen [waren], welche ihre Landsleute mit Riten und Musik zu verwan-
deln vermochten® (neng yi liyue hua qi xiangren zhe R VIS 84140 HAE N #).52 Auf
dem Grabstein eines Yi-Mitgliedes namens Li Shengtang ZEF+ 3% (1856-1929), der
als ,,einheimischer Gendarm* (Tu xunbu 1-1%4i) titig war, steht:

Das Ziel, die Leitfaden zu erkldren und aufzufiihren, ist nicht weniger als Sitten
und Bréauche einzufiihren und die Erziehung zu verbessern. Gilt das denn nicht
als Unterstiitzung fiir die Beamten bei der Politik und Bildung [der Bevolke-
rung|?

50 Chung Yun-ying 2018, S. 124-125.
51 Li Yun 2000.
52 Anon. 2005 [1913].



178 Yadi Holzl

THHAGRAE, HESNTRRMS G A, Wb mlF e — B

Gleichzeitig war die Gemeinde auch fiir die ,,Propagierung der Heiligen Edikte*
(xuan Shengyu T 22 i) zustindig. Die Edikte sind vom Shunzhi- und Kangxi-Kai-
ser zusammengestellte Sammlungen konfuzianischer moralischer Verhaltensre-
geln.* In vielen anderen Stidten in Yunnan aber war dies eine Aufgabe von einer
spezialisierten religiosen Gemeinde namens ,,Halle der Heiligen Edikte” (Shengyu
tang BEF4E).° Ma Jianxiong Ffd # fasste die Situation wie folgt zusammen: ,,It
is clear that the Dongjing Assembly was the cultural and religious symbol of a gen-
try-controlled Han society in most cities in Yunnan.* > Durch die Leitung umfang-
reicher religioser Veranstaltungen und die Propagierung des staatlichen Bildungside-
als gestaltete die Gemeinde nicht nur das religiose Leben um, sondern spielte auch
eine zentrale Rolle im Alltagsleben der lokalen Gesellschaft.

Es war in der chinesischen Gesellschaft kein Einzelfall, dass Konfuzianer als
Anbieter lokaler ritueller Dienstleistungen tétig waren. Aber es ist uniiblich, dass sie
wie die Gemeinde in Heijing eine absolut dominante Rolle bei den religiésen Aktivi-
titen spielten. GemiB Li Fengmao Z& # #jf stehen beispielweise die konfuziani-
schen Ritualexperten (lisheng #&%F) in Taiwan den Daoisten konkurrierend auf Au-
genhdhe gegeniiber.”” Fiir den Fall der Dongjing-Gemeinde in Heijing sind die
Uberlegenheit der Konfuzianer in der Gesellschaft, die Anerkennung der Regierung
und die kulturelle Hybriditat ausschlaggebend. Dort wird sogar der Kult um Konfu-
zius (Ji Kong %%4L), der sich theoretisch streng an den vom kaiserlichen Hof festge-
legten Standard halten und von Beamten organisiert werden musste, seit der Qing-
Dynastie von der Dongjing-Gemeinde mit ihrem eigenen Leitfaden namens Heiliger
Leitfaden des grofartigen Konfuzianers (Hongru shengjing 7% fii 2 #%) durchge-
fithrt. Langsam wurde ein neuer Standard fiir das religiose Leben der lokalen Gesell-
schaft geschaffen. Nach der Forschung von Philip Clart versuchte eine andere Ge-
meinde namens ,,Gottliche Lehre der konfuzianischen Tradition™ (Ruzong shenjiao
1% 5% 1 20) in Taiwan auch, ein eigenes System mit der Verdffentlichung eines
Handbuches zu entwickeln: ,,It documents a new religious movement’s attempt to
create a tradition for itself.**® Bei der Dongjing-Gemeinde ist das neue System durch

53 Sun Guoguang 2005 [1941], S. 203.
54 Mair 1985.

55 Liang Yongjia 2005, S. 132-137.
56 Ma Jianxiong 2014, S. 41.

57 Li Fengmao 2020.

58 Clart 2013, S. 14.



Das Friedensfest (Taipinghui) 179

die Anfertigung des eigenen Kanons und die Standarisierung der lokalen religiésen
Aktivitdten erfolgreich gewesen.

Siglen

CT = Concordance du Tao-Tsang: titres des ouvrages, hrsg. von Kristofer M. Schip-
per. 1975. Paris: Ecole frangaise d’Extréme-Orient.

CT 10 = Gaoshang yuhuang benxing jijing f5 b K 2 AITHELL, aus dem Daozang.
CT 11 = Gaoshang yuhuang benxing jijing 5 b K 2 AITHELL, aus dem Daozang.
DRQK = Disi rangjie qigian ke Hb =] fi# i 1E Fl, aus der Dongjing-Gemeinde in
Heijing [unverdffentlichte Handschrift, unbekanntes Herstellungsdatumy].

TSJB = Taiping shenghui jianjiao bangwen V- 3% & 1 i 555 3L, aus der Dongjing-
Gemeinde in Heijing [unveroffentlichte Handschrift, unbekanntes Herstellungsda-
tum].

YHJ = Gaoshang yuhuang benxing jijing i I £ 2 AITH4ELE aus der Bayerischen
Staatsbibliothek. 1829.

YHJX = Gaoshang yuhuang benxing jijing yanyi xuanfan 5 I K 5 AT E &K H %
Z i, aus der Dongjing-Gemeinde in Heijing [unverdffentlichte Handschrift, unbe-
kanntes Herstellungsdatum].

Literaturverzeichnis

Anon. c. 1800. Sanjiao zhenzong —FH.5%. [unverdffentlichtes Manuskript]

Anon. 2006 [c. 1700]. ,,Chongxiu tuzhumiao beiji B 1 T BiffEC, in Yiliang bei-
ke 'H R %%, hrsg. von. Zheng Zurong F$fH 2 und Zhou Sifu J& 4% . Kunming:
Yunnan minzu chubanshe, S. 174-177.

Anon. 2005 [1913]. ,,Huang Tengxiao xiansheng muzhiming* % 75 /G 4= 55 & #4,
in Chuxiong lidai beike %t Mt FEAA% %1, hrsg. von Zhang Fangyu 55 /7 . Kunming:
Yunnan minzu chubanshe, S. 173-174.



180 Yadi Holzl

Atwill, David G. 2006. The Chinese Sultanate: Islam, Ethnicity, and the Panthay
Rebellion on Southwest China, 1856—1873. Stanford: Stanford University Press.

Bai Zengfu [15 4% et al. 2005 [1491]. ,,Chongxiu qiju longei ji* F1&-t A HEAR,
in Chuxiong lidai beike %t It FEAXA% %1, hrsg. von Zhang Fangyu 55 /7 . Kunming:
Yunnan minzu chubanshe, S. 461-462.

Bauer, Wolfgang. 2006. Geschichte der chinesischen Philosophie. Miinchen: Verlag
C. H. Beck.

Bell, Catherine. 1997. Ritual: Perspectives and Dimensions. Oxford und New York:
Oxford University Press.

Benedict, Carol. 1996. Bubonic Plague in Nineteenth Century China. Stanford:
Stanford University Press.

Chong Qian 5. 1967 [1912]. Chuxiong xianzhi & It 5% & . Taipei: Chengwen
Chubanshe.

Chung Yun-ying $% 22 . 2018. ,,Belief and Faith: The Situation and Development
of Confucianism in Yunnan Province, in The Varieties of Confucian Experience:
Documenting a Grassroots Revival of Tradition, hrsg. von. Sébastien Billioud. Lei-
den und Boston: Brill, S. 122—-152.

Clart, Philip. 2013. ,,Confucius and the Mediums: Is There a “Popular Confucia-
nism“? In 7"oung Pao 89, S. 1-38.

Hodl, Hans Gerald. 2003. ,Ritual (Kult, Opfer, Ritus, Zeremonie)“, in Handbuch
Religionswissenschaft: Religionen und ihre zentralen Themen, hrg. von Johann Figl.
Innsbruck [etc.]: Tyrolia Verlag, S. 664—689.

Hsieh Tsung-hui #HEHE. 2009. ,,Yuhuang benxing jijing chushi de beijing yu yinyu-
an yanjiu® (K EARITHEL) HIEAE SN G5, in Daojiao yanjiu xuebao:
zongjiao lishi yu shehui TEZBIIFFE24R . F#. FELHEAE 1, S.155-199.

——. 2013. Xin tiandi zhiming: Yuhuang, Zitong yu feiluan Fi K2 a: L2, ¥
1 B¢ . Taipei: Taiwan Shangwu Yinshuguan.

——.2014. ,Nan Taiwan hewen songchuan yishi de chuancheng yu qi daofa xilun®
P 3 MRS M e s i) (SR BLHE VAN, in Minsu quyi IAG #HES 6, S. 9-57.

Hsu, Francis L. K. 1983. Exorcising the Trouble Makers: Magic, Science, and Cul-
ture. Westport und London: Greenwood Press.



Das Friedensfest (Taipinghui) 181

Jiang Shoucheng Z5F#. 2010. ,,°Si wenshen’ yu ‘song wenchuan’: zhongguo gu-
dai wenyi jiao zhi yuanqi® “fLHEfH” B “RMEMY” o P RO S IE 2 Ol
in Hanxue yanjiu jikan 2541 11, S. 97-127.

——.2017. Zhongguo jinshi daojiao songwen yishi yanjiu "5 T tH 18 2% IR 4% 5\
if5%. Beijing: Renmin chubanshe.

Katz, Paul R. 1995a. Demon Hordes and Burning Boats: The Cult of Marshal Wen
in Late Imperial Chekiang. New York, State University of New York Press.

——. 1995b. ,,The Pacification of Plagues: A Chinese Rite of Affliction, in Journal
of Ritual Studies 9.1, S. 55-100.

Kim, Jihyun. 2015. ,,The Invention of Traditions: With a Focus on Innovations in
the Scripture of the Great Cavern in Ming-Qing Daoism*, in Daoism: Religion, His-
tory and Society 7, S. 63-115.

Kleeman, Terry F. 1994. A God’s Own Tale: The Book of Transformations of Wen-
chang, the Divine Lord of Zitong. New York: State University of New York Press.

Lagerwey, John. 2011. ,,The Origin of Daoist Exorcism®, in Exorcism in Daoism: A
Berlin Symposium, hrsg. von Florian C. Reiter. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 11-30.

Li Fengmao Z=##k. 1993. ,,Daozang suo shou zaoqi daoshu de wenyi guan: yi ,Nii
qging gui li* ji ,Dongyuan shenzhou jing* xi weizhu* (&) FTICF G &= KR
Bl DLl ) K CIAP IR ALY & 45, in Zhongguo wenzhe yanjiu jikan
BISCHHITTAET 3, S. 417454,

——. 2001. ,,Yingwang yu songwang: touren yu shemin de yishi biaoyan, yi Ping-
dong donggang, Tainan xigang weizhu de kaocha* i - Bili% 1. 85 A Bt R 1115
AR, DABE R A, S 2 E % %2, in Minsu quyi ISR IHES 129, S, 1-
42.

——.2020. ,,Cong xingwen dao daixun: Daoshi yu lisheng zai yishi zhong de jinghe
guanxi* fE47 0 BIAGK & BG4 AR b (W3t & B R, in Daojiao yu difang
zongjiao: Dianfan de chongxi guoji yantaohui lunwenji T8 25U 75 55 20 HLHT 1Y
S BT s SC4E, hrsg. von. Philip Clart et al., S. 95-126.

Li Yuandao Z=J518 und Wanzhetu 587 7%. 2005 [1269]. ,,Wanchunshan zhenjue
chansi ji* {# % 111 FL 5 8¢ 50, in Chuxiong lidai beike & i JFE A %, hrsg. von
Zhang Fangyu 5% J7 . Kunming: Yunnan minzu chubanshe, S. 33-35.



182 Yadi Holzl

Li Yun 252, 2000. ,,Heijing dongjing yinyue yuanliu zuzhi gaikuang* 22 - £ %
L5 AL SR MLV . [unverdffentlichtes Manuskript] Endangered Archives Program-
me, British Library. https://eap.bl.uk/archive-file/EAP012-1-1-2 (Zugriff am
01.05.2021)

Li Yushang %= K ¥ und Cao Shuji # # 3. 2001. ,,18-19 shiji de shuyi liuxing yu
Yunnan shehui biangian® 18-19 tH4C [ il 3% 3t 17 B 22 W 4L & 5%38 | in Ziran zaihai
yu Zhongguo shehui lishi jiegou 3K 535 BLrp [ #1 & JBE 52 451 hrsg. von. Fudan
daxue lishi dili yanjiu zhongxin 18 H. 2 2 b BRAIF 57 P oCy, S. 168-210.

Li Yushang 2= L i und Gu Weifang 4 /5. 2012, ,Dutian yu mulian: Qingdai
Yunnan shuyi liuxing yu shehui zhixu chongjian® #5 K 5 A3 . J5 /02 B R R
AT HAL € R B, in Shehui kexue yanjiu 1L FHEFFSY 1, S. 144-150.

Lian Ruizhi ##%##%. 2015. ,,Shenling, longwang yu guansi: yi Yunnan Dali Longgu-
an shehui wei hexin de taolun* 1% . #& T EUEFL: DhZEwg KHEBE B AL & 2%
(55, in Minsu quyi RARHHEE 187, S. 105-154.

——. 2019. Bianjiang yu diguo zhijian: Mingchao tongzhi xia de xinan renqun yu lis-
hi 35 g B [ 2 [H] . BH A&V R (Y P R N BRJEE S . Xinpei: Lianjing chuban
shiye gufen youxian gongsi.

Liang Yongjia %7k f£. 2005. Diyu de dengji: Yige Dali cunzhen de yishi yu wenhua
M) S AR — {18 DR B S ) 48 U B S 4K Beijing: Shehui kexue wenxian chu-
banshe.

Liu Jianrong % # 4%, Peng Xingguo % #[#] und He Pikun {7 A3 [Hrsg.] 2015.
Heijing guzhen shiyi 217884418, Kunming: Yunnan minzu chubanshe,

Liu Yue 24 et al. 1991. Heijing dongjing yinyue £ - &8 4%, [unverdffent-
lichtes Manuskript]

Liu Yue 2I1t. 2015. ,,Heijing taipinghui shengkuang* 22 H- V- & 5 30, in Heijing
guzhen shivi BI L $AF5 18, hrsg. von Liu Jianrong 217 2%, Peng Xingguo 37 B[]
und He Pikun fi[ A3, Kunming: Yunnan minzu chubanshe, S. 216-219.

Luo Yong 4 53. 2013. ,,Cong yiyu chengwei tan ,tuzhu shizhi f & ERERE R “+
X7 BY, in Yunnan minzu guji yu lishi wenhua yanjiu 2= v Wit w5 B R H S04k
if 5%, hrsg. von Pu Xuewang 5[ und Li Kezhong 4= 77 i, Kunming: Yunnan
Meishu Chubanshe, S. 375-380.



Das Friedensfest (Taipinghui) 183

Ma Jianxiong i #. 2014. ,, The Rise of Gentry Power on the China-Burma Fron-
tier since the 1870s: The Case of the Peng Family in Mianning, Southwest Yunnan®,
in International Journal of Asian Studies, 11.1, S. 25-51.

Mair, H. Victor. 1985. ,,Language and Ideology in the Written Popularisation of the
Sacred Edict®, in Popular Culture in Late Imperial China, hrsg. von David Johnson,
Andrew J. Nathan und Evelyn S. Rawski. Berkeley: University of California Press,
S. 325-359.

Peng Xingguo #2HL[#. 2016. ,,Guzhen de eryue taipinghui® 15 $8 1 — H KV, in
Heijing guzhen minjian gushixuan S 71788 [ [H] #9532, hrsg. von Li Minghua 2%
3. Kunming: Yunnan minzu chubanshe, S. 152-155.

Pregadio, Fabrizio [Hrsg.] 2008. The Encyclopedia of Taoism. London und New
York: Routledge.

Reiter, Florian C. 2002. Religionen in China: Geschichte, Alltag, Kultur. Miinchen:
Verlag C. H. Beck.

——.2010. ,, Taoist Thunder Magic (11.7572%), Illustrated with the Example of the Di-
vine Protector Chao Kung-ming # /A B]*, in Zeitschrift der Deutschen Morgenlin-
dischen Gesellschaft 160.1, S. 121-154.

——. 2011. ,,Daoist Thunder Magic and the Elimination of Obnoxious Spirits, with
Reference to A Corpus of Daoist Rituals (1 % & JG) and Exorcist Rituals in Nor-
thern Taiwan®, in Exorcism in Daoism: A Berlin Symposium. hrsg. von. Florian C.
Reiter. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 277-296.

Rees, Helen. 2000. Echos of History: Naxi Music in Modern China. Oxford et al.:
Oxford University Press.

Schachter, Bony. 2014. ,,Gaoshang yuhuang benxing jijing (Combined Scripture of
the Orinigal Acts of the Exalted and Superior Jade Soverign): An Annotated Trans-
lation and Study of its First Chapter, in Monumenta Serica 62, S. 153-212.

——. 2015. ,,.Beyond the Kingly Metaphor: A Sociological Reading of the Scripture
of the Jade Sovereign®, in Journal of Chinese Studies 60, S. 95-156.

Shen Jingbo L% und Li Minghua 2= #£. 2016. , Milefo de gushi® 5/l il (1
=, in Heijing guzhen minjian gushixuan S 85 [C[H] W 9332, hrsg. von Li Ming-
hua Z2H %%, Kunming: Yunnan Minzu Chubanshe, S. 14.



184 Yadi Holzl

Shen Maojia k. ##1&. 2003 [1710]. Kangxi Heiyanjing zhi J¢ H8 M2 6 3 & . Kun-
ming: Yunnan Daxue Chubanshe.

Shi Yueling % i ##. 2015. ,,Caishenhui® A #1 €7, in Heijing guzhen shiyi J&3 1754
¥418, hrsg. von Liu Jianrong %5 2%, Peng Xingguo #2%[H und He Pikun {a] A3,
Kunming: Yunnan Minzu Chubanshe, S. 220-221.

Sun Guoguang 4 85. 2015 [1941]. ,,Li Shengtang muzhiming® 2= 7+ 4% 22 547, in
Chuxiong lidai beike %I JFEACHE %], hrsg. von Zhang Fangyu 5 J7 K. Kunming:
Yunnan Minzu Chubanshe, S. 203-204.

Turner, Victor. 1968. The Drums of Affliction. A Study of Religious Processes
among the Ndembu of Zambia. Oxford: Clarendon.

van Ess, Hans. 2011. Der Daoismus: von Laozi bis heute. Miinchen: Verlag C. H.
Beck.

Verellen, Franciscus und Kristofer Schipper [Hrsg.] 2005. The Taoist Canon: A His-
torical Companion to the Daozang, Bd. 2. Chicago: The University of Chicago
Press.

Vogel, Hans Ulrich. 2013. Marco Polo Was in China: New Evidence from Curren-
cies, Salts and Revenues. Leiden: Brill.

Wang Chien-chuan T i JI|. 2018. ,Popular Groups Promoting ‘the Religion of
Confucius’ in the Chinese Southwest and Their Activities since the Nineteenth Cen-
tury (1840-2013): An Observation Centered on Yunnan’s Eryuan County and Envi-
rons®, in The Varieties of Confucian Experience: Documenting a Grassroots Revival
of Tradition, hrsg. von. Sébastien Billioud. Leiden und Boston: Brill, S. 90-121.

Wang Xingping + ¥}, 2004. Dongjing yinyue tanyuan i &% 3 44 R Y. In Zhong-
guo wenchang wenhu. guoji Wenchang xueshu yanjiu lunwenji F 8 3 & (AL :
% AT 5 5 SC 4R, hrsg. von. Wang Xingping et al. Chengdu: Bashu Shushe,
S. 457-487.

Yang Fuwang #5 #f £ und Pu Youhua %47 #¢ [Hrsg.] 2013. Yizu tuzhu wenhua
yanjiu #%E T CAIFSY. Kunming: Yunnan Minzu Chubanshe.

Yang Wude #1573, Ou Wuming K15 B und Tao Wudong P& 151l . 1864. Gao-
shang Yuhuang benxing jijing yanyi xuanfan 5 b K 5 474485 #% 2 7. Endan-
gered Archives Programme, British Library. https://eap.bl.uk/archive-file/EAPO12-
7-10 (Zugriff am 01.05.2021)



Das Friedensfest (Taipinghui) 185

Yunnandaxue tushuguan 2% /3 K22 |@ & 6f [Hrsg.] 2005. Qingdai diangian minzu
tupu: yuan ,, Yunnan zhongren tushuo* bufen 75 VRS BOGIE FE . J5 ( = ma A A ||
a) 4. Kunming, Yunnan Meishu Chubanshe.

Yunnansheng lufengxian difangzhi bianzuan weiyuanhui 2= §§ 45 f ' 5% 3 7 75 4
R B S [Hrsg] 1997. Lufeng xianzhi #% ¥ #27&. Kunming: Yunnan Renmin Chu-
banshe.

Zhang Xingrong SR HLZ%. 1998. Yunnan dongjing wenhua: ru dao shi sanjiao de fi-
hexing wenhua 2= P& SCAL il 08 FE — W 14 A 1 SC 4k . Kunming: Yunnan
Jiaoyu Chubanshe.

Zhang Ziming 5% H ¥ und Wang Fuchen T & 1. 1967 [1932]. Maguan xianzhi
(er) 58 (7). Taipei: Chengwen Chubanshe.

Zhao Yuzhong. 2016. Remaking Social Boundaries: The Construction of benzhu
Worship in Southwest China, in Asian Ethnicity17.3, S. 480—495.

Zhuang Chuo 45, 1993 [1143]. Jilei bian HEi4. Beijing: Zhonghua Shuju.






	Telemedizin und telemedizinische Gesundheitsplattformen
	Verbesserung der Diagnosefähigkeit mittels KI gestützter Verfahren
	Intelligente Roboter

