
Kulturelle Innovation und soziale Integration:
Das Friedensfest (Taipinghui) in Yunnan1

Yadi Hölzl

As the most significant religious event in Heijing,  the so-called “town of salt” of Yunnan
Province, the plague expulsion festival known as “festival for peace” (Taipinghui) was held
by the Dongjing (Grotto Scripture) Assembly. Members of the assembly were not only local
ritual experts but also cultural and political elites. They identified the assembly as a Confucian
institution, although the origin of its teaching can be traced back to a Daoist cult of Wenchang
(God of Literature). 

Based on fieldwork conducted in 2018, this paper presents the first detailed description of
the festival. One of the liturgies indicates that the festival initially emerged in response to a
concrete  and  immediate  crisis  caused  by  war  and  illness,  and  gradually  evolved  into  a
preventative  measure  to  avoid  plagues  and  disasters.  The  concept  of  some rites,  such  as
“sending off the dragon boat” (song longchuan), which has a long tradition in China strongly
resembles the Daoist exorcistic rituals. 

The festival contains not only exorcistic rites but also the veneration of Laozi and the
recitation of the Scripture of the Jade Sovereign (Yuhuang jing). Focusing in particular on this
text, which is a modified version of the Daoist scripture, this paper also shows how the Dong-
jing Assembly tried to build a new system for religious life in the local society, adapting to
the cultural diversity of the region. The ultimate goal was to achieve social solidarity and sta-
bility according to its Confucian Ideology.

Einleitung

Bis in die 1950er Jahre war das Friedensfest2 (Taipinghui 太平會, wörtl. „Versamm-
lung für Frieden“) eine in Yunnan weit verbreitete religiöse Veranstaltung. Durch
die Anbetung von Gottheiten und die Austreibung von Geistern diente es der Vor-
beugung von Bedrohungen wie Krankheiten und Seuchen und der Bewahrung des
Friedens. Einige Elemente ähneln stark den in China üblichen Riten des Exorzismus,

1 Ich danke den Reviewern sowie Prof. Dr. Marc Winter, Samira Müller, Liu Yue 劉悅, He
Yurong 何玉榮, Prof. Dr. He Pikun 何丕坤, Liu Jianrong 劉建榮 und Dr. Andreas Hölzl
für hilfreiche Hinweise.

2 Bisher gibt es noch keine wissenschaftliche Literatur dazu. Zu den entsprechenden de-
skriptiven Beschreibungen siehe z. B. Chong Qian 1967 [1911], S. 87; Zhang Ziming und
Wang Fuchen 1967 [1932], S. 203 204; Liu Yue 2015; Peng Xingguo 2016.‒



Yadi Hölzl

die typologisch als „rites of affliction“3 betrachtet werden können, worunter „Riten
zur  Wende  einer  Not,  Bedrängnis  oder  Wiederherstellung  der  kosmischen  Ord-
nung“4 verstanden werden. Allerdings umfasste das Fest auch ein komplexes System
von Riten zu verschiedenen Anlässen und Zwecken, die dem lokalen religiösen und
säkularen Leben angepasst waren.
Das größte Friedensfest Yunnans fand in Heijing 黑井, dem damaligen Zentrum

der Salzgewinnung, statt. Seitdem dort im Jahr 1340 die erste Behörde eingerichtet
wurde, hatte Heijing bis zur Qing-Zeit nicht nur die höchste Produktionsmenge, son-
dern führte auch die höchste Salzsteuer in der Provinz ab.5 Dort wurde das Fest von
der lokalen religiösen Gemeinde namens  Dongjinghui 洞經會 6 (Vereinigung des
Leitfadens der Höhlen) organisiert. Die Gemeinde, die spätestens im 16. Jahrhundert
in Yunnan auftauchte und bis in die Qing-Zeit hinein fast in jeder Region der Pro-
vinz zu finden war, identifizierte sich selbst als eine konfuzianische Religion, die
sich in gewissen Aspekten mit dem Daoismus und dem Buddhismus überschnitt. Ihr
auffälligstes Merkmal ist die Kombination der Rezitation der Leitfäden7 (jing  經 )
aus ihrem eigenen Kanon mit musikalischer Begleitung. Nach Wang Xingping 王興
平 und Terry Kleeman stammt die religiöse Praxis der Gemeinde aus dem Kult um
den Gott der Literaten (Wenchang 文昌). Diese Tradition kommt aus Zitong 梓潼
in Sichuan, wo der Daoist Liu Ansheng 劉安勝 (c. 1100‒c. 1189) 1168 den Trans-
zendenten Leitfaden der Großen Höhlen vom Gott der Literaten (Wenchang dadong
xianjing 文昌大洞仙經, Abk. Leitfaden der Großen Höhlen) verfasste.8 Nach einer

3 Siehe Turner 1968; Katz 1995b; Bell 1997, S. 115 120. Zur weiteren Diskussion des chi‒ -
nesischen Exorzismus siehe Hsu 1983; Li Fengmao 1993; Katz 1995b; Li Fengmao 2001;
Reiter 2010; Lagerwey 2011; Reiter 2011; Jiang Shoucheng 2010; Hsieh Tsung-hui 2014;
Jiang Shoucheng 2017.

4 Hödl 2003, S. 684.
5 Vogel 2013, S. 276.
6 Hierzu siehe Kleeman 1994; Zhang Xingrong 1998; Rees 2000; Wang Xingping 2004;

Ma Jianxiong 2014; Wang Chien-chuan 2018.
7 Das Wort jing taucht sehr häufig im Titel der Ritualtexte der Dongjing-Gemeinde auf. Es

bezeichnet  ursprünglich  den  sogenannten  Kettfaden  beim  Weben,  und  wurde  im
Konfuzianismus als Bezeichnung der konfuzianischen Klassiker, im Daoismus als Titel
der kanonischen Werke oder religiösen Schriften, und im Buddhismus als Übersetzung für
Sanskrit sūtra verwendet. Es ist aber nicht unüblich, jing als Leitfaden zu übersetzen, sie-
he z. B. Bauer 2006, S. 130; van Ess 2011, S. 71. In diesem Paper wurde es ebenfalls als
„Leitfaden“ übersetzt, da die meisten Werke dieser Art der Dongjing-Gemeinde vor allem
als Anweisung für die Aufführung eines Rituals dienten.

8 Wang Xingping 2004; Kleeman 1994, S. 18, 82 83. Zum Kult um den Wenchang und‒
Daoist Liu Ansheng siehe Reiter 2002: S. 39 50; Verellen und Schipper 2005: S. 1203‒ ‒

164



Das Friedensfest (Taipinghui)

Hypothese von Zhang Xingrong 張興榮 beschäftigten sich Konfuzianer in Yunnan
wie Li Yuanyang 李元陽 (1497 1580) und Zhao Xueping ‒ 趙雪屏 (1495 1569) ab‒
dem 16. Jahrhundert damit, die daoistischen Leitfäden und Rituale anhand der kon-
fuzianischen Weltanschauung umzuarbeiten, woraus sich allmählich die Basis der
Dongjing-Gemeinde bildete.9

Während der Republik-Zeit blieb die Gemeinde weiterhin aktiv. Zwischen den
1950er und 1970er Jahren wurden  alle  religiösen Veranstaltungen der  Gemeinde
verboten.  Trotz  der  Unterbrechung ist  diese Gemeinde aber  nicht  verschwunden.
Denn zahlreiche Ritualtexte wurden heimlich aufbewahrt. Seit den 80er Jahren wur-
den von den damaligen Mitgliedern in fast jeder Stadt Yunnans erneut Dongjing-Ge-
meinden gegründet, obwohl sie häufig offiziell nicht als religiöse Organisation, son-
dern als Musikverein anerkannt sind. So wurde beispielsweise der Gemeinde in Hei-
jing 2017 die Genehmigung von der Stadt als Heijing dongjing yinyue xiehui 黑井洞
經音樂協會 (Verein der  Dongjing-Musik in Heijing) verliehen. Das Schwerge-
wicht der Unterstützung von der Regierung liegt unter anderem auf dem Schutz der
Musik, die als lokales immaterielles kulturelles Erbe betrachtet wird. Da die Musik
ein Teil der religiösen Veranstaltungen ist, werden solche Aktivitäten geduldet.10

Vor diesem Hintergrund wurde die Tradition des Friedensfests 1950 in Heijing
beendet. Allerdings erinnern sich noch einige über 80-jährige Ritualexperten an den
ganzen Ablauf und bewahren die entsprechenden Ritualtexte. Um die Dongjing-Mu-
sik zu retten und den Tourismus zu entwickeln, unterstützte die Regierung 2018 die
Dongjing-Gemeinde dabei, das Fest wiederzubeleben. Jedoch wurde das Fest auf-
grund finanzieller  Schwierigkeiten  und Personalmangel  vereinfacht  und kann seit
2019 nicht mehr wie geplant stattfinden. Die vorliegende Studie basiert auf Daten
aus meiner eigenen Feldforschung in Heijing im Jahr 201811 und versucht dem For-
schungsfeld einen ersten Zugang zu diesem Fest, das vor 1950 regelmäßig durchge-
führt wurde, zu bieten. Das 2018 veranstaltete Fest wird dabei nur am Rande be-

1210. Pregadio 2008: S. 1035–1036; Hsieh Tsung-hui 2013, S. 125 126; Kim 2015.‒
9 Zhang Xingrong 1998, S. 9 10.‒
10 Aus diesem Grund gibt es jetzt vor allem in den berühmten Touristenstädten in manchen

Gemeinden die Tendenz, die Musik für rein touristische und kommerzielle Zwecke vorzu-
tragen. Siehe dazu Rees 2000, S. 162 164.‒

11 Die Feldforschung fand zwischen dem 16.03 und dem 19.04.2018 statt und wurde von der
Promovierendenförderung GCCW (Global Cultures - Connecting Worlds) der Universität
München finanziert. Das Hauptziel war die religiöse Praxis der Dongjing-Gemeinden in
Heijing, Lufeng 祿豐, Jianshui 建水 und Kunming 昆明 der Provinz Yunnan zu untersu-
chen.

165



Yadi Hölzl

rücksichtigt. Die Untersuchung legt einen Fokus auf die Beziehung der Gemeinde
zur lokalen Gesellschaft. Sie versucht zu beantworten, (1) wie die Gemeinde im Fest
Elemente  aus  dem  Daoismus,  dem  Konfuzianismus,  dem  Buddhismus  und  den
Volksreligionen der verschiedenen ethnischen Gruppen vereinigte und umarbeitete,
um sich an die vielfältige kulturelle und religiöse Umgebung anzupassen, und (2)
wie und warum die Gemeinde versuchte durch das Fest und andere Tätigkeiten als
Katalysator der sozialen Integration zu wirken.

Das religiöse Leben in der multiethnischen Gesellschaft

Ab der Yuan-Zeit entwickelte sich in Heijing im Laufe der Zuwanderungspolitik
und des Wirtschaftsaufschwungs allmählich eine multiethnische Gesellschaft. Wäh-
rend der späten Kaiserzeit wohnten dort außer Han-Chinesen noch andere ethnische
Gruppen, die mit den heute offiziell anerkannten nationalen Minderheiten der Yi 彝,
Bai 白, Hui 回 und Miao 苗 zusammenhängen. Dabei spielten die Han-Chinesen in
der Politik, Wirtschaft, Kultur sowie Religion eine dominante Rolle. Während der
Republikzeit hatte die kleine Stadt mit circa 10 000 Einwohnern 75 Tempel, wovon
die meisten buddhistisch oder daoistisch waren.12 In einigen Tempeln wurden Kon-
fuzius, Laozi und Shakyamuni gemeinsam verehrt, 13 was die vorherrschende Ten-
denz zum Synkretismus der Drei Lehren veranschaulicht. In Heijing wurde die Ge-
schichte der Dongjing-Gemeinde wie folgt überliefert:

Die Lehre der Dongjing-Gemeinde in Heijing wurde während der Regierungs-
devise Zhiyuan 至元 (1335–1340) der Yuan-Dynastie eingeführt. Später ist sie
wegen Kriegen untergegangen. 1735 ließ sich ein Geschäftsmann namens Li
Wenshu 李文述 in Heijing nieder. Er kam aus dem Landkreis Jinxi 金谿 in
Jiangxi. … Er beherrschte das Wissen der konfuzianischen Klassiker und Ge-
schichten und war versiert in der Musik. … Er spendete Mittel für die Renovie-
rung des Tempels von Wenchang und Felder für die regulären religiösen Prak-
tiken, deren Ertrag über zehn dan 石 Getreide zählte.14

12 Liu Jianrong, Peng Xingguo und He Pikun 2015, S. 2-3.  Die genaue Anzahl ist: (1) 33
buddhistische Tempel, (2) 15 daoistische Tempel, (3) zwei konfuzianische Tempel, (4) 16
Tempel für die lokalen Gottheiten der Han-Chinesen, (5) drei Tempel des „Einheimischen
Herrschers“ der Yi, (6) fünf Moscheen, und (7) eine christliche Kirche.

13 Shen Maojia 2003 [1710], S. 122, 129, 135, 196.
14 Liu Yue et al. 1991. Meine Übersetzung.

166



Das Friedensfest (Taipinghui)

Auf einer in Heijing gefundenen Stele von 1340 wurde ein „Prediger der Lehre der
Großen Höhlen“ (Dadong xuandao xiansheng 大洞宣道先生)15 erwähnt, was zeit-
lich mit der obigen Geschichte übereinstimmt. Dabei könnte es sich um ein Mitglied
der frühen Dongjing-Gemeinde gehandelt haben. Der Tempel von Wenchang wurde
in der Ming-Dynastie errichtet  und 1678 umgebaut. Bis heute wird Wenchang in
Heijing als „Stifter der Lehre der Großen Höhlen“ (Dadong jiaozhu 大洞教主) be-
zeichnet. Das bestätigt die Hypothese von Wang und Kleeman, dass sich die Dong-
jing-Gemeinde aus einem Kult um den Gott der Literaten herausgebildet hatte. Wo
genau Li Wenshu dieser Lehre begegnete, bleibt unklar. Zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts zählte die Gemeinde über vierzig Mitglieder.16 Der Beitritt war lediglich Män-
nern von hohem Ansehen gestattet, welche die konfuzianische Bildung abgeschlos-
sen hatten. Deswegen war die Gemeinde gleichzeitig auch das Zentrum der lokalen
kulturellen und politischen Elite. Ihr Kanon bestand vermutlich aus über 30 Leitfä-
den17, wobei der  Leitfaden der Großen Höhlen und der  Leitfaden des Jadekaisers
(Yuhuang jing 玉皇經) am häufigsten rezitiert wurden. Die Musik für die Rezitation
orientierte sich an einem Repertoire von etwa vierzig Melodien (qupai 曲牌 ). Am
ersten und fünfzehnten Tag jeden Monats sowie an den Geburtstagen einer jeden
Gottheit rezitierte die Gemeinde zu deren Verehrung und zur Akkumulation spiritu-
eller Verdienste (jilei gongde 積累功德) gemeinsam die Leitfäden. Die über 100 in
den Leitfäden erwähnten Gottheiten stammen größtenteils aus dem Daoismus und
dem Konfuzianismus, aber auch aus dem Buddhismus und den lokalen Volksreligio-
nen. Diese Mischung ist ein Ergebnis der kulturellen Vielfalt der Gesellschaft, und
zugleich ein Grund für deren Beliebtheit bei der Bevölkerung. Abgesehen vom Frie-
densfest wurden die meisten anderen religiösen Aktivitäten in der Gesellschaft, wie
z. B. der Kult um den Gott des Reichtums (Caishenhui 財神會), ebenfalls unentgelt-
lich von der Gemeinde geleitet.18 Als lokale kulturelle und politische Eliten wurden
die Mitglieder so auch zu Ritualexperten der Gesellschaft.
Gleichzeitig akzeptierten die Han-Chinesen die Gottheiten der Einheimischen.

Deren religiöse Tradition wurde allerdings erst nach einer Überarbeitung legalisiert.
Zum Beispiel wurden gemäß einer Steleninschrift von 1503 die ursprünglichen Sta-

15 Li Yuandao und Wanzhetu 2005 [1269], S. 34.
16 Zhang Xingrong 1998, S. 439.
17 Da die meisten Leitfäden während der Kulturrevolution verloren gingen, handelt es sich

um meine Schätzung aufgrund des  jetzigen Bestands,  siehe Zhang Xingrong 1998,  S.
441 442.‒

18 Zhang Xingrong 1998, S. 441; Shi Yueling 2015.

167



Yadi Hölzl

tuen der Yi im Tempel des „Einheimischen Herrschers“ (Chin. Tuzhu 土主, auf Yi
mi44si33) zerstört.  Die Gottheiten im Tempel des Einheimischen Herrschers  unter-
scheiden sich von Region zu Region. In diesem Fall wurde vor allem Mahākāla, eine
Gottheit  des  esoterischen  Buddhismus  als  „Einheimischer  Herrscher“  verehrt.19

Nach den überarbeiteten Richtlinien der Han-Chinesen „verehrte man [nun] die ein-
heimischen Gottheiten mit den chinesischen Riten“ (yong huali yi ji qi tushen 用華

禮以祭其土神). 20 Auf diese Art und Weise überlebte zumindest ein Teil des Glau-
bens der Yi und der anderen ethnischen Gruppen.

Vielfalt der Anlässe und Riten des Fests

In Heijing wird mündlich überliefert,  dass das Friedensfest  mindestens 300 Jahre
lang regelmäßig veranstaltet wurde.21 Bisher wurden dazu jedoch keine historischen
Belege gefunden. Auf einer Stele in Yiliang 宜良 vom Ende des 17. Jahrhunderts
wird von einem Fest im Tempel des Einheimischen Herrschers der Yi berichtet. Die
verwaschene Inschrift lautet:

Es ist der zweite Monat im Frühling. … (23 unlesbare Schriftzeichen) [Man]
preist drei ganze Tage lang den Frieden. Vermutlich ist das auch eine der wun-
dervollsten Sehenswürdigkeiten unserer Provinz Yunnan.

時當春仲 … 頌太平者整日之三，亦庶幾吾滇之奇觀也已。22

Obwohl die Nachbardörfer von Heijing das Friedensfest genau am Geburtstag des
Einheimischen  Herrschers  veranstalteten,  ist  nicht  nachweisbar,  ob  das  oben  er-
wähnte Fest im Zusammenhang mit dem Friedensfest steht. Zumindest ein Gegenar-
gument lässt sich in einer vormodernen Ethnografie von 1891 finden, die behauptet,
dass die Tradition ursprünglich aus dem Kreis der Han-Chinesen und nicht der Yi
stammt.23

Als größte Veranstaltung des ganzen Jahres fand das sechstägige Fest zwischen
dem 12. und 17. Tag des zweiten Monats statt. Es wurde von der lokalen Gentry
(shen 紳) und der Regierung finanziell unterstützt. Die Gründe, um das Fest zu ver-

19 Shen Maojia 2003 [1710], S. 116. Siehe hierzu Yang Fuwang und Pu Youhua 2013; Luo
Yong 2013; Zhao Yuzhong 2016.

20 Shen Maojia 2003 [1710], S. 117.
21 Die Information stammt von Liu Yue 劉悅 (geb. 1930) aus Heijing, Yunnan.
22 Anon. 2006 [c. 1600], S. 175.
23 Yunnandaxue tushuguan 2005, S. 23.

168



Das Friedensfest (Taipinghui)

anstalten, waren vielseitig. Einerseits glaubte man, dass Unglück von Seuchengöt-
tern (Wenshen 瘟神 ) oder Seuchengeistern (Yigui 疫鬼 ) zur Menschheit gebracht
würde. Manchmal geschah ein Unglück, wenn sie sich verirrten.  Aber manchmal
war  ein  Unglück  die  absichtliche  Bestrafung  der  Gottheiten  für  die  Sünden  der
Menschheit. Da Heijing früher häufig unter Plünderungen und Epidemien litt, muss-
te man durch das Fest „die Gottheiten für Glück empfangen und die Seuchengotthei-
ten verabschieden“ (ying xishen song wenshen 迎喜神、送瘟神).24 In einem im Fest
verwendeten Ritualtext namens Liturgie der Anbetung des irdischen Verwalters zur
Beseitigung und Austreibung eines Unglücksfalls (Disi rangjie qiqian ke 地司禳解

起遣科, Abk. DRQK) haben sich Spuren vom damaligen sozialen Konflikt erhalten:

In Yunnan sind viele Dörfer verwahrlost. Die einfachen Bürger haben viel ge-
litten. Wie kann man es ertragen, wenn einem in diesem unruhigen Zeitalter
auch noch die Kranken zur Last fallen?

滇南地內幾村荒，小民受盡多般苦，亂世那勘病人殃。25

Dies weist drauf hin, dass das Fest zumindest anfänglich zum Teil eine Reaktion auf
den unmittelbaren sozialen Notstand war, der durch andauerndes Kriegsgeschehen
und Krankheiten verursacht wurde. Später verwandelte es sich in ein prophylakti-
sches Ritual. Aufgrund der begrenzten Information kann der genaue historische Hin-
tergrund nicht zurückverfolgt werden, dennoch lässt sich ein Zusammenhang zwi-
schen der Entstehung des Rituals und manchen historischen Ereignissen vermuten.
Etwa ab 1772 war Yunnan jahrzehntelang stark von der Pest betroffen. Die soge-
nannte „Panthay-Rebellion“ zwischen 1856 und 1873 verschlimmerte die Lage der
Epidemie zusätzlich.26 1869 verstarben zwei Drittel der Bevölkerung in Heijing an
der Pest.27 Die Bevölkerung erinnerte sich in den 1950ern noch, dass das Friedens-
fest während und nach der Krise in vielen Regionen jährlich als eine der wirksams-
ten Maßnahmen angesehen wurde.28

Andererseits feierte man das Fest auch, um den Begründer des Daoismus zu ver-
ehren. Der 15. Tag, der den Höhepunkt des Festes bestimmt, ist der Geburtstag von
Laozi. Der Tradition der Dongjing-Gemeinde zufolge ist der Termin speziell für ihn
festgelegt und weicht deswegen von den Zeiten in anderen Regionen ab. Allerdings

24 Liu Yue 2015, S. 216.
25 DRQK S. 8.
26 Benedict 1996, S. 39 47; Li Yushang und Cao Shuji 2001, S. 182 193. ‒ ‒ Zur Panthay-Re-

bellion siehe Atwill 2006.
27 Yunnansheng lufengxian difangzhi bianzuan weiyuanhui 1997, S. 582.
28 Li Yushang und Gu Weifang 2012, S. 144 145.‒

169



Yadi Hölzl

ist Laozi nicht die einzige verehrte Gottheit im Fest. Der Hauptaltar des ganzen Fes-
tes wurde im Großen Tempel der Drachengötter (Dalongci  大龍祠 ) eingerichtet,
worin die lokale Drachengöttin der Sole namens Azhao (Yanshui nü longwang A-
zhao 鹽水女龍王阿召 ) verehrt wurde. Sie ist vermutlich eine Kombination von
zwei Gestalten, nämlich einem im Ursprungmythos der Yi erwähnten Mädchen na-
mens  Azhao,  das  die  erste  Solequelle  gefunden  hat,  sowie  einer  neunköpfigen
Drachengöttin, deren Ursprünge zum neunköpfigen Vāsuki des esoterischen Bud-
dhismus  zurückverfolgt  werden  können.29 Seit  1426  ist  sie  die  offizielle
Beschützerin der Saline sowie der Stadt. Über dem Altar im Tempel wurden Bilder
von  Laozi,  Shakyamuni  und  Konfuzius  aufgehängt,  die  von  Darstellungen  des
Wahren Kriegers (Zhenwu 真武 ) und des Gottes der Literaten begleitet wurden.
Während des Fests war der Fleischverkauf in der ganzen Stadt verboten.

Tabelle 1 Ablauf des Friedensfests30

Tag Riten wiederholte Tätigkeit
1 Abend: Eröffnungsritual am Altar (qitan 起壇), 

Bekanntmachung unter den Gottheiten (fadie shenzou
發碟申奏)

Rezitation des Leitfa-
dens des Jadekaisers
und der anderen Leit-

fäden

2 Tagsüber: Einladung der Papierstatuen der fünf 
Marschälle (yingshuai 迎帥)
Abend: Empfang von Sole und Wasser (qingshui 請
水)

3 Tagsüber: Bekanntmachung unter den Einwohnern 
(fazou 發奏)
Abend: rituelle Reinigung der Stadt (sajing 灑淨)
Nacht: Vorlage eines Glückwunschschreibens an 
Laozi (baizhang 拜章)

4 Nachmittag: exorzistischer Umzug (yajie 壓街)
5 Wegschicken und Verbrennung des Drachenboots 

(song longchuan 送龍船)
6 Verabschiedung und Verbrennung der Gemälde und 

Papierstatuen der Gottheiten (songsheng 送聖)

Am ersten Tag wurden 39 „Invokationen“ (baogao 寶誥) gesungen, die im Leit-
faden des Jadekaisers stehen, um die Feierlichkeiten am Altar zu eröffnen (siehe

29 Bai Zengfu et al. 2005 [1494], S. 461; Shen Maojia 2003 [1710], S. 164. Zur Verehrung
der Drachengötter in Yunnan siehe Lian Ruizhi 2015; Lian Ruizhi 2019, S. 247 269.‒

30 Tabelle 1 stellt lediglich die Hauptriten des Festprogramms dar. Für weitere Details siehe
Liu Yue 2015; Peng Xingguo 2016.

170



Das Friedensfest (Taipinghui)

Tab. 1). Während fünf Invokationen dem Jadekaiser gewidmet waren, wurden die
anderen dafür verwendet, um jeweils eine Gottheit einzuladen. Diese können vier
Gruppen zugeordnet werden. Die größte Gruppe enthält Gottheiten aus dem daoisti-
schen Pantheon, beispielsweise die Drei Reinen (Sanqing 三清), den Heiligen Vater
und Himmlischen Ehrwürdigen (Shengfu tianzun 聖父天尊 ) und die drei daoisti-
schen Gottheiten auf dem Altar. Die zweite und dritte Gruppe umfassen buddhisti-
sche und konfuzianische Gottheiten wie Shakyamuni und Konfuzius. In der letzten
Gruppe  befinden  sich  lokale  Schutzgötter,  beispielsweise  die  Drachengöttin  der
Sole, der Erdgott (Tudi 土地), und der Einheimische Herrscher. Nach Anrufung der
Gottheiten wurde eine Petition (buzou 布奏 ) an sie gelesen, um ihnen den Beginn
des  Fests  mittzuteilen.  Am folgenden  Tag  rezitierte  die  Dongjing-Gemeinde  im
Tempel des Gotts des Reichtums die Invokation der fünf Marschälle  des daoisti-
schen Donnerministeriums (Leibu wushuai 雷部五帥). Diese heißen Wang 王, Ma
馬, Zhao 趙, Wen 溫 und Yin 殷 und sind für den Exorzismus zuständig. Danach
wurden ihre Papierstatuen aus dem Tempel zum Altar getragen und vor dem Ein-
gang aufgestellt, um den Altar bewachen zu lassen. Am Abend wurden nach der In-
vokation  der  Drachengötter  von  zwei  in  Heijing  gelegenen  Quellen  jeweils  ein
Eimer mit Sole und Wasser geholt. Um die Stadt rituell zu reinigen, wurden damit
am dritten Tag alle Straßen mithilfe von Weiden- und Kiefernzweigen besprengt.
Kurz vor Anbruch der Nacht wurde ein Glückwunschschreiben an Laozi (daozu he-
biao 道祖賀表) vorgelesen und verbrannt. Als Höhepunkt des Fests am vierten Tag
gab es einen großen Umzug mit Musik durch die ganze Stadt. Dazu waren auch Ein-
wohner aus allen ethnischen Gruppen, Gläubige anderer Religionen und Beamte ein-
geladen.  Etwa  30  Jugendliche  und  Kinder,  die  als  Gottheiten  und  Unsterbliche
verkleidet waren marschierten an der Spitze. Danach folgten Mitglieder der  Dong-
jing-Gemeinde, die religiöse Musik machten, sowie Buddhisten, die Sutren rezitier-
ten. Eine große Menge von Einwohnern in festlicher Kleidung ging hinterher. Beim
Umzug wurden die fünf Marschälle und ein aus Papier gebasteltes großes Drachen-
boot getragen, um die Seuchengeister zu erschrecken und auf das Boot zu treiben.
Am fünften Tag wurde ein exorzistisches Ritual mit der Liturgie  DRQK vor dem
Drachenboot abgehalten, wodurch 27 Seuchengottheiten und 98 Seuchengeister zum
Besteigen des Bootes eingeladen wurden. Darunter waren beispielsweise der Gott,
der Desaster und Gift  in fünf Himmelsrichtungen ausstreut  (Wufang weizai  budu
shen 五方為災佈毒神) und der Gott, der Kopfschmerzen verursacht (Tounao teng-
tong shen 頭腦疼痛神). Ihnen wurde ein Passierschein (hesong wenyin 和送文引)
verliehen,  um den Ort  zu verlassen.  Das Boot wurde anschließend am Ufer  ver-

171



Yadi Hölzl

brannt. Am letzten Tag wurden ebenfalls die Bilder und Papierstatuen aller Gott-
heiten verbrannt, nachdem eine Eingabeschrift über die Vollendung des Fests (Tai-
pinghui yuanman shu 太平會圓滿疏 ) an sie gelesen worden war. Während des
Fests wurden fortwährend Talismane (fu 符) zum Schutz verteilt.
Die Wurzel der Hauptriten kann zur alten Tradition des chinesischen Exorzismus

zurückverfolgt werden. Ein Text aus der Song-Dynastie berichtet, wie Leute in Hu-
nan Seuchen durch ein ähnliches Ritual mit einem Boot auswiesen.31 Seit dem 12.
Jahrhundert spielen die daoistischen Donner-Rituale (leifa 雷法) eine wichtige Rolle
beim Exorzismus.32 Die exorzistischen Kräfte der Marschälle, Invokationen, Talis-
mane und viele andere Elemente sind zweifellos aus dem System der daoistischen
Religion und vor allem den Donner-Ritualen entliehen. Das Konzept und der Pro-
zess des Rituals in der DRQK ist ähnlich wie die daoistische Liturgie des Rituals zur
Austreibung der Seuchen und zum Wegschicken des Boots vom Göttlichen Empyre-
um (Shenxiao qianwen songchuan yi 神霄遣瘟送船儀 ).33 Ein Teil der erwähnten
Seuchengötter ist sogar identisch.
Allerdings ist der Unterschied zwischen dem Friedensfest und den daoistischen

Exorzismus-Ritualen erheblich. Es war beispielsweise eine Neuerung, den Geburts-
tag von Laozi und das Exorzismus-Ritual zu verbinden. Die Riten sowie die Liturgi-
en wurden von der Gemeinde selbst nach Vorbild der daoistischen Religion und ge-
mäß ihrer eigenen Ideologie zur Verehrung der Gottheiten geschaffen. Jeder im Fest
verwendete Text hatte eine feste Vorlage mit spezifischen Lücken zu Ort, Zeit und
Person, die je nach Situation ergänzt werden konnten. Die Sammlung dieser Vorla-
gen heißt Wahre Tradition der Drei Lehren (Sanjiao zhenzong 三教真宗). Die Vor-
lage setzt mit folgendem Wortlaut ein: „Vererbung der Lehre unter dem Tor der
Großen Vollendung“ (dacheng menxia sijiao 大成門下嗣教).34 Das Tor bezieht sich
auf den Konfuziustempel. Obwohl das Format der Vorlage tatsächlich den daoisti-
schen Vorlagen (biao 表 ) ähnelt, erhob die Gemeinde dadurch den Anspruch auf
ihre Zugehörigkeit zum Konfuzianismus. In den Schreiben, die die Ausdrucksweise
offizieller  Dokumente der Kaiserzeit  nachahmten,  bezeichnete die Gemeinde sich
selbst als „Untertanen“ (chen 臣). Als Herrscher des Jenseits mussten die Gottheiten
respektvoll behandelt werden. Die konfuzianische Disziplin bezüglich sozialer Be-
ziehungen und die Morallehre sind tief ins Fest eingedrungen. Mithilfe des Fests

31 Zhuang Chuo 1993 [1143], S. 21.
32 Siehe Reiter 2010.
33 Siehe Pregadio 2008, S. 891 892.‒
34 Anon. ca.1800, Bd. 1, S. 1.

172



Das Friedensfest (Taipinghui)

wollte die Gemeinde die Ordnung und Stabilität des Dies- und Jenseits wiederher-
stellen. Einerseits bat die Gemeinde „die Gottheiten zum richtigen Weg zurückzu-
kehren und die Geister nicht auf einen Irrweg zu geraten“ (wei shenzhe guiyi zheng-
dao, wei guizhe wuru xiezong 為神者皈依正道，為鬼者勿入邪宗).35 Andererseits
bat die Gemeinde auch alle Einwohner um Loyalität und Frömmigkeit gegenüber
den Gottheiten:

Alle bringen zusammen den Glückwunsch (an Laozi) respektvoll und mit gan-
zem Herzen vor. Während (dem Anlass) büßt man für die Schuld. (Somit) wer-
den Seuchen und Desaster vertrieben.

衆竭一誠，敬伸祝賀。就中省愆悔過，弭疫消災。36

Das Wort  zhong 衆  (alle) taucht sehr häufig im Fest auf. Die Teilnahme der Bud-
dhisten und die Anbetung der Drachengöttin der Yi zeigen, dass die Veranstaltung
mit einem gewissen Wunsch nach sozialer Integration verbunden ist.
Außer der Aufführung der obigen Riten rezitierte die Dongjing-Gemeinde wäh-

rend des Festes täglich mit musikalischer Begleitung vor dem Altar entsprechende
Leitfäden aus ihrem Kanon. Am häufigsten wurde  der Leitfaden des Jadekaisers
verwendet.

Schöpferische Transformation des Leitfadens des Jadekaisers

Der vierbändige handschriftliche Leitfaden trägt den vollen Titel Mysteriöser Stan-
dard für die Aufführung des kombinierten Leitfadens über die ursprünglichen Taten
des erhabenen und hochgestellten Jadekaisers (Gaoshang yuhuang benxing jijing
yanyi xuanfan 高上玉皇本行集經演儀玄范 , Abk. YHJX). In den Handschriften
wurde  keine  bibliografische  Information hinterlassen.  Zwei  andere  Dongjing-Ge-
meinden der Nachbarstädte Daoyao 大姚 und Chuxiong 楚雄 besitzen jeweils einen
fast  identischen Leitfaden mit  dem gleichen Titel,  die auf 1902 und 1864 datiert
sind.37 Dank des Vorworts der Chuxiong-Version ist bekannt, dass diese ein Nach-
druck war,38 was wiederum bedeutet, dass die Heijing-Version vor 1864 veröffent-
licht wurde. Viele Abschnitte der ersten und letzten Bände befinden sich auch im

35 DRQK S. 10.
36 TSJB.
37 Zhang Xingrong 1998, S. 168; Yang Wude, Ou Wuming und Tao Wudong 1864, Bd. 1,

S. 10.
38 Yang Wude, Ou Wuming und Tao Wudong 1864, Bd. 1, S. 10.

173



Yadi Hölzl

Kombinierten Leitfaden über die ursprünglichen Taten des erhabenen und hochge-
stellten Jadekaisers (Gaoshang yuhuang benxing jijing 高上玉皇本行集經 , Abk.
YHJ) aus der Bayerischen Staatsbibliothek. Dem Nachwort von YHJ zufolge handelt
es sich dabei um eine umgearbeitete Version des Originals, das 1616 in Peking ge-
kauft und nach Yunnan gebracht wurde. Die Version ist 1622 in Kunming erschie-
nen und wurde 1829 in Kanton nachgedruckt.39 Der Titel von YHJ ist identisch mit
zwei Werken aus dem daoistischen Kanon Daozang 道藏 (CT 10, CT 11). Obwohl
die Titel aller fünf „Rubriken“ (pin 品)40 von YHJX und CT 10, 11 identisch sind, ist
die Ausformulierung des Inhalts sehr unterschiedlich. Nach aktueller Forschung ist
der daoistische  Leitfaden des Jadekaisers ungefähr 1218 entstanden.41 Von Bedeu-
tung ist, dass diese erste Version möglichweise auch von der gleichen daoistischen
Schule in Zitong produziert wurde, genau wie der Leitfaden der Großen Höhlen. Die
Produktion des Leitfadens des Jadekaisers stand im Zusammenhang mit den Bestre-
bungen, das Leid zu lindern, das durch Kriege, Epidemien, Naturkatastrophen und
Hungersnöte verursacht  wurde.42 Wahrscheinlich  ist  der  YHJX eine Variation des
daoistischen Leitfadens. Ein Teil davon entstand vermutlich 1622 oder früher. Die
Verbindung mit der gleichen daoistischen Schule und die erlösenden Funktionen der
Schrift sind zwei Gründe dafür, warum dieser als einer der wichtigsten Leitfäden für
die Dongjing-Gemeinde galt und für das Friedensfest verwendet wurde.
Wie der Titel bereits aussagt, wurde der YHJX speziell zur Verwendung während

der Aufführung verfasst. Durch den folgenden Prozess wurde eine neue Version pro-
duziert, die den religiösen Praktiken der Gemeinde angepasst war:
(1) Einrichtung der Autorität: Es wurde hervorgehoben, dass, als der Jadekaiser

zur Welt kam, er von „armen Konfuzianern“ (hanru 寒儒)43, eine Selbstbezeichnung
der Dongjing-Mitglieder, empfangen wurde. Dadurch verschaffte die Gemeinde sich
die Legitimität sowie die Autorität über die Gestaltung des Leitfadens.
(2) Ersetzung mit Versform: Der erste Band, der in Versen verfasste Hymnen

(zan 讚) und Invokationen enthält, wurde neu hinzugefügt. Dadurch wurde ein neues
System der Verehrung geschaffen, in dem die Gottheiten der Gemeinde miteinbezo-
gen wurden. Die Inhalte vom zweiten bis zum vierten Band stammen gut zur Hälfte

39 YHJ Bd. 2, S. 20a 21b.‒
40 Das sind (1) Qingwei tiangong shen pin 清微天宮神品, (2) Taishang daguangming yuan-

man dashenzhou pin 太上大光明圓滿大神咒品, (3) Yuhuang gongde pin 玉皇功德品,
(4) Tianzhen huchi pin 天真護持品 und (5) Baoying shenyan pin 報應神驗品.

41 Siehe Hsieh Tsung-hui 2009; Hsieh Tsung-hui 2013; Schachter 2014; Schachter 2015.
42 Hsieh Tsung-hui 2009; Hsieh Tsung-hui 2013, S. 137 174; Schachter 2015, S. 98.‒
43 YHJX Bd. 3, S. 47.

174



Das Friedensfest (Taipinghui)

aus der ursprünglichen daoistischen Version. Auf den gesamten Leitfaden wurde je-
der Abschnitt in kurzen Versen zusammengefasst, die häufig fünf- oder siebensilbig
sind. Beispielsweise wurde der erste lange Abschnitt der „Rubrik zum Verdienst des
Jadekaisers“ (Yuhuang gongde pin 玉皇功德品)44 durch nur vier Verse ersetzt:

Krieg,  Seuche,  Heuschreckenplage,  Überschwemmung und Dürre  sind  alles
Unglücke. Leute auf der ganzen Welt leiden an apokalyptischen Kalamitäten.
Durch die Aufführung und Rezitation des  Leitfadens des Jadekaisers werden
Gesundheit und Wohlergehen bewahrt.

兵戈疫氣與蟲蝗，水旱兇災普不祥。遍地人民遭劫難，演誦玉經保安康。45

Die andere Hälfte des Texts der Bände zwei bis vier besteht aus Aufsätzen mit der
gleichen Struktur zur Bewunderung des Jadekaisers und Betonung der Wirkung des
Leitfadens. Die Verse sind nicht nur geeigneter für die Melodien der Gemeinde, son-
dern bleiben auch besser im Gedächtnis.
(3) Standarisierung durch Anweisungen: An bestimmten Stellen wurde gekenn-

zeichnet, welche Bewegung ausgeführt, auf welche Weise die Passagen rezitiert und
die entsprechende  Musik gespielt  werden  muss.  (Abb.  1)  Mit  den  Anweisungen
wurden die Rezitation und Ritualhandlungen reguliert und standarisiert.
(4)  Erlangung  des  universellen  Werts:  Nach  Bony Schachter  geht  es  bei  der

daoistischen Version um persönliches und familiäres Wohlergehen, was „the exact
opposite of the Confucian rites patronized by the Chinese state“46 repräsentiert. Im
Gegensatz dazu wird im YHJX auf der ersten Seite bereits betont, dass das Ziel der
Rezitation darin besteht, „den Staat zu segnen, das Glück zu empfangen und die
Aufrichtigkeit auszudrücken“ (zhuguo yingxi biao cunchen 祝國迎喜表寸忱 ).47

Nicht nur staatliche, sondern auch diverse individuelle Interessen wurden gleichzei-
tig berücksichtigt:

Durch die Rezitation des Leitfadens bekommen Handwerker doppelten Ruhm
und Gewinn.  Geschäftsleute  haben  Kisten  voll  Reichtümer.  Konfuzianische
Beamte machen eine steile Karriere. Buddhisten und Daoisten gewinnen Er-
leuchtung des Wahrens und treten ins Mysterium ein.

誦演經文，… 工巧倍名利之資，商賈有盈箱之貝。儒門宦士，騰達飛黃。
釋子道流，悟真入妙。48

44 CT 10 Bd. 2, S. 1a 1b.‒
45 YHJX Bd. 3, S. 67.
46 Schachter 2015, S. 129.
47 YHJX Bd. 1, S. 1.
48 YHJX Bd. 4, S. 47.

175



Yadi Hölzl

Mit solchen Innovationen gilt der  YHJX als eine für alle wirksame universelle
Methode, die von der Hierarchie und Religion unabhängig ist. Die gleiche Idee ver-
körpert sich auch in anderen Details des Friedensfests. Bei diesem größten Fest des
gesamten Volks versuchte die Dongjing-Gemeinde die sozialen, ethnischen und reli-
giösen Grenzen zu verwischen. Unter diesem Gesichtspunkt bietet das Friedensfest,
das die Koexistenz vielfältiger  kultureller  Formen der  Gesellschaft  widerspiegelt,
sowohl religiöse Maßnahmen, um Krisen und Risiken des Alltagslebens wie der Ge-
sundheit zu bewältigen, als auch Möglichkeiten für die soziale Integration.

Eine lokale Interpretation der konfuzianischen Ideologie

Nach einer Volkserzählung aus Heijing gab es zwischen den Han, Yi und Hui wegen
der Salzgewinnung häufig Konflikte. Eines Tages kam Maitreya (Mile 彌勒) auf die
Erde und rezitierte drei Tage lang Sutren. Als Ergebnis versöhnten sich alle ethni-
schen Gruppen miteinander.49 Die  Dongjing-Gemeinde in Heijing und Maitreya in
der Geschichte haben eine analoge Funktion. Als Gruppe konfuzianischer Ritualex-

49 Shen Jingbo und Li Minghua 2016.

176

Abb. 1:Rezitationsanweisungen im YHJX



Das Friedensfest (Taipinghui)

perten achtete die Dongjing-Gemeinde besonders auf die Interaktion zwischen ihrer
religiösen Praxis und der lokalen Gesellschaft. Sie bemühten sich einerseits, durch
standarisierte religiöse Praktiken die Stabilität und Harmonie der Gesellschaft zu be-
wahren.  Auf der anderen Seite verwendeten sie die Rezitation der Leitfäden und
Durchführung der religiösen Aktivitäten als eine Methode, um ihre konfuzianische
Ideologie in die Tat umzusetzen. Die Rezitation mit musikalischer Begleitung ist so-
wohl eine Anlehnung an den Daoismus oder Buddhismus als auch eine praktische
Anwendung des konfuzianischen Gedankens von „Riten und Musik“ (liyue 禮樂),
die einander ergänzende Grundlagen der Gesellschaftsordnung sind. Anhand der Po-
litik der „Verwendung der chinesischen Kultur zur Transformation fremder Stäm-
me“ (yong xia bian yi 用夏變夷) benötigte das Randgebiet Yunnan aus konfuziani-
scher Sicht Akkulturation und Transformation durch Erziehung (jiaohua 教化), was
mithilfe von Riten und Musik verwirklicht werden konnte.50 Für die  Dongjing-Ge-
meinde in Heijing entsprachen die religiösen Veranstaltungen und die Musik, die sie
spielten, jeweils den konfuzianischen Begriffen von Riten und Musik. Manche be-
haupteten zum Beispiel, dass ihre Musik auf die rituelle Hofmusik der Westlichen
Zhou-Dynastie zurückgeht,51 vor welcher Konfuzius die größte Hochachtung hatte.
Deswegen bezeichnete die Gemeinde sich selbst auch als „Gemeinde der Riten und
Musik“ (Liyue hui 禮樂會). Mit solchen Argumenten wurde die religiöse Praxis der
Gemeinde als lokaler Standard der Konkretisierung der Gedanken von Riten und
Musik  interpretiert.  Außerdem  wurden  die  Mitglieder  ermuntert,  die  Lehre  der
Dongjing-Gemeinde  als  Inbegriff  moralischer  Kultivierung zu propagieren.  Wäh-
rend der Qing-Zeit wurde den ausgezeichnetsten Mitgliedern der Titel „Meister des
Leitfadens“ (Jingzhang 經長) verliehen. Die Voraussetzung dafür war, dass die Mit-
glieder „Personen [waren], welche ihre Landsleute mit Riten und Musik zu verwan-
deln vermochten“ (neng yi liyue hua qi xiangren zhe 能以禮樂化其鄉人者).52 Auf
dem Grabstein eines Yi-Mitgliedes namens Li Shengtang 李升堂 (1856 1929), der‒
als „einheimischer Gendarm“ (Tu xunbu 土巡捕) tätig war, steht:

Das Ziel, die Leitfäden zu erklären und aufzuführen, ist nicht weniger als Sitten
und Bräuche einzuführen und die Erziehung zu verbessern. Gilt das denn nicht
als Unterstützung für die Beamten bei der Politik und Bildung [der Bevölke-
rung]?

50 Chung Yun-ying 2018, S. 124 125.‒
51 Li Yun 2000.
52 Anon. 2005 [1913].

177



Yadi Hölzl

演教談經，無外乎倡風俗而美教化，斯非有司者政教之一助乎？53

Gleichzeitig war die Gemeinde auch für die „Propagierung der Heiligen Edikte“
(xuan Shengyu 宣聖諭) zuständig. Die Edikte sind vom Shunzhi- und Kangxi-Kai-
ser  zusammengestellte  Sammlungen  konfuzianischer  moralischer  Verhaltensre-
geln.54 In vielen anderen Städten in Yunnan aber war dies eine Aufgabe von einer
spezialisierten religiösen Gemeinde namens „Halle der Heiligen Edikte“ (Shengyu
tang 聖諭堂).55 Ma Jianxiong 馬健雄 fasste die Situation wie folgt zusammen: „It
is clear that the Dongjing Assembly was the cultural and religious symbol of a gen-
try-controlled Han society in most cities in Yunnan.“ 56 Durch die Leitung umfang-
reicher religiöser Veranstaltungen und die Propagierung des staatlichen Bildungside-
als gestaltete die Gemeinde nicht nur das religiöse Leben um, sondern spielte auch
eine zentrale Rolle im Alltagsleben der lokalen Gesellschaft.
Es war in der chinesischen Gesellschaft  kein Einzelfall,  dass Konfuzianer  als

Anbieter lokaler ritueller Dienstleistungen tätig waren. Aber es ist unüblich, dass sie
wie die Gemeinde in Heijing eine absolut dominante Rolle bei den religiösen Aktivi-
täten spielten. Gemäß Li Fengmao  李豐楙  stehen beispielweise die konfuziani-
schen Ritualexperten (lisheng 禮生) in Taiwan den Daoisten konkurrierend auf Au-
genhöhe  gegenüber.57 Für  den  Fall  der  Dongjing-Gemeinde  in  Heijing  sind  die
Überlegenheit der Konfuzianer in der Gesellschaft, die Anerkennung der Regierung
und die kulturelle Hybridität ausschlaggebend. Dort wird sogar der Kult um Konfu-
zius (Ji Kong 祭孔), der sich theoretisch streng an den vom kaiserlichen Hof festge-
legten Standard halten und von Beamten organisiert werden musste, seit der Qing-
Dynastie von der Dongjing-Gemeinde mit ihrem eigenen Leitfaden namens Heiliger
Leitfaden des großartigen Konfuzianers (Hongru shengjing 宏儒聖經 ) durchge-
führt. Langsam wurde ein neuer Standard für das religiöse Leben der lokalen Gesell-
schaft geschaffen. Nach der Forschung von Philip Clart versuchte eine andere Ge-
meinde namens „Göttliche Lehre der konfuzianischen Tradition“ (Ruzong shenjiao
儒宗神教 ) in Taiwan auch,  ein eigenes  System mit  der  Veröffentlichung eines
Handbuches zu entwickeln: „It documents a new religious movement’s attempt to
create a tradition for itself.“58 Bei der Dongjing-Gemeinde ist das neue System durch

53 Sun Guoguang 2005 [1941], S. 203.
54 Mair 1985.
55 Liang Yongjia 2005, S. 132 137.‒
56 Ma Jianxiong 2014, S. 41.
57 Li Fengmao 2020. 
58 Clart 2013, S. 14. 

178



Das Friedensfest (Taipinghui)

die Anfertigung des eigenen Kanons und die Standarisierung der lokalen religiösen
Aktivitäten erfolgreich gewesen.

Siglen 

CT = Concordance du Tao-Tsang: titres des ouvrages, hrsg. von Kristofer M. Schip-
per. 1975. Paris: École française d’Extrême-Orient.

CT 10 = Gaoshang yuhuang benxing jijing 高上玉皇本行集經, aus dem Daozang.

CT 11 = Gaoshang yuhuang benxing jijing 高上玉皇本行集經, aus dem Daozang.

DRQK = Disi rangjie qiqian ke 地司禳解起遣科 , aus der Dongjing-Gemeinde in
Heijing [unveröffentlichte Handschrift, unbekanntes Herstellungsdatum].

TSJB = Taiping shenghui jianjiao bangwen 太平盛會建醮榜文, aus der Dongjing-
Gemeinde in Heijing [unveröffentlichte  Handschrift,  unbekanntes  Herstellungsda-
tum].

YHJ = Gaoshang yuhuang benxing jijing 高上玉皇本行集經 aus der Bayerischen
Staatsbibliothek. 1829.

YHJX = Gaoshang yuhuang benxing jijing yanyi xuanfan 高上玉皇本行集經演儀

玄范 , aus der Dongjing-Gemeinde in Heijing [unveröffentlichte Handschrift, unbe-
kanntes Herstellungsdatum].

Literaturverzeichnis

Anon. c. 1800. Sanjiao zhenzong 三教真宗. [unveröffentlichtes Manuskript]

Anon. 2006 [c. 1700]. „Chongxiu tuzhumiao beiji“ 重修土主廟碑記, in Yiliang bei-
ke 宜良碑刻, hrsg. von. Zheng Zurong 鄭祖榮 und Zhou Sifu 周思福. Kunming:
Yunnan minzu chubanshe, S. 174–177.

Anon. 2005 [1913]. „Huang Tengxiao xiansheng muzhiming“ 黄腾霄先生墓志銘,
in Chuxiong lidai beike 楚雄歷代碑刻, hrsg. von Zhang Fangyu 張方玉. Kunming:
Yunnan minzu chubanshe, S. 173–174.

179



Yadi Hölzl

Atwill, David G. 2006.  The Chinese Sultanate: Islam, Ethnicity, and the Panthay
Rebellion on Southwest China, 1856–1873. Stanford: Stanford University Press.

Bai Zengfu 白曾福 et al. 2005 [1491]. „Chongxiu qiju longci ji“ 重修七局龍祠記,
in Chuxiong lidai beike 楚雄歷代碑刻, hrsg. von Zhang Fangyu 張方玉. Kunming:
Yunnan minzu chubanshe, S. 461–462.

Bauer, Wolfgang. 2006. Geschichte der chinesischen Philosophie. München: Verlag
C. H. Beck.

Bell, Catherine. 1997. Ritual: Perspectives and Dimensions. Oxford und New York:
Oxford University Press. 

Benedict,  Carol.  1996.  Bubonic  Plague  in  Nineteenth  Century  China.  Stanford:
Stanford University Press.

Chong Qian  崇謙 . 1967 [1912].  Chuxiong xianzhi  楚雄縣志 . Taipei: Chengwen
Chubanshe.

Chung Yun-ying 鐘雲鶯. 2018. „Belief and Faith: The Situation and Development
of Confucianism in Yunnan Province“, in  The Varieties of Confucian Experience:
Documenting a Grassroots Revival of Tradition, hrsg. von. Sébastien Billioud. Lei-
den und Boston: Brill, S. 122 152.‒

Clart,  Philip. 2013. „Confucius and the Mediums: Is There a “Popular Confucia-
nism“? In T’oung Pao 89, S. 1‒38.

Hödl, Hans Gerald.  2003. „Ritual (Kult, Opfer, Ritus, Zeremonie)“, in  Handbuch
Religionswissenschaft: Religionen und ihre zentralen Themen, hrg. von Johann Figl.
Innsbruck [etc.]: Tyrolia Verlag, S. 664–689.

Hsieh Tsung-hui 謝聰輝. 2009. „Yuhuang benxing jijing chushi de beijing yu yinyu-
an yanjiu“ 《玉皇本行集經》出世的背景與因緣研究 , in Daojiao yanjiu xuebao:
zongjiao lishi yu shehui 道教研究學報：宗教、歷史與社會 1, S.155 199.‒

–––. 2013. Xin tiandi zhiming: Yuhuang, Zitong yu feiluan 新天帝之命：玉皇、梓

潼與飛鸞. Taipei: Taiwan Shangwu Yinshuguan.

–––. 2014. „Nan Taiwan hewen songchuan yishi de chuancheng yu qi daofa xilun“
南台灣和瘟送船儀式的傳承與其道法析論, in Minsu quyi 民俗曲藝 6, S. 9 57.‒

Hsu, Francis L. K. 1983. Exorcising the Trouble Makers: Magic, Science, and Cul-
ture. Westport und London: Greenwood Press.

180



Das Friedensfest (Taipinghui)

Jiang Shoucheng 姜守誠. 2010. „‘Si wenshen’ yu ‘song wenchuan’: zhongguo gu-
dai wenyi jiao zhi yuanqi“ “祀瘟神”與“送瘟船”：中國古代瘟疫醮之緣起,

in Hanxue yanjiu jikan 漢學研究集刊 11, S. 97 127.‒

–––. 2017. Zhongguo jinshi daojiao songwen yishi yanjiu 中國近世道教送瘟儀式

研究. Beijing: Renmin chubanshe.

Katz, Paul R. 1995a. Demon Hordes and Burning Boats: The Cult of Marshal Wen
in Late Imperial Chekiang. New York, State University of New York Press. 

–––. 1995b. „The Pacification of Plagues: A Chinese Rite of Affliction“, in Journal
of Ritual Studies 9.1, S. 55 100.‒

Kim, Jihyun. 2015. „The Invention of Traditions: With a Focus on Innovations in
the Scripture of the Great Cavern in Ming-Qing Daoism“, in Daoism: Religion, His-
tory and Society 7, S. 63 115.‒

Kleeman, Terry F. 1994. A God’s Own Tale: The Book of Transformations of Wen-
chang, the Divine Lord of Zitong. New York: State University of New York Press.

Lagerwey, John. 2011. „The Origin of Daoist Exorcism“, in Exorcism in Daoism: A
Berlin Symposium, hrsg. von Florian C. Reiter. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 11‒30.

Li Fengmao 李豐楙. 1993. „Daozang suo shou zaoqi daoshu de wenyi guan: yi ‚Nü
qing gui lü‘ ji ‚Dongyuan shenzhou jing‘ xi weizhu“ 《道藏》所收早期道書的瘟疫

觀：以《女青鬼律》及《洞淵神咒經》系為主, in Zhongguo wenzhe yanjiu jikan 中
國文哲研究集刊 3, S. 417 454.‒

–––. 2001. „Yingwang yu songwang: touren yu shemin de yishi biaoyan, yi Ping-
dong donggang, Tainan xigang weizhu de kaocha“ 迎王與送王：頭人與社民的儀

式表演，以屏東東港、臺南西港為主的考察, in Minsu quyi 民俗曲藝 129, S. 1‒
42.

–––. 2020. „Cong xingwen dao daixun: Daoshi yu lisheng zai yishi zhong de jinghe
guanxi“ 從行瘟到代巡：道士與禮生在儀式中的競合關係 , in Daojiao yu difang
zongjiao: Dianfan de chongxi guoji yantaohui lunwenji 道教與地方宗教：典範的

重思國際研討會論文集, hrsg. von. Philip Clart et al., S. 95 126.‒

Li Yuandao 李源道 und Wanzhetu 完者禿. 2005 [1269]. „Wanchunshan zhenjue
chansi ji“ 萬春山真覺禪寺記, in Chuxiong lidai beike 楚雄歷代碑刻, hrsg. von
Zhang Fangyu 張方玉. Kunming: Yunnan minzu chubanshe, S. 33 35.‒

181



Yadi Hölzl

Li Yun 李雲. 2000. „Heijing dongjing yinyue yuanliu zuzhi gaikuang“ 黑井洞經音
樂源流組織概況. [unveröffentlichtes Manuskript] Endangered Archives Program-
me,  British  Library.  https://eap.bl.uk/archive-file/EAP012-1-1-2  (Zugriff  am
01.05.2021) 

Li Yushang 李玉尚 und Cao Shuji 曹樹基. 2001. „18-19 shiji de shuyi liuxing yu
Yunnan shehui bianqian“ 18-19世紀的鼠疫流行與雲南社會變遷 , in Ziran zaihai
yu Zhongguo shehui lishi jiegou 自然災害與中國社會歷史結構. hrsg. von. Fudan
daxue lishi dili yanjiu zhongxin 復旦大學歷史地理研究中心, S. 168 210.‒

Li Yushang 李玉尚 und Gu Weifang 顧維方 . 2012. „Dutian yu mulian: Qingdai
Yunnan shuyi liuxing yu shehui zhixu chongjian“ 都天与木蓮：清代雲南鼠疫流

行與社會秩序重建, in Shehui kexue yanjiu 社会科學研究 1, S. 144 150. ‒

Lian Ruizhi 連瑞枝. 2015. „Shenling, longwang yu guansi: yi Yunnan Dali Longgu-
an shehui wei hexin de taolun“ 神靈、龍王與官祀：以雲南大理龍關社會為核心

的討論, in Minsu quyi 民俗曲藝 187, S. 105 154.‒

–––. 2019. Bianjiang yu diguo zhijian: Mingchao tongzhi xia de xinan renqun yu lis-
hi 邊疆與帝國之間：明朝統治下的西南人群與歷史 . Xinpei: Lianjing chuban
shiye gufen youxian gongsi.

Liang Yongjia 梁永佳. 2005. Diyu de dengji: Yige Dali cunzhen de yishi yu wenhua
地域的等級：一個大理村鎮的儀式與文化. Beijing: Shehui kexue wenxian chu-
banshe.

Liu Jianrong 劉建榮, Peng Xingguo 彭興國 und He Pikun 何丕坤 [Hrsg.] 2015.
Heijing guzhen shiyi 黑井古鎮拾遺. Kunming: Yunnan minzu chubanshe,

Liu Yue 劉悦 et al. 1991. Heijing dongjing yinyue 黑井洞經音樂. [unveröffent-
lichtes Manuskript]

Liu Yue 劉悦. 2015. „Heijing taipinghui shengkuang“ 黑井太平會盛況, in Heijing
guzhen shiyi 黑井古鎮拾遺, hrsg. von Liu Jianrong 劉建榮, Peng Xingguo 彭興國

und He Pikun 何丕坤. Kunming: Yunnan minzu chubanshe, S. 216 219.‒

Luo Yong 羅勇. 2013. „Cong yiyu chengwei tan ‚tuzhu‘ shizhi“ 從彝語稱謂探“土

主”實質, in Yunnan minzu guji yu lishi wenhua yanjiu 雲南民族古籍與歷史文化

研究, hrsg. von Pu Xuewang 普學旺 und Li Kezhong 李克忠. Kunming: Yunnan
Meishu Chubanshe, S. 375 380.‒

182



Das Friedensfest (Taipinghui)

Ma Jianxiong 馬健雄. 2014. „The Rise of Gentry Power on the China-Burma Fron-
tier since the 1870s: The Case of the Peng Family in Mianning, Southwest Yunnan“,
in International Journal of Asian Studies, 11.1, S. 25 51. ‒

Mair, H. Victor. 1985. „Language and Ideology in the Written Popularisation of the
Sacred Edict“, in Popular Culture in Late Imperial China, hrsg. von David Johnson,
Andrew J. Nathan und Evelyn S. Rawski. Berkeley: University of California Press,
S. 325 359.‒

Peng Xingguo 彭興國. 2016. „Guzhen de eryue taipinghui“ 古鎮的二月太平會, in
Heijing guzhen minjian gushixuan 黑井古鎮民間故事選, hrsg. von Li Minghua 李
明華. Kunming: Yunnan minzu chubanshe, S. 152 155.‒

Pregadio,  Fabrizio [Hrsg.]  2008.  The Encyclopedia  of  Taoism.  London und New
York: Routledge.

Reiter, Florian C. 2002. Religionen in China: Geschichte, Alltag, Kultur. München:
Verlag C. H. Beck.

–––. 2010. „Taoist Thunder Magic (五雷法), Illustrated with the Example of the Di-
vine Protector Chao Kung-ming 趙公明“, in Zeitschrift der Deutschen Morgenlän-
dischen Gesellschaft 160.1, S. 121 154.‒

–––. 2011. „Daoist Thunder Magic and the Elimination of Obnoxious Spirits, with
Reference to A Corpus of Daoist Rituals (道法會元 ) and Exorcist Rituals in Nor-
thern Taiwan“, in Exorcism in Daoism: A Berlin Symposium. hrsg. von. Florian C.
Reiter. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 277‒296.

Rees, Helen. 2000.  Echos of History: Naxi Music in Modern China. Oxford et al.:
Oxford University Press.

Schachter, Bony. 2014. „Gaoshang yuhuang benxing jijing (Combined Scripture of
the Orinigal Acts of the Exalted and Superior Jade Soverign): An Annotated Trans-
lation and Study of its First Chapter“, in Monumenta Serica 62, S. 153 212.‒

–––. 2015. „Beyond the Kingly Metaphor: A Sociological Reading of the Scripture
of the Jade Sovereign“, in Journal of Chinese Studies 60, S. 95 156.‒

Shen Jingbo 沈敬波 und Li Minghua 李明华. 2016. „Milefo de gushi“ 弥勒佛的故

事, in Heijing guzhen minjian gushixuan 黑井古鎮民間故事選, hrsg. von Li Ming-
hua 李明華. Kunming: Yunnan Minzu Chubanshe, S. 14.

183



Yadi Hölzl

Shen Maojia  沈懋價 . 2003 [1710].  Kangxi Heiyanjing zhi 康熙黑鹽井志 . Kun-
ming: Yunnan Daxue Chubanshe.

Shi Yueling 史岳靈. 2015. „Caishenhui“ 財神會, in Heijing guzhen shiyi 黑井古鎮

拾遺, hrsg. von Liu Jianrong 劉建榮, Peng Xingguo 彭興國 und He Pikun 何丕坤.
Kunming: Yunnan Minzu Chubanshe, S. 220 221.‒

Sun Guoguang 孫國光. 2015 [1941]. „Li Shengtang muzhiming“ 李升堂墓志銘, in
Chuxiong lidai beike 楚雄歷代碑刻 , hrsg. von Zhang Fangyu 張方玉. Kunming:
Yunnan Minzu Chubanshe, S. 203 204.‒

Turner,  Victor.  1968.  The  Drums  of  Affliction:  A  Study  of  Religious  Processes
among the Ndembu of Zambia. Oxford: Clarendon.

van Ess, Hans. 2011.  Der Daoismus: von Laozi bis heute. München: Verlag C. H.
Beck.

Verellen, Franciscus und Kristofer Schipper [Hrsg.] 2005. The Taoist Canon: A His-
torical  Companion  to  the Daozang,  Bd.  2.  Chicago:  The  University  of  Chicago
Press. 

Vogel, Hans Ulrich. 2013. Marco Polo Was in China: New Evidence from Curren-
cies, Salts and Revenues. Leiden: Brill.

Wang Chien-chuan  王見川 .  2018. „Popular Groups Promoting  ‘the Religion of
Confucius’ in the Chinese Southwest and Their Activities since the Nineteenth Cen-
tury (1840-2013): An Observation Centered on Yunnan’s Eryuan County and Envi-
rons“, in The Varieties of Confucian Experience: Documenting a Grassroots Revival
of Tradition, hrsg. von. Sébastien Billioud. Leiden und Boston: Brill, S. 90 121.‒

Wang Xingping 王興平. 2004. Dongjing yinyue tanyuan 洞經音樂探源. In Zhong-
guo wenchang wenhu: guoji Wenchang xueshu yanjiu lunwenji 中國文昌文化：國

際文昌學術研究論文集, hrsg. von. Wang Xingping et al. Chengdu: Bashu Shushe,
S. 457 487. ‒

Yang Fuwang 楊甫旺 und Pu Youhua 普有華 [Hrsg.] 2013. Yizu tuzhu wenhua
yanjiu 彝族土主文化研究. Kunming: Yunnan Minzu Chubanshe.

Yang Wude 楊悟得, Ou Wuming 歐悟明 und Tao Wudong 陶悟洞. 1864. Gao-
shang Yuhuang benxing jijing yanyi xuanfan 高上玉皇本行集經演儀玄范. Endan-
gered Archives Programme, British Library. https://eap.bl.uk/archive-file/EAP012-
7-10 (Zugriff am 01.05.2021)

184



Das Friedensfest (Taipinghui)

Yunnandaxue tushuguan 雲南大學圖書館 [Hrsg.] 2005. Qingdai dianqian minzu
tupu: yuan „Yunnan zhongren tushuo“ bufen 清代滇黔民族圖譜：原《雲南種人圖

說》部分. Kunming, Yunnan Meishu Chubanshe.

Yunnansheng lufengxian difangzhi bianzuan weiyuanhui 雲南省祿豐縣地方志編

纂委員會 [Hrsg.] 1997. Lufeng xianzhi 祿豐縣志. Kunming: Yunnan Renmin Chu-
banshe.

Zhang Xingrong 張興榮. 1998. Yunnan dongjing wenhua: ru dao shi sanjiao de fu-
hexing wenhua 雲南洞經文化：儒道釋三教的復合性文化 . Kunming: Yunnan
Jiaoyu Chubanshe.

Zhang Ziming 張自明 und Wang Fuchen 王富臣 . 1967 [1932].  Maguan xianzhi
(er) 馬關縣志 (二). Taipei: Chengwen Chubanshe.

Zhao Yuzhong.  2016. Remaking Social  Boundaries:  The Construction of  benzhu
Worship in Southwest China, in Asian Ethnicity17.3, S. 480‒495.

Zhuang Chuo 莊綽. 1993 [1143]. Jilei bian 雞肋編. Beijing: Zhonghua Shuju.

185




	Telemedizin und telemedizinische Gesundheitsplattformen
	Verbesserung der Diagnosefähigkeit mittels KI gestützter Verfahren
	Intelligente Roboter

