W<
e
-
A
N
-0
O
—
72
N
O
e
>
=
o
o)
2

(7]
O
QO
| -
()
[
()
o
D)
¥ =
O
(a'4
(ca
O
>
(S
()
| .
A=
Ll
=)
N
S
e
b
G
O
20
(7]
()
L

Hans Harder (Hrsg.)

Carmen Brandt




Wege durchs Labyrinth
Festschrift zu Ehren von Rahul Peter Das






Wege durchs Labyrinth

Festschrift zu Ehren von Rahul Peter Das

Carmen Brandt - Hans Harder (Hrsg.)

Yasio
eBooks




Uber die Herausgeber

Carmen Brandt ist Juniorprofessorin fiir Gegenwartsbezogene Stidasien-
wissenschaft an der Universitdt Bonn.

Hans Harder ist Professor fiir Neusprachliche Stidasienstudien an der
Universitdt Heidelberg.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet tiber http://dnb.dnb.de abrufbar.

@ @ Dieses Werk ist unter der Creative Commons-Lizenz
CC BY-SA 4.0 veroffentlicht. Die Umschlaggestaltung

unterliegt der Creative-Commons-Lizenz CC BY-ND 4.0.

Yosio
eBooks

Publiziert bei CrossAsia-eBooks,
Universitatsbibliothek Heidelberg 2020.

Die elektronische Open-Access-Version dieses Buches ist dauerhaft frei
verfiigbar auf CrossAsia-eBooks: https:/ /crossasia-books.ub.uni-
heidelberg.de/xasia

urn: urn:nbn:de:bsz:16-xabooks-642-6

doi: https://doi.org/10.11588/xabooks.642

Text © 2020 Das Copyright der Texte liegt beim jeweiligen Verfasser.

Umschlagillustration: Bhulbhulaiya (Labyrinth) im Bara Imambara,
Lucknow. Fotografie: Carmen Brandt

ISBN 978-3-946742-72-2 (Hardcover)
ISBN 978-3-946742-73-9 (PDF)



Inhalt

Vorwort

From a Symbol of Colonial Conquest to the Scripta Franca:
The Roman Script for South Asian Languages
CARMEN BRANDT

“What Immortal Hand or Eye Dare Frame Thy Fearful Symmetry?”
The Image of the Tiger in Indian and Korean Culture: Cases of
Gond and Minhwa Traditions

RENATA CZEKALSKA

Von verratenen Kriegern und exzentrischen Gliicksrittern: Bhisham
Sahni und sein historischer Roman Mayyadas ki mari
INES FORNELL

Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwirtigen deutsch-
sprachigen Indologie
ELT FRANCO

Locating ‘Bauldom” in the Word Baul: A Postscript to the “Proble-
matic Aspects of the Sexual Rituals of the Bauls of Bengal”
RATUL GHOSH

Alt bedeutet nicht ungebrauchlich: Zur Relevanz der Sprach-
geschichte — ein Essay
OLAV HACKSTEIN

Bengali Webzines: Literature in the Digital Mode
HANS HARDER

Die Welt iibersetzen: Ein Gesprach
MARTIN KAMPCHEN

Ornithology and Poetry: Ideas and Fancies Connected with Birds
in Classical India
KLAUS KARTTUNEN

Traditional Theater in Nepal: An Exposition of Kartik Nac, the
Drama Festival in Pharping Village, with an Edition of Parijataha-
rana, a 16th Century Bengali Play from Nepal

MAKOTO KITADA

vii

37

49

73

109

141

149

175

189

215



The World According to Ghanaram: A Partial Translation of His
Gitarambha
FRANK J. KOROM

Polish-Sanskrit Kinship in the Eyes of Walenty Skorochéd
Majewski, the Pioneer of Polish Research on Sanskrit
AGNIESZKA KUCZKIEWICZ-FRAS

Self-Surrender of the Afflicted One (arta prapatti) as the Concept of
Human Existence in the Prapannaparijata of Vatsya Varadaguru
HALINA MARLEWICZ

,Kalavali narpatu” — Die vierzig Verse {iber das Schlachtfeld: Be-
merkungen iiber einen Text aus der Sammlung Patinenkilkkanakku
ULRIKE NIKLAS

Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha: Gottheit und Held
TATIANA ORANSKAIA

The Robber, the Demon, the Girl, and Her Lover: An Episode from
the Newari Version of the Vetalapaficavimsati
FELIX OTTER

Caste, Conversion and Social Change in Telangana, South India
ADAPA SATYANARAYANA

Zum Bergnamen Y Das in Wales
BRITTA SCHULZE-THULIN

Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse
SABINE FRANZISKA STRICH

Indian and Universal? The Significance of Frangois-Marie de Tours
for the Case of Hindi
HEINZ WERNER WESSLER

What I Learned from my Grandparents, and Other Stories:
Fragments of Biography, Autobiography and a History of Calcutta
BENJAMIN ZACHARIAH

Uber die Autoren und Autorinnen

Vi

255

277

293

315

325

361

379

397

425

469

493

511



Vorwort

Rahul Peter Das hat einmal erwidhnt, dass seine Doktorarbeit zum Wissen
von der Lebensspanne der Biiume, eine Ubersetzung und Studie von
Surapalas Vrksayurveda (Das 1988), aus einer Fufinote entstanden sei.
Ebenfalls in einer Fufinote einer Rezension findet sich seine Modifikation
der wissenschaftlichen Umschrift fiir die neuindoarischen Sprachen in
indischen Schriften (Das 1984: 66, Anm. 2), welche in diesem Buch An-
wendung findet. Und sein einschlédgiger Aufsatz ,Problematic Aspects of
the Sexual Rituals of the Bauls of Bengal” (Das 1992), dessen Text zu ge-
schitzten 60 Prozent aus Fuinoten besteht, prasentiert sich uns als gutes
Beispiel fiir einen dicht gewobenen Mikrokosmos aus Anmerkungen,
Nach- und Querverweisen, tiberbordenden bibliographischen Referenzen
und breit gestreuten Assoziationen Das’scher Pragung.

Diese geflechtartige Qualitdt, das komplexe Gewebe verschiedener
hierarchischer Textebenen ist nicht bloff ein oberfldchliches Struktur-
merkmal seiner wissenschaftlichen Prosa, sondern scheint durchaus et-
was iiber den Denkprozess auszusagen, der seiner Arbeitsweise zugrun-
de liegt. Rahul Peter Das fiihrt seine Leser hinein in ein Verfahren, in
dem typischerweise eine enorme Menge minutioser Details zu verallge-
meinernden Aussagen komprimiert, genauso oft aber auch gegen beste-
hende Verallgemeinerungen ins Feld gefiihrt werden. Auffallig ist, dass
er sich dabei immer wieder vom Detail her in weiten, verzweigten Bewe-
gungen den grofien Themen nihert, die seine wissenschaftliche Laufbahn
bestimmen. Um das Bild aufzugreifen, das dieser Festschrift den Namen
gibt: Durch Seiteneingénge betritt er die komplexen Labyrinthe von Tex-
ten, Bedeutungen und kultureller Praxis, die Stidasien — das alte Indien
genauso wie die heutige Weltregion dieses Namens — zu bieten hat.

Rahul Peter Das wurde 1954 in Haan, der Heimatstadt seiner Mutter,
geboren. 1958 zog seine Familie nach Kalkutta, in die Heimat seines Va-
ters, wo er in Kalighat (ganz in der Nédhe des beriihmten Kali-Tempels)
aufwuchs. Er besuchte eine sidkulare Jesuitenschule, die St. Lawrence
High School, und studierte von 1972-73 am Medical College, kehrte je-
doch aufgrund der politischen Unruhen, die damals Kalkutta pragten,
1974 nach Deutschland zuriick und begann nach Erlangung des deut-
schen Abiturs im Jahr 1975 an der Universitit zu Koln Indologie und
Dravidistik bei Klaus Ludwig Janert sowie Islamwissenschaft zu studie-

Verbffentlicht in: Carmen Brandt & Hans Harder (Hg.): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Wege durchs Labyrinth: Eine Festschrift zu Ehren von Rahul Peter Das

ren. Nach einem Wechsel an die Universitit Hamburg machte er dort
1981 seinen Magister, promovierte 1985 bei Albrecht Wezler und arbeite-
te in den folgenden Jahren unter anderem als Lehrbeauftragter fiir Ben-
galisch und wissenschaftlicher Mitarbeiter an den Universititen Ham-
burg und Bonn und in einem Forschungsprojekt an der Universitiat Gron-
ingen. 1993 erfolgte die Habilitation in Hamburg und 1994 die Berufung
zum Professor an der Martin-Luther-Universitat Halle-Wittenberg.

In den 26 Jahren seines Wirkens in Halle hat Rahul Peter Das mit gro-
fer Produktivitit seine eigenen Forschungen vorangetrieben, einiges an
wissenschaftlichem Nachwuchs hervorgebracht (darunter die Herausge-
ber und viele Beitragende zu diesem Band) und auch institutionell Ein-
fluss ausgeiibt: Neben seiner Griindung und langjahrigen Leitung des
Arbeitskreises ,Neuzeitliches Siidasien” innerhalb der Deutschen Gesell-
schaft fiir Asienkunde und seinem jahrelangen Engagement als Vorsit-
zender der Deutsch-Indischen Gesellschaft Zweiggesellschaft Halle sind
es besonders die Einrichtung einer unabhingigen Abteilung fiir Stidasi-
enkunde an der Universitit Halle, dem Siidasien-Seminar, und die Ein-
fiihrung des Magisterstudiengangs Sprachen und Kulturen des neuzeitlichen
Stidasiens und des Promotionsfachs mit selbigem Namen, die ganz und
gar auf sein Engagement zurtickgehen. In seiner Tatigkeit als Studiende-
kan der Philosophischen Fakultit I unterstiitzt er seit 2006 bis heute nicht
nur Kollegen bei der Einfithrung ihrer neuen Studiengédnge, sondern
stellte sich den Herausforderungen, die die sogenannte Bologna-Reform
mit sich brachte, mit derselben Akribie, wie man sie aus seinen wissen-
schaftlichen Publikationen kennt.

Vielgleisig und beeindruckend produktiv ist Rahul Peter Das in seinem
akademischen Output. An die 20 Biicher hat er bislang veroffentlicht,
wenn man die selbstverfassten, herausgegebenen und tibersetzten Werke
zusammenzihlt. Hinzu kommen {iiber 100 wissenschaftliche Artikel, eine
ebenso grofse Anzahl von Rezensionen und seine langjihrige Herausgeber-
tatigkeit fiir verschiedene Reihen und Zeitschriften. Die Themengebiete,
die er dabei gestreift oder mafigeblich vorangebracht hat, umfassen unter
anderem folgende Bereiche: Vedistik und indogermanistische Sprachfor-
schung; altindische Medizin bzw. Ayurveda; bengalische Religionen
(Vaishnava-Traditionen, ISKCON, bengalischer Islam); Sicherheitspolitik,
strategische Studien und internationale Beziehungen; moderne stidasiati-
sche Literaturen, besonders in bengalischer Sprache, und hier wiederum
besonders Rabindranath Tagore; mittelbengalische Literatur; Hindi; und
schlieflich ganz allgemein die Sprachsituation Stidasiens.

viii



Vorwort

Rahul Peter Das’ Hauptwerk ist zweifelsohne die aus seiner Habilitati-
onsschrift hervorgegangene Publikation zu altindischen Theorien der
Zeugung menschlichen Lebens, erschienen unter dem Titel The Origin of
the Human Body (Das 2003). Dieses mehr als 700-seitige Buch ist ein Mus-
terbeispiel fiir eine minutiose kritische Untersuchung eines Aspekts klas-
sischer indischer Medizin und Sexologie, die in ihrer Gelehrsamkeit und
Griindlichkeit ihresgleichen sucht. Nicht umsonst betonen die Herausge-
ber der Reihe Indian Medical Tradition, Dominik Wujastyk und Kenneth G.
Zysk, in ihrem Vorwort: ,Never before has an authoritative study of such
breadth and depth been devoted to a specific problem of ancient Indian
medicine” (Das 2003: vii). Das Buch ist ohne jeden Zweifel ein Meilen-
stein auf seinem Gebiet, der auf lange Zeit hinaus das Maf8 der Dinge
bleiben wird. Ein weiteres Werk, das Rahul Peter Das {iiber Jahrzehnte
mit der ihm eigenen Sorgfalt vorangetrieben hat, ist sein Lehrbuch der
modernen bengalischen Hochsprachen, das Resultat von mehr als drei Jahr-
zehnten Bengalisch-Lehre, dessen zweite, augmentierte Auflage kiirzlich
in den von ihm begriindeten Siidasienwissenschaftlichen Arbeitsblittern
herausgekommen ist (Das 2018). Die detaillierte Durchdringung und
Beschreibung der bengalischen Grammatik, die Das in diesem Werk bie-
tet, lasst alle anderen Bengalisch-Lehrbtiicher in Sprachen wie Englisch,
Franzosisch oder Tschechisch weit hinter sich.

Diese beiden Veroffentlichungen zeigen, dass Rahul Peter Das manch-
mal extrem langfristig und mit grofler Beharrlichkeit einzelne Projekte
verfolgt hat. Zugleich gilt es aber hervorzuheben, dass er auch immer
wieder Neuland betritt und seine intellektuelle Neugier kaum Grenzen
zu kennen scheint. Seine Tendenz, Themenfelder neu aufzurollen und
bisweilen sogar abzurdumen — was fiir eine Habilitationsarbeit immerhin
im Rahmen des Erwartbaren ist —, zeigt sich auch auf weniger zentralen
Interessensgebieten und in deutlich kiirzeren Veroffentlichungen. Es gilt
beispielsweise fiir seinen bereits erwédhnten Baul-Aufsatz (Das 1992) und
ebenso fiir seine Auseinandersetzung mit der Sprachgeschichte des Hindi
(Das 2014). Kennzeichnend auch fiir diese kleineren Arbeiten ist die Be-
riicksichtigung einer sehr breiten Quellenbasis.

Rahul Peter Das bewegt sich in aller Regel weit jenseits des tiblichen
Lesekanons und scheut auch keineswegs unorthodoxe Seitenwege. Ein
Beispiel hierfiir ist die Art und Weise, wie er als der begeisterte Science
Fiction-Leser, der er unter anderem auch ist, dhnliche Vorstellungen von
Parallelwelten und der Koexistenz verschiedener Realitdten bei bengali-
schen Vaishnavas und internationalen Science Fiction-Autoren herausge-
arbeitet hat. Ein weiteres Beispiel ist die Leidenschaft, mit der er sich in

iX



Wege durchs Labyrinth: Eine Festschrift zu Ehren von Rahul Peter Das

den letzten Jahren dem recht neuen Analyseansatz der Geopolinomics
widmet, um das Zusammenspiel von Geographie, Politik und Wirtschaft
in Stidasien besser verstehen zu kdnnen.

Die Konzentration aufs Detail, die Rahul Peter Das’ Werk pragt, ist ein
notwendiger und programmatischer Bestandteil seiner wissenschaftlichen
Disziplin. Oft verzeichnen wir eine Bewegung vom Kleinen ins Grofle, ein
netzartiges, weitverzweigtes Vorgehen. Trotz aller denkerischen Disziplin,
von der seine Arbeiten Zeugnis ablegen, finden wir kaum je ein verschul-
tes Schema F des Denkprozesses. Es sind vielmehr die verschlungenen
Querfeldeinwege, die Rahul Peter Das bevorzugt. Grofse thematische La-
byrinthe werden aus versteckten Winkeln betrachtet und erschlossen. Hin-
terfragt wird so ziemlich alles, besonders gern, wenn es als angesagte The-
oriebildung daherkommt — so etwa in seinen bisweilen polemischen
Kommentaren gegen (meist angelsdchsische bzw. nordamerikanische)
theoriegeleitete Interpretationen auf Basis mangelnder Sach- und Text-
kenntnis. Seine wissenschaftliche Prosa bietet denn auch kaum je stromli-
nienférmige Argumentationen nach allgemeiner Diskurslage, fast immer
gilt die Konzentration den Hindernissen, nicht dem Strom. Dies kommt
dem Inbegriff des kritischen Herangehens sehr nahe. Die Standpunkte, von
denen aus Rahul Peter Das seine Kritik ins Felde fiithrt, werden dabei bis-
weilen auch gern gewechselt — man konnte sagen in bester bengalischer
Tradition: So macht Wilhelm Halbfass in seinem India and Europe bei Ram
Mohan Roy erstmals eine intellektuelle Mehrgleisigkeit aus — im Sinne der
Fahigkeit, verschiedene Sprachen und denkerische Traditionen zu nutzen,
um die eine im Lichte der anderen zu kritisieren (Halbfass 1990: 214). Sol-
ches Querdenkertum - unorthodox, unerschrocken — ist sicher ein typi-
sches Merkmal fiir Rahul Peter Das’ Arbeiten.

Zu den Komplexititen in Rahul Peter Das’ Laufbahn gehort, dass sein
Ruf nach Halle auf eine fiir Neuindische Philologie designierte Professur
institutionell und konzeptionell eine gewisse Abkehr von der klassischen
Indologie mit sich brachte. Zugleich aber ist er ein hundertprozentiger
Indologe geblieben. Sein Verhiltnis zur Indologie ist sicherlich von Ambi-
valenz gepragt. Er hat sie als harte Schule erlebt. Oft horten wir ihn seinen
ersten Lehrer Janert zitieren: ,Diese Texte, die wir studieren, sind nicht fiir
Indologen geschrieben worden.” — Man muss sich heute erst wieder in die
Hermetik einer akademischen Tradition hineindenken, in der eine solche
Erkenntnis erwdhnenswert war! Trotz seiner Distanz zu dem Fach, in dem
er seine Studien begonnen und seine philologische Disziplin gelernt hatte,
gehoren seine grofien monographischen Werke ins Gebiet der klassischen
Indologie. Zugleich hat er aber auch deren Programmatik zu erheblichen

X



Vorwort

Teilen auf eine philologisch grundierte, gegenwartsbezogene Stidasienwis-
senschaft tibertragen. Text, Interpretation, Ubersetzung und Begrifflichkeit
sind die Grundpfeiler, auf denen sie beruht, und der Textbezug — im wei-
testen Sinne: nicht nur etabliertes Schrifttum, sondern vom miindlich tiber-
lieferten Lied bis hin zum Tweet — ist die Verhandlungsgrundlage. Als
langjéhriger Fachredakteur der Orientalistischen Literaturzeitung fiir die
Sparte ,Stidasien” scheut er sich deshalb auch nicht davor, die Herausgabe
von Publikationen aus den unterschiedlichsten Bereichen der Indologie
und Stidasienwissenschaft zu betreuen.

Pragend fur Rahul Peter Das’ Wirken im universitiren Rahmen ist
seine Unabhéngigkeit, seine Vielseitigkeit und sein Solistentum. Mit allen
Bereichen des Institutsalltags ist er vertraut, seien es Finanz- und Perso-
nalverwaltung, EDV-Probleme, Studienordnungen, Gremienarbeit oder
Homepage-Beschickung. Gravitdtisch-professoral ist er dufierst selten,
typisch ist vielmehr seine Zugénglichkeit und Vermeidung von Férm-
lichkeiten. So iiberrascht es auch nicht, dass er im Rahmen universitirer
Veranstaltungen aufSerhalb der Lehre den Studenten auch mal als DJ mit
Hilfe seines , Hot Masala Mix”, einem , Best of” populdrer Musik in ver-
schiedensten Sprachen, die etwas andere Heterogenitét Siidasiens ndher-
bringt. Angesichts der mannigfaltigen wissenschaftlichen Arbeiten, die er
neben seinem Unterricht und universitiren Verpflichtungen jongliert, ist
es erstaunlich, wie prédsent er fiir die unterschiedlichsten Belange ist:
Jederzeit hat er eine offene Tiir und ein ebenso offenes Ohr fiir die Anlie-
gen seiner Studenten und Mitarbeiter. Seine Autoritét bezieht er nicht aus
einem bestimmten Habitus, sondern vielmehr aus seiner auflergewo6hnli-
chen Belesenheit, gedanklichen Beweglichkeit und Geistesgegenwart.

Unseres Wissens befindet sich unter Rahul Peter Das’ Veroffentli-
chungen bislang nichts Autobiographisches. Dennoch verraten Autoren
und sicher auch Wissenschaftler in dem, was sie schreiben, zwangslaufig
einiges tiber sich selbst. Auch der bertihmte bengalische Romancier Ban-
kimchandra Chattopadhyay (1838-94) hinterlief} keine Autobiographie
oder Tagebiicher, doch der Historiker Sudipta Kaviraj kam auf die grofs-
artige Idee, seinen Kamalakanta (1875), eine Sammlung satirischer Essays
aus der Perspektive eines opiumstichtigen Nichtstuers, als seine geheime
Autobiographie zu lesen (Kaviraj 1995). Was fiir Bankimchandra
Kamalakanta war, ist fiir Rahul Peter Das wohl sein Bengalisch-Lehrbuch:
Jemand, der wahrscheinlich zu selbstironisch ist, um literarisch tatig zu
werden oder tiiber sich selbst zu schreiben, hat hier eins der wohl origi-
nellsten Lehrbiicher geschrieben, die erhiltlich sind. Beim Bengalisch-
Lernen begegnen wir dem Ankémmling aus Indien, der in Dhaka am

xi



Wege durchs Labyrinth: Eine Festschrift zu Ehren von Rahul Peter Das

Flughafen fast Schldge bezieht, weil er den Fahrer mit dem sehr informel-
len tui statt tumi anredet. Wir treffen Teenager, die sich versammeln, um
nach Méadchen Ausschau zu halten, oder auch heldenhaft Madchen auf
der Strafie gegen Pobeleien verteidigen. Es treten Mddchen auf, die ihrer-
seits jhre Schwestern einspannen, um ihre Freunde treffen zu konnen,
und da ist auch ein Onkel, der nach langer Zeit zu Besuch kommt und
endlos herumdruckst, bis er zugibt, als Demonstrantenbeschaffer fiir eine
politische Partei zu arbeiten. Ein Bengalisch-Lehrbuch als getarntes Pro-
tokoll einer Jugend in Kalkutta, wie wir vermuten, und zugleich ein guter
Grund fiir alle, die mehr erfahren mochten, Bengalisch zu lernen.

Die vorliegende Festschrift ehrt Rahul Peter Das als eine auferge-
wohnliche Forscherpersonlichkeit. Sein 66. Lebensjahr markiert seine
Emeritierung in Halle; allerdings ist kaum zu erwarten, dass er nicht
auch weiterhin seine tiber zwanzig Seiten umfassende Publikationsliste
verldngern und sich neuen Themen zuwenden wird. Insofern gibt es
nichts zu resiimieren. Die Festschrift ist jedoch ein sicher etwas altmodi-
sches, aber reizvolles Genre der akademischen Traditionspflege — ein
Aspekt, der {ibrigens auch Rahul Peter Das sehr wichtig ist und immer
wieder in seiner Ehrerbietung gegeniiber seinen eigenen Lehrern und
dessen Lehrern aufscheint.

Die Beitrdge in diesem Band sprechen allesamt fiir sich selbst und be-
diirfen daher keiner detaillierten Einfithrung. Sie reichen von kommen-
tierten Texteditionen und Ubersetzungen aus dem Bengalischen, Hindi,
Newari und Tamilischen (Kitada, Niklas, Oranskaia, Otter) sowie
Sanskrit-basierten Studien (Karttunen, Marlewicz) iiber die Geschichte
der Indologie (Franco, Kuckiewicz-Fras) bis hin zu allgemeinen personli-
chen Betrachtungen (Kdmpchen) und Reminiszenzen (Zachariah). Es gibt
Studien zu einzelnen historischen Werken (Wessler), Literaten (Fornell)
oder literarischen Formaten (Harder) ebenso wie Beitrdge zu Schrift in
Stidasien (Brandt), Konversion zum Christentum als Mittel zum sozialen
Aufstieg (Satyanarayana), vergleichende Motivik des Tigers (Czekalska),
Debatten um Atomkraft in Bangladesch (Strich) oder Reflexionen tiber
die Bedeutung von Sprachgeschichte (Hackstein). Am direktesten auf
Rahul Peter Das und Aspekte seiner Arbeiten bezogen sind der Beitrag
von Ratul Ghosh zu den bengalischen Bauls und Frank J. Koroms Uber-
setzung und Analyse eines Textes {iber die bengalische Gottheit Dharma,
sowie — in einem anderen Sinne — Britta Schulze-Thulins Abhandlung
zum Bergnamen Y Das in Wales und Martin Kdmpchens bereits erwdhnte
Wiirdigung. Die Bewegung durch all diese Themen ist nicht linear, son-

Xii



Vorwort

dern dem Buchtitel folgend eher labyrinthisch und in ihrer Abfolge allein
vom Alphabet bestimmt.

Mit dieser Festschrift gratulieren wir Rahul Peter Das zu seinem 66.
Geburtstag und der Vollendung seiner 26-jahrigen Lehrtatigkeit in Halle.
Zugleich mochten wir ihm unsere tiefe Anerkennung zollen und Dank
dafiir aussprechen, dass er nicht nur ein herausragender und ungew&hn-
licher Wissenschaftler, sondern auch ein so zugewandter, geduldiger und
ermutigender Lehrer ist.

Carmen Brandt & Hans Harder
Bonn & Heidelberg, Juli 2020

Literaturhinweise:

Das, Rahul Peter 1984. “Rezension von Dusan Zbavitels Bengali Literature.
Wiesbaden 1976”, in: Indo-Iranian Journal 27: 51-69.

Das, Rahul Peter 1988. Das Wissen wvon der Lebensspanne der Biume.
Surapalas Vrksayurveda kritisch ediert, iibersetzt und kommentiert von Ra-
hul Peter Das. (Alt- und Neu-Indische Studien 34.) Stuttgart: Franz
Steiner Verlag Wiesbaden.

Das, Rahul Peter 1992. “Problematic Aspects of the Sexual Rituals of the
Bauls of Bengal”, in: Journal of the American Oriental Society 112: 388—432.

Das, Rahul Peter 2003. The Origin of the Life of a Human Being: Conception and
the Female According to Ancient Indian Medical and Sexological Literature.
(Indian Medical Tradition 6.) Delhi: Motilal Banarsidass Publishers.

Das, Rahul Peter 2014. “Defining Hindi: An Introductory Overview”, in:
Agnieszka Kuczkiewicz-Fra$ (ed.): Defining the Indefinable: Delimiting
Hindi. (Studies in Oriental Culture and Literature 1.) Frankfurt am
Main: Peter Lang Academic Research, 11-63.

Halbfass, Wilhelm 1990. India and Europe: An Essay in Philosophical Under-
standing. Delhi: Motilal Banarsidass.

Kaviraj, Sudipta 1995. The Unhappy Consciousness: Bankimchandra Chatto-
padhyay and the Formation of Nationalist Discourse in India. Delhi: Oxford
University Press.

xiii






From a Symbol of Colonial Conquest to the
Scripta Franca: The Roman Script for South
Asian Languages

Carmen Brandt

Introduction

On 13 August 2015, it was revealed that Rahul Gandhi, at that time vice-
president of the Indian National Congress (INC), used notes in Hindi
written in Roman script and not Modern Nagart' for one of his speeches
in the Lok Sabha, the lower house of the Indian parliament. Apart from
criticising his supposed inability to deliver a fluent speech in Hindi and
doubting that he had even made the notes himself, some media outlets
(cf., e.g., India TV 2015; Zee News 2015) and many Internet users, for
instance on Twitter?, mocked his use of Roman script: “Reads in Roman,
writes in Italics’. Genetics is a wonderful thing” (Brakoo 2015), “So our
dear leader or shall one say the darling of a section of MSM* 2, like his
Mamma, can’t read Nagari script” (Tiwari 2015), or “Reads in Roman &
writes in Italics. True son of Italy! [+ laughing emoji]” (Yagyaseni 2015),
to quote just a few. Even though the Roman script is omnipresent in In-

According to the Indian constitution, Devanagari in English (Government of
India 2007: 212) and Devanagari in Hindi (Bharat Sar'kar 2015: 243). While the
term Devanagari is the official denomination for this script (also according to
the International Organization for Standardization), I prefer the term Modern
Nagari, which clearly distinguishes between its preforms used in manuscripts,
e.g. Nagari and Nandinagari, and their standardised variants developed for
printing. See also Brandt & Sohoni 2018: 8 for a discussion on the terms De-
vanagari and Modern Nagari.

Most Twitter users reacted to the tweet by Gaurav C. Sawant (Figure 1), an
employee of India Today (Sawant 2015).

The notes were in capital letters and not italics. The term “italics” is seemingly
used here to mock the fact that Rahul Gandhi’s mother Sonia Gandhi is of Italian
origin.

MSM seemingly stands for “mainstream media”.

Published in: Carmen Brandt & Hans Harder (eds): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Carmen Brandt

dia, where it is, among other things, used for English (the official lan-
guage of the Indian union besides Hindi), some people clearly see Rahul
Gandhi’s use of it for Hindi as evidence that he is more Italian than Indi-
an, an accusation which is linked to the fact that his mother Sonia Gandhi
is of Italian origin. Only a few Twitter users pointed out that the use of
GAURAY C SAWANT @ the Roman script for Hindi is
& e nothing new, being very
o fan et i fomar e common in the past for in-
observation stance in the Indian National
Army (Tripathi 2015), and
nowadays in social media
such as Twitter (Das 2015).
However, the fact that an
Indian politician simply using
the Roman script for Hindi is
worth a headline and pro-
vokes a critical echo in social
media illustrates the political
potential of the Roman script
1197 Retweets 527 .Gefall mir”-Angaben in contemporary South Asia.

Figure 1: One of the many tweets mocking Rahul Thus, this article will discuss
Gandhi's use of the Roman script (Screenshot). the manifold roles and the

communicative and symbolic
value of this script in South Asia, especially in India, in the past and pre-
sent, and the reasons why it is used for South Asian languages to this
day. In this context, it is also necessary to illustrate the influence of de-
velopments in the field of language and script politics initiated by Euro-
peans during colonial times.

The Beginnings of the Roman Script in South Asia

There are several factors that led to the Roman script being used in South
Asia. The most important is doubtless related to the spread of European
languages outside of Europe, for instance during the establishment of
European settlements and colonialism in South Asia from the end of the
15th century, with the Portuguese Vasco da Gama reaching the Malabar
Coast in May 1498. While the various European colonial powers — the
British, Danish, Dutch, French, and Portuguese — had different language
policies, the introduction of European languages such as English and
Portuguese as a medium of administration and education has left a deep

2



The Roman Script for South Asian Languages

impact in many ways in certain South Asian regions. The fact that, for
instance, English is indispensable for administration, education and
economy in current South Asian states contributes to the omnipresence of
the Roman script in public space and its general acceptance. However, its
usage for South Asian languages is, not without reason, often directly
linked to the establishment of colonial rule, such as in the case of Konkani
in Portuguese dominated Goa.

In Goa, Jesuits introduced Catholicism, the printing press and the
Roman script for Konkani in the wake of the establishment of Portuguese
political power in this region. In the long run, the nexus between colonial
political rule, Christian missionary activities and a new technology, i.e.
the printing press, was hence crucial for the emergence of Konkani litera-
ture written in the Roman script. Goa was a Portuguese colony between
1510 and 1961, and Jesuits brought the first printing press to the region as
early as 1556 (SarDessai 2000: 15), although the first book which con-
tained Konkani in Roman script was printed ‘only” in 1622: Doutrina
Christam em Lingoa Bramana Canarim by the English Jesuit Thomas Ste-
phens (c. 1549-1619) (ibid.: 40). Stephens was also responsible for the first
Konkani grammar — Arte da Lingoa Canarim — which was edited and ex-
panded by other Jesuits and printed posthumously in 1640 (ibid.: 41f.).

However, even before the printing press could reach South Asia, an-
other South Asian language was printed in Roman script — in Lisbon in
1554: Cartilha é Lingoa Tamul e Portugues, a catechism in Tamil and Portu-
guese (both in Roman script) written by the Tamil Christians Vincente de
Nazareth, Jorge Carvalho and Thoma da Cruz (Zvelebil 1992: 151f.). But
only a few years later, the Portuguese Jesuit Henrique Henriques (1520-
1600), a missionary in the Portuguese-controlled coastal area in the south-
east which is now part of the Indian union state of Tamil Nadu, realised
that the Christian mission might be more successful not only in the local
language but also in its script. Therefore, in 1578, he published the first
printed work in any South Asian script, the catechism Tampiran vanakkam
in Tamil in the so-called Tamil script (ibid.: 151), only 24 years after the
first Tamil print publication in Roman script. By that time, the so-called
Goa Inquisition (1560-1820) had started, mainly targeting converts to
Catholicism who were suspected of still secretly practising rituals of their
previous religion, but also aimed at members of other religious commu-
nities (cf., e.g., Saraiva 2001: 342-353).

One of the main measures of the Goa Inquisition was to control the
production of publications in order to suppress any kind of criticism of
Catholicism and counter-missionary activities. As a result, Konkani pub-

3



Carmen Brandt

lications — in Roman or any other script — were prohibited from 1684 on-
wards (SarDessai 2000: 17) and printing in South Asian languages in gen-
eral, but especially in other parts of Portuguese-controlled South Asia,
suffered a setback. The Portuguese language was enforced in institutions
of administration and education, which were predominantly in the hands
of the Catholic church (Botelho 2007: 45-53), and it was only in the 19th
century that a dynamic Konkani literature could emerge, “[t]hanks to the
growing emigration of Goan Catholics to other parts of India especially
to Poona and Bombay” (SarDessai 2000: 101ff.). Until then, Hindus in
Goa had turned to Marathi and Sanskrit as literary languages, while
Christians were exclusively trained in Portuguese (and sometimes Latin),
as a result of which Hindu Konkani speakers tend to write their language
in Modern Nagari and Christians in Roman script to this day. Further-
more, Konkani was and at times still is written in other scripts: in a vari-
ant of the Perso-Arabic script by Muslims, in the so-called Kannada script
by Konkani speakers living in Karnataka and in the so-called Malayalam
script in Kerala (cf. Sarangi 2018). Thus, the Portuguese colonial rulers
and their Catholic clergy simply added another script to historically mul-
tiscriptal Konkani, which since 1987 has officially only been written in
Modern Nagari. This state’s attempt to enforce monoscriptality is cur-
rently vehemently challenged by Konkani speakers who prefer the Ro-
man script for their language (cf., e.g., Times of India 2007). However,
this circumstance — the monoscriptality of languages in contemporary
South Asia and the dominance of specific scripts — goes back to colonial
times when Europeans heavily contributed to the standardisation and
homogenisation of vernacular languages and scripts.

The Printing of South Asian Languages in Local Scripts

In those cases, Christian missionaries, who were in many cases also lin-
guists, studied South Asian languages in order to create grammars, dic-
tionaries, textbooks, and/or translations of the Bible. One of these mis-
sionaries was the first Protestant missionary in South Asia, the German
Bartholomédus Ziegenbalg (1682-1719), a former student of the Pietist
theologian and educationist August Herrmann Francke (1663-1727) at
the university in Halle an der Saale, Germany. Ziegenbalg and his col-
league Heinrich Pliitschau (1676-1752) were appointed by the Danish
King Frederick IV (1671-1730) in 1705 to spread Christianity among the
local population in Tranquebar, a Danish East India Company colony
situated on the east coast in the south. Apart from studying the Tamil

4



The Roman Script for South Asian Languages

language in detail and working on a grammar and a dictionary, Zieg-
enbalg also carried out translations, for instance rendering the New Tes-
tament into Tamil by 1711.° In order to reproduce this first Protestant
Bible in a South Asian language (in its respective script, the so-called
Tamil script) as well as other publications, such as textbooks for schools
run by the Protestant missionaries, he asked his supporters and friends in
Europe for a printing press (Jeyaraj 2006: 186). By September 1712, a
printing press with Tamil and Roman types (the latter also for printing
English, German, and Portuguese publications) sent from Halle an der
Saale, Germany, reached Tranquebar and Ziegenbalg could print his
translation of the entire New Testament in Tamil, in the so-called Tamil
script, in July 1715 (ibid.: 188).

Retrospectively, Ziegenbalg’s establishment of the press for printing
Tamil in its script can be considered one of his most important achieve-
ments in South Asia: the beginning of the (re-)emergence of printing in
vernacular languages in their scripts. While Ziegenbalg and Pliitschau
still had to learn Portuguese, the prevailing lingua franca among Europe-
ans and Catholic locals in Portuguese-dominated South Asia at that time,
Ziegenbalg was seemingly convinced, like Henrique Henriques almost
150 years earlier, that the Christian mission might be more successful in
the local language, an approach which most missionaries followed from
then on (ibid.: 62-67).® Christian missionaries thus became (and often still
are) experts in the local languages and the driving force behind the
standardisation of South Asian languages and their respective scripts.”

This was also the case for the British Baptist missionary William Carey
(1761-1834) and the Serampore Mission Press, which he established in
Danish-controlled Bengal in 1800. The Eastern Nagari or so-called Benga-
li script had already been published for the first time in 1778, in A Gram-

See, for instance, Jeyaraj 2006 for a comprehensive account on Ziegenbalg and
his missionary activities in Tranquebar.

One decisive element behind this approach was also the realisation that the
Christian mission was less successful among members of the local elites than
among the lower socio-economic strata. The mission in local languages was
hence inevitable.

A prime example in this regard is the US-American organisation SIL Interna-
tional (www.sil.org), established in 1934 and previously known as the Summer
Institute of Linguistics, which has contributed widely to the standardisation
and preservation of minority languages and whose main aim is to translate the
Bible into these languages.



Carmen Brandt

mar of the Bengal Language by the British orientalist and East India Com-
pany employee Nathaniel Brassey Halhed (Kopf 1969: 20), but Carey and
other foreign Baptists, with the help of local craftsmen and intellectuals,
were one of the main driving forces behind Bengali literature being
printed in its script (cf., e.g., Ross 1999: 40-73). They were even responsi-
ble for the first newspaper in Bengali, the weekly Samacar Darpan (1818-
1852), and thus vanguards of the vibrant Bengali printing culture in the
19th century (Ahmed 1965: 79-85), an important factor in the so-called
Bengal Renaissance and the emerging Bengali and Indian nationalism
(Bayly 1996: 241f.).°

.-* .-’En S5 e A 2
Figure 2: Serampore College in today’s Indian union state West Bengal, established by
William Carey and other missionaries in 1818 (Photograph by Carmen Brandt).

Even though the main aims of the Serampore Mission Press and the
Serampore College (Figure 2), established in 1818, were to promote Chris-
tianity among the local population and to translate and print the Bible in
as many South Asian languages as possible, Carey and his local and for-
eign colleagues also published grammars, dictionaries and textbooks for
other South Asian languages, and literary works in their original lan-

¥ See, for instance, Kopf 1969 for an intriguing study on how British Orientalism
(including the Serampore Mission Press) influenced the so-called Bengal Re-
naissance.



The Roman Script for South Asian Languages

guage, including Sanskrit (e.g. Hitopadesa and Ramayana). But it was the
translations of the Bible into modern South Asian languages such as As-
samese, Bengali, Gujarati, Kannada, Oriya, Marathi, Punjabi, Telugu, etc.
that contributed particularly to “the development of these languages as
vehicles of education” (Daniel 2013: 40).

The Standardisation and Fixation of Languages and Scripts

There is no doubt that these printing activities ushered in by European
missionaries, orientalists, and colonisers, their contribution to the shift
from manuscript to print culture in South Asia, and the introduction of
mass education and printed teaching materials during the 19th century
contributed not only to the standardisation of South Asian languages and
their scripts, but also to the emergence of script as an important factor for
identity politics in modern South Asia. That occurred at a time when, in
the wake of the spread of printing in South Asia, languages previously
written in several scripts were tied to only one specific script. Important
examples include Bhojpuri (previously also written in Kaithi), Maithili
(previously also written in Tir'huta), and Marathi (previously also written
in Motii), which are today almost exclusively written in Modern Nagari.
In other cases, too, the multiscriptality of languages was overlooked or
ignored and specific scripts given precedence — such as the so-called
Tamil script for Tamil, which was previously also written in a variant of
the Perso-Arabic script; then referred to as Arwi (cf., e.g., Tschacher
2018).

Additionally, many scripts used for more than one language were as-
cribed to only one; as a rule, that with the highest number of speakers,
such as Eastern Nagari being ascribed to Bengali, although it was and
still is used for many other languages, for instance Assamese.’ The Inter-
national Organization for Standardization plays a controversial role in
this process — for instance, listing Eastern Nagari only as “Bengali (Bang-
la)” (International Organization for Standardization 2020). Ultimately, the
classification, standardisation and homogenisation of written languages
in colonial times were the most important steps for ethnolinguistic identi-

° Other languages which are written in Eastern Nagari to this day include Bish-
nupriya, Chakma, Garo, Meitei and Santali. However, the long literary tradi-
tion of Assamese in this script has contributed particularly to a demand by As-
samese script activists to call it “Assamese script” (Brandt & Sohoni 2018: 7f.).



Carmen Brandt

ty politics and subnationalism in contemporary South Asia, similar to the
rise of language-based nationalism in 19th century Europe (Anderson
2016). Yet, in contrast to Europe, script too became an important corner-
stone for identity politics among many ethnolinguistic and religious
groups, and even among whole states in modern South Asia."

The Emergence of Script Politics in Modern South Asia

The prime example in this regard goes back to the classification of some
scripts as ‘foreign’, such as the Perso-Arabic script, and others as ‘local’
and ‘authentic’, such as the Nagari script, which culminated in the fixa-
tion of Hindi as we know it today, i.e. Modern Standard Hindi in its
script.! Since Hindji, the language also known as Dakhani, Hindavi, Hin-
dustani, Rexta, and Urd, emerged in and around the geopolitical centres
of the Delhi Sultanate (1206-1526) and Moghul Empire (1526-1857) as an
amalgam of the local tongue (often referred to as Khaii Boli) and Perso-
Arabic vocabulary (due to the omnipresence of the Persian language, the
official language of the Muslim rulers), for several centuries it was almost
exclusively written — by both Hindus and Muslims — in a variant of the
Perso-Arabic script (also referred to as Nasta‘liq). Only in the 19th centu-
ry, when Islam and almost everything related to Islamicate South Asia
was identified as ‘foreign” and not ‘authentically’ Indian, did local Hindu
activists campaign for a more ‘authentic” script for this language, which
henceforth was to be exclusively referred to as Hindi."

The choice of Nagari as the ‘authentic’ Indian script doubtless also
goes back to the preference for Nagarl when printing Sanskrit texts
among most European orientalists, such as German Indologists, even
though Sanskrit was and still is written in various other scripts (cf., e.g.,
Griinendahl 2001). The reproduction and increasing spread of Sanskrit
texts with religious content in this script with the help of the new tech-
nology, the printing press, contributed to the current perception of the

19 While the Perso-Arabic script enjoys a high symbolic value in Pakistan, and
Modern Nagari in India, for Dhivehi, the official language of the Maldives, the
unique Thaana script is used.

1 Gee, for instance, Brandt 2016 for a comprehensive overview on the separation
of Hindi and Urdu. See also Rahul Peter Das’ enlightening article “Defining
Hindi: An Introductory Overview” (Das 2014), which illustrates the difficulties
of defining Hindi in the past and present.

12 Gee, for instance, King 1994 for a detailed account of the Hindi movement.



The Roman Script for South Asian Languages

Nagari and its official name in the Indian constitution — Devanagari/
Devanagari.”® And even though predecessors of Modern Nagari and
closely related scripts, such as Nandinagari in the south, were indeed
widespread all over South Asia, especially for Sanskrit texts, the exclu-
sive association of this script, first, with Sanskrit and then with the poten-
tial national language of the future independent India — Hindi (Figure 3)
—not only relegated all other scripts to the status of regional, subnational
or even foreign scripts (such as the Perso-Arabic and Roman scripts) but
gave Hindi a Hindu veneer which is taken for granted by so-called Hindi
and Hindu nationalists in modern India.

HRET ST
India Post

Figure 3: Hindi and English on a truck of the India Post (Photograph by Carmen Brandt).

Unsurprisingly, when people today criticise Hindi in Roman script and
glorify Modern Nagari (in such cases obviously referred to as Devana-
gari/Devanagari) they are rarely aware that both scripts only gained their
current status due to the developments initiated by Europeans in the 19th
century.

" The addition of the Sanskrit term deva (“god”) to nagari, i.e. “Nagari of the
gods”, in the 19th century is doubtlessly an attempt to give this script a divine
aura in contrast to other South Asian scripts. See also Brandt & Sohoni 2018: 8
on this topic.



Carmen Brandt

The Roman Script for South Asian Languages

While, hence, some Europeans contributed heavily to the standardisation
and homogenisation of South Asian scripts and their socio-political role
today, others were instrumental in the rise of the Roman script for South
Asian languages. Apart from already being used for foreign languages of
administration such as English and Portuguese, and local languages such
as Konkani and Tamil, the Roman script was subsequently also adopted by
European linguists and British administrators for other South Asian lan-
guages which already had a literary tradition in other scripts. Retrospec-
tively, in many cases, the Roman script was seemingly chosen for pragmat-
ic reasons. On the one hand, while the emergence of printing technology
facilitated the cost-effective reproduction and spread of the written word,
the manufacturing of letters for new, i.e. South Asian scripts, was a chal-
lenge in many ways, and also expensive."* On the other hand, the high
diversity of South Asian scripts made a comparison of South Asian lan-
guages, and languages in general, difficult (cf., e.g., Jones 1787).

The latter case refers especially to grammars, dictionaries, textbooks,
linguistic studies, and administrative accounts of the colonised popula-
tion. In such works, the Roman script was used for individual words,
short sentences or quotes in South Asian languages in a running text
otherwise written in English or any other European language. Here, an-
other reason must be kept in mind: even today, it is at times difficult to
mix different scripts in one text for technical reasons. Furthermore, de-
pending on the readership, not everyone could read every script. And
obviously, administrative accounts such as Herbert Hope Risley’s Tribes
and Castes of Bengal (Risley 1981) were first and foremost meant as a
means of understanding and better ruling the colonised population (cf.,
e.g., Pels & Salemink 1999; Dirks 2001) and not displaying local lan-
guages and scripts accurately.

Moreover, linguists also preferred the Roman script as many lan-
guages were written in more than one script and, instead of choosing one

!* There are various reasons why the manufacturing of letters for South Asian
scripts was a challenge: for instance, most South Asian scripts have more char-
acters than the Roman script and in many cases also a high number of ligatures.
Not every script can easily be transformed into print. Furthermore, the transi-
tion from manuscript to print culture demands the standardisation of the script
in general (number of characters, etc.) and of each single letter.

10



The Roman Script for South Asian Languages

or the other or printing the publication in several scripts (which would
have been time-consuming and costly), the Roman script was a welcome
compromise. A good example of this is the Pali-English Dictionary, edited
by Thomas William Rhys Davids and William Stede and published for
the first time in four volumes between 1921 and 1925 (Davids & Stede
1994): Pali is written in a host of scripts, depending mainly on the region
and time and including the Brahmi, Burmese, Khmer, Mon, Nagari, Sin-
hala and Thai scripts. The publication of a dictionary in all those scripts
was indeed a challenge and the choice of the Roman script doubtless only
a logical step given these scholars’ background, the technical possibilities
at the time and the high communicative value of the Roman script.
Moreover, the Roman script and the International Phonetic Alphabet
(based on the Roman script) still enable languages to be compared today,
offering greater transparency than if they were reproduced in different
scripts. For linguists, scripts are often solely an inconvenient accessory
that can change its appearance, while the grammar, vocabulary, etc. are
considered to be the essence of the language. But in order to reproduce
and compare this essence in a written form as accurately as possible,
various systems of transcribing, phonetically representing, and translit-
erating South Asian languages into the Roman script were developed, for
instance the International Alphabet of Sanskrit Transliteration (IAST) and
the so-called Hunterian System, based on William Jones’s (Jones 1787).
However, there were also several attempts to introduce the Roman
script for South Asian languages officially. One of the first was made by
the British colonial administrator Charles Trevelyan (1807-1886), who
gathered a good number of supporters among his fellow countrymen but
also faced opposition by other British linguists, such as James Prinsep
(Kurzon 2010: 65f.). The debate was kindled when Joseph Thompson
proposed a dictionary for Hindi/Urdu/Hindustani exclusively in the
Roman script, later published under the name An English and Oordoo
School Dictionary in Roman Characters (Thompson 1834; Figure 4)."” The
arguments during this debate for and against the Roman script for South
Asian languages in general and for Hindi/Urdu/Hindustani in particu-
lar are well documented in the publication “The Application of the Ro-
man Alphabet to All the Oriental Languages” (Trevelyan et al. 1834) and

' Especially in the case of Hindi/Urdu/Hindustani, publications were often in
the Roman script, e.g. Nathaniel Brice’s A Romanized Hindiistani and English Dic-
tionary, published for the first time in 1880 (Brice 2005).

11



Carmen Brandt

range mainly from the communicative value of the Roman script to the
symbolic value of local scripts.

AN

ENGLISH AND CORDOO

SCHOOL DICTIONARY.

ABA ABE
a6l o M y e o0 oo ou d d g &h
all get in so much by steel good soon mount deal (soft dental) gum (. guttural)
k kh n r t t w

keep (6 deep liquid lingual) (t loch) bon (harsh palatick) tin (soft dental) (mute)

A Abatement, s. ghutho, kumtee,
Aback, aa. peechheh tukhféef, ghutee, ghata, kumee
Abaisance, s. sulam, koornish, pru- | Abbey, s. muth, dhurmsala
H nam Abbréviate, v. ikhtisar k. kotah k.
Abandon, v. chhor dena, furk kur- kum k. mookhtusar k. ghutana,
__ba, tyagua, tujna ? __moontukkib k. sunkhép k.

Figure 4: Phonetic explanations on page 1 of the 1845 edition of Charles Trevelan’s An
English and Oordoo School Dictionary in Roman Characters.

Others followed suit. Thus, several decades later, George Abraham
Grierson, a civil servant in British India, responsible for the Linguistic
Survey of India (published between 1898 and 1928 in eleven volumes), and
the authority for documenting and classifying languages in British-
dominated South Asia in the 20th century, also associated the Roman
script with modernisation and favoured this script at least as a second
option for all languages throughout British India. Apart from transliterat-
ing South Asian languages into Roman script, apparently to make a lin-
guistic comparison between them easier, Grierson also tried to introduce
the Roman script into official documents when he worked as a collector,
at times comparing this measure with the Mughal Empire and the intro-
duction of the Perso-Arabic script for local languages during that time
(Majeed 2019: 111). Obviously, this attitude generates critique today; for
instance, Javed Majeed comments on the Romanisation of South Asian
languages in the Linguistic Survey of India (LSI) (ibid.: 110f.):

To a certain extent, the LSI is a culmination of British imperial schemes to
convert Indian languages to a Roman system, in which the latter is an icon

12



The Roman Script for South Asian Languages

for civilisational superiority and the unifying framework of British rule.
Just as British rule can govern India’s multiple religious, caste and lan-
guage communities, so the Roman script can transcend and frame its wel-
ter of scripts and tongues.

The Roman Script for Languages without a Written Literary Tradition

This critique could also be extended to activities by Christian missionar-
ies (from various European countries and the USA) among the so-called
‘tribal” population in South Asia. While Christian missionaries such as
Henrique Henriques, Bartholomdus Ziegenbalg and William Carey were
pioneers in printing South Asian languages in local scripts, from the
middle of the 19th century onwards, missionaries targeting ethnolinguis-
tic groups without a written literary tradition still followed their ap-
proach by studying the groups’ languages in detail and producing reli-
gious texts in those languages, but predominantly in the Roman script.
On the one hand, due to the lack of any written literary tradition, there
was no specific script missionaries could fall back on. On the other hand,
instead of opting for any South Asian script, the use of the Roman script
for printing those languages was obviously more cost-effective and made
it easier for subsequent missionaries from abroad to learn the languages.
Today, many of these languages are still written in the Roman script,
such as Bodo, Garo, Ho, Mizo and Santali, while in most cases other
South Asian scripts are used for them additionally, also officially, and
some now even possess unique scripts, mostly invented in the 20th
century.

Ultimately, the introduction of the written word (in Roman script or
any other) and mass education among these ethnolinguistic groups, often
labelled ‘tribes’, produced formally educated elites among these previ-
ously oral societies who realised the symbolic value of script for identity
politics and facilitated the invention of scripts for their languages. The
prime example in this regard is the invention of the Ol script, the Ol
Chiki, for Santali, created by the Santali scholar Raghunath Murmu in
pre-independent India (cf. Choksi 2018: 99-103). While Santali was first
printed in the Roman script (ibid.: 96f.), it is nowadays also reproduced
in scripts used for the dominant languages of administration and educa-
tion in the regions Santalis inhabit: in the scripts otherwise also used for
Bengali (Figure 5), Hindi and Oriya. However, the Roman script is still in
use, especially among Christian Santals. The Santali language’s visual
divide along regional and religious borders is today one of the main rea-

13



Carmen Brandt

sons why Santal activists campaign for the Ol Chiki, although Santals
from the lower social strata are, according to my interviews, very well
aware that teaching Santali in a unique script to their children might al-
ienate them even more from the socio-economic competition on the
ground (cf. also Lotz 2004: 136f.).

TR However, apart from the at-
tempt to give Santali a homo-
geneous look, visually unite
Santali speakers and create a
literary body that Santals
from all regions can access,
the Ol Chiki also symbolises
many Santal activists’ de-
mand for their culture to be
recognised as equal, i.e. as a
“high culture”, a proper “na-
tion”, instead of others look-
ing down on them as an “un-
civilised tribe”" without a
unique written literary tradi-
tion (cf. Brandt 2014: 88f.).
After all, the often exclusive
Figure 5: Textbook for Santali in Eastern Nagari fixation of a particular script
from Bangladesh (Rah'man 2001: 50). to a language in South Asia

during colonial times contrib-

uted in many cases to the idea that a nation has not only one language
but also one script. Therefore, it is understandable that activists among
Santals and other ethnolinguistic groups, either with a long or short writ-
ten literary tradition, lobby for their recently invented, rediscovered, or
revived unique scripts and try to shake off scripts associated with other
groups, such as Bengalis. In the case of Santali, according to my inter-
views with Ol Chiki activists in Bangladesh and Calcutta (West Bengal),
the ‘Bengali’ script symbolises the cultural, political and socio-economic
dominance of the Bengali mainstream population, while the Roman
script is a symbol of Christianity and strongly associated with the loss of
their ‘authentic” religion and culture in general. The abandonment of

16 On the current negative connotation of the term “tribe” see, for instance, Brandt
2018a: 158f.

14



The Roman Script for South Asian Languages

‘borrowed’ or ‘enforced’ scripts is — not just in this case, but in many oth-
ers — an extremely significant step for the self-assertion of many ethno-
linguistic groups in contemporary South Asia (cf., e.g., Brandt 2018b).

Interestingly, in the case
of the Bodo script movement
in Assam in the 1970s, the
Roman script was favoured
by Bodo nationalists, also
non-Christians, over Eastern
Nagari, in this case associat-
ed with Assamese domina-
tion, and Modern Nagari,
identified with Hindi he-
gemony (cf. Prabhakar 1974;
Sarmah 2014)."” Especially
among ethnolinguistic mi-
norities who lack a unique
script,'® the Roman script has
become a welcome alterna-
tive to scripts identified with
other South Asian ethnolin-
guistic groups.

In Manipur, too, and even
among Meitei Mayek script
activists, the Roman script
enjoys a more neutral reputa-
tion. This was made evident,

i u@,.,..., %
b o 3

ARTYRS NAME ‘(ROMAN SC
1 ARLA RAM RORO. BERPETA ROAD

12 SIR RAM BRORO).  » ROAD
3 HAITRRRAM BLS! PHAKRIGUR! (OKRIPHAR)
4 BISTUAM BL< HALOVIRDAL ( )
5 DINA NARH BORU BIJIN

8 BUDHBAR BOR

O KANCHAI BORO. v 2

10 PANI RAM DAIMARY. ROWTA (DARRANG)
11 SAMBAR MUSHAHARY. UDALGURI

12 ANJELISH RAGLARY. )

I3NIDHI RAM BASUMATARY.  RAMPHALBIL (HOKRAJHAR)
NARAYAN NARZARY. 2 ( » &
AJENDRABASUMATARY.  » ([ »

Figure 6: Sign for the Roman script matyrs on a
wall at the office of the Boro Sahitya Sabha in
Guwahati (Photograph by Carmen Brandt).

for instance, by its usage in the office of the militant script organisation
MEELAL (Meetei Erol Eyek Loinasillon Apunba Lup), which was re-
sponsible for the State Central Library fire in 2005. When I visited their
office in Imphal in 2014, the Meitei term “Luchingpurel MEELAL” (in

7 The demand and protests for an official implementation of the Roman script for

Bodo was violently crushed by the Assamese state in 1974. Fifteen protesters
were killed, whom Bodos, including the members of the Boro Sahitya Sabha I
was able to interview in Guwahati in 2016, refer today as “script martyrs” (Fig-

ure 6).

'8 However, the urge for a unique script among ethnolinguistic minorities seems
to be growing, as recent attempts to identify the so-called Deodhai script as the

‘authentic’ Bodo script illustrate.

15



Carmen Brandt

English: “MEELAL top leader/chief”) was written in Roman script above
the entrance of the MEELAL chairperson’s room. Obviously, even these
militant script activists” were aware that not everyone can read Meitei
Mayek yet, but instead of using Eastern Nagari, for them a symbol of
centuries-old Bengali hegemony, they seem to have fewer problems with
the Roman script, even though MEELAL officially rejects it.”

Figure 7: Signboard in Meitei (in Meitei Mayek), English and Hindi at the Manipur
State Museum in Imphal (Photograph by Carmen Brandt).

The Roman Script as the National Script of India

A host of conflicts has already been created by the conundrum of phe-
nomena mentioned above: multiscriptality in contemporary South Asia
(e.g. Hindi/Urdu, Konkani, Punjabi, Santali, Sindhi, etc.); the exclusive
allocation of scripts to only one language, even though it is also used for

' The violent act of burning the State Central Library in 2005, which led to the
destruction of thousands of Meitei books and manuscripts written in Eastern
Nagari, was proudly confirmed by MEELAL members when I talked to them in
2014.

20 See Brandt 2018b for more details on the Meitei Mayek movement, the official
implementation of this script and its omnipresence (cf. Figure 7) in contempo-
rary Manipur.

16



The Roman Script for South Asian Languages

other languages (e.g. the so-called Bengali, Gujarati, Oriya, Tamil, Telugu
scripts, etc.); scripts” function as important identity markers for modern
states (e.g. the Perso-Arabic script in Pakistan and Modern Nagari in
India) or ethnic and religious (e.g. Gurmukhi for Sikhs and Modern
Nagari for Hindus) groups; as well as the numerous current script reviv-
als (e.g. the Tibetan script for Balti, the Chakma script for Chakma, the
Meitei Mayek for Meitei, the Tigalari script for Tulu, etc.) and inventions
in the 20th and 21st century (e.g. for Gondi, Ho, Mru, Sora, Wancho, and
the Tani Lipi for various languages in Arunachal Pradesh, etc.). At times,
these conflicts have even engendered fear and violence (as is the case for
Meitei Mayek). Nonetheless, during British colonial times, the idea that
there could be a national script for all languages was still prevalent
among some intellectuals.

Some even thought that the Roman script could have this kind of in-
tegrating role. For instance, the Bengali linguist Suniti Kumar Chatterji
(cf. Chatterji 1935), who at times worked closely with Grierson (cf. Patta-
nayak 2001: 66f.), and the civil servant Alma Latiff (cf. Majeed 2019: 118)
advocated the Roman script as the official script for all languages, aware
that India’s plurality of scripts might be an obstacle for national integra-
tion after its independence.”

Two British linguists, Daniel Jones (1881-1967), the famous phoneti-
cian and father of the so-called Received Pronunciation, and John Rupert
Firth (1890-1960), also favoured the Roman script as the national script
for India. In order to facilitate the precise rendering of the phonemes of
all Indian languages in the Roman script, Firth had developed a variant
of the Roman script which was intended to be applied to all Indian lan-
guages so that speakers could also easily learn to read other languages. In
contrast to other linguists and philologists of South Asian languages,
Jones and Firth were strictly against diacritics for various reasons.
Among other things, Jones was convinced that “every written word
should have a definite and distinct form” and that “accents and other
marks” cause inaccuracies so that the “outlines [of words] are to some
extent blurred” (all Jones 1942: 10). Furthermore, “diacritical marks [...]
interfere with ease of writing” (ibid.: 10f.) and “often get omitted in writ-

*! Interestingly, when Pakistan was confronted with the disintegration of East Paki-
stan, partly due to the dominant role of Bengali and its script in that part of the
state, Ayub Khan suggested in 1958 writing all languages in the Roman script for
the sake of national integration (cf., e.g., Ayres 2009: 45; Kurzon 2010: 71ff.).

17



Carmen Brandt

ing, and confusion consequently arises” (ibid.: 11). For this very reason,
Firth had developed additional letters mainly based on the International
Phonetic Alphabet (IPA). For instance, instead of writing the retroflex
consonants with a dot, e.g. ta and da, he suggested the letters t and d (e.g.
ibid.: 12). Apart from Hindustani, Firth had already applied this system
to Marathi, Gujarati, Tamil, and Telugu (ibid.: 12-16), while Jones, in
collaboration with H. S. Perera, developed it for Sinhalese and claimed
that the system for Bengali was in preparation (ibid.: 13).

That these endeavours were also supported by locals is evident from
the fact that Prafulla Chandra Bhanj Deo, the last Maharaja of the prince-
ly state Bastar and, according to Daniel Jones, “the originator of the
movement”, appreciated “all feasible steps in the direction of introducing
a unified alphabet for India”, and supported Jones’s publication finan-
cially (Jones 1942: foreword on the back of the front cover). However,
some local politicians preferred vernacular scripts as the potential na-
tional script; for instance, Veer Savarkar favoured Modern Nagari (which
he called “Nagari”) as the “national script of Hindudom” (Sharma 2008:
48). Moreover, even though Bal Gangadhar Tilak also said in a speech at
a Nagari Pracarini Sabha Conference in Benares in 1905 that “the Deva-
nagari alphabet is the best suited to represent the different sounds we all
use” (Tilak 1922: 31), he suggested creating a common script based on
various local scripts for the sake of national integration (ibid.: 27-33).
He also had a strong opinion regarding the Roman script (ibid.: 31):

The Roman alphabet, and therefore Roman character, is very defective and
entirely unsuited to express the sounds used by us. It has been found to be
defective even by English grammarians. Thus while sometimes a single
letter has three or four sounds, sometimes a single sound is represented by
two or three letters. Add to it the difficulty of finding Roman characters or
letters that would exactly represent the sounds in our languages without
the use of any diacritic marks and the ridiculousness of the suggestion
would be patent to all.

2 Today, there are still similar initiatives, such as the one by scholars at the Indi-
an Institute of Technology (IIT) in Madras who have developed a script called
“Bharati” which they want to apply to all Indian languages for the sake of na-
tional integration (cf., e.g.,, www.bharatiscript.com or www.omniglot.com/
conscripts/bharati.htm).

18



The Roman Script for South Asian Languages

Tilak’s perception that the
Roman script is not suited to
South Asian languages is,
among other things, seeming-
ly based on the erroneous
and still widespread notion
that each character inherently
has to represent only one
specific phoneme. The fact
that in English the diverging
pronunciation of single letters
seems to be confusing, espe-
cially for non-native language
users, could presumably be
solved by a spelling reform.
But in general, any letter or
symbol can be identified with
any phoneme and even sev-
eral phonemes. Notably, the
Roman script, which is used
for most European languages

-
[

i

* i B840 E B

(cf., e.g., Figure 8) and almost
countless non-European ones,
is the best example in this

Figure 8: The Roman script for various European
languages and Urdu and Hindi at the Jama Mas-
jid in Old Delhi (Photograph by Carmen Brandt).

regard. Nevertheless, Tilak is

right in stating that this might be difficult without additional diacritic
marks or new characters which would indeed make it easier to differenti-
ate between similar phonemes, for instance between dental and retroflex
consonants. Hence, it is true that Modern Nagari, just like many other
autochthonous South Asian scripts, consists of more letters than the Ro-
man script and thus seems to render the phonemes more distinctively.
But, just as native English speakers do not fail to pronounce written Eng-
lish properly (whatever “properly” means for the diverse variations of
the language), neither do Hindi speakers, for instance, have any prob-
lems correctly pronouncing colloquial Hindi written in Roman script
without any diacritics. Only for non-native speakers who do not have a
fluent command of a language is a script whose characters represent
more than one phoneme a challenge.

19



Carmen Brandt

The Roman Script as the Only Official Script for Hindi/Urdu

While the idea of an all-India national script was discussed only by a
minority, other politicians considered the Roman script at least as an
official option for the potential national language or the lingua franca, i.e.
Hindi/Urdu. For example, Subhas Chandra Bose was well-known as an
advocate for the Roman script, and, in his address as the newly elected
president of the Indian National Congress at its 51st session in Haripura
in February 1938, he made his stance very clear (Bose 1995: 15f.):

To promote national unity we shall have to develop our lingua franca and
a common script. [...] So far as our lingua franca is concerned, I am in-
clined to think that the distinction between Hindi and Urdu is an artificial
one. The most natural lingua franca would be a mixture of the two, such
as is spoken in daily life in large portions of the country and this common
language may be written in either of the two scripts. Nagari or Urdu®. I
am aware that there are people in India who strongly favour either of the
two scripts to the exclusion of the other. Our policy, however, should not
be one of exclusion. We should allow the fullest latitude to use either
script. At the same time, I am inclined to think that the ultimate solution,
and the best solution would be the adoption of a script that would bring
us into line with the rest of the world. Perhaps, some of our country-men
will gape with horror when they hear of the adoption of the Roman script,
but I would beg them to consider this problem from the scientific and his-
torical point of view. If we do that, we shall realise at once that there is
nothing sacrosanct in a script. The Nagari script, as we know it today, has
passed through several phases of evolution. Besides, most of the major
provinces of India have their own script and there is the Urdu script
which is used largely by the Urdu-speaking public in India and by both
Muslims and Hindus in provinces like the Punjab and Sind. In view of di-
versity, the choice of a uniform script for the whole of India should be
made in a thoroughly scientific and impartial spirit, free from bias of every
kind. I confess that there was a time when I felt that it would be anti-
national to adopt a foreign script. But my visit to Turkey in 1934 was re-
sponsible for converting me. I then realised for the first time what a great
advantage it was to have the same script as the rest of the world. So far as
our masses are concerned, since more than 90 per cent are illiterate and are
not familiar with any script, it will not matter to them which script we in-

» Bose is obviously referring to the variant of the Perso-Arabic script used for
Urdu as “Urdu”.

20



The Roman Script for South Asian Languages

troduce when they are educated. The Roman script will, moreover, facili-
tate their learning a European language. I am quite aware how unpopular
the immediate adoption of the Roman script would be in our country.
Nevertheless, I would beg my countrymen to consider what would be the
wisest solution in the long run.

Bose’s elaborations amply demonstrate that he favoured scripts” commu-
nicative value over any symbolic value they had, and was convinced of
the integrating and unifying role of the Roman script for an independent
India. His script agenda was pragmatic and typical of socialist visions of
modernity during that time, in which the prosperity of the state and each
of its citizens was more important than adherence to symbols of cultural
identity. Unsurprisingly, the Progressive Writers” Association, an associa-
tion of socialist writers, suggested in its first manifesto (published in the
Left Review in 1936) that the potential national language Hindustani
should officially also only be written in the Roman script (cf., e.g., Majeed
2019: 118; Rockwell 2004: 70). Otherwise, Bose’s idea of exclusively
adopting the Roman script for a simplified form of Hindi/Urdu was too
radical for most politicians, and after Bose left for Nazi Germany and
then Japan to revive the Indian National Army there — which, as is well
known, used Hindi/Urdu in Roman script — voices like his vanished
from the public sphere.*

The Roman Script as a Third Option for Hindi/Urdu

In opposition to the camps along religious lines which lobbied either for
Modern Nagari or the Perso-Arabic script and advocated a clear distinc-
tion between Hindi and Urdu, some members of the Indian National
Congress, such as Mahatma Gandhi in the 1930s, were in favour of Hin-
dustani (denoting Hindi/Urdu and/or a simplified form thereof) written

2 Interestingly, the official language of Indonesia, Indonesian, a standardised
variant of Malay, is written in Roman script, even though the script can also be
highly associated with the language of the former colonial power there — Dutch.
Moreover, similarly to Hindi, Indonesian is spoken as a first language only by a
minority, but seems to be accepted more widely than Hindi in India. However,
a comparison between Indonesian and Hindi and their roles as official lan-
guages is far more complicated and demands more research. Vietnamese is an-
other example of a national/official language in Asia which is today written in
a variant of the Roman script.

21



Carmen Brandt

in both scripts for the sake of communal harmony (cf. Lelyveld 2001).
Additionally, there were also intellectuals and politicians who considered
the Roman script as a third option. For instance, in 1928, the Urdu writer
Sajjad Hyder Yildirim (anglicised also Sajjad Haider Yaldram) presented
a proposal to the Hindustani Academy to print Hindustani publications
not only in Modern Nagari and the Perso-Arabic script but also in the
Roman script to reach more people; people who understand Hindustani
orally but were not able to read one script or the other (Husain 1992: 62—
65). According to Khushwant Singh, other supporters of the Roman script
as a third option were Jawaharlal Nehru, Maulana Azad, Humayan Ka-
bir, and many others® (Singh 2016: 160). However, some of them seem-
ingly did not have a clear or single position on this issue throughout their
lifetime, such as Nehru, while Mahatma Gandhi rejected the Roman
script for Hindi/Urdu (Jeffrey 2000: 25). Later, during the process of
drafting the Indian constitution in 1947, the various voices which had, in
previous decades, been raised in favour of writing Hindi/Urdu/Hindu-
stani in three scripts were no longer considered.

Minocher Rustom “Minoo” Masani (1905-1998), representing the In-
dian National Congress, was one of the few members of the Constituent
Assembly of India who still lobbied for the Roman script and objected to
the fact that only Modern Nagari and the Perso-Arabic script were con-
sidered for the future national language. Also Masani favoured the Ro-
man script for the sake of national integration (Masani 1967: 161):

While those who have received English education may form a small part
of our population, the fact remains that lakhs of Indians are familiar with
the Roman script and those of them, particularly in the South, who are not
familiar at the same time with the Nagari or Persian script would find it
easier to learn the national language and use it if they were able to do so
through the Roman script. These considerations apply with special force
to members of small minorities like the Indian Christians, Anglo-Indians

It is not clear how far the other people listed by Khushwant Singh supported
the Roman script (Singh 2016: 160): “Other supporters of the Roman script in-
cluded Dr Zakir Husain, C. Subramaniam, Sardar Hukam Singh, Frank Antho-
ny, Dr P. Subharoyan, Professor Suniti Kumar Chatterji, Professor K. Swamina-
than, Dr C. Deshmukh and M. C. Setalvad.” It is known that, as noted above,
Suniti Kumar Chatterji advocated the Roman script as the national script of In-
dia, i.e. for all languages (see above), while in-depth research is needed in all
other cases.

22



The Roman Script for South Asian Languages

and Jews who know the Roman script alone. So too the Indian Army has
so far been successfully imparted training and education through the me-
dium of “Roman Urdu”, which means Hindustani in the Roman script.
That is a salutary practice which has made it possible for mixed regiments
to be taught the national language without distinction of religion or prov-
ince.

The rest is history: neither was
Minoo Masani’s dissent consid-
ered, nor was the Perso-Arabic
script granted official status for
the national language. After all,
there is no national language in
India, and Hindi (not Hindusta-
ni) written exclusively in Modern
Nagari (except for the numbers)*
is, besides English, ‘only’ the
official language of the Indian
union.” Furthermore, in the In-
dian Army, Hindustani written
in Roman script was officially
abolished in 1951 (Jeffrey 2000:
25). However, Khushwant Singh
had his own opinion on this lost
chance to establish a script for
Hindi/Urdu/Hindustani which

might have been accepted in this Figure 9: Multiscriptal signboard at the Bara
Imambara in present-day Lucknow (Photo-
graph by Carmen Brandt).

form in all regions of India
(Singh 2016: 160f.):

In short, most thinking nationalists supported Roman; only a few cranky
chauvinists opposed it. So, dear bhasha-wallahs [i.e. “language national-

2 According to the Indian constitution (Government of India 2007: 212): “The
form of numerals to be used for the official purposes of the Union shall be the
international form of Indian numerals”, i.e. the numerals which are otherwise
commonly referred to as “Arabic numerals”.

¥ Today in India, the Perso-Arabic script can often be seen solely in Muslim-
majority areas, historical buildings of Islamicate origin (Figure 9) or Islamic in-
stitutions such as mosques.

23



Carmen Brandt

”oou

ists”,

vernacularists”, etc.], make peace with Angrezi [i.e. “English”].

Drape her in a Banares brocade sari as you would if your son brought
home a foreign daughter-in-law. But don’t waste your energies fighting
against her because she has come ‘till death do us part’.

Figure 10: A signboard in the Shree Govindajee
Temple in Imphal, Manipur, written in English
and Meitei (officially: Manipuri). The latter is
written in Meitei Mayek (on top) and Eastern
NagarT (Photograph by Carmen Brandt).

In fact, when English was en-
shrined in the Indian constitu-
tion as the official language of
the union (besides Hindi) in
1949, it was meant to have this
role for only 15 years. Hindi
was supposed to be the sole
official language of the union
from 1965 onwards. But, due to
vehement protest from South
Indian union states, especially
Tamil Nadu, and their antipa-
thy towards Hindi and its heg-
emonic status in India, English
remains one of the two official
languages at the federal level
and is widely used all over
India, not only for administra-
tive purposes (cf., e.g., Figure
10). Indeed, English has come
to stay in South Asia, but espe-
cially in India. Apart from it
having official status in India,
this is most visible in the vari-
ous spheres in which English
plays a dominant role: inside

the judiciary system, in higher education, in research institutions, in the
various sectors of business, industry and trade, the communication and
media sector, in advertisement of all forms, museums, cultural institu-

tions, the Internet, etc.?®

B Gee, for instance, Krishnaswamy & Krishnaswamy 2006 for an overview of the
use of English in India in the past and present. See also Pingali 2009 on Indian

English.

24



The Roman Script for South Asian Languages

The Roman Script — The Scripta Franca of Contemporary South Asia

And also the Roman script has come to stay. While, for many people in
South Asia, it doubtless still has the symbolic value of foreign domina-
tion, European colonialism and the Christian mission, at the same time it
can, nonetheless, be considered the scripta franca of South Asia; the only
script that can be read across state, linguistic and religious borders.

This is owing to several factors: first, due to the important role of Eng-
lish as a lingua franca in contemporary South Asia and the fact that it is a
mandatory subject in schools, at least every formally educated person in
South Asia can read the Roman script, even those who do not have a
good command of spoken English. Second, new technologies, devices
such as computers, mobile phones and their respective software and,
above all, the Internet are very important factors. Comparable to the
emergence and spread of the printing press, the usability of new media
and communication technologies is dominated by the regions of their
origin and market orientation. Thus, even in countries where English
does not enjoy an official status, people learn English in order to use new
technologies. For example, social networks are generally used by many
people to network both locally and globally, which often makes the
choice of English (and the Roman script) as the language of communica-
tion on the Internet a voluntary one. Moreover, due to the unavailability
of digital fonts for mobile phone text messages or in social networks such
as Facebook and Twitter, in some cases people are forced to use either
another language or their mother language in another script. In the South
Asian context, the obvious choice is then often the Roman script, the
scripta franca of the subcontinent. Even though nowadays the scripts of all
major South Asian languages are certified by the International Organiza-
tion of Standardization, included in the Unicode Standard and hence
available for computing and the Internet (Baums 2016: 800), we still wit-
ness the Roman script being used for those languages. This leads us to
the third factor: while the current technology might still not permit the
straightforward usage of some scripts and fonts,”
South Asian languages, institutions, companies, etc. seem to be aware
that they might reach more people not only in social media but also out-

speakers of various

* For instance, even today there are technical problems displaying especially
ligatures in social networks, for instance Facebook, even for widely used scripts
such as Eastern Nagari.

25



Carmen Brandt

side the Internet when they voluntarily write their language in Roman
script. Even though the Roman script might still have the symbolic value
of being foreign to South Asia, its high communicative value seemingly
outweighs its negative symbolic value on the ground (cf., e.g., Figure 11).

Figure 11: A shop signboard in Old Delhi, written in English in Roman script, Perso-
Arabic script and Modern Nagari; an evidence that not only the Roman script but also
English in other scripts is omnipresent in South Asia (Photograph by Carmen Brandt).

For example, in India, where the languages listed in the eighth schedule
of the constitution alone are written in 13 different scripts,* the Roman
script is the only script that can reach the masses in all regions. This is
even truer for languages which are written in more than one script and
for wide-spread languages, especially when they are spoken only as a
second or third language. For both cases, Hindi and Urdu are the prime
example.

% These are Eastern Nagari (e.g. for Assamese and Bengali), Modern Nagari (e.g.
Bodo, Dogri, Hindi, Konkani, Maithili, Marathi, Nepali, and Sanskrit), the Per-
so-Arabic script (e.g. Kashmiri, Sindhi, and Urdu) and the Roman script (e.g.
unofficially for Konkani and Santali), Gurmukhi for Punjabi, Meitei Mayek for
Meitei (officially: Manipuri), Ol Chiki for Santali, and the so-called Gujarati,
Kannada, Malayalam, Oriya, Tamil, and Telugu scripts for the languages of
those names.

26



The Roman Script for South Asian Languages

The Roman Script for Hindi/Urdu in Contemporary South Asia

Both Hindi and Urdu enjoy
special status in the two big-
gest South Asian states, Hin-
di as an official language
(besides English) at the feder-
al level in India, and Urdu as
the national and official lan-
guage of Pakistan (also be-
sides English). Since they are
basically two registers of the
same language, varying only
in script and vocabulary on
formal levels, speakers of
Hindi and Urdu have no
problems to understand each
other orally in everyday situ-
ations. But the highly diverg-
ing scripts make them diffi-
cult to understand for readers
capable of reading only one
of the two scripts. Further-
more, Hindi/Urdu is widely Figure 12: Hindi/Urdu written in Roman script in
understood in South Asia an advertisement in South-Central Delhi (Photo-
even beyond the borders of graph by Carmen Brandt).

India and Pakistan, for in-

stance in Bangladesh and Nepal. Among other things, the popularity of
so-called Bollywood films and TV programmes in Hindi is the main rea-
son for this circumstance. But since many people in South Asia who listen
to and/or speak Hindi/Urdu as a second or even third language use
neither Modern Nagari nor the Perso-Arabic script for their first lan-
guage, they cannot read the official forms of Hindi and Urdu. Thus, for
the very reason that the Roman script can be read by at least every for-
mally educated person in South Asia, the Roman script is still applied for
Hindi/Urdu, especially in India: in advertisement (Figure 12) of any kind
and on product packaging, on the Internet, in social media, on Bollywood
posters and DVDs, and even for film scripts (Sadana 2012: 46), due to the
fact that many people involved in the Hindi film industry (actors, techni-
cians, producers, etc.) are not (very) familiar with Modern Nagari.

C
H
E
A
< |
=
T
S
H
O

27



Carmen Brandt

Although the three-language formula is supposed to ensure that every
citizen of India learns Hindi at school,” most children are primarily fa-
miliar with their first language (at home) and then with English or the
language of the majority population (Bengali, Hindi, Marathi, Oriya,
Tamil, Telugu, etc.) in their respective region (if they belong to an ethno-
linguistic minority), for instance as the medium of instruction in school.
And even though Hindi in its oral form might be omnipresent in their
daily life (as the language of popular films, TV serials, songs, etc.), for
most Indian children, Hindi in its written form is just another subject at
school which some children do well in and others do not. Their reading
and writing skills, in particular, might also depend on the script used for

{3

A_‘

N7

W

= N
.

Figure 13: Protest messages in public space in Santiniketan, West Bengal, written in
Hindi/Urdu in Roman script (to the left) and in Bengali in Eastern Nagari (to the right)
(Photograph by Carmen Brandt).

their first language. For instance, Marathi children have to learn only
Modern Nagarl and the Roman script (for English), while Bengali or Ori-
ya children also have to acquire the script for their first language. It
seems natural, considering the important role of English on the national

*! Since 1968, Tamil Nadu has been excluded from this policy: students do not
have to learn Hindi at school (Ramaswamy 1997: 168f.)

28



The Roman Script for South Asian Languages

and international levels, that the written forms of their first language
and/or English are paid more attention than Hindi and Modern Nagari.
Unfortunately, studies on this topic are a desideratum and we can only
speculate on this issue. But the omnipresence of Hindi/Urdu written in
Roman script in India supports the assumption that it is also aimed at
people who understand Hindi/Urdu but not in their respective scripts
(cf., e.g., Figure 13).

It is hence not surprising that the demand, first voiced before India’s
independence in 1947, to implement the Roman script officially for this
language can still (or again) be heard (cf., e.g., Chaudhary 2010; Daniyal
2015). One of its most prominent advocates is the Indian author Chetan
Bhagat, who proclaimed on his blog The Underage Optimist, hosted by the
Times of India, that Hindi could withstand English if it were officially writ-
ten in Roman script (Bhagat 2015). Among other things, he argues (ibid.):

We can save Hindi by legitimizing the Roman Hindi script. This will also
have a unifying effect on the nation as it will bring English and Hindi
speakers closer. It will also allow other regional languages to become more
linked to each other and to English, by virtue of a common script.

As the above survey has shown, his proposition and arguments are noth-
ing new but even today seem to represent only a minority opinion and
are far from being implemented officially — while, in reality and ironical-
ly, Hindi/Urdu is widely used and understood in Roman script.

Conclusion

The discrepancy between the actual role of the Roman script for modern
South Asian languages and its official role is striking, especially in India.
Similarly to the English language, which was only intended to function
as India’s official language besides Hindi at the federal level for 15 years,
the Roman script is still omnipresent for South Asian languages. If Eng-
lish can be considered a lingua franca of South Asia, then the Roman
script can doubtlessly be referred to as the scripta franca of South Asia, the
only script which can be read across state borders by formally educated
speakers of all South Asian languages. However, the script’s association
with European languages such as English, the official language of the
former dominant colonial power, makes it difficult to grant it official
status for South Asian languages. This refers, first and foremost, to Hin-
di/Urdu, Bodo and Konkani, though many other South Asian languages

29



Carmen Brandt

such as Garo, Ho, Khasi, Mizo or Santali are also still taught and pub-
lished in Roman script. Particularly in the case of India, the Roman script
is identified as ‘foreign’ by many people, as the criticism of its use for
Hindi by Rahul Gandhi shows. This criticism is seemingly also nurtured
by the current perception that languages must be exclusively written in
only one specific script, a notion which can be traced back to the 19th
century, when the standardisation of languages and their scripts was in
full swing. Ultimately, these standardisation processes initiated by Euro-
peans contributed to scripts’ current role in identity politics in contempo-
rary South Asia as much as the European colonial rulers contributed to
the spread of the Roman script in South Asia. However, the exclusive
association of many languages with only one specific script and the clas-
sification of scripts into ‘authentic’ and ‘foreign” have in many cases
eventuated in today’s paradoxical status of the Roman script for South
Asian languages, particularly in the case of Hindi/Urdu: unofficially, the
Roman script is widely used for this language, while at the same time
politicians who are caught red-handed using it can be accused of being
more foreign than Indian. The contradiction between the symbolic value
of the Roman script and its communicative value in South Asia is hence
one of the most intriguing cases in the field of script politics.

30



The Roman Script for South Asian Languages

References

Ahmed, A. F. Salahuddin 1965. Social Ideas and Social Change in Bengal:
1818-1835. Leiden: E. J. Brill.

Anderson, Benedikt 2016 [1983]. Imagined Communities. Rev. ed. London;
New York: Verso.

Ayres, Alyssa 2009. Speaking Like a State: Language and Nationalism in Paki-
stan. Cambridge et al.: Cambridge University Press.

Baums, Stefan 2016. “Recent Script Related Research”, in: Hans Henrich
Hock & Elena Bashir (eds): The Languages and Linguistics of South Asia:
A Comprehensive Guide. (The World of Linguistics 7.) Berlin; Boston: De
Gruyter Mouton, 798-803.

Bayly, Clhristopher]. A[lan]. 1996. Empire and Information: Intelligence
Gathering and Social Communication in India, 1780-1870. Cambridge:
Cambridge University Press.

Bhagat, Chetan 2015. “Scripting Change: Bhasha bachao, Roman Hindi
apnao”, on: The Underage Optimist [Times of India Blog] (January 11,
2015) (<https:/ /timesofindia.indiatimes.com/blogs/The-underage-opti
mist/scripting-change-bhasha-bachao-roman-hindi-apnao/>, accessed:
November 29, 2019).

Bharat Sarkar 2015. Bharat ka samvidhan. (<http://legislative.gov.in/
sites/default/files/coi-indexhindi.pdf>, accessed: November 29, 2019).

Bose, Subhas Chandra 1995. Congress President: Speeches, Articles, and Let-
ters. January 1938-May 1939. (Nitaji Collected Works 9.) Kolkata: Neta-
ji Research Bureau.

Botelho, Afonso Manuel 2007. Language and Early Schooling in Goa. Goa:
Department of Sociology, Goa University [unpublished PhD thesis].
(<https:/ /www.academia.edu /36826581 /Language_and_Early_Scho
oling_in_Goa.pdf>, accessed: January 26, 2020).

Brakoo [@brakoo] 2015. “Reads in Roman, writes in Italics. Genetics is a
wonderful thing”, on: Twitter (August 13, 2015) (<https:/ /twitter.com
/brakoo/status/631696917605408769>, accessed: November 29, 2019).

Brandt, Carmen 2014. “Script as a Potential Demarcator and Stabilizer of
Languages in South Asia”, in: Hugo C. Cardoso (ed.): Language En-
dangerment and Preservation in South Asia. (Language Documentation &
Conservation Special Publication 7.) Honolulu: University of Hawai'i
Press, 78-99.

31



Carmen Brandt

Brandt, Carmen 2016. “Hindi-Urdu”, in: Daniel Bunci¢, Sandra L. Lippert
& Achim Rabus (eds): Biscriptality: A Sociolinguistic Typology. (Akade-
miekonferenzen 24.) Heidelberg: Universititsverlag Winter, 149-158.

Brandt, Carmen & Pushkar Sohoni 2018. “Script and Identity — The Poli-
tics of Writing in South Asia: An Introduction”, in: South Asian History
and Culture 9,1: 1-15.

Brandt, Carmen 2018a. The ‘Bedes” of Bengal: Establishing an Ethnic Group
Through Portrayals. (Transdisciplinary South Asian Studies 1.) Ziirich:
LIT Verlag.

Brandt, Carmen 2018b. “Writing off Domination: The Chakma and Meitei
Script Movements”, in: South Asian History and Culture 9,1: 116-140.

Brice, Nathaniel 2005 [1880]. A Romanized Hindiistani and English Diction-
ary. New Delhi; Chennai: Asian Educational Services.

Chatterji, Suniti Kumar 1935. A Roman Alphabet for India. (Calcutta Uni-
versity Phonetic Studies 4.) Calcutta: Calcutta University Press.

Chaudhary, Shreesh 2010. “Hindi, Urdu, Hindustani: Evolution of the
Language of a People”, in: S. Imtiaz Hasnain & Shreesh Chaudhary
(eds): Problematizing Language Studies: Cultural, Theoretical and Applied
Perspectives. Essays in Honor of Rama Kant Agnihotri. Delhi: Aakar
Books, 134-159.

Choksi, Nishaant 2018. “Script as Constellation among Munda Speakers:
The Case of Santali”, in: South Asian History and Culture 9,1: 92-115.

Daniel, P. Sam 2013. “William Carey’s Contribution to Indian Lan-
guages”, in: Thomas Schirrmacher (ed.): William Carey: Theologian —
Linguist — Social Reformer. Essays from Four Continents. Bonn: Verlag fiir
Kultur und Wissenschaft, 37—-42.

Daniyal, Shoaib 2015. “For Once Rahul Gandhi Shows the Way: Hindi
Needs to Discard Devnagri and Adopt the Roman Script”, on: Scroll.in
(August 14, 2015) (<https://scroll.in/article/748337 /for-once-rahul-
gandhi-shows-the-way-hindi-needs-to-discard-devanagri-and-adopt-
the-roman-script>, accessed: November 29, 2019).

Das, Rahul Peter 2014. “Defining Hindi: An Introductory Overview”, in:
Agnieszka Kuczkiewicz-Fra$ (ed.): Defining the Indefinable: Delimiting
Hindi. (Studies in Oriental Culture and Literature 1.) Frankfurt am
Main: Peter Lang, 11-63.

Das, Raju [@rajudasonline] 2015. “Everyone writes Hindi in Roman script
on Twitter, but Rahul Gandhi does it and all hell breaks loose”, on:

32



The Roman Script for South Asian Languages

Twitter (August 13, 2015) (<https://twitter.com/rajudasonline/
status/631709598030827520>, accessed: November 29, 2019).

Davids, T[homas]. W[illiam]. Rhys & William Stede (eds) 1994 [1925]. Pali-
English Dictionary. New Delhi: Munshiram Manoharlal Publishers.

Dirks, Nicholas B. 2001. Castes of Mind: Colonialism and the Making of Mod-
ern India. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Government of India 2007. The Constitution of India. (<https://www. in-
dia.gov.in/sites/upload_files/npi/files/coi_part_full.pdf >, accessed:
November 29, 2019).

Griinendahl, Reinhold 2001. South Indian Scripts in Sanskrit Manuscripts
and Prints: Grantha Tamil — Malayalam — Telugu — Kannada — Nandina-
gari. Wiesbaden: Harrassowitz.

Husain, Suraiya 1992. Makers of Indian Literature: Sajjad Hyder Yildirim.
New Delhi: Sahitya Akademi.

India TV 2015. “In Pics: Rahul Gandhi Uses Roman Script to Read Hindi
in Parliament”, on: India TV (August 13, 2015) (<https://www.india
tvnews.com/ politics /national /rahul-gandhi-roman-script-lok-sabha-
lalitgate-debate-31720.html>, accessed: November 29, 2019).

International Organization for Standardization 2020. “Table 1: Alphabetical
list of four-letter script codes/Liste alphabétique des codes d’écriture a
quatre lettres”, in: Codes for the representation of names of scripts/Codes pour
la représentation des noms d’écritures. (<https://www.unicode.org/
18015924 /is015924-codes.html>, accessed: March 8, 2020).

Jeffrey, Robin 2000. India’s Newspaper Revolution: Capitalism, Politics and
the Indian-Language Press, 1977-99. London: Hurst & Company.

Jeyaraj, Daniel 2006. Bartholomius Ziegenbalg: The Father of Modern
Protestant Mission. An Indian Assessment. New Delhi; Chennai: The In-
dian Society for Promoting Christian Knowledge & The Gurukul Lu-
theran Theological College and Research Institute.

Jones, Daniel 1942. The Problem of a National Script for India. Lucknow:
Pioneer Press.

Jones, William 1787. “A Dissertation on the Orthography of Asiatick
Words in Roman Letters”, in: Asiatick Researches 1: 1-56.

King, Christopher R. 1994. One Language, Two Scripts: The Hindi Movement
in Nineteenth Century North India. Bombay et al.: Oxford University
Press.

33



Carmen Brandt

Kopf, David 1969. British Orientalism and the Bengal Renaissance: The Dy-
namics of Indian Modernization. 1773-1835. Berkeley: University of Cali-
fornia Press.

Krishnaswamy, N. & Lalitha Krishnaswamy 2006. The Story of English in
India. New Delhi: Foundation Books.

Kurzon, Dennis 2010. “Romanisation of Bengali and Other Indian
Scripts”, in: Journal of the Royal Asiatic Society 20,1: 61-74.

Lelyveld, David 2001. “Words as Deeds: Gandhi and Language”, in: Jour-
nal of Urdu Studies 16: 64-75.

Lotz, Barbara 2007. “Casting a Glorious Past: Loss and Retrieval of the Ol
Chiki Script”, in: Angelika Malinar (ed.): Time in India: Concepts and
Practices. New Delhi: Manohar Publishers, 235-263.

Majeed, Javed 2019. Colonialism and Knowledge in Grierson’s Linguistic Sur-
vey of India. London; New York: Routledge.

Masani, M[inocher]. R[ustom]. 1967. “(VI) Minutes to the Dissent to the
Draft Report: April 14, 1947; 17, in: Blenegal]. Shiva Rao (Chairman of
the project committee): The Framing of India’s Constitution: Select Docu-
ments. Vol. II. New Delhi: The Indian Institute of Public Administra-
tion, 161.

Pattanayak, D[ebi]. P[rasanna]. 2001 “Multilinguism [Plenary lecture]”, in:
Anvita Abbi, R. S. Gupta & Ayesha Kidwai (eds): Linguistic Structure
and Language Dynamics in South Asia. Papers from the Proceedings of
SALA XVIII Roundtable. Delhi: Motilal Banarsidass Publishers, 62—69.

Pels, Peter & Oscar Salemink (eds) 1999. Colonial Subjects: Essays on the
Practical History of Anthropology. Ann Arbor, MI: University of Michi-
gan Press.

Pingali, Sailaja 2009. Indian English. Edinburgh: Edinburgh University
Press.

Prabhakar, M. S. 1974. “The Politics of Script: Demand for the Acceptance
of Roman Script for Bodo Language”, in: Economic and Political Weekly
9,51: 2097+2099-2102.

Rah'man, Habibur (ed.) 2001. Aboyah puthi: pahil [pratham srenir janya satali
bhasar pathyabai]. Dhaka: Daridra Bimocan Gabesana Karmastici, Gra-
min Trast; Raj'sahi: Jatiya Adibasi Pariad.

Ramaswamy, Sumathi 1997. Passions of the Tongue: Language Devotion in
Tamil India, 1891-1970. Berkeley et al.: University of California Press.

34



The Roman Script for South Asian Languages

Risley, H[erbert]. H[ope]. 1981 [1891]. The Tribes and Castes of Bengal: Eth-
nographic Glossary. Vol. I & II. Repr. Calcutta: Firma Mukhopadhyay.
Rockwell, Daisy 2004. Upendranath Ashk: A Critical Biography. New Delhi:
Katha.

Ross, Fiona G. E. 1999. The Printed Bengali Character and its Evolution.
Richmond: Curzon.

Sadana, Rashmi 2012. English Heart, Hindi Heartland: The Political Life of
Literature in India. Berkeley: University of California Press.

Saraiva, Anténio José 2001 [1969]. The Marrano Factory: The Portuguese
Inquisition and its New Christians. Leiden et al.: Brill.

Sarangi, Asha 2018. “Scripts, Regions and States of the Konkani Language
in Independent India”, in: South Asian History and Culture 9,1: 47-67.

SarDessai, ManoharRai 2000. A History of Konkani literature: (From 1500 to
1992). New Delhi: Sahitya Akademi.

Sarmah, Satyendra Kumar 2014. “Script Movement among the Bodo of
Assam”, in: Proceedings of the Indian History Congress 75: 1335-1340.

Sawant, Gaurav C [@gauravcsawant] 2015. “So Rahul Gandhi reads Hin-
di in Roman! Prem Singh, The Telegraph photographer’s third eye
sees it all. Gr8 observation”, on: Twitter (August 13, 2015) (<https://
twitter.com/gauravcsawant/status/631695972985212928>, accessed:
November 29, 2019).

Sharma, Jai Narain 2008. Encyclopedia of Eminent Thinkers. Volume Twelve:
Political Thought of Veer Savarkar. New Delhi: Concept Publishing.

Singh, Khushwant 2016 [1993]. We Indians. New Delhi: Juggernaut.

Thompson, J[oseph]. T. 1834. An English and Oordoo School Dictionary in
Roman Characters: with the Accentuations of the Oordoo Words, Calculated
to Facilitate their Pronunciation by Europeans. Serampore: [Serampore
Press].

Tilak, Bal Gangadhar 1922 [1918]. His Writings and Speeches. 3rd ed. Ma-
dras: Ganesh & Co.

Times of India 2007. “Goa Group Wants Konkani in Roman Script”, in:
Times of India (February 20, 2007) (<https://timesofindia.indiatimes.
com/india/Goa-group-wants-Konkani-in-Roman-script/articleshow /
1644404.cms>, accessed: January 26, 2020).

Tiwari, Heeraman [@heeraman98] 2015. “So our dear leader or shall one
say the darling of a section of MSM 2, like his Mamma, can’t read Naga-

35



Carmen Brandt

ri script”, on: Twitter (August 13, 2015) (<https://twitter.com/heer
aman98/status/631656772210528257>, accessed: November 29, 2019).

Trevelyan, [Charles Edward]; Prinsep, J.; Tyler & A. Duff 1834. The Appli-
cation of the Roman Alphabet to All the Oriental Languages; Contained in a
Series of Papers Written by Messrs. Trevelyan, |. Prinsep, and Tyler, Rev. A.
Duff, and Mr. H. T. Prinsep and Published in Various Calcutta Periodicals
in the Year 1834. [Serampore]: Serampore Press.

Tripathi, Salil [@saliltripathi] 2015. “Subhas Bose’s AzadHindTimes used
Roman script so that all INA soldiers, and not only devnagari-literate,
could read it”, on: Twitter (August 16, 2015) (<https:/ /twitter.com/salil
tripathi/status/632905317639176193>, accessed: November 29, 2019).

Tschacher, Torsten 2018. “From Script to Language: The Three Identities
of ‘Arabic-Tamil’”, in: South Asian History and Culture 9,1: 16-37.

Yagyaseni [@desi_brat] 2015. “Reads in Roman & writes in Italics.. True
son of Italy! [+ laughing emoji]” on: Twitter (August 13, 2015) (<https:
/ /twitter.com/desi_brat/status/631734641326620672>, accessed: No-
vember 29, 2019).

Zee News 2015. “Rahul Gandhi uses Roman script to speak in parlia-
ment”, on: YouTube (August 13, 2015) (<https://www.youtube.com/
watch?v=7b]TuZqGCyI>, accessed: November 29, 2019).

Zvelebil, Kamil V[eith]. 1992. Companion Studies to the History of Tamil
Literature. Leiden et al.: Brill.

36



“What Immortal Hand or Eye Dare Frame
Thy Fearful Symmetry?” The Image of the
Tiger in Indian and Korean Culture: Cases
of Gond and Minhwa Traditions

Renata Czekalska

[...] instead of defining man as an animal rationale, we
should define him as an animal symbolicum.
(Cassirer 1953: 44)

Symbols, or in other words representations which convey a meaning,
are the fundamental feature of culture. Images, figures, sounds, colours,
gestures, flowers, animals, parts of the body etc., any “object can be
described as a symbol of something else, if it seems to represent it be-
cause it is connected with it in a lot of people’s minds” (Cambridge
Dictionary). For instance, it could be the tiger from William Blake’s
poem, quoted in the title of this essay, forever “burning bright in the
forests of the night” (Blake 2002: 73f.) and creating the ambiance of fas-
cination and fear, generation after generation. Or, the tiger of flesh and
blood, a symbol of strength and courage in Asian cultures and folklore,!
which in the case of both India and Korea developed into an emblemat-
ic national animal,” apparently symbolising the most characteristic qual-
ities of the two nations, at least in the eyes of a considerable number of
citizens of both the countries.

Recognising human ability to perceive and describe reality through
the use of symbols, Ernst Cassirer created a philosophical concept of
“symbolic forms” based on his assumption that man’s outstanding

China and Japan have used tigers excessively in their various folklores, tales
and myths. Thus, these animals have become important parts of a number of
identities traceable in different cultures. This essay, however, focuses only on
India and Korea.

The tiger is also a national animal of Malaysia and Bangladesh. However, these
two countries remain outside the interest of this essay.

Published in: Carmen Brandt & Hans Harder (eds): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Renata Czekalska

characteristic is to be defined not by his nature (metaphysical or physi-
cal), but rather by his work. Convinced that humans create a universe of
symbolic meanings, in his three-volume Philosophie der symbolischen For-
men (Cassirer 1923-1929), translated as The Philosophy of Symbolic Forms
(Cassirer 1953-1957), Cassirer claimed that humanity can only be known
through the analysis of the symbolic universe, created by mankind in
history. Hence, man - as a symbol making, or a symbolising being —
should be defined as animal symbolicum. This notion became the depar-
ture point for Cassirer to explore symbolic forms in all aspects of human
experience, and consider them the means to understand the nature of
man (Cassirer 1953: 106):

In every linguistic “sign”, in every mythical or artistic “image”, a spiritual
content, which intrinsically points beyond the whole sensory sphere, is
translated into the form of the sensuous, into something visible, audible or
tangible. An independent mode of configuration appears, a specific activi-
ty of consciousness, which is differentiated from any datum of immediate
sensation or perception, but makes use of these data as vehicles, as means
of expression.

Because of this phenomenon which Cassirer terms as “an independent
mode of configuration” it is quite impossible to presume how a particular
human being or any specific culture would symbolise something. There-
fore, it seems simply natural to suppose that every culture has its own set
of symbols associated with different experiences and observations, which
the members of this culture must interpret and reinterpret over time.

However, India and Korea, two ancient cultural traditions which de-
veloped independently with only scarce verifiable historical interactions,
both seem to have given a special significance to the symbolic image of a
tiger. This symbol is historically and presently used for the purposes of
national (and also nationalistic) discourse, as well as commonly em-
ployed by artists of the native folk traditions: Gond painters of India and
Minhwa of Korea.

The aim of this essay is to describe the role of the image of the tiger in
Indian and Korean cultures, and to seek probable sources of analogies in
tiger depictions of the two traditions both in aesthetic approaches as well
as artistic realisations.

38



The Image of the Tiger in Indian and Korean Culture

The Tiger in India

The Royal Bengal tiger, the national symbol of India and one of its sacred
animals, has been used as a symbol in South Asia since the times of the
earliest known urban culture of that region, known as the Indus Civilisa-
tion.> Most probably this is the reason why in Indian media and other
popular sources we come across a statement that the Bengal tiger has
been a national symbol of India since 2500 BCE, several millennia before
even the concept of India as a state was born. It was then that a symbolic
image of a tiger appeared on one of the seals of the Indus Valley Civilisa-
tion, known as the “Pashupati Seal”. Several centuries later, the Bengal
tiger was also the symbol of the Chola Empire (4th-13th century CE).

Also in the distinctive tradition of Hinduism, the tiger occupies an
important place. It is said that when Brahma created the animals, he hid a
specific secret in each of them to signify their spiritual importance to
humans. He attributed tigers with grace, determination and a sense of
responsibility, especially for those who needed protection. They are
therefore considered as advanced beings, some of whom might have
been humans in their past lives, or may assume a human birth in their
next lives.* Besides, perhaps because of their large size, tigers in Indian
tradition represent royalty, majesty, fearlessness, strength, and ferocity.
On the negative side, they represent death, aggression, anger, cruelty,
and violence.

Apparently there are no references to tigers in the Rgveda, whereas the
Yajurveda contains prayers and invocations that revere gods by attrib-
uting them with the strength and the abilities of tigers.” In later times,
Shiva is portrayed wearing a tiger skin, whereas Shakti (in her various
manifestations) employs the tiger as her vehicle. In the images and sculp-
tures she is shown as riding or sitting upon it.

The nuclear dates of the civilisation appear to be about 2500-1700 BCE, though
the southern sites may have lasted into the later 2nd millennium BCE.

For example, in the Manusmyti (12.59), there is a passage declaring that those
who take pleasure in hurting others will be born as carnivorous animals, per-
haps such as tigers (Biihler 1886: 497).

For example, in the Yajurveda (V.5.7) hymn to Rudra and Agni, both gods are
described as possessing the ferocity of a tiger; “tiger” is mentioned also in
V.3.1,V.5.11 and V.5.21 (Keith 1914).

39



Renata Czekalska

Tigers also occupy a prominent place in Indian folk tales, as well as Jataka
stories and the Paficatantra. In many tribal traditions of South Asia, the
worship of the tiger-god, known under several different names, is preva-
lent. Visual confirmation of such tribal worship is, for instance, provided
by the artists of Madhya Pradesh (Central India) who belong to the Gond
culture® where a tiger-god, named Bagh Deo (also: Baghbana Dev,
Baghesvar), is worshipped and considered as the saviour and protector of
his devotees (Crooke 1994: 322-325).

The Tiger in Gond Art

The tradition of Gond painting evolved from ritual storytelling,” accom-
panied by decorating the walls to commemorate special occasions and
bring good luck and protection from evil. The paintings were traditional-
ly created on the mud walls of village dwellings, with the use of natural
colours produced from available materials. The artists found (and still
find) inspiration in everyday objects, depicting their surroundings,
plants, animals, religious festivals, or weddings, and portraying various
deities and scenes from mythology. Gond art is based on working with
detailed patterns of dots, stripes, and simple shapes, used along with
colours to create the various forms of people, animals or plants. The dif-
ferent types of patterns used, establish individual artistic style. The de-
pictions can be of a slightly hallucinogenic character, with all the painted
forms entwining and intermingling. Individual images are often of dis-
torted perspective and exaggerated proportions. Due to the lack of re-

® The Gonds are one of the largest Adivasi communities in India, with a written
history that can be traced to the 14th century. Their name is derived from the
word kond which means “green mountains” in the Dravidian language spoken
by the Gondi people. The origins of Gond art lie within a unique relationship
between oral and visual storytelling systems (Arur & Wyeld 2016).

7 Before the Muslim invasions of the 14th century, the Gond people were a cul-
turally significant tribe in central India. Traditional Gond art includes dance,
song and painting, therefore, it is justified to presume that the tradition of
Gond painting dates significantly prior to the 14th century, whereas their sto-
ries are passed on orally through folk songs. The Gond art form saw a decline
in the late 20th century as members of the community migrated to nearby
towns and cities. However, the tradition has recently been revived with the
growing popularity of Gond artworks and the success of its leading practition-
ers, which has attracted younger generations to the art form (Vajpeyi 2007).

40



The Image of the Tiger in Indian and Korean Culture

search in this field, it is not clear what meaning the patterns hold for the
Gond people. Their paintings include forms like ants, a trident, a peacock
feather, a rope, water ripples, tiger stripes, etc. They are used to worship-
ping nature as a mode of seeking protection, and warding off evil (Arur
& Wyeld 2016). In many tribal clans of Central India, including the
Gonds, there is a tiger or Bagh of Baghel clan sept, the members of which
consider themselves descendants of the fearful predator (Mehta 1984:
420). Since the Gond artists themselves believe that looking at a good
image brings good luck (Arur & Wyeld 2016), particular attention is often
given to portraying the tiger, for it is considered among the strongest and
most powerful animals in the jungle.

The Tiger in Korea

Similarly, in the Korean tradition the tiger enjoys a strong presence. It is
regarded both as a guardian that drives away evil spirits and a sacred
creature that brings good luck, as well as a symbol of courage and abso-
lute power. From ancient times until the dusk of the Joseon Dynasty
(1392-1879), the Korean Peninsula was home to such a large population
of Siberian tigers that it was frequently referred to as the “Land of Ti-
gers”. Besides, in the regional geopolitical discourse, Korea’s position
between China and Japan has been described as a tiger approaching Chi-
na, or a dagger pointed at Japan (Clark 2000: 8).

A symbol of power, the king of the animal kingdom, but also able to
transform into human form, the tiger is often featured as a guardian deity
in Korean funerary art. The figures of this mighty animal, perhaps due to
people’s beliefs that they would safeguard the permanent dwellings of
the dead, can therefore be found around the royal tombs (UNESCO).

There are several instances which prove that from the earliest times
the inhabitants of the Korean Peninsula expressed their admiration and
respect for tigers in various ways, beginning with a reference to a tiger in
the foundation myth of Korean civilisation, the legend of Dangun, told in
the Samguk Yusa (“The Memorabilia of the Three Kingdoms”). And, even
though “the myth itself does not present the importance of the tiger spir-
it” (Lee 1981: 191.), it is still a justifiable proof of the presence of the tiger’s
image in Korean everyday imagination.

According to popular sources (Wikipedia), there are 635 historical
records about tigers in the Annals of the Joseon Dynasty. In Korean Sha-
manic traditions, the animal is also known to be a guard and an aide for
the mountain guardian spirit, Sansin, responsible for securing the peace

41



Renata Czekalska

and well-being of the village under his protection (Zoric 2015: 369).
Hence, a common belief is that the tiger was ordered by the spiritual
guardian of the mountain to watch over the villagers and keep them safe
(Lee 1981: 19f.). Also, in Korean Buddhist temples, there is always a
shrine, located at some distance from the main temple buildings, in
which there would be a painting — a depiction of the guardian spirit of
the mountain and a tiger.

According to the Encyclopedia of Korean Folklore and Traditional Culture,
for Koreans the tiger was “one of the favourite folk characters” (Jingi
2010: 167). Therefore, the image of this animal often appeared in charms
as a consequence of a common belief that it had the power to chase away
evil spirits. Besides, Koreans posted tiger paintings on the doors or walls
of their homes on New Year’s Day, since “[h]anging a tiger painting on
the door was also considered beneficial for prevention and recovery from
malaria and cholera” (ibid.). The same source also claims that there are
families who “hung a tiger bone over the main entrance of their house in
the belief that no evil spirit would dare cross the threshold when it saw
the sign of the king of animals” (ibid.).

The Tiger in Minhwa Art

In Korea, just as in the case of Indian tradition, these amazing physical
and spiritual qualities made the tiger one of the most popular characters
of traditional stories. Furthermore, this grand animal is “probably the
most popular image in Korean folk painting and decoration” (Pratt et al.
1999: 471), that is, mainly in the tradition of Minhwa, a significant com-
ponent of Korean culture and religion.

This tradition of folk art includes all kinds of ordinary objects, made
and decorated by anonymous artisans, to be used for everyday purposes
by ordinary people. In this way it was a welcome counterpart to art cre-
ated for the cultural elite that required specialised knowledge of classical
Chinese poetry. Minhwa was easily available and understood by com-
mon, illiterate people whose down to earth wisdom came from tradition-
al narratives and folktales which were meant to entertain, communicate
religious beliefs, and reinforce social values. With the passage of time, the
motifs from the people’s tales became the most common themes also of
Minhwa painters.® Minhwa can, therefore, be defined as “paintings that

8 Naming the exact time of the beginnings of this folk art tradition seems quite

42



The Image of the Tiger in Indian and Korean Culture

expressed truly Korean notions and feelings”, “paintings of ordinary
people, expressing their desires and beliefs, and protecting them from
harmful spirits as well as decorating their surroundings” (Yoon 2004:
327). A unified definition of Minhwa does not seem to exist; different
scholars propose different definitions which are sometimes contradictory
even in principle, including the basic issue of whether this folk art form
was created by professional or amateur craftsmen (ibid.). However, it is
said that the “ultimate goal of Minhwa is not artistic, nor did they seek
beauty, therefore to understand Minhwa one should know the role that
Minhwa had in the lives of the people” (ibid.: 325). The paintings include
many auspicious symbols of longevity and good fortune whose main role
was to drive away evil creatures, bad spirits or demons, and protect the
people against any disturbances in their everyday life.

From ancient times, it was the common belief that the paintings pos-
sessed magical powers which would protect against disasters, therefore
keeping at home the pictures of animals with spiritual qualities was con-
sidered a good method to drive away any evil spirit. Perhaps this is why
one of the most common motifs in Minhwa was the tiger, who possessed
a symbolic power and was used in folk paintings as a talisman to bring
good luck and ward off evil.

Gond and Minhwa Art in Comparison

As can be seen at this point, there are apparent parallels between Gond and
Minhwa paintings. These include their narrative origins, as well as the
auspicious magical function of creating images on house walls or on ordi-
nary everyday objects. But even more so, these parallels can be observed
when focusing on the role of a tiger in both the folk painting traditions.
While taking a closer look at tiger images created by the Gond and
Minhwa artists, we realise that in both cases the animal is a metaphor
which is utilised to express notions of harmony in the universe and the
supernatural potency which intervenes when this order is violated or
disturbed. According to Gond stories, the tiger is believed to have incred-
ible otherworldly powers, which include fighting demons, creating rain,

impossible. The sources refer to the Joseon period (1392-1910) as the time of a
new emphasis on Minhwa. Besides, just as it happened outside India for the art
of the Gond painters, “the interest in Minhwa began outside Korea, at the end
of the nineteenth and early twentieth century [...]” (Yoon 2004: 327).

43



Renata Czekalska

keeping children safe from nightmares, as well as healing. These tribal
beliefs, depicted in arts and crafts, often place the tiger as a central sym-
bol of worship. And even though in everyday life the tiger, as any preda-
tor, is considered to be a wild, dangerous animal, the members of this
indigenous cultural tradition mythicise the animal as a watchful guardi-
an and the provider of prosperity. Therefore, the tiger images in Gond art
are rather unrestricted imaginary projections of its mighty nature than
records of tangible experiences.

Tigers can be portrayed by Gond artists in many colours, and their
bodies may appear distorted and disproportional. However, a slight grin,
or even smile, can usually be detected on their faces. Taking a closer look,
this expression can resemble a grimace of cold cynicism. Quite often ti-
gers are also attributed with auspicious symbolic objects, birds, or other
animals. The presence of a tree — even if portrayed only symbolically as
in the case of the paintings by Venkat Raman Singh Shyam and Jangarh
Singh Shyam - is a significant feature of Gond tiger depictions. It repre-
sents the animal’s inherent association with the forest, and through that,
indicates a relationship with the tribal people who live there as well.

In Minhwa tradition, the paintings are usually categorised by means
of individual themes. Auspicious paintings of tigers serve to prevent
disasters, and they are classified as a separate genre of Korean folk paint-
ing, hodo. “Most Koreans grow up hearing [tiger] stories that are some-
times funny and sometimes scary. [...] Some paintings [...] humorously
portray the scene of a mighty tiger being defeated by the apparently
weaker rabbit. [...] Even though the tiger is one of the most dangerous
animals, Korean paintings depicted it in a rather humorous way, with
arched back, and exchanging conversation with magpies” (Yoon 2004: 333).

The images show a tiger in situations when it is derided by a much
smaller animal, or mellowed by the presence of its cubs. It is portrayed
rather as a silly, slightly clumsy being, and not as the emperor of the for-
est. Also, the faces of Minhwa tigers are usually quite friendly — at least at
first glimpse. Sometimes they can even show a big grin or a friendly
smile. Perhaps because of these images depicting a friendly attitude, in
the Chinese sources Korea can be referred to as “Hodamjiguk, »the coun-
try that speaks with the tiger«” (Yoon 2004: 333).

Even such brief observations of the most distinctive surface features
make it possible to point at some obvious parallels, not only in the basic
roles and functions of folk painting and the place of the tiger in India and
Korea, but also at some more detailed characteristics featured in both the
discussed traditions. Among them, the most outstanding seems to be the

44



The Image of the Tiger in Indian and Korean Culture

inscrutable facial expression of the painted tigers which apparently de-
picts the duality of their symbolic nature, being both of the merciless
savage creatures and also of a gently humane animal. The dichotomy of
the tiger’s nature appears to be a characteristic feature in Gond painting
and Minhwa alike. Correspondingly, the bright jolly colours often used
by Indian painters, just as the almost constant presence of a magpie un-
dermining the tiger’s authority in Minhwa tradition, seem to facilitate a
similar purpose of the painters — to depict the fearful beast as a cute,
clumsy or even comical animal, almost pet-like.

The reasons behind this method of depiction, based on the ability to
turn the fear and admiration for the cruel creature into seemingly disre-
spectful, distorted images, were studied and described by Dan Ben-
Amos. And even though he focused his research on the features typical
for African folklore, his concept of “order” and “disorder” in social narra-
tives (Ben-Amos 1982: 27-30) provides clarification as to why the folk
painters from India and Korea portray the tiger in their chosen way.

According to Ben-Amos, “[t]he creation of order is an attempt to con-
ceptually duplicate reality verbally, to tell history ‘as it is’, to narrate ex-
periences as they really happened and to recount visions as they were
originally seen” (Ben-Amos 1982: 28), whereas narratives “of disorder are
for all intent and purpose verbal creations that establish a world of a dif-
ferent reality, one that is unknown to either speaker or a listener” (ibid.),
or —just as in the case of the discussed subject — the reality known neither
to the painter nor to the viewer. The need to create narratives of disorder,
in Ben-Amos’s view, “could be interpreted as a verbal creation of wishful
reality, a desired state of affairs that does not exist” (ibid.: 29).

Conclusion

Possibly due to our dreams about occupying a superior position in this
world, most human beings need to create a reality in which the imagi-
nary power they wish to possess is not endangered. Perhaps this is why
in the discussed examples of folk art, just as in most folk tales, strong
characters are usually less intelligent than the weak. After all, such motifs
are common in animal stories, and opposites of this kind are evident in
the oral as well as pictorial folk narratives.

It seems to be rather definite that the majestic beauty of the tiger and
the power that it represents were the reason why it has always been pre-
sent in many forms of culture. In India and Korea, through the ages, peo-
ple seemed to have had at least one thing in common: they greatly feared

45



Renata Czekalska

but also greatly respected the tiger. The fearful predator suddenly ap-
peared and disappeared in the darkness of dense forests, was most active
in the night time, and its presence was marked only by a pair of burning
eyes. The animal was hardly ever seen close up and, if so, those who had
seen it rarely or never had a chance to give any accounts of their ultimate
encounter. All these traits had influenced human perception, attributing
the tiger with the status of an otherworldly, supernatural being. In this
way, the tigers who radiate power and inspire astonishment, could per-
fectly facilitate man’s need to create symbolic structures, going beyond
the human intellect’s “need of images”, and fulfilling its “need for sym-
bols” (Cassirer 1953: 80).

To fulfil that need, the artists of Gond and Minhwa traditions for
many generations have portrayed tigers as noble symbols of superiority,
as well as auspicious creatures that ward off evil spirits. The tigers are
occasionally shown with a severe and cynical expression, or perhaps a
jovial grin, but unchangeably they serve their purpose as lucky symbols
of security, prosperity and protection. They retain their symbolic status
maybe also thanks to changing approaches, attitudes, and scholarly in-
terpretations as well as reinterpretations. For, as Ernst Cassirer states in
his Essay of Man, “human works are vulnerable [...]. They are subject to
change and decay [...] in a mental sense. Even if their existence continues
they are in constant danger of losing their meaning. Their reality is sym-
bolic, not physical; and such reality never ceases to require interpretation
and reinterpretation” (Cassirer 1953: 233f.).

However, even though the Royal Bengal tiger of India became almost
completely extinct during the period of British rule,” and the Siberian
tiger, mainly due to the actions of the Japanese occupants, has not been
seen in South Korea for almost one hundred years, it can quite safely be
assumed that in popular imagination in India and Korea, the mysterious
tiger from William Blake’s poem still remains “burning bright”.

° The estimated number is approximately 2,967 individuals (Roy 2019).

46



The Image of the Tiger in Indian and Korean Culture

References

Arur, Sidharth & Wyeld Theodor 2016. “Exploring the Central India Art
of the Gond People: Contemporary Materials and Cultural Signifi-
cance”, in: Proceedings [of the] 20th International Conference Information
Visualisation: IV 2016. Lisbon: Conference Publishing Services, 380-383.
DOI: 10.1109/1V.2016.80.

Ben-Amos, Dan 1982. Folklore in Context: Essays. New Delhi; Madras:
South Asian Publishers.

Blake, William 2002. Collected Poems. Edited by W. B. Yeats. London; New
York: Routledge.

Biihler, Georg 1886. The Laws of Manu. Translated with Extracts from Seven
Commentaries. (Sacred Books of the East 25.) Oxford: Clarendon Press.

Cambridge Dictionary. “Symbol”, in: Cambridge Dictionary (<https://
dictionary.cambridge.org/dictionary/english/symbol>, accessed:
February 1, 2019).

Cassirer, Ernst 1923-1929. Philosophie der symbolischen Formen. 3 Bande.
Berlin: Bruno Cassirer.

Cassirer, Ernst 1953-1957. The Philosophy of Symbolic Forms. 3 Volumes.
New Haven: Yale University Press.

Cassirer, Ernst 1953 [1944]. An Essay of Man. An Introduction to a Philoso-
phy of Human Culture. New York: Doubleday.

Clark, Donald N. 2000. Culture and Customs of Korea. Westport, CT; London:
Greenwood Publishing Group.

Crooke, William 1994. Introduction to the Popular Religion and Folklore of
Northern India. New Delhi; Madras: Asian Educational Services.

Jingi, Cheoan et al. (eds) 2010. Encyclopedia of Korean Folklore and Tradi-
tional Culture Vol. 1: Encyclopedia of Korean Seasonal Customs. Seoul: The
National Folk Museum of Korea.

Keith, Arthur Berriedale 1914. The Veda of The Black Yajus School, entitled
Taittiriya Sanhita. Translated from the original Sanskrit prose and
verse by Arthur Berriedale Keith. Cambridge, MA: Harvard Universi-
ty Press (Online edition: <https://www.sacred-texts.com/hin/yv/
yv00.htm>, accessed: January 30, 2019).

Lee, Jung Y. 1981. Korean Shamanistic Rituals. The Hague et al.: Mouton
Publishers.

47



Renata Czekalska

Mehta, Behram H. 1984. Gonds of the Central Indian Highlands. Vol. 1. New
Delhi: Concept Publishing Company.

Pratt, Keith; Rutt, Richard & James Horae 1999. Korea: A Historical and
Cultural Dictionary. London; New York: Routledge.

Roy, Sushmita 2019. “India’s Bengal Tiger Population Rises by 33% in 4
Years”, on: Global Citizen (July 19, 2019) (https://www.globalcitizen.
org/en/content/indias-bengal-tiger-population-on-the-rise/>, accessed:
April 14, 2020).

UNESCO. Royal Tombs of the Joseon Dynasty (Republic of Korea). No 1319.
(<http:/ /whc.unesco.org/document/152351>, accessed: January 12,
2019).

Vajpeyi, Udayan 2007. “From Music to Painting: The Strange Yet Not-So-
Strange Tales of Pardhaans”, in: Sarai Reader 7: 212-220.

Wikipedia. “Tigers in Korean Culture” (<https://en.wikipedia.org/w/
index.php?title=Tigers_in_Korean_culture&oldid=920981798>, ac-
cessed: April 18, 2020).

Yoon, Yul-soo 2004. “The Beauty of Minhwa”, in: Minhwa: Collection of
Keimyung University. Daegu: Keimyung University Museum, 324-341.

Zoric, Snjezana 2015. “The Magic of Performance in Korean Shamanic
Ritual — Gut”, in: Tatiana Minniyakhmetova & Kamila Velkoborska
(eds): The Ritual Year 10: Magic in Rituals and Rituals in Magic. (The
Yearbook of the SIEF Working Group on the Ritual Year.) Innsbruck;
Tartu: ELM Scholarly Press, 367-375.

48



Von verratenen Kriegern und exzentrischen
Gliicksrittern: Bhisham Sahni und sein

historischer Roman Mayyadas ki maii

Ines Fornell!

Der einhundertste Geburtstag des bedeutenden Hindi-Schriftstellers
Bhisham Sahni (Bhism Sah'ni,* 1915-2003) wurde im Jubildumsjahr 2015
in Indien mit zahlreichen Gedenkfeiern, Ausstellungen und Buchprésen-
tationen, Theaterauffiihrungen, Filmveranstaltungen und Schriftsteller-
seminaren wiirdig begangen und bot einen guten Anlass, eine ganze
Reihe von Neuausgaben und Neuiibersetzungen seiner bekanntesten
Romane sowie einige bisher unverdffentlichte Werke herauszubringen
(vgl. Lotzke 2016: 260). Auch auflerhalb Indiens gedachte man des Autors
mit Lesungen und Publikationen. So erschienen in Deutschland mit Der
Preis eines Huhns (2015b) und Fiinf Minuten vor Vier (2017) erstmals zwei
Kurzgeschichten-Sammelbinde.” Von seinen beiden Romanen Basanti
und Tamas, die bereits 1984 bzw. 1989 und 1994 in deutscher Uberset-
zung herausgekommen waren, hédtte man sich eine Neuauflage ge-
wiinscht. Das runde Jubildum war eine willkommene Gelegenheit, ein-
mal mehr an einen groflartigen Erzédhler, Romanautor, Dramatiker, Es-
sayisten und Ubersetzer zu erinnern, doch sollte sein literarisches Erbe
auch unabhingig von speziellen Anldssen weiterhin gepflegt und ver-
breitet werden. Diesem Anliegen ist dieser Aufsatz gewidmet.

Dieser Aufsatz basiert teilweise auf einem Vortrag, der erstmals 2013 unter die-
sem Titel auf dem 32. Deutschen Orientalistentag in Miinster sowie in modifizier-
ter Version 2016 an den Universitaten Wien und Wiirzburg gehalten wurde.
Namen von Hindi-Autorinnen und -Autoren werden im laufenden Text in der
iiblichen anglisierten Version wiedergegeben, nur bei der Erstnennung wird in
Klammern die Hindi-Version in Transliteration hinzugefiigt.

Einzelne Kurzgeschichten waren bereits zuvor in verschiedenen Anthologien
erschienen.

Verbffentlicht in: Carmen Brandt & Hans Harder (Hg.): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Ines Fornell

Bhisham Sahni und der Punjab

Bhisham Sahnis umfangreiches literarisches Schaffen weist ein breites
Spektrum auf — sowohl in genrespezifischer als auch in thematischer
Hinsicht (Lotzke 2016: 260):

Soziale Missstande und Gegensitze, koloniale Unterdriickung, die Bezie-
hungen der Glaubensgemeinschaften zueinander sowie die Verantwor-
tungslosigkeit herrschender Kreise oder die Lage indischer Frauen zdhlten
zu seinen Hauptthemen.

Zu seinen besten Kurzgeschichten ziahlen bspw. ,Cif ki davat” (Party fiir
den Chef, 1956), ,Murgi ki qimat” (Der Preis eines Huhns, 1953), ,, Amrt'sar
a gaya hai” (Amritsar ist erreicht, 1973) oder ,Sag-mit” (Gemiise mit
Fleisch, 1978).* Eindrucksvolle Frauengestalten finden sich u.a. in seinem
Roman Basanti (1980) tiber eine junge Frau aus einem Delhier Slum oder in
dem Theaterstiick Madh'vi (1984) iiber die gleichnamige mythologische
Gestalt aus dem Mahabharata. Fiir seine Vielseitigkeit sprechen weiterhin
das im mittelalterlichen Prag angesiedelte Drama Haniis (1977) sowie sein
bekanntestes Stiick, Kabiri khara bazar mem (Kabir steht im Bazar, 1981), das
sich mit dem religiosen Dichter und Mystiker Kabir beschiftigt.

Dennoch ist der Name Bhisham Sahnis zu Recht untrennbar verbunden
mit Tamas (Die Finsternis, 1973), seinem dritten, preisgekrt')nten5 Roman
iiber die kommunalistischen Unruhen im Punjab im Zusammenhang mit
der Teilung Britisch-Indiens im Jahre 1947, auf dessen Grundlage 1988 eine
Filmadaption gleichen Titels entstand.® Die Ausstrahlung der sechsteiligen
Serie im Fernsehen und die dadurch ausgeldsten kontroversen Diskussio-
nen in den Medien’ sorgten fiir eine grofere Popularitit des Romans, der

Die vier genannten Kurzgeschichten sind auch im 2015 von Hannelore Lotzke
herausgegebenen Sammelband Der Preis eines Huhns enthalten, die letztgenann-
te unter dem Titel ,, Beim Tee”.

Der Roman Tamas wurde mit dem Sahitya Akademi Award fiir das beste Hin-
di-Werk des Jahres 1975 ausgezeichnet.

In Govind Nihalanis TV-Verfilmung fanden auch Sahnis Kurzgeschichten
,Sar'darni” (Die Sikh-Frau) und ,Jahtr Bakhg” (Jahur Bakhsh) Eingang. Ubri-
gens verkorpert Bhisham Sahni im Film die Rolle des Sikhs Harnam Singh.

Die Reaktionen reichten von Zustimmung bis zu vélliger Ablehnung der Fern-
sehserie. Es gab sogar eine Klage vor dem Obersten Gericht, die jedoch abge-
wiesen wurde (vgl. Fornell 1997: 85-86).

50



Bhisham Sahni und sein historischer Roman Mayyadas ki mait

alsbald in verschiedene Sprachen, darunter mehrfach ins Englische® sowie
ins Franzosische, und auch ins Deutsche’ iibersetzt wurde. Auch in mehre-
ren Kurzgeschichten wie beispielsweise in ,,Amrt'sar a gaya hai” (Amritsar
ist erreicht, 1973), ,Sar'dar'ni” (Die Sikh-Frau, 1983), ,Jahtir Bakhs” (1983)
und ,Pali” (1989) hat sich Sahni mit der Tragodie der Teilung und deren
Folgen auseinandergesetzt. Vieles von dem, was er in diesen Werken ge-
schildert hat, beruht auf eigenen Erfahrungen.

Bhisham Sahni wurde 1915 in Rawalpindi (im heutigen Pakistan) als
zweiter Sohn des Importagenten und Arya-Samadj-Anhéngers Harbanslal
Sahni geboren. Sein élterer Bruder war der beliebte Filmschauspieler
Balraj Sahni. Nachdem er in Lahore seinen M.A. in englischer Literatur
erworben hatte, war er zunidchst im Geschift seines Vaters sowie als eh-
renamtlicher Lehrer an einem College tdtig. 1942 wurde er Mitglied im
Indian National Congress und engagierte sich in der Unabhéngigkeits-
bewegung. Als er 194445 in seiner Eigenschaft als Wahlmitarbeiter des
Distriktkomitees dieser Partei viele Gebiete des Punjabs bereiste, sah er
sich bereits mit kommunalistischen Ausschreitungen konfrontiert, die in
den folgenden Jahren weiter an Heftigkeit zunahmen. Im Marz 1947, also
noch Wochen vor der Teilung Britisch-Indiens, wurde seine Heimatstadt
Rawalpindi von einer Welle blutiger Exzesse zwischen Hindus, Sikhs
und Muslimen heimgesucht, die rasch auf einige umliegende Dorfer
tiberschwappte. Dabei sowie im Rahmen seiner Téatigkeit in verschiede-
nen Fliichtlingslagern kam Bhisham Sahni mit unvorstellbaren Tragédien
und tausendfachem Leid in Beriihrung. Als er nur Monate spdter mit
einem der letzten Ziige nach Delhi reiste, um an den Unabhéngigkeitsfei-
erlichkeiten zum 15. August teilzunehmen, ahnte er nicht, dass er nie-
mals mehr in seine Heimat zurtickkehren kénnte (vgl. Sahni 2015a: 179).
Durch die Teilung Britisch-Indiens wurde er — wie Millionen Menschen
des Subkontinents auch — selbst zu einem Fliichtling. Unter Schwierigkei-
ten gelang es ihm und seinem Bruder Balraj, die Familienmitglieder nach
Indien zu holen (vgl. ebd. 180-182). Nach Anfangswirren in Delhi und
Bombay sowie wechselnden Lehrtitigkeiten in Ambala und Amritsar
erhielt Bhisham Sahni schliefSlich 1950 eine Dozentur fiir englische Litera-

® Neben der englischen Ubersetzung von Jai Ratan aus dem Jahre 1983 mit dem
Titel Kites Will Fly, erschien 2001 eine vom Autor selbst verfasste sowie 2016 ei-
ne Neutibersetzung von Daisy Rockwell.

’ Der etwas sperrige Titel der deutschen Ubersetzung von Margot Gatzlaff lau-
tet: Tamas oder Der Muslim, der Hindu, der Sikh und die Herren.

51



Ines Fornell

tur an einem College der University of Delhi, die er mit langerer Unter-
brechung' bis zu seiner Pensionierung 1980 austibte. Doch die furchtba-
ren Erlebnisse der Teilungsunruhen und der Verlust der Heimat lasteten
schwer auf ihm.

Einige Autorinnen und Autoren setzten sich fast unmittelbar nach der
Unabhéngigkeit in ihren Werken mit der Teilungsproblematik, ihren
Ursachen und Auswirkungen auseinander, darunter die aus Gujrat im
westlichen Teil des Punjabs stammende Grande Dame der Hindi-Literatur
Krishna Sobti (Krsna Sob'ti, 1925-2019). Zu ihren bekanntesten Kurzge-
schichten zu dieser Thematik zdhlen ,Sikka badal gaya”' (Die Zeiten
haben sich gedndert, 1948) und , Meri ma kaha hai?” (Wo ist meine Mut-
ter?, 1949). Erwdhnt werden sollte auch Agyeya (Ajfieya, 1911-1987), der
noch im Jahre 1947 die Kurzgeschichte ,Bad'la” (Vergeltung) schrieb und
nur ein Jahr spdter eine Sammlung von Kurzgeschichten und Gedichten
tiber die Teilung unter dem Titel Saranarthi (Fliichtling, 1948) publizierte.
Yashpal (Yas'pal, 1903-1976) schuf mit seinem zweibdndigen Magnum
opus Jhiitha sac (Liignerische Wahrheit, 1958-60) einen der besten Hindi-
Romane {iiber den Punjab vor und nach den Ereignissen von 1947.
Bhisham Sahni hingegen brauchte fast ein Vierteljahrhundert, um seine
traumatischen Erlebnisse literarisch aufarbeiten zu kénnen. Mit Besorg-
nis registrierte er, dass sich in den 1960er Jahren die Fille kommunalisti-
scher Gewalt in mehreren Teilen Indiens wieder zu hdufen begannen. Als
er 1971 Bhiwandi bei Bombay besuchte, wo sich kurz zuvor Ausschrei-
tungen ereignet hatten, fiihlte er sich in das Jahr 1947 zuriickversetzt und
dies gab ihm den Anstofl, Tamas sowie die oben genannten ,Partition
Stories” zu schreiben (Fornell 1997: 83).

Die Beschiftigung mit dem Punjab spielt in Sahnis literarischem
Schaffen eine zentrale Rolle, jedoch nicht nur in seinen Werken iiber die
Teilung. Bereits in seinem ersten, autobiographisch angelegten Roman
Jharokhe (Guckfensterchen, 1967) schilderte er die Jahre seiner Kindheit in
und um Rawalpindi und setzte damit seiner Heimatstadt ein literarisches
Denkmal. Dartiber hinaus spielen mehrere Kurzgeschichten im Punjab,
darunter ,Biro” (1989), ,Yadem” (Erinnerungen, 1966) und ,Dholak”

1 Von 1957 bis 1963 arbeitete er am Moskauer Fremdsprachenverlag als Uberset-
zer aus dem Russischen ins Hindi (vgl. Lotzke 2015: 178).

" Eine Ubersetzung dieser und der weiteren genannten Kurzgeschichten findet
sich in: Gatzlaff 1999. ,Die Darstellung der Teilung Indiens in ausgewdhlten
Werken verschiedener Hindi- und Urdu-Schriftsteller”.

52



Bhisham Sahni und sein historischer Roman Mayyadas ki mait

(Die Trommel, 1973), iiber die Chhabra und Khan feststellen, dass “[t]he
three selected stories attempted to picture the realities of life in pre and
post independent Punjab interwoven with Punjabi ways of life, language
and culture” (Chhabra & Khan 2017: 483). In seiner Autobiographie Aj ke
atit (Die Vergangenheit von heute, 2003), die im Jubildumsjahr unter dem
Titel Today’s Pasts: A Memoir in englischer Ubersetzung erschien, zeichnet
er ein lebendiges Bild seiner Kindheit, Jugend und frithen Erwachsenen-
zeit in Rawalpindi und Lahore. Darin schildert er, was ihn zur Schaffung
seines grofSen historischen Romans tiber eine Stadt im Punjab inspirierte,
mit dem wir uns im Folgenden ndher beschaftigen wollen.

Zur Entstehung von Mayyadas ki mari

Bhisham Sahnis fiinfter Roman, Mayyadas ki mari (Das Herrenhaus des
Mayyadas, 1988), ist zugleich ,das umfangreichste und vom Autor selbst
meistgeschitzte Werk” (Bomhoff 2006: 205). Wohl auch deshalb {ibertrug er
es 1998 unter dem Titel The Mansion: Mayyadas ki marhi selbst ins Engli-
sche.”” Zum hundertsten Geburtstag Sahnis wurde eine neue englische
Ubersetzung von Shveta Sarda vorgelegt, was fiir die Bedeutung dieses
Romans spricht, der eine lingst vergangene Epoche in der indischen Ge-
schichte behandelt, die jedoch weitreichende Folgen hatte. Anhand des
titelgebenden Herrenhauses und der Bewohner einer Kleinstadt wird die
wechselvolle Geschichte des Punjabs vom Niedergang des Khal'sa Raj, des
Reiches der Sikhs, und der Ubernahme der Macht durch die Briten bis
etwa zu Beginn des 20. Jahrhunderts vor den Augen des Lesers entfaltet.

Den geographischen Angaben im Roman zufolge befindet sich die
Stadt zwischen Jhelum und Sargodha im heutigen Pakistan. Ihr Name
wird nicht genannt und ist fiir das Verstandnis der Handlung nicht un-
bedingt notwendig, fiir die Entstehungsgeschichte des Werkes ist er je-
doch von grofier Bedeutung. Es handelt sich um Bhera. In der Biographie
Balraj: My Brother schrieb Bhisham Sahni (Sahni 2012: 2):

Many stories were current in the house about our family background. We
belonged to Bhera, a small town in Shahpur district of Punjab (now Paki-
stan) from where our grandparents had migrated to Rawalpindi. Bhera, an

'2 Aus dieser Version stammen die Zitate aus dem Roman (gekennzeichnet mit The
Mansion), da Sahnis Ubersetzung, selbst wenn sie an einigen Stellen etwas vom
Hindi-Originaltext abweicht, die Intention des Autors am besten wiedergibt.

53



Ines Fornell

old medieval town located by the side of the river Jhelum, was once a
flourishing centre of trade and commerce.

Bhera befand sich auf dem Kreuzweg verschiedener Eroberer und so
sollen in dessen Ndhe Alexander der Grofse und Porus aufeinanderge-
troffen sein. Ob die Vorfahren der Diwane von Bhera — wie sie selbst von
sich behaupten — tatsdchlich von den Kriegern abstammen, die aufseiten
von Porus gekdmpft hatten (vgl. The Mansion, 31), ist strittig — dies ist
jedenfalls eine der vielen Legenden oder Mythen, die sich um die Ge-
schichte der Stadt ranken und im kollektiven Gedéachtnis der Menschen
der Region weiterlebt und die daher im Roman wiedergegeben wird.
Sahni, der Bhera zweimal vor der Unabhéngigkeit besuchte, beschrieb
in seiner Autobiographie seine Eindriicke wie folgt (Sahni 2015a: 332f.):

You couldn’t erase its memory once you had walked the streets of that an-
cient town. It was a medieval town. Mahmud of Ghazni waged his ninth
battle here. You can still find the ruins of the glass palace there. And
around the town is a tall, red-stone wall, fallen in some places, but with
some towers still standing, and five gates in all five directions out of the
encircling wall—Kabuli Gate, Lahori Gate, etc. Bhera, with its narrow,
crooked lanes, dilapidated houses on both sides, and beautiful ornamental
medieval doors in front of them, some with enormous locks on them [...].

Eine der vielen Geschichten, die Bhisham Sahnis Mutter stets erzihlte,
war die iiber ein junges Madchen aus Bhera, das durch einen bosartigen
Priester (purohit) zur Heirat mit dem schwachsinnigen Sohn eines Diwans
gezwungen wurde (vgl. Sahni 2015a: 332f.). Dieses Sujet, das Sahni be-
reits in seiner 1966 veroffentlichten Kurzgeschichte ,Ek romantik kahani”
(Eine romantische Erzdhlung) skizziert hatte (Sahni 2004: 241), bildete
nun die Grundidee fiir den mehr als zwanzig Jahre spéter verfassten
Roman, wenngleich diese verschiedene Anderungen erfuhr'® und beim

B In der Kurzgeschichte gibt der Erzihler die Erinnerungen der Grofmutter an
ein Waisen-Médchen aus der Stadt namens Rukmani (Rukmani) wieder. Die
Umstdnde der Hochzeit mit dem schwachsinnigen Sohn des Diwans (der hier
Mayadas heifit, jedoch andere Charakterziige tragt als die titelgebende Figur
des Mayyadas im Roman) spielen hier eine eher untergeordnete Rolle. Aus-
fihrlicher wird geschildert, wie sie nach dem Tod des Schwiegervaters gegen
den Willen der weiteren Bewohner des Herrenhauses die Madchenschule des
Arya Samij besucht, wihrend sie im Roman nach anfanglichem Zwist die Un-

54



Bhisham Sahni und sein historischer Roman Mayyadas ki mait

Schreibprozess das Figurenensemble betrédchtlich erweitert wurde (vgl.
Sahni 2015a: 332f.). Doch nicht nur das, am Beispiel der Geschichte der
Kleinstadt und ihrer Bewohner werden die gravierenden Transformati-
onsprozesse verdeutlicht, die durch das Aufeinanderprallen spatfeudaler
und frithkapitalistischer Krafte und Strukturen in Gang gesetzt werden.

Die Roman-Handlung

Der Roman Mayyadas ki mari ist in drei Teile untergliedert, die jeweils
fiinf fortlaufend nummerierte Kapitel umfassen.'"* Nach dem ersten Teil,
dessen Handlung in den spidten 1880er Jahren angesiedelt ist und eine
Zeitspanne von nur einigen Wochen umfasst, erfolgt im zweiten Teil
zunédchst eine Riickwendung in die Anfangszeit des Khal'sa Raj, das 1799
von Maharaja Ranjit Singh begriindet wurde (vgl. Singh 2008: 26). Dabei
wird die Geschichte des Herrenhauses und der Stadt teils raffend und
teils szenisch, jedoch weitgehend chronologisch, bis zu jener Zeitebene
erzdhlt, in welcher der erste Teil begonnen hatte. Der dritte Teil nimmt
den Handlungsfaden des ersten Teils wieder auf und erstreckt sich tiber
einen Zeitraum von etwa drei Jahrzehnten. Das titelgebende Herrenhaus
mit seinen Bewohnern bildet eine inhaltliche Klammer und hat zugleich
eine symbolische Funktion.

Worum geht es im Roman? Im Mittelpunkt des ersten Teils steht eine
Hochzeit zwischen Mitgliedern der beiden michtigsten Familien der
Stadt: zwischen Manjhala (M4jh'la)"®, dem mittleren Sohn des exzentri-
schen Diwans Dhanpatrai (Divan Dhan'pat'ray)’® und der &ltesten Toch-
ter des Unternehmers Malik Mansaram (Malik Mamsaram). Bereits die
gewaltige Verspatung des Brautigamsumzugs (barat) sowie die Tatsache,
dass jener statt der angekiindigten vierzig Giste plotzlich die vierfache
Personenzahl umfasst, die verkostigt werden mdtissen, sorgen in der Fa-

tersttitzung ihres Schwiegervaters Dhanpatrai (Dhan'pat'ray) erhalt.

" 1In den beiden iibersetzten Versionen wurde das 9. Kapitel aufgeteilt, vermut-
lich um der Episode um die Ankunft der ersten Eisenbahn in der Stadt mehr
Gewicht zu verleihen. Dadurch verschiebt sich die folgende Nummerierung,
sodass die englischen Versionen des Romans jeweils tiber 16 Kapitel verftigen.

1> Majh'la (der ,Mittlere”) ist sein Spitzname, der richtige Name wird nicht genannt.

' Die Namen der Romanfiguren werden geméf der englischen Ubersetzung des
Autors wiedergegeben. Nur bei der Erstnennung wird jeweils die Schreibweise
des Hindi-Originals in wissenschaftlicher Umschrift hinzugeftigt.

55



Ines Fornell

milie der Braut fiir grofle Aufregung. Als sich beim Hochzeitsessen der
Brautigam von den Angehorigen der Gegenseite respektlos behandelt
fithlt und sich mitsamt seinen Freunden ungebiihrlich benimmt, kommt
es zum Eklat. Nur durch das beherzte Eingreifen des Purohit Ramdas
(Purohit Ram'das) kann die Heiratszeremonie vollzogen werden. Nach
der Abreise der Braut zum Schwiegerelternhaus beschlieffen Malik Man-
saram und seine Verwandten, kiinftig keine ihrer Tochter den Sthnen
jenes Klans zur Frau zu geben. Als Dhanpatrai davon erfahrt, schickt er
die Braut ins Elternhaus zuriick. Man wolle sie erst dann als Schwieger-
tochter akzeptieren, wenn die Brautfamilie ein weiteres Mddchen mit
einem Sohn des Diwans verheiratet. Dass Dhanpatrai auf diese Weise
seinen édltesten Sohn, den geistig behinderten Kalla (Kalla)", verheiraten
will, ist nur allzu offensichtlich. Niemand aus der Gemeinschaft will sei-
ne Tochter mit einem Kranken verheiraten. Um ihre Reputation zu retten,
sehen sich die Brauteltern dennoch gezwungen, die Bedingung zu erfiil-
len. Durch eine Intrige gelingt es dem skrupellosen Purohit Ramdas,
anstelle von Mansarams jiingerer Tochter die erst zwolfjahrige Rukmani
(Rukmani), die Enkelin von Har Narain (Har'narayan), einem verarmten
Verwandten des Diwans Dhanpatrai, als Braut unterzuschieben und mit
dem Geisteskranken zu verheiraten, wobei er den Aberglauben der Betei-
ligten ausnutzt. Bald nachdem die beiden Braute im Schwiegerelternhaus
eingetroffen sind, erkundet Rukmani ihr neues Heim und trifft dabei auf
eine Kammer, die mit den Mobeln, Gegenstdnden und einem Bildnis des
Mayyadas (Mayyadas) vollgestellt ist. Ein alter Diener erzahlt ihr Ge-
schichten tiber die Vergangenheit des Anwesens und der Diwane.

Der zweite Teil des Romans beginnt mit einem Uberblick tiber die
wechselvolle Geschichte des Herrenhauses und seiner Bewohner. Errich-
tet wurde es einst von Mathradas (Math'radas), der als hoher Verwal-
tungsbeamter (kar'dar) des Sikh-Konigreiches tédtig war und es am Hofe
von Lahore zu Ruhm und Ehren brachte. In dieser Funktion folgt ihm
sein Sohn Mayyadas, der sogar den Titel eines Diwans erwirbt und durch
seinen Einfluss die Macht des lokalen Herrschers Raja Amirchand (Raja
Amir'cand) in den Schatten stellt. Den allzu frithen Tod des einzigen
Sohnes konnen Mayyadas und seine Frau kaum verwinden. Mayyadas’
Bruder Gokuldas (Gokul'das) hat drei Tochter, einen Nachkémmling
namens Lekhraj (Lekh'raj) und — wie sich erst nach seinem Tod heraus-

7 Uber die Art von Kallas Krankheit gibt es unterschiedliche Informationen,
einige Male ist von Epilepsie die Rede.

56



Bhisham Sahni und sein historischer Roman Mayyadas ki mait

stellt — einen unehelichen Sohn namens Dhanpatrai, der aus der Affare
mit einer Konkubine hervorgegangen ist. Als junger Mann erscheint
Dhanpatrai bei seinem Onkel Mayyadas, um sein véterliches Erbe einzu-
fordern, wird jedoch von diesem mit Sack und Pack vor die Tiir gesetzt,
nachdem er eine Prostituierte ins Haus gebracht hatte. Als das Sikh-
Konigreich von den Engldandern bedroht wird, zieht Lekhraj gegen die
Englander in den Krieg, der schliefSlich mit einer bitteren Niederlage fiir
die Sikh-Armee endet. Zur selben Zeit treibt Dhanpatrai mit den Englan-
dern Handel und zieht nach dem Sturz des Khal'sa Raj wieder in die Stadt
ein. Aufgrund seiner Kollaboration mit der britischen Herrschaft gelangt
Dhanpatrai zu Macht und Einfluss, wihrend der Stern von Mayyadas,
der im Krieg sein Vermd&gen verloren hat, sinkt. Alsbald wird die Eisen-
bahnlinie bis zur Stadt verldngert und es ziehen kapitalistische Verhilt-
nisse ein. Dhanpatrais grofiter Konkurrent ist der Unternehmer Malik
Mansaram, der mit den halbfeudalen Traditionen bricht und bei einer
Versteigerung des Erb-Havel? der Diwan-Familie mit seinem Vermogen
Dhanpatrai aus dem Rennen schldgt. Dhanpatrai findet spéter eine Gele-
genheit zur Rache, ndmlich wihrend der Hochzeit, die im ersten Teil
dargestellt wurde.

Der dritte Teil kniipft an die Geschehnisse des ersten Teils an. Die
zwolfjahrige Rukmani, auch Rukmo genannt, wird als Méadchen aus ar-
men Verhiltnissen von allen geringgeschitzt, doch erweist sie sich im
Laufe der Handlung als durchsetzungsfiahige Personlichkeit. Gegen den
Widerstand der Schwiegerfamilie und vieler konservativer Bewohner der
Stadt besucht sie die Midchenschule, die von einem Arya Samaj-
Anhanger er6ffnet wird. Der nach jahrelanger Abwesenheit wieder in die
Stadt zurtickgekehrte Lekhraj hilft ihr dabei, wird jedoch alsbald durch
die Intrigen seines Halbbruders von den britischen Behorden verhaftet
und verschwindet von der Bildfliche. Dass Dhanpatrai Rukmanis Schul-
besuch schliefllich unterstiitzt, fithrt zu einem heftigen Streit zwischen
ihm und seinem mittleren Sohn samt dessen Freund Balmukand. Dhan-
patrai erleidet einen Schlaganfall und stirbt. Kurz darauf wird die Stadt
von einer Flut heimgesucht, die etliche Hauser zerstort und einige Leute
vertreibt. Wenige Tage nach Dhanpatrais Tod war Rukmani mit ihrem
Mann aus dem Herrenhaus ausgezogen, hatte ihre Studien fortgesetzt
und wurde Leiterin der Schule. Wahrend ihr Mann durch eine Therapie
im Krankenhaus von Lahore fast geheilt wird, kommt Rukmani bei einer
Pilgerfahrt nach Amarnath ums Leben. Spéter wird das Herrenhaus von

57



Ines Fornell

Dhanpatrais jiingstem Sohn Hakumatrai (Hukamat'ray)' bewohnt, der
nach Jura-Studium und vierzehnjdhrigem Aufenthalt in London zurtick-
gekehrt ist und englische Kultur in das Haus mitgebracht hat. Am Ende
des Romans schlift Hakumatrai seinen Rausch nach einem Trinkgelage
mit dem Deputy Commissioner aus und bildet sich ein, seine verstorbene
Frau wiirde zu ihm sprechen. Derweil erheben breitere Bevolkerungs-
schichten aus Unzufriedenheit tiber ihre soziale Lage ihre Stimme und
bereiten eine grofie Protestdemonstration vor, die zum Herrenhaus und
dem Barrister Sahab fithren soll. Das Ende bleibt offen. Soweit die Haupt-
ztige der Handlung.

Figuren und Konflikte

In Mayyadas ki mari finden wir ein sehr umfangreiches Figurenensemble
vor, das — dhnlich wie in Tamas — ein Kaleidoskop unterschiedlicher sozi-
aler Schichten und Kréfte darstellt. In vielen Fallen ist es dem Autor ge-
lungen, Figuren sowohl als Reprédsentanten einer bestimmten Schicht als
auch als lebendige Individuen darzustellen, ,[e]ven though not a single
one of the characters had been lifted out of history—neither were they
from the former residents of the town, nor were they based on my close
relatives [...]” (Sahni 2015a: 334).

Zum einen werden uns Vertreter des Feudaladels vorgestellt, die fiir
den Erhalt und die Restauration des Sikh-Konigreiches eintreten — dazu
gehoren Raja Amirchand, Diwan Mayyadas und auch Lekhraj, die zwar
im ersten Teil erwdhnt werden, jedoch erst im zweiten Teil als handelnde
Figuren auftreten. Lekhraj ist von Kindheit an zutiefst beeindruckt von
den Erzdhlungen der GrofSimutter iiber die heldenhaften Taten der Sikh-
Gurus und die grenzenlose Loyalitit und Tapferkeit ihrer Anhénger. Tief
in sein Bewusstsein ist das Bild eines stattlichen Salars, eines Befehlsha-
bers des Khal'sa-Rdj, eingebrannt, der auf dem Weg nach Lahore durch
die Stadt reitet. Hier erscheint der junge Lekhraj als Alter Ego des Autors,
wie er spater in seiner Autobiographie bestétigte (Sahni 2015a: 335):

Lekhraj probably didn’t get as worked up as I did when I heard my
grandmother narrate stories of the gurus. When Salar left the Lahore dur-
bar, wearing his blue clothes and his yellow turban, riding on his horse

'8 Hier gibt es eine Diskrepanz zwischen Hindi-Original und Ubersetzung des
Autors bei der Lautung des ersten Vokals im Namen.

58



Bhisham Sahni und sein historischer Roman Mayyadas ki mait

through the streets of the town, it wasn’t Lekhraj who followed him, spell-
bound. It was me.

Als es zum ersten Anglo-Sikh-Krieg kommt, spendet Mayyadas grofie
Teile seines Vermogens, Lekhraj indes ist — obwohl noch blutjung — zum
grofitmoglichen Opfer bereit und meldet sich gemeinsam mit seinem
Freund Manohar freiwillig zur Verteidigung des Sikh-Konigreiches.
Schon bald muss Lekhraj, selbst verwundet (er verlor zwei Finger und
erlitt eine tiefe Schnittwunde am Bein), den Tod seiner Gefdhrten und die
fast vollstandige Vernichtung der Truppen des Sikh-Staates mitansehen.
Als einer der wenigen Uberlebenden der Khal'si-Armee wird auch Lekhraj
von den Englindern gezwungen, die Leichen der toten Kameraden auf-
zusammeln und in Massengréaber zu werfen, darunter auch den leblosen
Korper seines besten Freundes Manohar. Und es ist wiahrend der engli-
schen Gefangenschaft, dass Lekhraj miterlebt, wie sein Halbbruder
Dhanpatrai mit den Englidndern kollaboriert. Erst sehr viel spédter muss
sich Lekhraj aus vielen Bruchstiicken zusammengesetzt die ganze bittere
Wahrheit iiber die verheerende Niederlage der Khal'si-Armee in der
Schlacht von Mudki im Dezember 1845 anhoren (The Mansion, 175):

Months after the war had ended, Lekhraj’s mind would not acknowledge
the truth. Did it really happen? It was not as if secrets were unravelling,
but his wounds were opening. Was it true that both the Salars of the Sikh
forces, Lal Singh and Tej Singh, had secretly gone over to the British? He
had heard time and again that during the battle of Mudki, Sardar Lal
Singh had deliberately slipped out of the battlefield. At the time when the
shades of evening were falling, he had not gone to supervise the conduct
of war in any part of the battlefront. He did not run away for fear of death.
He had left the field because he had done his job; he had carried out the
promise he had made to the Governor General and ensured the certain de-
feat of the Khalsa army."

Wihrend die einfachen Soldaten, die im guten Glauben ihr Leben fiir das
Sikh-Konigreich opferten, betrogen wurden, erhielten die Kollaborateure
hohe Amter in der neuen Regierung. Und die Tragik ist, dass fiir die

1 Ubrigens ist dies eine der beiden Textstellen, die Sahni mit einer Fuinote ver-
sieht, um die Richtigkeit seiner Darstellung von Historikern beglaubigen zu
lassen (siehe Mayyadas ki mari, 135). In Sahnis englischer Version erscheinen
diese Kommentare leicht gekiirzt und als Endnoten (siehe The Mansion, 189f.).

59



Ines Fornell

tiberlebenden Verlierer der Schlacht wie Lekhraj kein Platz in dieser neu-
en Ordnung zu sein scheint, und sie nun heimatlos umherirren. Nach der
spdten Riickkehr in seine Heimat versucht er, seinem Leben einen neuen
Sinn zu geben, indem er sich fiir die Erdffnung der ersten Madchenschule
einsetzt. Doch seine Teilnahme an der Schlacht gegen die Englénder wird
Lekhraj selbst jetzt im fortgeschrittenen Alter zum Verhidngnis. Mit die-
sem Argument kann Dhanpatrai den missliebigen Halbbruder aus dem
Wege rdumen.

Auch Mayyadas gehort zu den Verlierern. Nach der Niederlage der
Khal'sa-Armee ist er bankrott, hat er doch grofie Teile seines Vermogens
gespendet. Zugleich hat sich die 6ffentliche Meinung gegen ihn gewan-
delt. Da heif$t es plotzlich (The Mansion, 189f.):

It was nothing but his ego that made him give away all his wealth to the
Khalsa Court. He was making a show of his loyalty. He knew well enough
that the Firanghi’s star was on the ascendant, that crown after crown was
falling at the white man’s feet.

Ebenso wie Diwan Mayyadas hat auch Raja Amirchand keinen Anteil an
den Entwicklungen, die sich abspielen. Standhaft weigern sie sich, die
von den Briten eingefiihrten neuen Steuergesetze und Geschéftsprakti-
ken zu akzeptieren, doch sind sie auch nicht in der Lage, diesen etwas
entgegenzusetzen. Eine Szene macht dies tiberdeutlich: Der britische
Deputy Commissioner hat verkiinden lassen, dass er den loyalen Unter-
tanen der britischen Regierung, die bei ihm mit Zertifikaten erscheinen,
Landereien als land grant tiberschreiben wiirde. Indes hat Raja Amir-
chand die Wiirdentrager der Stadt zum alljahrlichen Empfang (dar'bar)
anlédsslich des Dasah'ra-Festes in seinem Kristallpalast (s7s mahal) um sich
versammelt und will verhindern, dass jemand dem Aufruf des britischen
Beamten folgt. Meisterhaft stellt Sahni dar, wie die Loyalitdt seiner Wiir-
dentrdger allmahlich brockelt und sich einer nach dem anderen unter
irgendeinem Vorwand verabschiedet oder heimlich davonschleicht, um
sich auf den Weg zum Deputy Commissioner zu machen. Mayyadas halt
als einer der wenigen loyalen Manner zu Raja Amirchand. Da sich beide
nicht mit den neuen Verhiltnissen arrangieren wollen, erscheinen sie in
den Augen vieler Leute der Stadt bald als Relikte einer vergangenen
Epoche. Der einst so stolze Diwan Mayyadas macht sich kurz vor seinem
Tode ldcherlich, als er sich in Unkenntnis der Umstiande mehrfach vor
einem englischen Bahnwarter in Uniform verneigt in der Annahme, es
handele sich um einen hochrangigen Beamten. Es ist ausgerechnet sein

60



Bhisham Sahni und sein historischer Roman Mayyadas ki mait

Neffe Dhanpatrai, der ihn auf seinen Fehler aufmerksam macht. Diese
Schmach verwindet er nicht.

Als Gegenspieler agiert Dhanpatrai, der uneheliche Sohn von Mayya-
das’ jiingerem Bruder Gokuldas. Letzterer hatte seine Frau nach der Ge-
burt der dritten Tochter ins Elternhaus zuriickgeschickt und drei Jahre
mit seiner Konkubine namens Chandra (Candra) im Herrenhaus zusam-
mengelebt, was fiir Spekulationen in der Stadt sorgte. Als Mayyadas
nach dreijahrigem Dienst am Hofe von Kabul zuriickkehrt, wird er un-
freiwilliger Zeuge einer lautstarken und handgreiflichen Auseinander-
setzung zwischen beiden. Nach dieser peinlichen Szene verldsst Chandra
das Haus, allerdings — wie Mayyadas zur Kenntnis nehmen muss — in
schwangerem Zustand. Mayyadas ldsst das Herrenhaus durch eine Mau-
er teilen und fordert Gokuldas auf, seine Frau zuriickzuholen. Endlich
wird beiden mit Lekhraj der langersehnte Sohn geboren. Doch zwanzig
Jahre nach Chandras Verschwinden und zehn Jahre nach dem Tod von
Gokuldas taucht Dhanpatrai in der Stadt auf und wird mit enormem
Selbstbewusstsein bei seinem Onkel vorstellig, um sein Erbe einzufor-
dern. Seine Markenzeichen sind sein exzentrischer, clownesk wirkender
Aufzug - in gelbem Gehrock (arng'rakhi) und mit safranfarbenem Turban,
auf einem Maulesel sitzend —, der von Sahni gleichsam als Figurensigna-
lement benutzt wird. Nach seinem Rauswurf aus dem Herrenhaus er-
greift er jede sich bietende Gelegenheit, um fiir sich einen Vorteil heraus-
zuschlagen. So hat er keine Skrupel, wahrend des Anglo-Sikh-Krieges
mit den Briten Handel zu treiben. Nach der Niederlage der Sikhs zieht
Dhanpatrai in die Stadt, als hitte er gesiegt. Doch dort kursieren ver-
schiedene Gertichte tiber die Art seiner Geschifte mit den Englindern
(The Mansion, 184):

A deputy coming to the town once reported that he had seen Dhanpat
with two loaded donkeys going into the Firanghi’s camp, and that the
load contained camels’ tails. People had burst out laughing on hearing
this. It was said that he would cut off the tails of dead camels, present
them at the camp and would receive an ashrafi for each such tail. The
whole story sounded so absurd that before he returned to the town,
Dhanpat had been nicknamed ‘the tail-less Diwan’.

Sehr bald wird den Bewohnern der Stadt das Lachen vergehen. Dhanpat-
rai ist der erste, der sich dem Deputy Commissioner vorstellt und durch
seine Gerissenheit Grundbesitzer von drei Dorfern wird. So arrangiert er
sich sehr gut mit der neuen Administration und wird schlieflich zum

61



Ines Fornell

einflussreichsten Mann der Stadt. Dennoch haftet ihm der Ruf eines Ex-
zentrikers weiterhin an.

Mit der Ausweitung kapitalistischer Verhilinisse entwickelt sich eine
neue Schicht von Geldverleihern und Unternehmern, die in Konkurrenz
zur Grundbesitzerschicht treten — im Roman vertreten durch Malik Man-
saram, der die althergebrachten Traditionen missachtend auf einer Auk-
tion einen Erbsitz der Diwan-Familie ersteigert, um auf dem Geldnde
einen Vergniigungspark zu errichten, und sich damit Dhanpatrai zum
Erzfeind macht. Aus Rache fiir diese Krdankung wird Dhanpatrai spéter
Malik Mansaram und dessen Familie bei der erwdhnten Hochzeit demii-
tigen. Kurz vor seinem Tode zahlt es ihm seine Schwiegertochter heim,
indem sie, angestachelt von ihrer Mutter und ihrem Mann, Dhanpatrais
Tresor alle Dokumente und Wertgegenstiande entnimmt, wahrend der
Todkranke nur hilflos zusehen kann. Die Schilderung des Siechtums und
Sterbens von Dhanpatrai im vorletzten Kapitel des Romans lésst sich als
Sinnbild fiir die innere Verdorbenheit dieser Figur als auch fiir die Uber-
lebtheit seiner Schicht deuten.

Erwihnt werden soll ferner der Purohit Ramdas, der bereits in der Er-
offnungsszene im Gesprach mit Diwan Dhanpatrai auftritt und ihm die
Nachricht von Lekhrajs bevorstehender Riickkehr iibermittelt. Der betagte
Brahmane ist bereits dreimal Witwer geworden und seiner vierten Frau,
obwohl nicht einmal halb so alt wie er, scheint auch kein langes Leben
beschieden zu sein. Ramdas wird ein boser Blick nachgesagt und seine
Prophezeiungen sind gefiirchtet. Dies wird bereits in der Anfangsszene
deutlich, als er dem Diwan beildufig mitteilt, dass einem Mann, der gerade
vorbeiging, soeben das letzte Stiindlein geschlagen hitte. Als nur wenige
Minuten spéter aus der Nachbarschaft die Totenklage ertont, ist Dhanpat-
rai verbliifft und argwohnisch zugleich, woran auch die Erklarungen des
Purohits nichts dndern konnen. Ramdas nutzt bewusst den Aberglauben
der Menschen fiir seine Zwecke aus, so auch bei der Hochzeit, und ist sich
bei all seinen Intrigen sicher, dass niemand die Hand gegen einen Brahma-
nen erheben wiirde, nicht einmal Malik Mansaram, der den Purohit ver-
dédchtigt, den Beschluss der Malik-Familie, kiinftig keine Tochter mehr an
den Diwan-Klan zu verheiraten, an Dhanpatrai ausgeplaudert zu haben.

Neben diesen pragnanten mannlichen Figuren hat Sahni auch einige
sehr starke weibliche Charaktere geschaffen: Die in d&rmlichen Verhéltnis-
sen lebende alte Mausi Bhag Suddhi (Mausi Bhag'suddhi) ist wegen ihrer
scharfen Zunge bertichtigt. In ihren jungen Jahren war sie als Braut in die
Stadt gekommen und hatte eine gliickliche Ehe gefiihrt, bis ihr Mann im
Alter von 25 oder 26 Jahren an einem Schlangenbiss starb. Seitdem lebt

62



Bhisham Sahni und sein historischer Roman Mayyadas ki mait

sie allein als Witwe. Sie scheut sich nicht, den Leuten die Meinung ins
Gesicht zu sagen, weder dem Purohit noch Vertretern der Oberschicht
wie dem Verwandten von Dhanpatrai, der den Hochzeitszug des Brauti-
gams anfiihrt (The Mansion, 35£.):

"You are taking the barat very late, Kundanlal. Is this intended to humili-
ate the bride’s family?’

Diwan Kundanlal was taken aback. The old woman was known in this
town for her outspokenness and also for being inquisitive about whatever
happened in the town. Even though she was passing her days in penury,
she never minced words and spoke her mind without fear.

“What else is it for if not to humiliate them? Is this the barat of forty guests
that you had promised? It looks more like a whole battalion! Remember,
Kundanlal, daughters are the common children of the whole town.”

Eine durchaus pragnante Figur ist Ishradei (I§radei), die Frau des Unter-
nehmers Malik Mansaram. Bei der Hochzeit ihrer Tochter Pushpa
(Puspd) mit dem mittleren Sohn des Diwans ermahnt sie die ménnlichen
Mitglieder ihrer Familie immer wieder zur Mafiigung. Selbst nachdem
Dhanpatrai die junge Braut zurtickgeschickt hat, ist sie bereit, alle Aufla-
gen zu erfiillen und auch ihre zweite Tochter zu verheiraten, damit
Pushpa nicht ihr weiteres Leben wie eine Witwe zubringen miisse. Als
sie jedoch davon erfdhrt, dass ihre jiingere Tochter dem schwachsinnigen
ersten Sohn, Kalla, zur Frau gegeben werden soll, wird sie ohnmaéchtig
und verletzt sich beim Fallen ernsthaft. Wéhrend ihre Téchter und ande-
re Leute zu ihr eilen, nutzt der Purohit das Chaos der Situation aus und
setzt, bevor der fiir eine Vermdhlung gliicksverheifiende Zeitpunkt vor-
bei ist, Rukmani auf den Platz neben den Brautigam. Ob Ishradei ihre
Ohnmacht nur vorgetduscht hat, um dadurch die Vermédhlung ihrer
zweiten Tochter zu verhindern, wird unter den Leuten in der Stadt dis-
kutiert. Nach der Hochzeit gibt sie ihrer Tochter Pushpa bei ihren Besu-
chen stets Ratschlédge, wie sie sich gegentiber ihrer Schwéagerin Rukmani,
der Frau des dltesten Sohnes des Diwans, durchsetzen und das Herren-
haus unter ihre Kontrolle bringen kénne. Als Dhanpatrai schwer krank
und hilflos ist, iibernimmt sie die Herrschaft im Haus.

Grofieren Raum nimmt vor allem die Figur der Rukmani ein, die zu-
sammen mit ihrer verwitweten Mutter bei ihrem verarmten und desillu-
sionierten Grof3vater Har Narain aufwéchst. Wie oben erwahnt, wird sie
durch die Intrige des Purohits mit dem geisteskranken Kalla verheiratet.
Als Kontrastfigur dient Pushpa, die Braut des mittleren Sohns von

63



Ines Fornell

Dhanpatrai, die im Gegensatz zu Rukmani das traditionelle Rollenbild
einer Frau ihres Standes verkorpert, sich zum Ende des Romans jedoch
als kalt und skrupellos gebadrdet, wenn sie sich an ihrem hilflosen
Schwiegervater racht. Der anmutigen und warmherzigen Rukmani hin-
gegen gelingt es mit der Unterstiitzung einiger weniger Freunde, darun-
ter Lekhraj, einen eigenen Weg zu finden und Bildung zu erlangen. Dabei
muss sie zahlreiche Hindernisse tiberwinden, insbesondere den erbitter-
ten Widerstand vonseiten ihres Schwagers und dessen Freundes Balmu-
kand, die durch ihren Schulbesuch die Ehre der Diwan-Familie verletzt
sehen. Dennoch ist sie erfolgreich und wird sogar Leiterin der Schule und
somit zu einem Vorbild fiir viele Frauen und Madchen in der Stadt. Sie
sorgt auch dafiir, dass ihr Mann Kalla in einem Krankenhaus in Lahore
geheilt wird. Thr Tod wéhrend der Pilgerfahrt ins Gebirge, wobei offen
bleibt, ob es sich um einen Unfall oder um einen Suizid handelt, wirkt
etwas befremdlich. Kalla, der als geheilt entlassen wird, erleidet einen
Riickfall, weil er sich von seiner Frau im Stich gelassen fiihlt.

Stoffe und Themen

Mayyadas ki mar1 ist nicht nur ein historischer Roman, er ist zugleich ein
sehr politischer (vgl. Sarma 2010: 31). Am Beispiel der Stadt schildert
Sahni die Verdnderungen der politischen und gesellschaftlichen Struktu-
ren, die sich vor allem aus der schrittweisen Machtiibernahme durch die
Briten ergeben, und stellt eindrucksvoll dar, wie sich das Verhalten der
Bewohner dndert. Was Lukécs einst an den historischen Romanen von
Walther Scott hervorhob, trifft durchaus auch hier zu (Lukécs 1955: 37):

Es kommt also im historischen Roman nicht auf das Nacherzahlen der gro-
en historischen Ereignisse an, sondern auf das dichterische Erwecken jener
Menschen, die in diesen Ereignissen figuriert haben. Es kommt darauf an,
nacherlebbar zu machen, aus welchen gesellschaftlichen und menschlichen
Beweggriinden die Menschen gerade so gedacht, gefiihlt und gehandelt ha-
ben, wie dies in der historischen Wirklichkeit der Fall war.

Ahnlich wie in seinem Roman Tamas werden auch in Mayyadas ki maii
Verhaltensmuster dargestellt, die bei gesellschaftlichen Umwalzungspro-
zessen damals wie heute anzutreffen sind. Wahrend es Menschen gibt, die
an ihren Idealen festhalten und sogar daran zerbrechen, gibt es andere, die
sich ohne moralische Skrupel mit den neuen Machthabern arrangieren und
selbst zu Mitgestaltern des Umschwungs werden. An vielen Beispielen

64



Bhisham Sahni und sein historischer Roman Mayyadas ki mait

kommt auch zum Ausdruck, wie rasch die 6ffentliche Meinung umschla-
gen kann, sobald sich die Machtverhéltnisse verdndert haben.

Wie Sarma vermerkt, verdeutlicht der Roman anhand von Figuren
wie Lekhraj, Bhag Suddhi und Rukmani, dass es zu jener Zeit auch Men-
schen gab, die mit politischem Bewusstsein ausgestattet waren und ge-
gen soziale Ungerechtigkeit aufbegehrten, doch sei die Reichweite ihrer
Aktionen noch begrenzt gewesen (vgl. Sarma 2010: 32). Die Demonstrati-
onen am Ende des Romans deuten bereits Aktionen in einer grofieren
Dimension an, die sich sowohl gegen Unterdriickung und Ausbeutung als
auch gegen die britische Fremdherrschaft richten. Der Schluss, in dem Sahnis
Affinitit zum Marxismus durchschimmert, erscheint plakativ und grobfla-
chig gezeichnet und lasst den Leser daher etwas unzufrieden zurtick.

Das Herrenhaus

Das titelgebende Herrenhaus bildet die kompositorische Klammer fiir die
drei Teile des Romans, es ist gewissermafien Zeuge der gesellschaftlichen
Umbriiche und der wechselnden Bewohnerschaft. Gleichzeitig steht es
auch als Metapher fiir die verschiedenen Epochen der Geschichte sowie
fiir Aufstieg und Verfall (The Mansion, 126):

The mansion must have been about a hundred years old. Its earlier history
was lost in the haze of bygone days, although all sorts of stories about it
were current in the town.

Its high gate, the small balcony above the gate, and the canopy built right
on top, on the third floor, reflected the influence of Sikh rule or even earli-
er Mughal rule. But its stained glass windows — green, yellow, red and
blue — and its skylights were the gift of the British rule. On some of the
doors there were still traces of medieval carving but in most cases, flat and
simple doors in the English style had replaced the old carved ones.

Das dufSere Erscheinungsbild des stattlichen, von dicken Mauern umge-
benen Herrenhauses sowie sein Interieur spiegeln dabei jeweils die poli-
tische und kulturelle Verortung ihrer Bewohner. Wurden bereits zu
Dhanpatrais Zeit Fenster und Tiiren nach englischem Geschmack einge-
setzt, so fand unter seinem jlingsten Sohn eine weitere Verwandlung
statt: ,On the ground floor of the mansion, Diwan Hakumatrai had made
a little England for himself. Not only the general decor, but also his way
of life was British in style” (The Mansion, 436). Die folgenden Zeilen cha-
rakterisieren Haus und Besitzer gleichermafien (ibid., 436f.):

65



Ines Fornell

Rows of flowerpots lined both sides of the verandah, and between them
ran a long red strip of choir-matting. From the wall peered two animal
heads of a stag and tiger respectively. Below them hung group photo-
graphs in which the Diwan was seen in the company of British officers.
Every room had thick curtains which were kept drawn, summer or winter.
Here and there stood pieces of costly furniture, a mahogany round table,
teapoys and tables of dark brown colour made from chestnut wood and
chairs of different designs. But despite all this there seemed to be a fine
dust hanging in the air. You could wipe a windowsill clean and yet a few
minutes later a thin film of dust would again cover it. You could light a
lamp flooding the room with brilliant light but it would seem as though
darkness had gone into hiding behind doors and curtains [...].

Ein wichtiges Symbol im Roman ist die Eule.? Diese gilt in Indien ,,als
schlechtes Vorzeichen und Uberbringer schlechter Nachrichten. Sucht
eine Eule ein Haus auf, so steht dort Unheil bevor” (Morris 2014: 46).
Zum ersten Mal wird im Anfangskapitel eine Eule erwédhnt. Als der
Purohit vom Gespréach mit Dhanpatrai kommend ein Anwesen mit einem
vollig verfallenen Haus passiert, das einst einem Cousin des Diwans
gehort hatte, erinnert er sich daran, dass er dort einmal eine Eule wahr-
genommen hatte (The Mansion, 9):

Once, years ago, when the house was still in excellent condition and a
large, joint family of three brothers lived in it, the purohit, passing by, had
suddenly stopped. He had sensed an owl sitting on the parapet, on top of
the house. It was brownish in colour, had big eyes, and sat there in broad
daylight, facing the street. Whether he had actually seen it, or it had only
intuitively occurred to him is not known, but the fact remains that soon af-
ter that, dissension broke out among the brothers. At first their inheritance
was divided among them, then the house was auctioned.

Im letzten Kapitel erblickt der Junge Joga (Joga), dessen Gulli*! beim Spie-
len auf den Balkon des Herrenhauses gefallen war, eine Eule auf dem
Dach, die sich auch nicht durch das Werfen von Murmeln verscheuchen
lief3. Seine Mutter will seiner Schilderung nicht glauben (The Mansion, 434£.):

% Nicht ohne Grund ist auf dem Cover der englischen Ubersetzung von Sarda
eine Eule zu sehen.

! Ein an beiden Seiten zugespitztes Stiick Holz, das beim Gulli Danda oder Gillt
Danda, einem dem norddeutschen Kibbel-Kabbel dhnelnden Kinderspiel, im
Freien verwendet wird.

66



Bhisham Sahni und sein historischer Roman Mayyadas ki mait

Joga’s mother who, a little while earlier had been telling Joga not to talk of
inauspicious things, had suddenly become excited. Turning to father she
had said, “‘Why did the owl choose to sit on that particular house? Flying
over vast jungles and deserts why did it take its perch on that very house?
It is an affluent house, the barrister is a man of fortune, enjoys prestige.
Some stench emanates from that house. Isn’t that so? The owl always sits
on ruins. It can spot a ruin, which you and I can’t. It can see a ruin even in
a tall, majestic palace. The owl is the harbinger of doom. It can smell the
stench of foul deeds. It has an all-seeing eye, it can see below the layers of
time. It is no ordinary bird. It flies through aeons of time ...’

Somit scheint die Zukunft des Herrenhauses und der Familie der Diwane
besiegelt zu sein, noch bevor der Barrister Hakumatrai dies erahnen
kann. Der Demonstrationszug néhert sich jedenfalls dem Anwesen. Alles
Weitere bleibt offen.

Fazit

Wie aus dem Dargelegten deutlich geworden ist, handelt es sich bei
Mayyadas ki mari um einen historischen Roman konventionellen Stils, der
einer tberwiegend mimetischen Darstellungsweise verhaftet bleibt.
Sahni vermeidet darin Experimente in erzdhltechnischer Hinsicht. Auch
wenn ihm vielleicht die formale Raffinesse manch anderer Werke dieses
Genres fehlt, so beeindruckt Mayyadas ki mari dennoch aufgrund der
tiberzeugenden und farbigen Schilderung einer langst vergangenen Epo-
che mit ihrem sozialen Gefiige und ihren kulturellen Besonderheiten
sowie aufgrund des Figurenensembles mit vielen lebensvollen und mar-
kanten Charakteren. In vielen opulenten Bildern sowie in spannend und
humorvoll geschilderten Szenen gelingt es Sahni meisterhaft, den Leser
in seinen Bann zu ziehen, wie etwa bei der Darstellung der erwéhnten
skandaltrachtigen Hochzeit zu Beginn des Romans oder der Ankunft der
ersten Eisenbahn in der Stadt mitsamt den Reaktionen von Repréasentan-
ten verschiedener Schichten der Bevolkerung, die von enthusiastischer
Neugierde bis zu skeptischer Ablehnung reichen.

Ein historischer Roman , verlebendigt Vergangenes, deutet Geschehe-
nes und ist selbst Teil der Geschichte” (Aust 1994: VII). Dies gilt uneinge-
schrankt fiir Mayyadas ki mari, in dem es Bhisham Sahni auf meisterhafte
Weise gelungen ist, anhand der Regionalgeschichte, ndmlich einer Stadt
im nordwestlichen Punjab, die tiefgreifenden Transformationsprozesse in
einem wichtigen Kapitel indischer Geschichte nacherlebbar und die

67



Ines Fornell

Handlungsweisen ihrer Bewohner verstdndlich zu machen, sowie gleich-
zeitig menschliche Verhaltensmuster darzustellen, die so oder dhnlich
auch heute in Umbruchsituationen anzutreffen sind. Besonders ein-
drucksvoll kommt im Roman auch zum Ausdruck, wie manipulativ und
unstetig die 6ffentliche Meinung sein kann und wie sich die Bewertung
von Ereignissen und Handlungen unter gewandelten Machtverhéltnissen
dndert.

68



Bhisham Sahni und sein historischer Roman Mayyadas ki mait

Literaturverzeichnis

Aust, Hugo 1994. Der historische Roman. Stuttgart et al.: Metzler.

Bombhoff, Barbara 2006. ,Bhisham Sahni”, in: Martin Kdémpchen (Hrsg.):
Indische Literatur der Gegenwart. Miinchen: Edition Text und Kiritik,
193-211.

Chhabra, Inderdeep Kaur & A.G. Khan 2017. “Reflections of Punjabi Cul-
ture in Bhisham Sahni’s Short Stories”, in: IJELLH (International Journal
of English Language, Literature in Humanities) 5,10: 482-491.

Fornell, Ines 1997. Der Hindi-Romangier Bhism Sahni: Eine Analyse seiner
realistischen Methode am Beispiel der Werke Kariyam, Tamas und Basanti.
Marburg: Diagonal-Verlag.

Gatzlaff, Margot 1999. ,Die Darstellung der Teilung Indiens in ausge-
wihlten Werken verschiedener Hindi- und Urdu-Schriftsteller”, in:
Konrad Meisig (Hrsg.): Orientalische Erzihler der Gegenwart. Wiesba-
den: Harrassowitz, 133-152.

Lotzke, Hannelore 2015. ,,Nachwort”, in: Sahni, Bhisham. Der Preis eines
Huhns. Erzihlungen. Herausgegeben von Hannelore Lotzke. Berlin:
Lotos Werkstatt, 177-181.

Lotzke, Hannelore 2016. , Literaturnotizen aus Siidasien: Zum 100. Ge-
burtstag des Hindi-Schriftstellers Bhisham Sahni (1915-2003)“, in: Siid-
asien-Chronik — South Asia Chronicle 6: 257-263.

Lukacs, Georg 1955. Der historische Roman. Berlin: Aufbau Verlag.

Morris, Desmond 2014. Eulen: Ein Portrait. Aus dem Engl. von Meike
Herrmann und Nina Sottrell. 2. Aufl. Berlin: Matthes & Seitz.

Sahni, Bhischam 1984. Basanti. Aus dem Hindi tibers. von Margot Gatz-
laff. Leipzig: Reclam.

Sahni, Bhischam 1989. Basanti. Aus dem Hindi tibers. von Margot Gatz-
laff. Frauenfeld: Verlag Im Waldgut.

Sahni, Bhisham 1981. Kites Will Fly: A Novel. Translated from the Hindi
Original by Jai Ratan. New Delhi: Vikas.

Sahni, Bhisham 1994. Tamas oder Der Muslim, der Hindu, der Sikh und die
Herren. Aus dem Hindi von Margot Gatzlaff. Frauenfeld: Verlag Im
Waldgut.

Sahni, Bhisham 1998. The Mansion: Mayyadas ki marhi. Translated from the
Hindi by Bhisham Sahni. New Delhi: Harper Collins.

69



Ines Fornell

Sahni, Bhisham 2001. Tamas. Translated from the Hindi by the Author.
New Delhi et al.: Penguin.

Sahni, Bhisham 2012. Balraj: My Brother. Reprint. New Delhi: National
Book Trust.

Sahni, Bhisham 2015a. Today’s Pasts: A Memoir. Translated from the Hindi
by Snehal Shingavi. Gurgaon: Penguin.

Sahni, Bhisham 2015b. Der Preis eines Huhns. Erzihlungen. Herausgegeben
von Hannelore Lotzke. Berlin: Lotos Werkstatt.

Sahni, Bhisham 2016a. Mansion. Translated from the Hindi by Shveta
Sarda. Gurgaon: Penguin Classics India.

Sahni, Bhisham 2016b. Tamas. Translated from the Hindi by Daisy Rock-
well. London: Penguin Books.

Sahni, Bhisham 2017. Fiinf Minuten vor Vier. Erzihlungen. Aus dem Hindi
tibersetzt von Barbara Bomhoff und Silja Behnken unter Mitarbeit von
Birte Plutat. Heidelberg: Draupadi Verlag.

Sah'ni, Bhism 1973. Tamas. Pah'la samskaran. Nay1 Dilli et al.: Raj'’kamal
Prakasan.

Sah'ni, Bhism 1978a [1973]. ,Dholak”, in: Bhism Sah'ni: Pat'riyd. Das'ra
samskaran. Nayi Dilli et al.: Raj'’kamal Prakasan, 181-191.

Sah'ni, Bhism 1978b [1973]. ,,Amrt'sar a gaya hai”, in: Bhism Sah'ni:
Pat'riyd. Dus'ra samskaran. Nayi Dilli et al.: Raj'’kamal Prakasan, 21-35.

Sah'ni, Bhism 1982a [1966]. , Yadem”, in: Bhism Sah'i: Bhatakti rakh.
Dis'ra samskaran. Nayi Dilli et al.: Raj'kamal Prakasan, 21-30.

Sah'ni, Bhism 1982b [1966]. ,Ek romantik kahani”, in: Bhism Sah'ni:
Bhatak'ti rakh. Dtis'ra samskaran. Nayi Dilli et al.: Raj'kamal Prakasan,
89-96.

Sah'ni, Bhism 1989. ,Biro”, in: Bhism Sah'ni: Dayan. Nayi Dilli et al.:
Raj'’kamal Prakasan, 33—46.

Sah'ni, Bhism 1998 [1967]. Jharokhe. Tis'ra samskaran. Nayl Dilli et al.:
Raj'’kamal Prakasan.

Sah'ni, Bhism 2004 [2003]. Aj ke atit. Pah'li avrtti. Nay1 Dilli et al.: Rajka-
mal Prakasan.

Sah'ni, Bhism 2011 [1988]. Mayyadas ki mari. Pac'vim avrtti. Nay1 Dilli et
al.: Raj'’kamal Prakasan.

70



Bhisham Sahni und sein historischer Roman Mayyadas ki mait

Sah'ni, Bhism 2013 [2008 (is rap mem)]. Tamas. Tis'r1 avrtti. Nay1 Dilli et
al.: Raj'’kamal Prakasan.

Sarma, Ram'vinay 2010. ,Bhism Sah'ni ka katha sahitya: paripreksya
evam parakh”, in: Samved 29 (2,6): 7-66.

Singh, Khushwant 2008 [1962]. Ranjit Singh: Maharaja of the Punjab. New
Delhi: Penguin Books.

71






Die Gebriider Schlegel aus Sicht der
gegenwartigen deutschsprachigen Indologie

Eli Franco'

Eine frithere Fassung des folgenden Textes wurde als Vortrag im Jahr
2015 gehalten,” also zu einer Zeit, zu der die Auseinandersetzung zur
deutschsprachigen Indologie zwischen den Kollegen Reinhold Grii-
nendahl (2015) und Axel Michaels (2015) noch frisch war und Thema
weiterer heifler Diskussionen darstellte, und man kann sich wohl fragen,
ob der hier vorliegende Text fiinf Jahre spater noch publikationswiirdig
ware. Auch wenn die fiir die Kontroverse ausschlaggebende , Episode”
im Rahmen des 32. Deutschen Orientalistentags an sich ohne Bedeutung
ist, warf sie viele Fragen auf, die in den letzten finf Jahren nicht weniger
wichtig oder aktuell geworden sind. Die Frage des Verhdltnisses zwi-
schen der Ethnoindologie und der sogenannten Klassischen Indologie
(oder, wenn man es so lieber will, der vormodernen Siidasienkunde oder
der Kultur- und Geistesgeschichte des vormodernen Stidasiens) ist jetzt
sogar aktueller als sie es noch vor fiinf Jahren war, da zwischenzeitlich
zwei von den immer weniger werdenden Lehrstithlen fiir Klassische
Indologie mit Ethnoindologen neu besetzt wurden. In einem rezenten
Rundbrief vom Februar 2019 schreibt Dieter Schlingloff auf typisch pro-
vokante Weise von den ,negativen Folgen” der ,ehrgeizigen Erweite-
rung unseres Faches auf eine ,Ethno’-Indologie”:

Ich bedanke mich herzlich bei Professor Bruno Haas fiir die freundliche Einla-
dung zu der anregenden Tagung ,Indien denken. Indien und die deutsche In-
dologie um 1800, die vom 23.-25. September 2015 an der Akademie fiir Politi-
sche Bildung Tutzing, in Kooperation mit der Technischen Universitidt Dresden
und der Staatlichen Kunstsammlung Dresden, abgehalten wurde. Meiner Frau
Karin Preisendanz, meiner besten Leserin und Kritikerin, danke ich fiir zahlrei-
che Anregungen und eine lebhafte Diskussion. Ich danke auch The Academy of
Korean Studies (KSPS) Grant funded by the Korean Government (MOE) (AKS-
2012-AAZ-104) fur die grofizligige finanzielle Unterstiitzung der Forschung zu
diesem Aufsatz.

Siehe Anmerkung 1.

Verbffentlicht in: Carmen Brandt & Hans Harder (Hg.): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Eli Franco

Daf3 eine Konzentrierung indologischer Forschung auf volkstiimliche Ri-
tuale statt auf die grofartigen Leistungen der Hochkultur Wasser auf die
Miihlen derjenigen bildet, welche die German Indology (= Nay Indology)
bezichtigen, die Uberlegenheit der europdischen gegentiber der indischen
Kultur beweisen zu wollen, hatte ich ja bereits geschrieben. Und das
dumme Preisausschreiben {iber Menschenopfer im alten und im neuen
Indien [Forschungspreis der Helmuth von Glasenapp-Stiftung; EF] kann
als die beste Bestitigung dieser Behauptung missbraucht werden.

Man muss diese Meinung nicht unbedingt teilen, wenn man sich Gedan-
ken und Sorgen {iiber die Zukunft der Indologie in Deutschland macht.
Dariiber hinaus sind die Beziehungen der deutschen Indologie zur Rom-
antik und zum Nationalsozialismus sicher nicht belanglos geworden und
werden diejenigen Indologen, die ein durchaus berechtigtes Interesse an
der Geschichte ihres Faches haben, weiterhin beschéftigen miissen. Ich
hoffe, dass der mit diesem Band geehrte Jubilar, mein Kollege und lang-
jahriger Freund Rahul Peter Das, der stets ein starkes Interesse an der
Geschichte der Indologie zeigte und generell auch vor Polemiken nicht
zuriickschreckt, Gefallen an diesem bescheidenen Beitrag finden wird.

Der Titel meines Beitrags konnte suggerieren, dass seine Ausrichtung
rein historisch wire. Denn indologisch gesehen sind die Schriften der
Gebrtider Schlegel tiber Indien heute obsolet. Es wire auch traurig, wenn
dies, nach zweihundert Jahren intensiver wissenschaftlicher Arbeit, nicht
der Fall wére. Ferner wird Friedrich Wilhelm Schlegel, im Gegensatz zu
August Wilhelm Schlegel, nicht als Indologe im fachlichen Sinn betrach-
tet. Seine Auffassungen zur Philosophie und den Religionen Indiens wa-
ren fiir Spezialisten im Bereich der Indienkunde schon zu seinen Lebzei-
ten unhaltbar. Dennoch tauchen sein Name und sein Werk wiederholt in
einer aktuellen Debatte innerhalb der Indologie auf, ndmlich dartiber, ob
die deutsche Indologie ihre Wurzeln in der Romantik habe oder nicht. Es
geht dabei nicht nur um die Entstehungsursachen und Anfange des Fa-
ches, sondern auch um seinen Charakter und seine Zukunft. Es ist daher
verstiandlich, dass in diesem Zusammenhang die Emotionen toben.

Ich mochte diese aktuelle Debatte als Ausgangspunkt und Hinter-
grund fiir einige Bemerkungen und Beobachtungen zur Frage des Ur-
sprungs der deutschsprachigen Indologie und zu ihrem Selbstverstand-
nis nehmen. Beginnen wir mit einem Aufsatz von Axel Michaels. 2004
erschien sein bekannter Aufsatz mit dem Titel ,,Wissenschaft als Einheit
von Religion, Philosophie und Poesie. Die Indologie als fritihromantisches

74



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

Projekt einer ganzheitlichen Wissenschaft”, in dem er das Verhiltnis
zwischen Romantik und Indologie kurz untersucht. Friedrich Schlegel, so
meint Michaels, hat die Entstehung einer wissenschaftlichen Indienkun-
de ,mehr oder weniger direkt verursacht” (Michaels 2004: 336),° und
dadurch laste das Erbe der Romantik bis zur Gegenwart auf der deutsch-
sprachigen Indologie. Diese Erblast manifestiere sich vor allem darin,
dass die deutschsprachige Indologie — das heifst das Studium der Spra-
chen und Kulturen Stidasiens — sich unverhaltnisméafig stark auf Sansk-
rit, Religion und Altindien konzentriere.* Auf der anderen Seite konnte
sich die Vision der Romantik von der Indologie als einer ganzheitlichen
Wissenschaft — man beachte den Untertitel von Michaels Aufsatz — nicht
durchsetzen (Michaels 2004: 326):

Doch was gesellschaftskritisch, ja revolutiondr begann, endete bald in Phi-
lologie — ohne Poesie, ohne Philosophie, ohne Religion. Der Traum von ei-
ner — heute wiirde man sagen ganzheitlichen — Synthese blieb, aber als
Wissenschaft konnte er nicht wahr werden.

Michaels hitte es gern umgekehrt. Die Konzentration der Indologie auf
Sanskrit, Religion und das alte Indien wiirde er gern aufheben’® und dafiir
den ganzheitlichen Anspruch vermittels der sogenannten Ethnoindologie
einfiihren (ibid.: 338f.):

Die Indologie tite gut daran, statt dessen Text und Kontext® zu vereinen,

die Modernitét des Sanskrit wie umgekehrt das hohe Alter der sogenann-

% Michaels 2004: 336: ,Zwar hat er [FS] die Entstehung der wissenschaftlichen
Indienkunde mehr oder weniger direkt verursacht, doch zugleich war fiir ihn
die intensive Beschéftigung mit der Sanskritliteratur eine Enttduschung.”

* Michaels 2004: 337: ,[...] doch lastet das Erbe der Romantik noch immer auf

der Indologie. Dies gilt vor allem fiir den Vorrang von Sanskrit, Religion und

Altindien.” Siehe auch Seite 338: ,,Anders als etwa Sinologie, Japanologie oder

Islamkunde, hat die deutschsprachige Indologie es nur zogerlich vermocht,

sich von der romantischen Erblast radikal zu befreien.”

Michaels 2004: 338: ,Zwar bietet das Sanskrit die wohl umfangreichste, im

Vergleich zu Griechisch und Latein noch immer wenig erschlossene, klassische

Literatur der Welt, doch berechtigt dies nicht zu der lange gepflegten Abwer-

tung anderer Sprachen und Literaturen Indiens, von der sich die Indologie erst

langsam abgrenzt.”

Mit ,, Kontext” meint Michaels das gegenwirtige Stidasien.

75



Eli Franco

ten Vernakularsprachen und die Verbindung von Religion und Gesell-
schaft zum Beispiel im Ritual zu sehen und methodisch zusammenzu-
bringen. Ich nenne diese Methode Ethnoindologie. Erst wenn sich die In-
dologie von ihren romantischen Ursprungsideen und Altertumsvorlieben
16st, kann sie sich als eine neue, ganzheitliche Kulturwissenschaft begriin-
den, die ein auf die Gegenwart bezogenes Erkenntnisinteresse in den Vor-
dergrund stellt. Erst dann hat sie sich endgiiltig von ihren Griindungsva-
tern losgeldst, denen sie ihre Entstehung verdankt.

Dieser programmatische Vorschlag weist offensichtliche Probleme aulf.
Schon 2012 hat ihn Jiirgen Hanneder relativ scharf kritisiert (Hanneder
2012). Er nennt ihn {ibrigens einen , Versuch, die Prasenzbediirfnisse der
Indienforschung zu heilen” (ibid.: 295), als ob wir es bei solchen Bedjirf-
nissen mit einer (schweren?) Krankheit zu tun hitten. Hanneder weist
eine kausale Verbindung zwischen Romantik und Indologie zuriick
(Hanneder 2012: 299):

Es ist schwierig geworden, hier [d.h. im Zusammenhang mit Michaels
These tiber das Erbe der Romantik in der Indologie] zu widersprechen,
nicht weil die Sachlage es nicht erlaubte, sondern weil eine kollektive
Hypnose uns glauben machen will, dass unsere Disziplin nicht von Au-
gust Wilhelm Schlegel, sondern in Wirklichkeit von Herder, Novalis oder
der Heidelberger Romantik begriindet und bestimmt wurde.

Ich sehe hier jedoch weder eine kollektive Hypnose noch eine Dichotomie.
Nattirlich wurde die deutschsprachige Indologie als Wissenschaft und
universitdres Fach von August Wilhelm Schlegel gegriindet, aber dazu,
sich wissenschaftlich mit Indien zu beschiftigen, wurde er vor allem von
seinem Bruder Friedrich motiviert, und zwar speziell durch dessen Buch
Uber die Sprache und Weisheit der Indier, das eine seiner beiden wichtigsten
Inspirationsquellen (siehe unten) darstellte. Und Friedrich Schlegel ver-
dankt wiederum sein Interesse fiir Indien in erheblichem Mafie Herder
usw. Daher sehe ich nicht, wie man die kausale Beziehung zwischen Indo-
logie und Romantik verneinen kénnte; mehr dazu soll unten im Zusam-
menhang mit den Auferungen Griinendahls gesagt werden.

Zuriick zu Michaels Forderung an die Indologie, eine ganzheitliche
Kulturwissenschaft zu begriinden. Hanneder befiirchtet mit Recht, dass
dies die historische Philologie gefdhrden wiirde. So wie Michaels die von
ihm vertretene Ethnoindologie darstellt, beansprucht er mit ihr nicht nur

76



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

eine Erweiterung der Indologie auf das neuzeitliche Stidasien, sondern
einen ,Qualitatssprung”. Weiter hat Hanneder vollig Recht, wenn er
meint, dass die Ethnoindologie de facto zu einem Ausschluss vieler histo-
risch relevanter Texte aus der Forschung fithren wiirde. Das kann auch
nicht anders sein, da nur ein Bruchteil der klassischen indischen Texte
noch gegenwirtige Verwendung findet.

Mir scheint die zeitgendssische Relevanz manchmal auch unwichtig;
man kann sich z.B. dafiir interessieren, wie die sogenannte Neue Logik
(Navya Nyaya), die ab dem 14. Jahrhundert bliihte, in den noch beste-
henden traditionell ausgerichteten Schulen unterrichtet wird, oder sich
mit den in ihr angesprochenen philosophischen Problemen beschiftigen.
Man kann wissen wollen, welche Rolle die klassische Literatur heute
noch spielt, oder auch an den dichterischen Meisterwerken dieser Zeit als
solchen interessiert sein. Man kann untersuchen, wie das Mahabharata
verfilmt wurde, aber auch die epische Literatur in ihrem historischen
Zusammenhang studieren.

Man kann noch weiter in dieser Kritik gehen. Die Ethnoindologie
scheint zumindest in vielen ihrer bisherigen Arbeiten eher den Name
Indoethnologie zu verdienen. Das heifst, es handelt sich an erster Stelle
um ethnologische und religionswissenschaftliche Studien zu zeitgenossi-
schen Phidnomenen mit einem — nicht immer tiefgehenden — indologi-
schen Hintergrund. Es ist {iberhaupt fraglich, ob man diese Art von Wis-
senschaft als Indologie bezeichnen soll, und nicht etwa als moderne Siid-
asienkunde.” Wire es nicht sinnvoll, die Indologie als Fach auf die vor-
moderne Periode Stidasiens einzuschrédnken? Viele deutsche Kollegen
sind wohl dieser Meinung. Ahnliche Probleme kann man iibrigens in
anderen Fachern sehen. Will man z.B. das Studium der Produktion und
Verwendung lateinischer Texte im neuzeitlichen Osteuropa, etwa im
religiosen oder administrativen Kontext, als Teil der klassischen Philolo-
gie betrachten? Das Problem bei der Forderung, Text und Kontext zu
verbinden, ist, dass sie sich nicht nur auf einen Teil der Indologie be-
schrankt, sondern als eine allgemeine Forderung erscheint, und wenn

7 Michaels betrachtet Louis Dumont als Ethnoindologen avant la lettre. Bei die-
sem bildet ein sehr beschrankter Ausschnitt der klassischen Indologie einen
wichtigen Hintergrund fiir seine gegenwartsbezogenen Studien. Er selbst sah
sich aber als Ethnologe und nicht als Indologe; interessanterweise werfen ihm
seine ethnologischen Kollegen vor, dass er sich von der klassischen Indologie
beirren lasse und er deswegen die gegenwaértige soziale Wirklichkeit nicht rich-
tig wahrnehme.

77



Eli Franco

dies der Fall ist, muss oder miisste man sie so verstehen, dass die Indolo-
gie allgemein eine Ethnoindologie oder eine Kulturwissenschaft werden
sollte, wobei die Philologie und die Beschéaftigung mit dem vormodernen
Stidasien derjenigen untergeordnet wére, die sich auf die Moderne rich-
tet. In seiner Replik hat Michaels dies jedoch berichtigt:

Ich habe immer und entschieden die Meinung vertreten, dass ohne die
historisch-philologische Methode und die Dominanz des Sanskrit die In-
dologie ihre Identitdt aufgébe, es aber sehr wohl in bestimmten Bereichen,
etwa in der gegenwartsbezogenen Ritualforschung, weiterer methodischer
Ansitze bedarf.?

Auch im folgenden Punkt revidiert Michaels seine Auflerungen bzw.
verdeutlicht er sie:

Im Schlusssatz meines Artikels spreche ich von einem ,auf die Gegenwart
bezogenen Erkenntnisinteresse’, das die Indologie als eine ,neue, ganzheit-
liche Kulturwissenschaft’ anstreben solle. Das ist in der Tat vielleicht
missverstdndlich. Was ich meinte, ist nicht ein platter Gegenwartsbezug,
den ich angeblich der Indologie anempfehle, sondern mein durch Kuno
Lorenz, Habermas und andere geprégtes Verstandnis von wissenschaftli-
chem Erkenntnisinteresse (nicht zu verwechseln mit Forschungsgegen-
stand) des einzelnen Forschers, das immer in der Gegenwart liegt, auch
wenn die Forschung sich auf die Vergangenheit bezieht.

Aber wenn es so ist, dann erfiillt die Indologie schon seit eh und je Micha-
els” Forderung, denn Philologie ohne Fragestellung(en) ist gar nicht mog-
lich, und jegliche Fragestellung kommt notwendigerweise aus der Gegen-
wart und ist mit einem auf die Gegenwart bezogenen Erkenntnisinteresse
verbunden. Dass Michaels nicht ndher darauf eingeht, erstaunt umso
mehr, als er doch selbst eine gute philologische Ausbildung genossen hat.’

¥ Veroffentlicht in der Internet-Liste des Informationsaustauschs der deutsch-
sprachigen Indologie am 31.5.2015 (,, Indologie-Liste”).

’ Man fragt sich iibrigens, was fiir ein Bild Michaels von der Indologie bzw. der
Sanskrit-Philologie hat. Anderswo (Michaels 2004a: 457) behauptet er, dass
manche Indologen ihr ganzes Leben nur mit der Herausgabe einiger weniger
Texte verbringen: ,Some Indologists, often the better ones, spend their whole
academic life ‘just’ editing a few texts.” Ich bin sicher, dass Michaels alle guten
Indologen der letzten zwei Generationen gut und sogar personlich kennt. Ich

78



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

Es ist tibrigens klar, dass es Michaels nicht so sehr um die Romantik oder
um das Verhiltnis der Indologie zur Romantik geht, sondern darum, die
Ethnoindologie zu fordern. Die Romantik fungiert meines Erachtens le-
diglich als eine Art ,Aufhdnger” fiir diesen Zweck. Dennoch entflammte
genau zu diesem, fir Michaels letztendlich ziemlich unwesentlichen
Punkt, die aktuelle Diskussion.

Den Aufsatz von Hanneder nahm Michaels nicht zur Kenntnis, dafiir
aber die heftige Kritik von Reinhold Griinendahl anldsslich des 32. Deut-
schen Orientalistentags 2013 in Miinster, welche anschlieflend zu einer
heftigen Auseinandersetzung in der ,Indologie-Liste” fiihrte. Grii-
nendahls Vortrag wurde dann im Jahr 2015 in einer iiberarbeiteten Form
in der Zeitschrift der deutschen morgenldndischen Gesellschaft publi-
ziert, sodass man sich einen genauen Eindruck {iber die angesprochenen
Themen verschaffen kann. Diese Publikation hat zu weiteren Auseinan-
dersetzungen in der deutschsprachigen ,Indologie-Liste” gefiihrt. Ver-
mutlich ist das letzte Wort zu diesem Thema noch nicht gesagt worden.

Reinhold Griinendahl gilt, mindestens unter Indologen, als ein ausge-
zeichneter Kenner der Romantik und besonders von Friedrich Schlegel.
Mehrmals hat er ein Buch {iber ihn angekiindigt. Griinendahl geht es
besonders darum, eine kausale Beziehung zwischen der Romantik und
der Indologie zu verneinen." Dies bringt uns nun niher zum Thema
dieser Tagung, ndamlich, der Indologie um 1800. Die These Griinendahls
findet man im ersten Absatz seines Aufsatzes klar formuliert (Grii-
nendahl 2015: 185):

Die These, daf} die ,deutsche Indologie’ ihre Wurzeln in der Romantik habe,
ist seit ihrer Neubelebung durch Raymond Schwabs Renaissance orientale so
oft wiederholt worden, daff man auch als Indologe geneigt sein kénnte, sie
fur bare Miinze zu nehmen, wenn nicht die eigene Erfahrung gegen sie

glaube aber nicht, dass er ein einziges Beispiel eines Indologen nennen koénnte,
der ,nur” Texte edierte, ohne sie durch Studien, methodologische Reflexionen
usw. zu ergianzen bzw. ohne {iber theoretische Probleme nachzudenken. Das
Gleiche gilt tibrigens auch fiir die vorherigen Generationen, fiir die ,besseren”
Indologen auf jeden Fall.

% In diesem Punkt sind Hanneder und Griinendahl gleicher Meinung. Im Gegen-
satz zu Hanneder, der die Indologie mit A.W. Schlegel beginnen lédsst, meint
Griinendahl jedoch, dass diese mit F. Schlegel beginnt und zwar mit dem ,,In-
dienbuch”. Meines Erachtens ist die Auffassung Hanneders die richtige (siehe
unten).

79



Eli Franco

sprache. Denn in der frithen Fachliteratur begegnet dem Indologen kaum
etwas, das man mit Romantik in Verbindung bringen wiirde. Fragt man nun
die Protagonisten dieser These, in welchen indologischen Schriften sich
denn diese romantische Verwurzelung und die vermeintlich daraus er-
wachsene ,Indomanie’ zeige, so wird man durchweg mit Gemeinpldtzen

und Verweisen auf Sekundér- und Tertidrliteratur abgefertigt.

Schon hier liegen gleich vier Probleme. Erstens stellt sich die Frage, wa-
rum man die Wirkung der Romantik auf die Indologie nur in indologi-
schen Schriften suchen sollte. Kénnen nicht auch andere Quellen relevan-
te Information liefern, wie etwa Briefe, Memoiren usw.?

Zweitens ist die Verwendung des pejorativen, von den Romantikern
selbst nicht verwendeten Ausdrucks ,Indomanie” problematisch. In ei-
ner Anmerkung erkldrt Griinendahl, dass dieser Terminus fiir ,implizit
zwanghaftes Interesse an Indien [steht], das meist [pauschal] in emotio-
nalisierende oder psychologisierende Begriffe wie ,Sehnsucht’, ,Leiden-
schaft’ ,Passion’, ,Wahn’ usw. gefafst wird” (ibid.: 185, Anm. 3). Ist diese
Wortwahl Griinendahls nicht schon an sich tendenzios? Wenn man eine
solch extreme Formulierung wéhlt, lauft man nur offene Tiiren ein. Denn
wer will schon heutzutage ernsthaft behaupten, dass die Indologie aus
einem ,zwanghaften Wahn” heraus entstand?"

Drittens scheint Griinendahl vorauszusetzen, dass die Wirkung der
Ursache dhnlich sein soll, und benutzt die angebliche Abwesenheit einer
Ahnlichkeit dazu, eine Kausalitit zu verneinen. Die Wurzeln kénnen
jedoch romantisch sein, ohne dass man dies an den Blittern erkennt. Er
scheint auch zu denken, dass man in den indologischen Schriften direkte
und explizite Referenzen auf die Friihromantik aufzeigen miisste, um die
genannte Kausalitit belegen zu konnen.

Viertens ist es leicht zu zeigen, dass genau in den indologischen
Schriften A.W. Schlegels und denen seines Schiilers und Nachfolgers
Christian Lassen eine gewisse romantische Verwurzelung oder ein sol-
cher Einfluss vorhanden ist, und bei Friedrich Schlegel sowieso. Teilwei-
se kennt Griinendahl die relevante Literatur nicht, teilweise verzerrt er
ihre Aussagen, teilweise verschweigt er sie bewusst.

" McGetchin 2009 spricht von ,Indomania” nicht als eine Ursache, sondern als
eine Wirkung der Indologie (z.B. S. 29); Thomas Trautmann spricht von ,,Bri-
tish Indomania” (zitiert von McGetchin 2009: 33).

80



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

Um die Indologie vor ihrer Beziehung zur Romantik zu , retten”, bedient
sich Griinendahl einer doppelten Strategie. Auf der einen Seite versucht
er, die Romantik vom frithen Interesse an Indien soweit wie moglich zu
trennen. Auf der anderen Seite versucht er, das ,Indienbuch” (wie er
Uber die Sprache und Weisheit der Indier nennt; Schlegel nennt ihn gelegent-
lich das ,Indienwerk”) von der Romantik zu trennen. Vereinfacht gesagt,
wo Romantik, da kein Interesse an Indien, und wo Interesse an Indien, da
keine Romantik. Beide Thesen sind unglaubwiirdig.

Ich will hier jedoch nicht tiber das Indienbild der Romantik dissertie-
ren — Hoffmann 1915 ist hierzu immer noch sehr niitzlich, auch wenn es
Griinendahl nicht geféllt —, sondern mich auf Friedrich Schlegel konzent-
rieren. Dass Indien bei ihm nicht nur eine marginale Rolle spielte, wissen
wir nicht nur aus dem ,Indienbuch”. Griinendahl kennt natiirlich den
beriihmten Brief Schlegels an Tieck vom 15. September 1803, den er auch
selbst zitiert (Griinendahl 2015: 198):

Hier [im Sanskrit] ist eigentlich die Quelle aller Sprachen, aller Gedanken
und Gedichte des menschlichen Geistes; alles, alles stammt aus Indien oh-
ne Ausnahme.

Griinendahl versucht jedoch, die Bedeutung dieses Briefes kasuistisch
abzutun. Der Brief wurde erst 1864 veroffentlicht; er hatte keinen Einfluss
auf seinen Adressaten;'” Voltaire hatte schon dhnliches gesagt;® die Fest-
stellung war nur Ausdruck eines Moments der Euphorie, die bald gerin-
ger werden wiirde. Gleich wie Griinendahl es dreht und wendet, eines
kann er aber nicht verneinen: Zu dieser Zeit war Friedrich Schlegel ein
,Indomane”!

Griinendahl sollte auch wissen, dass diese Euphorie oder ,Indoma-
nie” zur Abfassung des ,Indienbuches” fiihrte, welches wiederum A.W.

12 Griinendahl 2015: 198: ,Man hat in diesem euphorischen Ausruf die Initial-
ziindung fiir die romantische ,Suche nach den Urspriingen in Indien’, den ,Gip-
fel der deutschen Indomanie’ und dergleichen mehr sehen wollen. Dabei wird
meist iibersehen, dafs der Brief erst 1864 zum ersten Mal verodffentlicht wurde.
Seine vermeintlich ,orientalisierende’” Wirkung war an Tieck spurlos vortiber-
gegangen.”

13 Griinendahl 2015: 198: ,Im tibrigen ist der haufig aus dem Zusammenhang gelos-
te Ausruf ,alles, alles stammt aus Indien’ das nur leicht verdnderte Echo einer von
Voltaire {ibernommenen Sentenz [...]* Dass Voltaire ein ganz anderes Bild von
Asien als Schlegel hatte, kommt bei Griinendahl nicht zum Ausdruck.

81



Eli Franco

Schlegel dazu inspirierte, Sanskrit zu lernen, was wiederum zur Begriin-
dung der Indologie als akademisches Fach in Deutschland fiihrte. Wie
kann man dann aber noch behaupten, dass die Indologie ihre Wurzel
nicht in der Romantik hat? Oder genauer, dass die Romantik nicht eine
der Ursachen fiir die Genese der Indologie war? Aufierdem ldsst sich die
,Indomanie” bei Friedrich Schlegel noch vor seiner Ankunft in Paris
diagnostizieren und fand nicht nur in Privatbriefen ihren Ausdruck.

Griinendahl versucht also, kasuistisch die Wirkung von Friedrich
Schlegels Brief an Tieck zu verringern, scheint aber das vorhandene rele-
vante Material nicht ausreichend gekannt zu haben. Einige Monate vor
der Verfassung des Briefes an Tieck erschien ndmlich Friedrich Schlegels
Aufsatz ,Die Reise nach Frankreich” (Schlegel 1803), die eine breite Le-
serschaft genoss und in der seine Fantasien tiber Indien, die er schon seit
einigen Jahren unterhielt (mindestens seit 1800), Ausdruck fanden." Und
darin lesen wir (Schlegel 1803: 32):

Schon das klassische Altertum und die moderne romantische Zeit, die in
mebhr als einem Sinne allerdings einen vollendeten Gegensatz bilden, bieten
uns eine solche europdische Trennung dar, da vieles, was beide fiir die Bil-
dung und Bliite des menschlichen Geistes eigentiimlich Vorztigliches haben,
in Indien zur hochsten Schonheit vereint ist oder in kraftigster Eigentiim-
lichkeit ohne gegenseitige Ausschlieffung dicht nebeneinander besteht.

Und es geht weiter (ibid.):

Um ein Beispiel zu geben was dem Mittelpunkte der innern Kréfte beson-
ders nahe liegt: die geistigste Selbstvernichtung der Christen, und der iip-
pigste wildeste Materialismus in der Religion der Griechen, beide finden
ihr hoheres Urbild im gemeinschaftlichen Vaterlande, in Indien.

Ferner heifst es (ibid.):

Denkt man nach iiber die erhabene Sinnesart, welche dieser wahrhaft uni-
versellen Bildung zum Grunde liegt, und selber gottlich alles Géttliche
ohn” Unterschied in ihrer Unendlichkeit zu umfassen weif3, so wird uns

'* Erst im Laufe der Diskussion in der ,Indologie-Liste” scheint Griinendahl diese
auch von Wilhelm Halbfass (1981: 93) verwendete Schrift zur Kenntnis ge-
nommen zu haben.

82



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

was man in Europa Religion nennt oder auch ehedem genannt hat, kaum
noch diesen Namen zu verdienen scheinen, und man moéchte demjenigen,
der Religion sehen will, raten, er solle, wie man nach Italien geht um die
Kunst zu lernen, eben so zu seinem Zwecke nach Indien reisen, wo er ge-
wifs sein darf, wenigstens noch Bruchstiicke von dem zu finden, wonach

er sich in Europa zuverléssig vergeblich umsehen wiirde.

Doch schon zuvor, im Jahr 1800, erscheint im Athendum die berithmte
Aussage Friedrich Schlegels: ,Im Orient miissen wir das hochste Roman-
tische suchen [...]” (Schlegel 1800: 103f.)."

Weiter zieht Griinendahl in seinem Versuch, die Bedeutung Indiens in
der Romantik zu schmailern, eine klare Grenzlinie zwischen dem roman-
tischen und dem wissenschaftlichen Friedrich Schlegel. Nur letzterer darf
sich ernsthaft fiir Indien interessieren. In diesem Zusammenhang sugge-
riert Griinendahl, dass Schlegels Sanskritstudium in Paris ein Zufall war
(Grinendahl 2015: 197):

Das er [FS] sich entschlof3, nach Paris zu gehen, um Persisch zu lernen, ist
nirgendwo nachgewiesen. Daf8 er hoffte, dort Sanskrit lernen zu kénnen,
ist ausgeschlossen, denn dort gab es zum Zeitpunkt seines Entschlusses

niemanden, bei dem er es hitte lernen konnen.

Die letzte Aussage ist umso gravierender, weil es hier nicht der Fall sein
kann, dass Griinendahl die relevanten Quellen nicht kennt; vielmehr
scheint er sie bewusst zu verschweigen bzw. zu manipulieren. Sicherlich
tibersiedelte Friedrich Schlegel nicht nur, um Sanskrit zu lernen, nach
Paris. Sein Hauptanliegen war, europdische Kunstgeschichte zu studieren
und dabei seine finanzielle Situation zu verbessern. Er hatte jedoch sehr
wohl auch vor, Sanskrit zu lernen, denn dort gab es fiir die damaligen
Verhiltnisse eine ausgezeichnete Sammlung von Sanskrit-Handschriften.
Er konnte zu diesem Zeitpunkt noch nicht wissen, dass Alexander Ha-
milton ihm dabei helfen wiirde; er plante vielmehr, im Eigenstudium

15 Mit ,Orient” meint Friedrich Schlegel vor allem Indien, das ,gemeinschaftli-
che[n] Vaterland” von asiatischen und europaischen Religionen und Philoso-
phien. In diesem Punkt haben Halbfass (1981: 93) und Michaels vollig Recht.
Die Polemik, die Griinendahl gegen sie fiihrt, ist mir unverstindlich. Siehe
auch den dem obigen Zitat vorangehenden Satz (Schlegel 1800: 103): ,Waren
uns nur die Schitze des Orients so zugdnglich wie die des Alterthums! Welche
neue Quelle von Poesie kénnte uns aus Indien flielen [...].”

83



Eli Franco

Sanskrit zu lernen, vermutlich durch Vergleich der Texte der Pariser
Sanskrit-Handschriften mit den wenigen damals vorhandenen Uberset-
zungen, mittels einer , eigne[n] Methode des Divinirens”, wie er es nann-
te. Schlegel scheint dieses Sanskritstudium begonnen zu haben, kurz
bevor er Hamilton kennenlernte. Dies geht klar aus einem Brief an seinen
Bruder hervor, den Griinendahl sehr wohl kennt und auf den er verweist,
aber dessen Inhalt er verschweigt (Griinendahl 2015: 198). Der Brief vom
15. Mai 1803 wird sowohl von Rocher (1968: 45) als auch von Windisch
(1917: 571.) zitiert:

Sonst ist mirs aber vortrefflich ergangen. Denn vieles, vieles hab’ ich er-
lernt. Nicht nur im Persischen Fortschritte gemacht, sondern endlich ist
auch das grofie Ziel'® erreicht, daB ich des Samskrit gewifs bin. [...]
Ungeheure Anstrengung hat es erfordert, da eine grofle Complication und
eine eigne Methode des Divinirens und der Miihe; da ich die Elemente
ohne Elementar-Biicher erlernen muf3te.

Und was sagt Griinendahl dazu (2015: 197):

Daf3 er hoffte, dort Sanskrit lernen zu koénnen, ist ausgeschlossen, denn
dort gab es zum Zeitpunkt seines Entschlusses niemanden, bei dem er es
hitte lernen konnen. [...] Wie Friedrich dem Bruder am 15. Mai 1803
schrieb, fand er dort nicht einmal , Elementar-Biicher”, die ihm beim Er-
lernen des Sanskrit hétten helfen konnen.

Griinendahl scheint auch zu ignorieren, dass Schlegel schon am 16. Sep-
tember 1802, also sicherlich, bevor er Alexander Hamilton kennenlernte,'”
und moglicherweise sogar schon, bevor Hamilton nach Paris kam," an

'6 Schon diese Formulierung zeigt, dass das Sanskritstudium schon lange vorher
geplant war. In dem gegenstdndlichen Brief erwdhnt Schlegel Hamilton und
sagt, dass er ihm , mit Rath wenigstens zu Hiilfe kam”. Dies impliziert, dass er
Schlegel zu diesem Zeitpunkt noch keinen Unterricht gab. Es ist auch klar, dass
Schlegels Entschluss, Sanskrit zu lernen, nicht von diesem gelegentlichen
,Rath” abhédngig gewesen sein konnte.

7 Hamiltons Name wird von Schlegel zum ersten Mal in dem oben zitierten Brief
vom 15.5.1803 erwédhnt. Auch in einem Brief vom 15.1.1803, in dem Schlegel
schreibt: ,[...] aber das Sanskrit werde ich erst im Friihjahr anfangen kénnen”
(zitiert nach Rocher 1968: 45), wird Hamilton noch nicht erwahnt.

18 Rocher 1968: 34: , The exact date of Hamilton’s departure to France is unknown,

84



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

seinen Bruder August Wilhelm schreibt: ,[...] so denke ich Samskrit zu
lernen, und wenn es dazu noétig ist, auch Persisch” (zitiert nach Oppen-
berg 1965: 110).

Griinendahls Taktik, die hier eindeutig zeigt, dass es ihm nicht um ei-
ne wissenschaftliche Untersuchung geht, sondern um Polemik, ist klar:
Wenn das ,Indienbuch” nicht romantisch, sondern wissenschaftlich ist,
muss man, um die Verbindung zwischen Indologie und Romantik zu
etablieren, tiber das Buch hinaus auf andere Quellen zuriickgreifen. Das
heifit, wenn das wichtigste Glied in der Beweiskette entfdllt, wird die
Kausalverbindung nur schwer nachweisbar. Aber was ist mit dem , Indi-
enbuch” selbst? Ist es nicht ein Produkt der Romantik? Entstammt es
nicht einer Euphorie und , Indomanie”?

Nein, wiirde Griinendahl sagen, denn , [d]as Indienbuch markiert den
Punkt, an dem F. Schlegels romantisch-universalpoetisches Interesse am
Orient in eine wissenschaftliche Beschéftigung mit Indien tibergegangen
ist.” (Grinendahl 2015: 201). Schreiten wir also zum ,Indienbuch” fort.
Wenn ich Griinendahl richtig verstehe, ist es wissenschaftlich, weil es auf
im Original gelesenen Sanskrittexten basiert (ibid.: 200f.):

Die Altertumskunde versteht und praktiziert er [Schlegel], wie schon F.
Majer, nach einer historisch-kritischen Methode, nur jetzt auf der Basis der
Originaltexte.

[...]

So bleibt der bedeutendste Fortschritt des Indienbuchs in philologischer
Hinsicht, daf$ es direkt aus den Quellen schopft [...].

Das kann nur jemand sagen, der das Buch lediglich fliichtig gelesen hat.
Wenn Griinendahl ernsthaft meint, dass Friedrich Schlegel die Sanskrit-
texte, die er in seinem Buch referiert, im Original gelesen hatte, so tduscht
er sich sicher."” Wieviel Sanskrit Schlegel konnte, ist nicht ganz klar, aber
viel diirfte es nicht gewesen sein. Mit Hamilton studierte er wahrschein-

but it certainly took place after May 1802 and before April 1803.”

9 Diese Position ist so unhaltbar, dass es schon fast peinlich ist, sie zu widerle-
gen. Aus welchen Originalquellen kénnte Schlegel denn geschopft haben, wenn
er z.B. behauptet: ,,Auch in den Veda’s werden Menschenopfer fiir die Gottin
Kali angeordnet” (Schlegel 1975: 227)? Oder wie kann er sich auf eine Original-
quelle beziehen, wenn er sagt, dass ,die Verehrung des Vishnu in den Veda’s
eine grofie Stelle einnimmt” (ibid.: 235)?

85



Eli Franco

lich weniger als ein Jahr.”’ Es ist iiberraschend, dass der Indologe Grii-
nendahl sich bei der Beurteilung von Schlegels wissenschaftlicher Leis-
tung auf den Germanisten und Literaturwissenschaftler Ernst Behler
stiitzt (Griinendahl 2015, Anm. 54). Jeder Indologe, der den indologi-
schen Teil des ,Indienbuches” liest, sieht sofort, dass die Schlegelschen
Auflerungen — abgesehen von denen, die sich auf das erste Kapitel der
Manusmyti beziehen® — nur einen sehr vagen Bezug zu den Sanskrittexten
aufweisen.”” Dass Friedrich Schlegel nur sehr geringe Sanskritkenntnisse
besaf3, wird allgemein angenommen. Ernst Windisch z.B. stellt fest (Win-
disch 1917: 58):

Eine griindliche Kenntnis des Sanskrit hat Fr. Schlegel nicht besessen, wie

auch vielfach aus seiner Schreibweise der Sanskritworter hervorgeht [ .. 17

2 Brief an Carl von Raumer vom 25. Juli 1806 (zitiert in Zachar 2008-2009: 76):
»[...] wenn ich nicht so gliicklich gewesen die Bekanntschaft und Freundschaft
des Herrn Alexander Hamilton zu erwerben, der mich von Ostern 1803—-Ostern
1804 mit seinem miindlichen Unterricht beschenkt hat.” Siehe auch Rocher
1968: 45. Der genaue Beginn des Studiums bei Hamilton ist nicht bekannt. Am
15. Mai 1803 schreibt Friedrich Schlegel, dass Hamilton ihm , mit Rath wenigs-
tens zu Hiilfe kam.” Am 14. August schreibt er dann, dass er tiglich ein bis
zwei Stunden mit Hamilton ein Sanskrit-Lexikon durcharbeite. Ende April 1804
fuhr Schlegel nach KoIn und als er im November des gleichen Jahres nach Paris
zurtickkam, war er krank und seine Begeisterung fiir Sanskrit und Indien schon
geringer geworden. Auch aus dem Vorwort des ,Indienbuches” wissen wir,
dass er ab 1805 nicht mehr mit Hamilton studierte. Im Jahr 1806 kennt er nicht
einmal mehr Hamiltons Adresse.

' Vgl. dazu jedoch Oppenberg 1965: 108f.: ,Als Grund fiir diese Auslassungen

und weniger umfangreiche (von einem Vers oder zweien) muff wohl der Um-

stand angesehen werden, daf8 Fr. Schlegel beabsichtigte, in erster Linie diejeni-
gen Teile der indischen Kosmogonie vorzustellen, die mit der in Europa be-
kannten mosaischen Urkunde am ehesten Gemeinsamkeiten aufwiesen, unter

Umgehung aller fiir die indische Mythologe charakteristischen Details.”

Ich mochte hier den Beitrag Schlegels zur historischen Sprachwissenschaft (Teil

I des , Indienbuches”) nicht schmélern. Der indologische Teil (Teil II) ist jedoch

alles andere als wissenschaftlich. Teil III hat mit den indischen Texten so gut

22

wie nichts mehr zu tun.

B Dazu ist zu sagen, dass die untibliche Schreibweise — z.B. erscheinen die kurzen
a-Vokale meistens als o und werden gelegentlich am Ende des Wortes ausge-
lassen — wahrscheinlich auf Hamiltons Aussprache des Sanskrit zurtickgeht.

86



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

Man kann hinzuftigen, dass Schlegel nie einen Sanskrittext {ibersetzt hat,
der nicht zuvor ins Englische iibersetzt worden wére.*

Es geht hier jedoch nicht nur um die Sanskritkenntnisse, sondern auch
um Friedrich Schlegels Darstellung des Materials. Dass diese Darstellung
alles andere als wissenschaftlich ist, wussten schon seine Zeitgenossen,
und auch solche, die nicht Indologen waren, allen voran Goethe und
Heine. Michel Bréal bringt dies in seiner Einfiihrung zu Bopps , Gram-
maire comparée” auf den Punkt (Bréal 1866: XII):

Frédéric Schlegel, comme les autres, puisait sa science dans les Mémoires
de la Société de Calcutta: il adaptait les faits qu’il apprenait a une chrono-

logie de son invention et a une philosophie de I'histoire arrangée

d’avance.”

Dieser hatte die Sprache in Kalkutta erlernt und die Sanskritworte daher wohl
wie seine bengalischen Lehrer ausgesprochen.

*Im Falle des Ramayana jedoch scheint er die Ubersetzung von Carey und Mar-
shman (1806) nicht gekannt zu haben (vgl. Oppenberg 1965: 91ff.). Ich gehe da-
von aus, dass er die Ramayana-Strophen nicht ohne die Hilfe Hamiltons hétte
ubersetzen konnen.

% Das , Indienbuch” weist zwei verschiedene Periodisierungen auf, von denen
keine in Jahreszahlen oder anderen Zeitbestimmungen verankert ist. Die erste
betrifft ,,das Ganze der indischen Literatur” (Schlegel 1975: 251) und unterteilt
diese in vier Epochen (ich behalte im Folgenden die Schlegelsche Schreibweise
bei): 1) die Veda’s und das sich daran anschlielende Gesetzbuch Monu'’s, 2)
,fast alle philosophische Systeme”, der [sic] Ramayon, Mohabharot und man-
che Puranas in fritheren Formen, 3) die Vyaso zugeschriebenen Werke wie die
achtzehn Puranas, Mohabharot und Vedanto-Philosophie, 4) , Kalidas und an-
dere[n] Dichter”. Bréal bezieht sich jedoch mit seiner Einschdtzung wahrschein-
lich auf die ,Epochen der orientalischen Denkart”, d.h. die philosophisch-
religiosen (oder mythologischen, wie Schlegel sie nennt) Perioden. Diese Epo-
chen sind durch die folgenden Vorstellungen und Lehren gekennzeichnet: 1)
Das System der Seelenwanderung und Emanation, die aufgrund des ersten
Kapitels der Manusmyrti auf ziemlich verzerrte Art und Weise dargestellt wer-
den (vgl. dazu auch Oppenberg 1965: 108f., mit Einzelheiten auf S. 98ff.). 2) Fa-
talismus, der Schlegel zufolge aber schon in den éltesten Quellen erscheint und
vielleicht zur ersten Epoche gehort. Diese Lehre wird mit der Astrologie und
dem ,,wilden Naturdienst” assoziiert. Auch die Sekten der Paschandisten und
Shoktisten sowie das atheistische System ,Charval” (S. 219), womit Schlegel
wabhrscheinlich die Carvakas meint, gehoren hierher. 3) Die Lehre von zwei
Prinzipien, ndmlich dem Gutem und dem Bosen, die auf Grund von Uberset-

87



Eli Franco

Noch schoner wird die Situation von Heinrich Heine in der ,Romanti-
schen Schule” (1836) charakterisiert (Heine 1893: 270):

Friedrich Schlegel tibersieht hier die ganze Literatur von einem hohen
Standpunkte aus, aber dieser hohe Standpunkt ist doch immer der Glo-
ckenturm einer katholischen Kirche. Und bei allem, was Schlegel sagt, hort
man diese Glocken lduten; manchmal hort man sogar die Turmraben
krichzen, die ihn umflattern.?

zungen unbenannter zoroastrischer Quellen dargestellt wird. Schlegel nimmt
an, dass diese Lehre, wie die ganze asiatische Philosophie, in Indien entstanden
ist, obwohl er in diesem einen Fall eine Ausnahme von der Regel fiir moglich
halt. Er ist sich sicher (,,hochste Wahrscheinlichkeit”), dass die Lehre in den in-
dischen Quellen zu finden ist, auch wenn er zugibt, dass er nicht weif3, wo (S.
237): ,,0b die Nyayo Philosophie, nebst der Mimanso die &lteste, solche Grundsit-
ze des Dualismus enthalte; ob die beiden Systeme des Madhwo und Ramanujo, in
welche die Anhédnger des Vishnu sich teilen, und welche beide in den Vedanto-
schriften bestritten werden, dahin gehoren, wird die Zukunft lehren, und auch
die Frage entscheiden, ob Zerdusht [=Zoroaster] indische Lehren und Vorstel-
lungsarten benutzt hat, oder ob vielleicht der umgekehrte Fall stattfindet. Da so
vieles von Indien ausgegangen ist, konnte nicht auch einiges wieder dahin zu-
rtickgeflossen sein?” So viel zur Wissenschaftlichkeit und Verwendung der ,Ori-
ginalquellen”. 4) Pantheismus, der als System der reinen Vernunft betrachtet
wird (S. 243): , Der Pantheismus ist das System der reinen Vernunft, und insofern
macht er schon den Ubergang von der orientalischen Philosophie zur europi-
schen.” Ferner wird von Schlegel der Pantheismus ausgerechnet mit dem Bud-
dhismus in Verbindung gebracht (S. 243): ,[die Lehre], daf8 Alles Nichts sei, wo-
hin die Lehre, daf8 Alles Eins sei, so natiirlich fiihrt.” Uberhaupt scheint er Pan-
theismus mit Monismus gleichzusetzen (S. 243): ,Ist einmal diese grole Entde-
ckung gemacht, diese alles umfassende, alles vernichtende, und doch so leichte
Wissenschaft und Vernunft-Weisheit, daf8 Alles Eins sei, gefunden, so bedarf es
weiter keines Suchens und Forschens; alles was andre auf andren Wegen wissen
oder glauben, ist nur Irrtum, Tauschung und Verstandesschwéche, so wie alle
Veranderung und alles Leben ein leerer Schein.” Ferner findet Schlegel den Pan-
theismus im I Ching (S. 245): ,,Ein dlteres und ganz reines System des Pantheis-
mus ist in der merkwiirdigen Zahlenphilosophie der Chinesen enthalten, so wie
dieselbe in dem alten Y-king, dem Buche von der Einheit, vorgetragen wird.”
Und von dort ist der folgende Sprung leicht (S. 247): ,Hat es mit der indischen
Sankhyo oder Zahlenphilosophie des Kopilo vielleicht die gleiche Bewandtnis
[wie mit dem System von Ying und Yang?]?”

% Dies hat Heine aber nicht daran gehindert, die poetische Qualitét der Schlegel-
schen Ubersetzungen zu schitzen (Heine 1893: 270): ,Er [FS] wurde fir

88



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

Aber noch friiher, gleich nach dem Erscheinen des Buches, stellte Goethe
im Wesentlichen das Gleiche fest, wie Hoffmann berichtet (Hoffmann
1915: 771.):

Als Goethe sie [d.h. die Schrift ,Uber die Sprache und Weisheit der In-
dier”] gelesen, urteilte er {iber ihren Verfasser: ,Man kann dieses Biichlein
[...] fir eine Deklaration seines Uebertritts zur alleinseligmachenden Kir-

che ansehen.””

Wie manche Passagen, besonders im dritten Teil des Buches, , Historische
Ideen”, zeigen, war Goethes Urteil keineswegs tibertrieben, fiihrt Fried-
rich Schlegel doch z.B. Folgendes aus (Schlegel 1975: 299 & 301):

[...] man miifite denn die Lehre von dem unmittelbaren, nidhern und be-
sondern Verhiltnis mit der Vorsehung, in welches der Mensch durch den
Glauben treten kann und in der Kirche wirklich tritt, die Hauptlehre des
Christentums, so ganz verkennen, dafy man sie mit jenem Irrtum verwech-
selte, der den Vorwurf der angeblichen jiidischen Beschréanktheit des alten
Testaments begriinden soll.

[...]

Spuren der Wahrheit, einzelne Spuren gottlicher Wahrheit finden sich
tiberall, besonders in den &dltesten orientalischen Systemen; den Zusam-
menhang des Ganzen aber und die sichere Absonderung des beigemisch-
ten Irrtums wird wohl niemand finden, aufSer durch das Christentum,

Deutschland, was William Jones fiir England war. In der genialsten Weise hatte
er das Sanskrit erlernt, und die wenigen Bruchstiicke, die er in jenem Buche
mitteilt, sind meisterhaft tibersetzt.”

* Hoffmann ftigt hinzu (1915: 78): ,Also: statt der neuen Religion, die sein Seh-
nen war, Verzicht und Zuflucht zum Katholizismus. Es ist wirklich so: das
Biichlein, welches der Indologie die Bahn eroffnete, ist ein Werk der Enttdu-
schung.” Auch in einer wohlwollenden Beurteilung wie derjenigen Hermann
Oldenbergs kommt die phantasievolle Arbeitsweise von Schlegel klar zum
Ausdruck (Oldenberg 1886: 390): ,,Schlegel schuf aus dem, was ihm von der in-
dischen Poesie und Spekulation bekannt war, und aus seinen eigenen Ideen
tber die Gesetze und Ziele menschlicher Geistesarbeit ein mit warmer und
phantasievoller Beredsamkeit entworfenes Bild Indiens als ein Land erhabener
Urweisheit: die indischen Religionen und die indische Poesie schildert er als
prangend in einer Fiille der Kraft und des Lichtes, gegen welche auch die
hochste Philosophie und Dichtung der Griechen nur ein schwacher Funke ist.”

89



Eli Franco

welches allein Aufschlufd gibt tiber die Wahrheit und Erkenntnis, die ho-

her ist, als alles Wissen und Wihnen der Vernunft.

Im Gegensatz zu den ,indologischen” Untersuchungen im zweiten und
dritten Teil des Indienbuches leistete Friedrich Schlegel im ersten Teil des
,Indienbuchs” einen wichtigen Beitrag zur vergleichenden und histori-
schen bzw. indogermanischen Sprachwissenschaft. In seiner meisterhaf-
ten Einleitung zu einem Nachdruck des Buches im Jahr 1977 fasst Sebas-
tiano Timpanaro diese Leistung zusammen (Timpanaro 1977: XXXIV):

In any case, whether they [d.h. language comparisons in the 18th century]
stressed one or the other aspect of language phenomena, all the cited di-
rections of comparative grammar coincided in NOT proposing a genealog-
ical-reconstructive goal. Meanwhile, whatever efforts at genealogical
comparison there actually were by the end of the 17th century they were,
with rare exception, confined to the lexical field. The novelty introduced
by Friedrich Schlegel consisted in his giving the term and concept ‘com-
parative grammar’ a new value; it was he who brought it into the field of
genealogical comparison and showed how powerful it could be in ascer-
taining the common origin of different languages.

Wie Timpanaro ausfiihrt (ibid.: XX), entdeckte — oder wiederentdeckte —
Schlegel den morphologischen Vergleich und war der erste, der ihn an-
wandte, um die Einheitlichkeit der indogermanischen Sprachen zu bewei-
sen. Die Wortbeugung erfasste er als eine linguistische Vegetation. So wie
der Stamm, die Zweige und die Blitter aus der Wurzel entstehen, so sind
die nominalen und verbalen Formen Ausdruck der linguistischen Wurzel.
Die Hypostasierung der Wurzel war fiir Schlegel jedoch nicht nur eine
Metapher. Beugung und Agglutination waren fiir ihn zwei grundsatzlich
verschiedene Mittel des Ausdrucks linguistischer Relationen. Nur die ers-
tere war fiir ihn lebendig und organisch, die letztere hingegen eine mecha-
nische Agglomeration von Atomen. Darum sah er nur Sanskrit und die
von ihm abgeleiteten Sprachen®als lebendige Organismen an. Nur diese
Sprachen haben einen geistigen oder gottlichen Ursprung; die anderen
haben einen tierischen Ursprung. Timpanaro ist sich jedoch vollkommen
im Klaren tiber die Implikationen der Schlegelschen Analyse (ibid.: XXXIV):

% Schlegel fiel zum alten Irrtum zuriick, dass eine existierende Sprache die Mut-
ter aller anderen wire.

90



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

With Schlegel too typological comparison degenerates into axiological com-
parison; Schlegel makes the difference between the two groups one of value,
and his evaluation is more extreme than any ever known before him for, as
we have seen, he rates the one group as ‘divine’, the other as ‘feral’. General
Grammar exists no more, since there is nothing in common between the two
types of language. He denies the Rationalist and anti-historical aspect of
‘General Grammar’, but at the price of a kind of Manichaean, potentially
racist, mysticism which splits the human species in two.

Schlegels Einfluss und seine reaktiondren Implikationen sind in einer
ganzen Reihe von linguistischen Studien des 19. Jahrhunderts sichtbar,
mindestens bis hin zu Schleicher.

Das , Indienbuch”, zumindest in seinem indologischen und geschicht-
lichen Teil, ist also unwissenschaftlich und sowohl romantisch als auch
katholisch in seiner Perspektive; diese beiden Perspektiven miissen ja
nicht in Widerspruch zueinander stehen und, wie wir von Heine wissen,
auch nicht zum deutschen Nationalismus. Genau aus diesem Grund gilt
nicht Friedrich Wilhelm, sondern August Wilhelm als der Begriinder der
deutschen oder deutschsprachigen Indologie.

Warum Griinendahl die ganz und gar nicht {iberzeugende Auffas-
sung von einer Wissenschaftlichkeit des ,Indienbuches” vertritt, ist vollig
klar (Grinendahl 2015: 201):

Wollte man die vielbeschworene These von den ,romantischen Wurzeln
der Indologie’ erhirten, so miifste man nachweisen, daf$ die (spatere) Indo-
logie in einem Briickenschlag tiber das Indienbuch hinweg auf F. Schlegels
frithromantische Universalpoesie zurtickgreift, in der ,Indien’ und der
Orient noch eine andere Bedeutung fiir ihn hatten. Fiir einen solchen Brii-
ckenschlag kenne ich in der indologischen Fachliteratur des 19. Jahrhun-
derts kein Beispiel. [Hervorhebung im Original]

Ganz speziell verneint Griinendahl den Einfluss der Romantik auch auf
August Wilhelm Schlegel und seinen Schiiler und Nachfolger Christian
Lassen (ibid.: 192):

Erst als 48jahriger beginnt er Anfang 1815 in Paris mit dem Studium des

Sanskrit, und zwar bei Franz Bopp, dem denkbar ungeeignetsten Zeugen

91



Eli Franco

fiir die These von den ,romantischen Wurzeln’ der Indologie.29 Diese Fest-
stellung gilt im tibrigen nicht minder fiir August Wilhelms Schiiler und
Nachfolger, Christian Lassen, von den spdteren akademischen Vertretern
der Indologie ganz zu schweigen.

Man konnte sich nattirlich fragen, wieviel von den Tausenden und Aber-
tausenden Seiten von Fachliteratur des 19. Jahrhunderts, oder auch nur des
beachtlichen Schriftenkorpus von August Wilhelm Schlegel und Christian
Lassen Griinendahl gelesen hat. Seine Behauptung ist sehr leicht zu wider-
legen (vgl. z.B. Windisch 1917: 82 & 156). Stattdessen mochte ich lieber auf
die Frage der ,orientalischen Renaissance” eingehen.

Wir haben gesehen, dass Griinendahl sich auch gegen die Idee der so-
genannten orientalischen Renaissance stellt. Schon im Summary seines
Aufsatzes heifst es (Griinendahl 2015: 185):

The same [d.h. an intricate fabric of misinterpretation and distortion] ap-
plies, mutatis mutandis, to the notion of an ‘Oriental Renaissance’, argua-
bly the most problematic misconception in the field, considering its “post-
orientalist’ legacy.

Warum er so vehement gegen diese Idee argumentiert, wird im vorlie-
genden Kontext teilweise klar: um die romantischen Wurzeln der Indo-
logie zu verneinen. Ob weitere Griinde dahinter stecken, vermag ich
nicht zu sagen. Wie dem auch sei, wir miissen hier zwei Fragen unter-
scheiden, die Griinendahl nicht sauber auseinander hilt. 1) Gab es eine
,orientalische Renaissance”, wie z.B. Raymond Schwab und andere be-

» Es ist nicht ganz klar, ob Griinendahl hier behaupten will, dass die Wurzeln der
Indologie in der vergleichenden Sprachwissenschaft liegen. Sein Hauptanliegen
ist bis jetzt negativ: die romantischen Wurzeln zu verneinen. Dabei tibersieht
er, dass August Wilhelm Schlegel selbst nicht etwa Bopp, sondern zwei Biicher
nennt, die ihn inspiriert haben, Sanskrit zu lernen, und ihn zum Studium der
Indologie bewegt haben (Indische Bibliothek II 376ff., zit. auch von Windisch
1917: 75): ,[...] frither anfangen, syntaktisch unvollstindig lange bevor die erste
Ausgabe Threr Schrift tiber Indien erschien, hauptséchlich aus zwei Biichern
dieselben Belehrungen geschopft, die selben Uberzeugungen gefasst hatte, wel-
che nachher mein Bewerbungsgrund wurden, sobald sich die Gelegenheit dar-
bot, das Sanskrit zu erlernen.” Das eine ist William Robertsons , Historische
Untersuchung tiber die Kenntnisse der Alten von Indien [...]” von 1791, deut-
sche Ubersetzung von Georg Forster 1792. Das zweite ist das , Indienbuch”.

92



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

haupten? 2) Dachten die Romantiker, insbesondere Friedrich Schlegel,
dass es eine ,orientalische Renaissance” geben wiirde? Griinendahl be-
antwortet beide Fragen mit ,nein”. Er widmet im Rahmen seiner Bespre-
chung des ,Indienbuches” dem ,Verhiltnis zu Renaissance” einen gan-
zen Abschnitt (Grinendahl 2015: 202-206) und berichtet, dass zu dieser
Zeit die Vorstellung der Renaissance als einer Epoche zwischen Mittelal-
ter und Neuzeit noch unbekannt war. Er zitiert aus dem ,epochalen”
Buch von Jakob Burkhardt (ibid.: 202):

Eine Eigentiimlichkeit hoherer Kulturen ist ihre Fahigkeit zu Renais-
sancen. Entweder ein und dasselbe oder ein spiter gekommenes Volk
nimmt mit einer Art von Erbrecht oder mit dem Recht der Bewunderung

eine vergangene Kultur teilweise zu der seinigen an.

Es ist merkwiirdig, dass Griinendahl hier auf diese Definition verweist
und nicht versucht, die Definitionen oder das Verstidndnis von ,Renais-
sance” bei Edgar Quinet oder Schwab zu besprechen. Was in Burkhardts
Definition auffallt, ist, dass das Subjekt des Annehmens der vergangenen
Kultur ein Volk ist. Fiir Schwab hingegen ist die ,orientalische Renais-
sance” als ,allgemeine Bewegung” natiirlich nicht ein volkstiimliches,
sondern intellektuelles und elitdres Phianomen. Das Gleiche kann man
auch tiber die eigentliche Renaissance behaupten: Es ist fragwiirdig, in-
wiefern diese Bewegung im 14., 15. und 16. Jahrhundert von einem
»Volk” getragen wurde. Dass Griinendahl ausgerechnet Burkhardts De-
finition aufgreift, konnte man damit erkldren, dass es unter ihrer Voraus-
setzung schwieriger wird, eine ,orientalische Renaissance” nachzuwei-
sen. Griinendahl fahrt fort (ibid.):

In Bezug auf ,Indien’ ist dergleichen jedoch bei den Schlegels ebensowenig
nachweisbar wie bei anderen Romantikern, von (spéteren) Indologen ganz
zu schweigen.

Zunichst muss man daran erinnern, dass Schwab von einer ,orientali-
schen Renaissance” spricht, nicht von einer indischen. Aber einmal da-
von abgesehen: Was soll Griinendahls Feststellung letztendlich heifsen?
Wenn es bei einer Renaissance um ein ganzes Volk geht, wie kann sie bei
einem individuellen Indologen nachweisbar sein? Wenn es aber um ei-
nen individuellen ,spéteren Indologen” geht, ist sie sicher nachweisbar.
Ich gehe davon aus, dass es sehr wohl Indologen gab, die die indische

93



Eli Franco

Kultur sehr bewunderten.” Und wenn man sich lebenslang mit verschie-
denen Aspekten der indischen Kultur beschéftigt, wieso ist sie dann nicht
Teil der eigenen Kultur?

Weiter fasst Schwab die renaissance orientale als eine ,allgemeine Be-
wegung” auf. Dazu sagt Griinendahl mit typischer Selbstsicherheit: , Die
hier unterstellte ,allgemeine kulturelle Bewegung’ durch indische Stu-
dien hat es schlichtweg nicht gegeben” (Griinendahl 2015: 204).

Wieder verzerrt Griinendahl hier seine Quellen. Schwab spricht ndm-
lich nicht von einer kulturellen allgemeinen Bewegung, sondern nur von
einer ,allgemeinen Bewegung” (Schwab 1950: 80: ,un mouvement
général”). Das Wort ,kulturell” bzw. cultural erscheint lediglich in der
englischen Ubersetzung des Buches. Dies ist eigentlich amiisant, denn
nur eine Seite zuvor kritisiert Griinendahl den ungenauen und , effektha-
schenden” Titel der englischen Ubersetzung, auf die er sich hier verlasst
(Griinendahl 2015: 203, Anm. 60). Aber zur Sache: Schwab fiihrt im ersten
Kapitel seines Buches eine Anzahl von Zitaten aus Quellen des 19. Jahr-
hunderts an, welche von einer zu jener Zeit existierenden ,renaissance
orientale” sprechen. Statt zu untersuchen, was damit genau gemeint sein
konnte, z.B. ob es eine ,orientalische Renaissance” gab, aber nicht so, wie
Schwab sie sich vorstellte, verneint Griinendahl das Ganze einfach pau-
schal. Man erinnert sich an den alten Witz iiber den Mann, der zum ers-
ten Mal im Zoo ein Nilpferd sieht und sagt: , Ein solches Tier gibt es be-
stimmt nicht.”

Wir miissen also die Frage stellen, was Schwab mit ,allgemein” und
~Bewegung” meint. Der erste Teil dieser Frage ist dabei leichter zu be-
antworten als der zweite. Mit ,,allgemein” meint er sicher keine volkische
Massenbewegung, wie Griinendahl vielleicht versteht. Soweit ich sehen
kann, meint er damit ,nicht spezifisch”; fiir Schwab bedeutet ,la renais-
sance orientale” an erster Stelle das Florieren von wissenschaftlichen
Studien zu 6stlichen Kulturen, d.h. zur Tiirkei und zur arabischen Welt
iiber den Iran und Indien bis hin nach China und Japan, und dariiber
hinaus auch das Resultat dieser Studien, ndmlich ihre Aufnahme durch
fiihrende Schriftsteller, Dichter, Philosophen, Historiker, Musiker usw.

30 Oder mindestens gewisse Teile von ihr; siehe z.B. Oldenberg 1907: 644: ,Den
Reiz, welcher der Indologie innewohnt, empfinden wir anders als man ihn vor
achtzig Jahren, in den Tagen Bopps und der Schlegel, empfand. Aber fiir den,
der ihn zu wiirdigen weif, ist dieser Reiz nicht geringer geworden.”

94



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

Jeder, der Schwabs Buch gelesen hat, wird es so verstehen.* Fiir Schwab
ist also die ,Bewegung” an erster Stelle eine Dynamik im wissenschaftli-
chen Umfeld. Nur wenn man die Begegnung dieser ,Bewegung” mit
weiteren geistigen und kiinstlerischen Kréaften Europas und ihren Ein-
fluss auf sie betrachtet — Schwab behandelt diese gegen Ende des Buches
im fiinften Teil mit dem Titel , L‘érudition rencontre la création” — kann
man sie auch als , kulturelle Bewegung” bezeichnen.

Ob man es will oder nicht, “Orient” war im 19. Jahrhundert, und auch
noch zu Anfang des 20. Jahrhunderts, ein fester Begriff und eine wissen-
schaftliche Kategorie, und die Orientalisten verstanden sich mehrheitlich
zumindest in einem lockeren Sinn als eine Gruppe. Ferner tibernahmen die
Orientalisten die gemeinsame Aufgabe, zu der sich viele berufen fiihlten,
die jeweilige orientalische Kultur allgemein bekannt zu machen und sie in
ihren unterschiedlichen Aspekten in die europédische Kultur zu integrieren,
was sie auch mit einem gewissen Erfolg taten; man erinnere sich nur an
Goethes , Diwan”, Schopenhauers Rezeption der Upanishaden, Nietzsches
,Zarathustra”, Wagners ,Die Sieger” und , Parsifal”, Schuberts leider nur
fragmentarisch erhaltene , Sacontala” usw. Es ist also durchaus nicht ab-
wegig, von einer allgemeinen Bewegung zu sprechen.

Gehen wir nun zu der zweiten oben gestellten Frage weiter. Dachte
Friedrich Schlegel, dass es eine orientalische Renaissance geben wiirde?
Er dufert sich im ,Indienbuch” an drei Stellen® zu diesem Thema.
Schauen wir uns zunéchst die wichtigste Stelle an (Schlegel 1975: 111):

3155 z.B. auch Suzannne Marchand, obwohl sie mit Recht Schwabs Periodisie-
rung kritisiert (vgl. Marchand 2009: 53). Schwab meinte, die orientalische Re-
naissance hétte sich am Ende des neoklassischen Zeitalters ereignet, so wie die
klassische Renaissance das Ende des Mittelalters kennzeichnet. Marchand ver-
weist ferner auf das Florieren von Studien zum griechischen Altertum in der
zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts. Vgl. auch S. 158, wo sie in diesem Sinne
von einer zweiten orientalischen Renaissance zwischen ca. 1871 und 1900
spricht.

32 zusitzlich zur zitierten Stelle aus dem Vorwort wire noch eine weitere Stelle
anzufiihren (Schlegel 1975: 309): ,,Mochte doch tiberhaupt das indische Studi-
um dazu beitragen, uns zu der groflern Art und Ansicht der vortrefflichen
Minner zuriickzufiihren, welche im fiinfzehnten und sechszehnten Jahrhun-
dert das griechische und das orientalische Studium zuerst gestiftet haben, da
man noch nicht glaubte, daf blofie Sprachkenntnifs Anspruch auf den Nahmen
eines Gelehrten gebe und fast keiner unter jenen genannt werden kann, bei
dem nicht seltne Sprachkenntnif$ mit der Fiille historischer Kenntnisse und mit

95



Eli Franco

Und warum sollte es nicht [d.h. das indische Studium zu Verdnderung
und Verjiingung der Welt fiihren]*? Auch jene fiir die Wissenschaften so
ruhmvollen Zeiten der Medicder waren unruhig, kriegerisch und grade
fiir Italien zum Teil zerriittend; dennoch gelang es dem Eifer einiger We-
nigen, alles dies Auflerordentliche zu Stande zu bringen; denn ihr Eifer
war groff und fand in der angemefinen Grofie offentlicher Anstalten, und
in der edlen Ruhmbegierde einzelner Fiirsten die Unterstiitzung und Be-
glnstigung, deren ein solches Studium beim ersten Anfange bedarf.

In einer tendenzidsen und entstellenden Interpretation dieser beriihmten
Worte behauptet Griinendahl (2015: 203f.):

einem ernsten Studium der Philosophie wire vereint gewesen.” Auch hier
meint Griinendahl (2015: 206), dass die ,Stiftung” der neuen Wissenschaft im
Vordergrund steht, obwohl es vollig klar ist, dass es um die Art und Qualitat
des Studiums geht: Schlegel beklagt sich iiber die Geistlosigkeit der zeitgends-
sischen sprachbewanderten Orientalisten.

Ferner ist auf eine weitere Stelle bei Schlegel hinzuweisen, die von Griinendahl
ignoriert wird, vielleicht weil sie nicht explizit ist (Schlegel 1975: 317): ,[S]o wie
die rémische Literatur den Ubergang von den Griechen zum Mittelalter bildet;
so diirfte doch das indische Studium allein dahin fiihren, die bis jetzt noch ganz
unbekannten Gegenden des frithsten Alterthums aufzuhellen, und dabei an
dichterischen Schonheiten und philosophischem Tiefsinn nicht minder reiche
Schitze darzubieten haben.”

Zur Renaissance dufSert sich auch August Wilhelm Schlegel, tibrigens mit einer
nationalistischen Wendung: ,,On ne peut nier que I'Orient est la région d’ou
viendront les ferments de régénération de 'espece humaine, et on peut donc
considérer 1’Allemagne comme 1'Orient de 1'Europe.” Die Stelle wird von Phi-
lippe Marty in seinem Buch Friedrich Schlegel, Voyage en France (2002), S. 64, Anm.
21 aus der ,,Geschichte der romantischen Literatur” zitiert und uibersetzt, aller-
dings ohne Seitenangabe; ich konnte das Zitat leider nicht im Original finden.

3 Der vorherige Satz lautet: ,Mochte das indische Studium nur einige solche
Anbauer und Begtinstiger finden, wie deren Italien und Deutschland im fiinf-
zehnten und sechszehnten Jahrhundert fiir das griechische Studium so manche
sich plotzlich erheben und in kurzer Zeit so Grofies leisten sah; indem durch
die wiedererweckte Kenntniff des Alterthums schnell die Gestalt aller Wissen-
schaften, ja man kann wohl sagen der Welt, verdndert und verjiingt ward.
Nicht weniger grofs und allgemein, wir wagen es zu behaupten, wiirde auch
jetzt die Wirkung des indischen Studiums sein, wenn es mit eben der Kraft er-
griffen, und in den Kreis der europdischen Kenntnisse eingefiihrt wiirde.”

96



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

Bei der Bezugnahme auf die Renaissance geht es F. Schlegel vorrangig um
die Forderung des ,indischen Studiums’, nicht um das Studium selbst oder
seine etwaigen Gegenstiande. [Hervorhebung im Original]

Geht es Friedrich Schlegel also blofd darum, sich einen Posten zu beschaf-
fen, oder, wie Griinendahl es will, um ,Werbung” fiir seine Dienste
(ibid.: 204)? Dabei impliziert Griinendahl eine gewisse Unehrlichkeit
seitens Schlegels, weil er ,den Adressaten seiner Werbung mit der Aus-
sicht winkt, durch ihr Engagement zu einer Verdnderung und Verjiin-
gung ,der Welt’ beitragen zu konnen.” Er selbst glaubte gemafs Grii-
nendahl aber nicht daran (ibid.: 205):

Die bereits im Indienbuch klar formulierte und in seinen spateren Schrif-
ten weiter ausgefiihrte Kritik an indischer Religion und Philosophie 1af3t es
géanzlich ausgeschlossen erscheinen, dafs F. Schlegel sich von Indien eine
geistige Erneuerung Europas erhofft haben konnte.

Die gerade zitierte Feststellung macht Griinendahl unmittelbar nachdem
er Folgendes aus dem , Indienbuch” zitiert (Griinendahl 2015: 203):

Nicht weniger grofs und allgemein, wir wagen es zu behaupten, wiirde auch
jetzt die Wirkung des indischen Studiums sein, wenn es mit eben der Kraft
ergriffen, und in den Kreis der europaischen Kenntnisse eingefiihrt wiirde.**

Mir ist nicht klar, warum Griinendahl annimmt, dass Friedrich Schlegel
an einer indologischen Stelle tiberhaupt Interesse hatte. Wegen seines
geschwundenen Interesses an Indien und seiner geringen Sanskritkennt-
nisse ist es sehr zweifelhaft, dass Schlegel eine Stellung als Indologe oder
Orientalist suchte. Im gleichen Jahr, in dem das Indienbuch erschien
(1808), konvertierte er bereits zum Katholizismus und fuhr nach Wien.
Auch in diesem Zusammenhang scheint Griinendahl die relevante Lite-
ratur nicht zu kennen oder zu verschweigen. In einem Brief an seinen
Bruder vom 24. April 1808 schreibt Friedrich: ,, Wenn schon bestimmt von
einer Stelle fiir mich die Rede ist, so verhiite ja daf$ es keine orientalische
sei [...]” (Kérner 1936 & 1937: Band I, 539f.).%

3 7Zum Kontext im , Indienbuch” siehe die vorherige Anmerkung.
% Der vollstandige Satz lautet: ,Wenn schon bestimmt von einer Stelle fiir mich
die Rede ist, so verhiite ja daB3 es keine orientalische sei; denn zum Indischen ist

97



Eli Franco

Ich lese den zitierten Abschnitt aus dem Vorwort des , Indienbuchs” an-
ders. Was Schlegel sagen will, ist, dass eine orientalische Renaissance,
auch wenn sie zu seiner Zeit eher unwahrscheinlich schien, doch noch
moglich sei. Es bediirfe nicht viel dazu; einige gute Gelehrte und reiche
Mizene, die sie unterstiitzen, wiren dafiir ausreichend.

Aber gewissermafien hat Griinendahl auch recht, wenn er sagt, dass
Schlegel der indischen Religion und Philosophie zu dieser Zeit (1808)
kritisch gegentibersteht (Griinendahl 2015: 205). Die Hoffnungen, die
Schlegel hegte, als er seine Arbeit begann, waren am Ende geschwunden.
Hoffmann bezeichnet ,das Biichlein, welches der Indologie die Bahn
erdffnete” als ,ein Werk der Enttduschung” (Hoffmann 1915: 77). Auch
wenn dies etwas tibertrieben scheint, ist es klar, dass Schlegels Interesse
von Indien abgewandert war und er kein Verlangen mehr hatte, am , In-
dienbuch” oder tiberhaupt mit indischen Materialien weiter zu arbeiten.
Sein Interesse lag jetzt in dem Gebiet der europdischen politischen und
geistigen Geschichte, speziell bei Karl V. Wie Friedrich in einem Brief
vom Juli 1807 an seinen Bruder schreibt, wollte er das Buch gar nicht
mehr veroffentlichen; es war ihm aber schade um die ganze Arbeit, die
darin steckte.® Dass er diese Lustlosigkeit aber nicht explizit zum Aus-
druck brachte, ist verstandlich.

Nur wenige Jahre zuvor hatte Friedrich Schlegel von Asien noch viel
mehr erwartet: nicht nur eine Erneuerung der europaischen Kultur, eine
orientalische Renaissance, sondern eine Revolution, sowohl geistig als

in Wien doch wohl keine Gelegenheit, im Persischen aber bin ich in der That
nicht stark genug, um eine Lehrstelle mit Ehren bekleiden zu kénnen.”

% Zachar (2008-2009: 191, Anm. 425) erwahnt den Brief Friedrich Schlegels an seinen

Bruder vom 7. Juli 1807 (abgedruckt in Kérner 1936 & 1937: Band I, 419): ,,In der In-
dischen Arbeit bin ich nun schon so weit vorgertickt, daf$ es zu spat und auch
Schade wire, mir abzurathen; wiinsche mir vielmehr ein frohliches Ende, damit ich
recht bald und recht eifrig an den Karl V gehen kann, wozu ich jetzt mehr als je ent-
schlossen bin, so bald ich von dem Indischen frei bin, Hand ans Werk zu legen.”
Kurz danach, am 12. August, schreibt er wieder an seinen Bruder (ibid.: 428):
,An dem Indischen Werke habe ich stets fortgearbeitet und bin nun auch schon
sehr weit — aber manchmal ist der MifSmuth so grof3, daf8 ich recht dagegen zu
kdmpfen habe, um nur weiter arbeiten zu konnen.”
Auch schon vorher schreibt Dorothea Schlegel an A.W. Schlegel, am 22. Febru-
ar 1807 (ibid.: 387): , Von seiner Néhe an Paris, und seiner Mufle hatte ich die-
sesmal viel gehofft in Riicksicht der indischen Arbeiten aber es scheint beinah
als hétte er keine rechte Lust dazu.”

98



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

auch politisch. Und zwar eine echte Revolution, nicht eine ,,miBgliickte”37

wie die franzgsische (Schlegel 1803: 37):

Aber wir kénnen es doch nicht vergessen haben, woher uns bis jetzt noch
jede Religion und jede Mythologie gekommen ist, d.h. die Prinzipien des
Lebens, die Wurzeln der Begriffe, wenngleich alles hier neu gestellt und
oft bis zur Unkenntlichkeit entartet ist. Bis jetzt ist also das Ubergewicht
und die Wahrscheinlichkeit ganz auf der Seite Asiens.

Griinendabhl fragt (Griinendahl 2015: 206):

Wie konnte nach dieser Lage der Dinge tiberhaupt die These von den ,ro-
mantischen Wurzeln der Indologie’ aufkommen, und wie konnte F. Schle-
gels Indienbuch allen Ernstes zum ,Gipfel der Indomanie” und zum Be-
weis fiir die besagten romantischen Wurzeln erkldrt werden?

Hierauf kann man eine einfache Antwort geben. Friedrich Schlegel war
zunichst (im Griinendahlschen Sinne) ein ,Indomane” und seine ,Indo-
manie” fiihrte eben zur Abfassung des ,Indienbuches”, welches, wie
Hoffmann sagt, ,,die Bahn fiir die Indologie” bereitete, direkt durch seinen
Einfluss auf August Wilhelm Schlegel und indirekt durch seinen Einfluss
auf Bopp und die vergleichende Sprachwissenschaft. Das ,Indienbuch”
selbst kann man sicher nicht als ,Gipfel der Indomanie” bezeichnen. Ich
weifd auch nicht, wer dies tut; seltsamerweise findet sich bei Griinendahl,
der mit Quellenangaben immer sehr penibel ist, kein einziger Verweis auf
diese Meinung. Auf jeden Fall stellt fiir Friedrich Schlegel selbst das Buch
einen Abstieg von einem Gipfel der Begeisterung dar.

All dies bedeutet natiirlich nicht, dass die deutschsprachige Indologie
ihre Wurzeln nur in der Romantik hat. Es wére ja seltsam, wenn sie mo-
nokausal entstanden wére. Neben der Romantik spielen auch die im Ent-
stehen begriffene vergleichende Sprachwissenschaft, die Interessen der
klassischen Philologie, der europdische Trieb und Anspruch, die ganze
Welt zu erkunden,® und nicht zuletzt der deutsche Nationalismus der
Zeit eine wichtige Rolle.

37 Schlegel 1803: 36: ,,Sollte es demnach mehr als ein misgliickter Einfall, sollte es
wirklich Ernst seyn mit einer Revolution, so miifite sie uns wohl vielmehr aus
Asien kommen.”

% Vgl. z.B. Schlegel (A.W.) 1819: 248: ,,Aber wir sind Européder, und unser Vor-
rang, unsere geistige Miindigkeit besteht eben darin, dass wir den Erdball mit

99



Eli Franco

Ein Jahr nach seiner Berufung auf den Lehrstuhl fiir Kunst und Literatur
an der Universitit Bonn im Jahr 1818, welchen er de facto in den ersten
Lehrstuhl fiir Sanskrit in Deutschland verwandelte, veroffentlichte Au-
gust Wilhelm Schlegel im ersten Band des Jahrbuchs der Preufiischen Rhein-
Universitit einen bilanzierenden und programmatischen Aufsatz , Ueber
den gegenwdértigen Zustand der Indischen Philologie”. Seine Meinung
dariiber, wie die Indologie zu seiner Zeit aussah, und seine Vorstellung,
wie sie in Zukunft aussehen sollte, sind am klarsten in diesem Aufsatz
formuliert oder auch implizit aus ihm ersichtlich. Den Nationalstolz se-
hen wir schon im allerersten Satz (Schlegel 1819: 224):

Auf nicht wenigen Gebieten der Forschung sind die Deutschen allen {ibri-
gen Volkern Europas entschieden voraus;” auf keinem werden sie es sich

gefallen lassen, hinter ihren Nachbarn zuriick zu bleiben.*

Ich wiirde jedoch in diesem patriotischen oder nationalistischen Eifer
nicht die entscheidende Ursache fiir die Entstehung der Indologie sehen.
Die wichtigste und am lingsten wirksame Wurzel, nicht im Sinne einer
direkten Ursache, sondern als Vorbild und Modell dienend und die Me-
thodologie(n) weitgehend bestimmend, ist zweifellos die klassische Phi-
lologie. Wir sahen, dass der Untertitel des ,Indienbuches” ,Ein Beitrag
zur Begriindung der Altertumskunde” lautete. Darunter muss man nicht
nur die klassische Philologie verstehen; auch die Agyptologie und die
Mesopotamistik sind Teil der Altertumskunde. In August Wilhelm
Schlegels Essay aber heifst es (Schlegel 1819: 244):

seinen Bewohnern tiberschauen, und den Trieb hegen, die Geschichte beyder
bis in die entfernteste Urzeit zurtick zu verfolgen. Kein Denkmal des ehrwiir-
digen Altertums sollte uns demnach vergeblich um Deutung ansprechen.”

¥ Es ist jedoch nicht so, dass er generell die Leistung der Englander nicht schitzte
(Schlegel 1819: 226). Sie errangen ihre Weltherrschaft durch Staatsklugheit, gute
Verwaltung usw.

* Siehe auch z.B. Schlegel 1819: 231: Zweck seiner Beschéftigung mit Indien ist es,
,[d]as Studium des Sanskrit in Deutschland einheimisch zu machen.” Zu seiner
Empfehlung, Sanskrit-Werke ins Latein zu iibersetzen, sagt er auf S. 246 4 pro-
pos Bopps Ubersetzung der epischen Geschichte von Nala ins Latein: ,Dieses
Beispiel wird also auch zuerst von einem Deutschen Gelehrten gegeben.”

100



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

Soll das Studium der indischen Literatur gedeihen, so miissen durchaus
die Grundsétze der classischen Philologie, und zwar mit der wissenschaft-
lichsten Schirfe, darauf angewandt werden.

Diese Auffassung habe ich in den 1980er Jahren, als ich zum ersten Mal
nach Deutschland kam, noch als weit verbreitet und selbstverstandlich
wahrgenommen. Sie dauerte an, solange die klassische Philologie selbst
ihr Prestige bewahren konnte, bis die wiederholten Wellen von Neolibe-
ralismus, Schul- und Universititsreformen und der ,cultural turn in the
humanities” sie — genauso wie die Indologie — marginalisierten.

Zum Schluss mochte ich hinzufiigen, dass wir Indologen gewisser-
maflen immer noch Romantiker sind und vermutlich Romantiker bleiben
werden. Drei Charakteristika der Romantik, ndmlich die Begeisterung fiir
Indien, die Bereitschaft, sich von der indischen Kultur inspirieren zu
lassen, und der Wunsch, sie in die europdische oder die Weltkultur zu
integrieren, sind vermutlich — zumindest in schwacher Form — bei vielen
Indologen anzutreffen. Denn warum und wozu wiirden wir sonst die
indische Kultur studieren? Ich wiirde dies jedoch nicht das Erbe oder gar
die Erblast der deutschen Romantik nennen. Das gleiche Phanomen lasst
sich ndmlich bei Indologen in allen Lindern des Westens beobachten.

Man kann sich jedoch weiterhin fragen, wie es dazu kommt, dass
Griinendahl seine Quellen in solchem Mafi verzerrt und manipuliert.
Welcher Teufel steckt eigentlich in der Verbindung zwischen Romantik
und Indologie? Die Antwort darauf findet man in der ,Zugabe” (Grii-
nendahl 2015: 209):

Sein [d.h. Michaels’] Vorbild in Hinsicht auf Strategie und Methode
scheint mir indessen SHELDON POLLOCKS Versuch (1993), zunéchst
den philologisch-historischen Ansatz der ,German indology” als ,reaktio-
ndren Impuls’ einer vermeintlichen ,romanticism-Wissenschaft’ zu diskre-
ditieren, um dann an deren Stelle eine ,neue’, progressive Indologie zu
setzen, namlich eine amerikanische, die er mit dem Anspruch auf Objekti-
vitdit und Integritit der amerikanischen Wissenschaft zu legitimieren
sucht.

Hierzu sei bemerkt, dass Pollocks Name nirgendwo in Michaels Aufsatz

erscheint und dass Michaels selbst spater in der ,Indologie-Liste” erklarte,
dass er zu dieser Zeit die genannte Studie Pollocks noch gar nicht gelesen

101



Eli Franco

hatte. Aber ein solches Hineinlesen ist typisch fiir Griinendahl,* der seit
einem Vierteljahrhundert mit und von Pollocks Arbeiten besessen ist.

In seinem bekannten Aufsatz , Deep Orientalism? Notes on Sanskrit
and Power Beyond the Raj” (Pollock 1993) versucht Pollock in Anleh-
nung an Edward Said, die deutsche Indologie in der NS-Zeit als Tragerin
einer besonderen Art von nach innen gerichtetem und Europa dominie-
rendem Orientalismus zu charakterisieren. Dabei erwdhnt er mehrmals
den Einfluss der deutschen Romantik.* Dies ist es also, worum es Grii-
nendahl eigentlich geht: die deutsche Indologie vor ihren auslandischen
Verleumdern zu schiitzen. Dabei merkt er nicht, dass er ihr dabei einen
Bérendienst leistet.

Man kann nur mit Befremdung beobachten, wie Pollocks wichtiger
Aufsatz von deutschen Indologen wie Hanneder (2001) und vor allem
Griinendahl als vollig fehlgeleitet und unangemessen abgelehnt wurde.*

*! Als harmloses Beispiel kann ich erwéhnen, dass Griinendahl (Griinendahl 2012:
215) mich ,a (former) assistant on ,Professor Sheldon Pollock’s project on Indo-
logy during the time of National Socialism in Germany’” nennt, nur weil ich
einmal (vergeblich) auf Pollocks Bitte hin versuchte, die Adresse des Indologen
Moritz Spitzer in Jerusalem zu eruieren.

Griinendahls fliichtige Lektiire ist auch dafiir verantwortlich, dass er die Ver-
bindung zwischen Erich Frauwallner und Hermann Oldenbergs Die Literatur
des alten Indien {ibersieht und missversteht (2012: 214ff.) und peinlicherweise
tiber mehrere Seiten ,argumentiert”, dass es keine solche Verbindung gibe,
obwohl Frauwallner selbst direkt auf Oldenberg hinweist.

Pollock 1993: 82: “In dissecting what [...] has to be seen as the dominant form
of Indianist orientalism, [...] two components seem worth isolating: the Ger-
man romantic quest for identity and what was eventually to become one of its
vehicles, the emerging vision of Wissenschaft.”

Vgl. auch Pollock 1993: 83: “[...] There is no need to trace further here the be-
ginnings in the nineteenth century of the orientalist creation of Indo-German as

4

]

counteridentity to Semite, still less the general place of India in the rise of Ger-
man romanticism, for a good deal of work has already been done on those top-
ics.” Beide Stellen werden in Griinendahl 2012: 197 und 200 zitiert.
Die Rezeption der Romantik in der NS-Zeit ist relativ gut erforscht (vgl. z.B.
Klausnitzer 1999). Wenn ich ihn richtig verstehe, verneint Griinendahl die Ver-
bindung zwischen Romantik und Nationalsozialismus nicht, sondern behaup-
tet, dass die deutsche Indologie weder mit dem einem noch mit dem anderen
etwas zu tun hat.

* Dabei muss man auch an Walter Slaje denken. Mir ist nicht bekannt, dass er
sich zu Pollocks Arbeit gedufSert hat. Vielmehr ist seine in mehrfacher Hinsicht

102



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

Sicherlich ist Pollocks Studie nicht vollkommen; sie war ein erster Schritt
und ist noch zu erweitern und zu verbessern. Man darf aber nicht ver-
gessen, dass sie einen wichtigen und notwendigen Impuls innerhalb der
Indologie gegeben hat; erst dank Pollock begann die deutsche Indologie
tiberhaupt, sich mit ihrer Vergangenheit in der NS-Zeit zu beschaftigen
(vgl. z.B. Briickner et al. 2003). Statt direkt oder indirekt tiber Pollocks
Arbeit herzuziehen und seine erhebliche Energie in aggressive und sinn-
lose Polemiken zu stecken, sollte er sich lieber ausgewogenen entemotio-
nalisierten Studien zur Geschichte der Indologie widmen. Auf jeden Fall
hoffe ich, dass es mir gelungen ist zu zeigen, dass die Frage nach den
»Gebriidern Schlegel aus der Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen
Indologie” eine aktuelle und brisante Frage ist, die mit dem Selbstver-
standnis und der Selbstwahrnehmung der deutschsprachigen Indologen
und ihrer Wahrnehmung des Faches in enger Verbindung steht.

schockierende Rezension zu Jakob Stuchliks Buch Der Arische Ansatz (Stuchlik
2009) in Betracht zu ziehen (Slaje 2010). Siehe auch Stuchliks Replik hierauf
(Stuchlik 2011).

103



Eli Franco

Addendum

In diesem Aufsatz habe ich die Ausfithrungen Griinendahls nicht im
Rahmen der alten nationalistischen Feindseligkeiten zwischen Frankreich
und Deutschland betrachtet, da ich diese, vielleicht auf naive Weise, fiir
langst tiberwunden hielt. Im August 2019 stiefs ich jedoch auf die folgen-
de Anmerkung von Roland Lardinois in Sylvain Lévi et I'entrée du sanscrit
au College de France (Lardinois 2018: 67, Anm. 3):

Tout se passe comme si Sylvain Lévi, avec nombre de savants et d'intellec-
tuels, avait porté avec une conscience particulierement aigué le conten-
tieux politique national qui a produit la France et I' Allemagne comme
deux ennemis héréditaires; voir notamment Jeismann 1997 [Michael Jeis-
mann, La partie de I'ennemie : la notion d’ennemie national et la représentation
de la nation en Allemagne et en France de 1792 a 1918, traduction de
I'allemand coordonnée par Dominique Lassaigne, Paris CNRS Editions].
On pourrait se référer au livre du philologue sanskritiste Reinhold
Griinendahl (2012) [=Archives des artifices. The Reinvention of ‘German Indol-
ogy” in Terms of a Mythical Quest for National Origins. Halle an der Saale
2012], si son point de vue n'était pas aussi problématique. Car s'il contient
en effet une évaluation critique de l'ceuvre indianiste et du parcours bio-
graphique de Sylvain Lévi dont I'auteur dénonce les sentiments anti-
allemands et raille le prétendu humanisme, les informations de seconde
main, erronées ou approximatives, la méconnaissance de l'histoire sociale
et politique de la France, et la concentration unilatérale des critiques, au-
dela du cas de Sylvain Lévi, sur nombre d'orientalistes juifs, qu'ils soient
francais ou allemands, soulévent des interrogations sur la démarche et les
visées de 'auteur. En fait ce livre peut étre lu comme une illustration des
catégories de pensée nationales, toujours a 1’ceuvre, qui font 1'objet des

analyses de Michael Jeismann.

104



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

Literaturverzeichnis

Bréal, Michel 1866. , Introduction”, in: Frangoise Bopp: Grammaire compa-
rée des langues indo-européennes comprenant le sanscrit, le zend, I'arménien,
le grec, le latin, le lithuanien, I'ancien slave, le gothique et I'allemand. Tome
1. Paris: Imprimerie Impériale, I-LVII.

Briickner, Heidrun; Butzenberger, Klaus; Malinar, Angelika & Gabriele
Zeller (Hrsg.) 2003. Indienforschung im Zeitenwandel: Analysen und Do-
kumente zur Indologie und Religionswissenschaft in Tiibingen. T{ibingen:
Attempto.

Griinendahl, Reinhold 2012. Archives des artifices: The reinvention of ‘Ger-
man Indology’ in terms of a mythical quest for national origins. (Studia In-
dolgica Universitatis Halensis 5.) Halle: Universitdtsverlag Halle-
Wittenberg.

Griinendahl, Reinhold 2015. ,,Romantische Indomanie’ oder ,orienta-
lische Renaissance’? Zu einigen Erklarungsmustern fiir das Entstehen
der Indologie in Deutschland”, in: Zeitschrift der Deutschen Morgenlin-
dischen Gesellschaft 165,1: 185-210.

Halbfass, Wilhelm 1981. Indien und Europa. Basel & Stuttgart: Schwabe.

Hanneder, Jiirgen 2001. Review of Beyond Orientalism: The Work of Wil-
helm Halbfass and its Impact on Indian and Cross-Cultural Studies, in:
Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft 151,1: 238-239.

Hanneder, Jiirgen 2012. ,Prdsenz in der indischen Philologie”, in: Sonja
Fielitz (Hrsg.): Prisenz Interdisziplinir: Kritik und Entfaltung einer Intui-
tion. Heidelberg: Universitdtsverlag Winter, 287-303.

Heine, Heinrich 1893. , Die romantische Schule”, in: Ernst Elster (Hrsg.):
Heinrich Heines simtliche Werke. Band 5. (Meyers Klassiker-Ausgaben.)
Leipzig: Bibliographisches Institut, 205-364.

Hoffmann, Paul Theodor 1915. Der indische und der deutsche Geist von
Herder bis zur Romantik: Eine literarhistorische Darstellung. Tiibingen:
Laupp.

Korner, Josef (Hrsg.) 1936 & 1937. Krisenjahre der Friihromantik: Briefe aus
dem Schlegelkreis. 2 Bande. Briinn et al.: Rudolf M. Rohrer.

Lardinois, Roland 2018. Sylvain Lévi et I'entrée du sanscrit au College de
France. (Sequens 3.) Paris: Ecole francaise d’Extréme-Orient.

105



Eli Franco

Marchand, Suzanne L. 2009. German Orientalism in the Age of Empire: Reli-
gion, Race, and Scholarship. (Publications of the German Historical Insti-
tute.) Washington, DC et al.: Cambridge University Press.

Marty, Philippe (Hrsg.) 2002. Friedrich Schlegel: Voyage en France. Mont-
pellier: Ed. Greges.

McGetchin, Douglas T. 2009. Indology, Indomania, and Orientalism: Ancient
India’s Rebirth in Modern Germany. Madison & Teaneck: Fairleigh Di-
ckinson University Press.

Michaels, Axel 2004. ,Wissenschaft als Einheit von Religion, Philosophie
und Poesie. Die Indologie als frithromantisches Projekt einer ganzheit-
lichen Wissenschaft”, in: Gabriele Brandstetter & Gerhard Neumann
(Hrsg.): Romantische Wissenspoetik: Die Kuiste und die Wissenschaften
um 1800. (Stiftung fiir Romantikforschung 26.) Wiirzburg: Kénigshau-
sen & Neumann, 325-339.

Michaels, Axel 2004a. ,Indology and the Cultural Turn”, in: Angelika
Malinar, Johannes Beltz & Heiko Frese (Hrsg.): Text and Context in the
History, Literature and Religion of Orissa. (Studies in Orissan Society,
Culture, and History 3.) Delhi: Manohar, 457—481.

Michaels, Axel 2015. ,Replik auf Reinhold Griinendahls «,Romantische
Indomanie’ oder ,orientalische Renaissance’? Zu einigen Erkldrungs-
muster fiir das Entstehen der Indologie in Deutschland» (ZDMG 165,1
(2015): 185-210)“, in: Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesell-
schaft 165,2: 481-485.

Oldenberg, Hermann 1886. ,Uber Sanskrit-Forschung”, in: Deutsche
Rundschau 47: 386-409.

Oldenberg, Hermann 1907. ,Indologie”, in: Internationale Wochenschrift
fiir Wissenschaft, Kunst und Technik 1: 635-644.

Oppenberg, Ursula 1965. Quellenstudien zu Friedrich Schlegels Ubersetzun-
gen aus dem Sanskrit. (Marburger Beitrdge zur Germanistik 7.) Mar-
burg: Elwert.

Pollock, Sheldon 1993. , Deep Orientalism? Notes on Sanskrit and Power
Beyond the Raj”, in: Carol A. Breckenridge & Peter van der Veer
(Hrsg.): Orientalism and the Postcolonial Predicament: Perspectives on
South Asia. Papers Presented at the 44th Annual South Asia Seminar
Held at the University of Pennsylvania, 1988/1989. (South Asia Semi-
nar Series. New Cultural Studies.) Philadelphia, PA: University Penn-
sylvania Press, 76-133.

106



Die Gebriider Schlegel aus Sicht der gegenwiértigen deutschsprachigen Indologie

Rocher, Rosane 1968. Alexander Hamilton, 1762-1824: A Chapter in the Early
History of Sanskrit Philology. (American Oriental Series 51.) New Ha-
ven: American Oriental Society.

Schlegel, Friedrich 1800. ,Gespréch tiber die Poesie”, in: Athenaeum 3,1:
58-128.

Schlegel, Friedrich 1803. ,Reise nach Frankreich”, in: Europa. Eine Zeit-
schrift. Herausgegeben von Friedrich Schlegel. Ersten Bandes Erstes
Stiick. Frankfurt a. M. 1803, 5-40. (Digitale Edition von Jochen A. Bar.
Vechta 2015. [Quellen zur Literatur- und Kunstreflexion des 18. und
19. Jahrhunderts, Reihe A, Nr. 1673.] [<http://www.zbk-online.
de/texte/A1673.htm>, Zugriff: 18. Marz 2020]).

Schlegel, August Wilhelm 1819. ,Ueber den gegenwirtigen Zustand in
der Indischen Philologie”, in: Jahrbuch der PreufSischen Rhein-Universitit
1,2/3: 224-250.

Schlegel, Friedrich 1975. Uber die Sprache und Weisheit der Indier, in: Ernst
Behler (Hrsg.): Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Band 8. Studien zur
Philosophie und Theologie. Wien et al.: Ferdinand Schoningh, 105-433.

Schwab, Raymond 1950. La rennaissance orientale. (Bibliotheque His-
torique.) Paris: Payot.

Slaje, Walter 2010. ,Rezension von Jakob Stuchliks Der arische Ansatz.
Erich Frauwallner und der Nationalsozialismus”, in: Asiatische Studien/
Ftudes Asiatiques 64,2: 447-463.

Stuchlik, Jakob 2009. Der arische Ansatz: Erich Frauwallner und der Natio-
nalsozialismus. (Sitzungsberichte Osterreichische Akademie der Wis-
senschaften, Philosophisch-Historische Klasse 797.) Wien: Verlag der
Osterreichischen Akademie der Wissenschaften.

Stuchlik, Jakob 2011. ,Replik auf Walter Slajes Rezension meines Buches
Der Arische Ansatz. Erich Frauwallner und der Nationalsozialismus”, in:
Asiatische Studien/Etudes Asiatiques 65,1: 287-308.

Timpanaro, Sebastiano 1977. ,Friedrich Schlegel and the Beginnings of
Indo-European Linguistics in Germany”, in: E. F. K. Koerner (Hrsg.):
Uber die Sprache und Weisheit der Indier. Ein Beitrag zur Begriindung der
Altertumskunde. (Amsterdam Classics in Linguistics 1.) Amsterdam:
John Benjamins, XI-XIVIIL

107



Eli Franco

Windisch, Ernst 1917. Geschichte der Sanskrit-Philologie und indischen Alter-
tumskunde. Bd. I. (Grundriss der indo-arischen Philologie und Alter-
tumskunde 1.) Strassburg: Karl J. Triibner.

Zachar, Gerald 2008-2009. Les pieges de la modernité. La représentation de
I'Inde dans I'oeuvre de Friedrich Schlegel (1772-1829). Mémoire présenté
en vue du dipléme de 'EHESS 2008-2009. Paris: EHESS [unveroffent-
lichte Dissertationsschrift].

108



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul:
A Postscript to the “Problematic Aspects of
the Sexual Rituals of the Bauls of Bengal”

Ratul Ghosh!

Introduction

This article is written in reference to the article by Rahul Peter Das on
“Problematic Aspects of the Sexual Rituals of the Bauls of Bengal” which
was published in the Journal of the American Oriental Society (Das 1992). Das’
article was a pioneering work on the sexual rituals of the ‘Bauls’ of Bengal.”

Although the phrase “Bauls of Bengal” noticeably suggests that the
‘Bauls’ are a religious group, the word baul is far more problematic. First of
all, the word itself is a syntactic enigma. At the outset, the reader should be

! This article is a part of my doctoral dissertation on the ‘Bauls” of Bengal which
is being supervised by Prof. Rahul Peter Das. I am indebted to him for the late-
night brainstormings that we had over this topic. I also thank Dr. Kalyan Panda
for his help with translations from Sanskrit. Since words like fakir, yogic, yoga,
tantric, guru, etc. are already a part of the English language repertoire, I am not
transliterating their Bengali forms except when they feature in quotations, ref-
erences, etc. The ba-phala of the Bengali script has been transliterated as ‘v’ (like,
svami, not sbami). The names of places have been written in common anglicised
forms. All the Bengali names (except references) have been written in common
anglicised forms. Names of religions are written in common anglicised forms,
such as Vaishnavism (but baisnab/vaisnava). The word baul exceeds the limited
understanding of ‘religion” and signifies a composition of faith, beliefs, practic-
es, catechisms and doctrinal philosophy. The word “Baulism” (Ferrari 2012: 32)
might have also been used in this aspect, but the suffix “-ism” bears a sense of
being canonical. Duddu Sha, the disciple of Lalon, even used the phrase baul
jiban, meaning “life of a Baul/’Baul’” (DSP: 81). Seemingly, ‘Bauldom” is more
than a religion — it is a way of life. To denote post-Chaitanya heterogeneous re-
ligious developments in rural Bengal, I have used the word “folk-religion” or
lokadharma following Sudhir Cakrabarti 1997: 81.

> By Bengal I am denoting the greater cultural Bengal consisting West Bengal,
Bangladesh, some parts of Assam and Tripura.

Published in: Carmen Brandt & Hans Harder (eds): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Ratul Ghosh

concerned about the multiple usage of the term baul in Bengali. The literal
meaning of the word is “mad”, the subtleties of which will be discussed
later in this article. The problem occurs when multiple syntactic usage of
the word significantly influences the semantics. Although the ‘Bauls’ like to
play with this ambiguity of meaning in their enigmatic songs, it is a prob-
lem for academic writing. Thus, in this article, I have written the word
differently to signify different usage of it. I have written baul to denote the
term/word; baul to denote the use of the word as an adjective (meaning
“mad”); “Baul’ to denote the use of the word as a proper noun (a religion
or a particular group/a member of the religious group/someone or some-
thing belonging to a particular group, i.e. ‘Baul” song or ‘Baul” practitioner);
Baul to denote the use of the word as a substantivised adjective or a com-
mon noun (i.e. the epithet Baul). In the transliterated Bengali quotations
and their translations, I have not stressed upon any particular meaning of
the word and have simply written it as baul.

Applying the writing of the term as defined above, I can put it like
this: the term baul is the name of a religious group, having members who
are called ‘Bauls’ (some of whom use the epithet Baul), who follow the
‘Baul’ religion (or ‘Bauldom’) and sing ‘Baul’ songs, eventually end up
having a baul (ecstatic) nature. Evidently, the semantics of the word baul
is very crucial, especially for a philological exploration.

The second problem is the signified itself. Even if we take the word
baul as the denomination for a religious group, the questions will be: who
falls under this group and how can we recognise them? The predicament
of anthropological researches reportedly begins at this point. If asked, a
common Bengali person is very likely to confer that the most famous or
influential ‘Baul” practitioner and songwriter is Lalon Sai (Lalan Sai), who
is eventually a Fakir, or Darbes (as his disciple Duddu confirms in DSP:
83). So-called ‘Bauls’ identify themselves as a part of doctrinal schools or
family (ghar) of the guru. For example, the ghars of Lalon Sai, Panju Sha,
Deloyar (Delbar) Sha, Sati Ma and Jaharuddin Chaudhuri’ are the most
recognised schools of the “Baulsphere”* of Bangladesh. Similarly, practi-
tioners and adherents of different schools of post-Chaitanya unorthodox
Vaishnavism of Bengal, who mostly identify themselves as raser baisnab
and jat baisnab®, locate themselves in certain srot (“currents”) or dhara

? Thave discussed this issue elaborately in my PhD thesis.
* Thave used the word “Baulsphere” after Mimlu Sen (2011).
> See Ajit Das’ phenomenal observations in Das 1992 [1].

110



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul

(“flows”) of their preceptors (cf. Cakrabarti 1989: 15). For instance, the
Fakirs of Kushtia (Bangladesh) say that ‘Baul’ is the song and the prac-
tice, and Fakir is the community. A ‘Baul’ is the one who is searching (ul
means “to search”, it also means “knowledge”), and anyone who is
searching for the supreme identity within is a ‘Baul’.

The communities are Fakir (Phakir), Kartabhaja, Saheb'dhani, Khusibisvasi,
Kisoribhaja, Balahari, Darbes, and so on. In fact, the members of the respec-
tive groups are very much concerned about protecting the specific identity
of their group. A major reason behind this zeal is to maintain financial
sustainability and retaining the social capital. ‘Baul’ gurus’ livelihood
mostly depends upon the offerings of their disciples. They usually have a
respectful position in the small rural society where they belong. Some gu-
rus are often consulted to provide solutions for different domestic prob-
lems, let alone spiritual or ritualistic queries. Hence, a distinct religious
identity distinguishes a ‘Baul” guru from others and people come to him. If
a broader homogenous identity is gradually accepted by the society, then
some gurus may lose their humble earnings from the disciples. Moreover,
disciples usually have a family lineage of initiation to a particular guru
family. To continue this, a distinct religious identity is highly required.
Interestingly, each school or family has some unique tradition or practice
which is different from others. Such tradition maybe the blowing of conch
shell or offering the first refreshment to the family guru or choice of songs
during a sadhusanga, the gathering of “baul, phakir, sadhu, guru, baisnab”®.

However, decades of classification, categorisation and inevitable gener-
alisation as the standard academic practice have influenced the fabric of
“Baulsphere”. ‘Bauls’ are now somewhat aware of the academic discus-
sions on them and are reasonably curious. The academic understanding of
the ‘Bauls’ actually influences the “Baulsphere” in a subtle but powerful
way. For example, to get the benefit of certain governmental policies of
aiding poor ‘Baul’ families, usually one has to prove to a committee of
educated bureaucrats that he is a ‘Baul’. The selection committees are usu-
ally equipped with the available academic knowledge and popular concep-

® This is a common phrase used to address the gathering at a sadhusariga. Clearly,
the word baisnab here does not refer to the followers of orthodox Vaishnavism.
In general, baisnab means followers of different schools or guru-traditions of
unorthodox liberal Chaitanya Vaishnavism of Bengal, within which so-called
Sahajiyas are also included.

111



Ratul Ghosh

tions about the ‘Bauls’. The selection of ‘Baul” artists for a public perfor-
mance (let alone radio or television performances, foreign travels, etc.)
occurs in more or less similar ways. Hence, a common complaint of ‘Bauls’
against the prevailing academic practice is: sab ek kare diyjeche (“[They] have
made everything the same”). Interestingly, the antithesis to this proposi-
tion is also not difficult to come across. A number of folk-religious com-
munities prefer to be identified as ‘Bauls’, and the reasons are more or less
the same. Being identified as ‘Baul” ensures their acceptance in public per-
formances and other opportunities. Moreover, the resistance against struc-
tured atrocities of religious fundamentalism is reasonably a collective en-
deavour for the ‘Bauls’. The establishment of the ‘Baul’-Phakir Samgha is
one of the most important examples of this (cf. Jha 2002).

This dichotomy also caters to the polarisation between performer Bauls
and practitioner ‘Bauls’, somewhat accepting the practitioner ‘Bauls’ as
more resourceful for the academic pursuit. Although scholars like Carola
Lorea (cf. Lorea 2016; see also Ferrari 2012 for further observations) have
analysed the rubrics of this polarisation and have criticised it, it is not a
simple problem. On the one hand, the polarisation between performer
Bauls and practitioner ‘Bauls” undermines certain ethnomusicological as-
pects of ‘Baul’ songs and somewhat pushes the Baul to a dilemma of choos-
ing his side (which shall have a huge impact on his livelihood). On the
other hand, putting the performer (or rather “remunerative performer”, as
Lorea would say) Baul in a similar position with the so-called ‘authentic” or
traditional ‘Baul” remarkably affects the traditional practice and the ‘Baul’
song repertoire. Already a number of rare songs with deep esoteric signifi-
cance are getting lost because most of the performer Bauls do not prefer to
sing unpopular songs (sometimes they do not know such songs). This is
also resulting in the eventual forgetting of certain patterns and norms in
which ‘Baul” songs are traditionally sung. So there is a problem in identify-
ing ‘Baul’ through their music. If one tries to identify ‘Baul” by judging the
knowledge of their esoteric practice and catechisms, then he is likely to
find a number of academician-gurus like Sri Anirvan who possessed such
knowledge, lived an austere life, and called himself a Baul (see the intro-
duction of Anirvan 1983). Similarly, the illustrious Sakta practitioner Bhaba
Pagla, who wrote a number of songs on body-cultivation and ritual prac-
tice, is admired even by the ‘Bauls’ nowadays (cf. Lorea 2016 to know
about Bhaba’s position in “Baulsphere”). Clearly, delineating ‘Baul’ by a
concrete definition is nearly impossible.

All the predicaments mentioned above arose just from the use of the
word baul as a denomination of a group. If the other usages are consid-

112



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul

ered, this problem gets monumental. Without delving in that, I have dis-
cussed the multiple semantic usages and etymological variations of the
word baul in this article. My purpose of the discussion is to find out how
the doctrinal history of ‘Bauldom’ is ingrained within the very word.
Hence, I am more or less heuristically using the word baul as an umbrella
term (discussed later) which incorporates the post-Chaitanya folk-
religions of Bengal. It does not construct a homogeneous category, but it
loosely delineates a heterogeneous group consisting of small religious
communities who eventually perform similar ritual practices and share a
common socio-religious ideology. Most importantly, they all use the
huge body of innumerable ‘Baul” songs as a common knowledge reper-
toire. And last but not the least, they share a common doctrinal history to
define their origin, evolution and transformation in due time.

Addressing the Problem

‘Bauls’ may be loosely identified as a collective of a number of alternative
folk-religious communities of rural Bengal, who are heterogeneous, non-
conformist, egalitarian and recusant. They radically challenge the main-
stream religious doctrines based on imaginary gods.” The ‘Bauls’ believe
that the human embodiment is the abode of the supreme and the process
to realise this does not require mechanical worship rituals assigned by
the scriptures of mainstream religions. As they do not have written scrip-
tures to follow, their songs contain all the esoteric knowledge and cate-
chisms of ‘Bauldom’. These mystical polysemic songs may be considered
as religious discourses which often have multi-layered sets of meaning,
reportedly designed for audiences having different levels of spiritual
progression. Bengal’s folk-religions are essentially guru-centric. The
‘Baul’ spiritual masters or gurus are usually renouncer mendicants
whose livelihoods (7kh'7as or modest cloisters) are mostly supported by
the offerings of the disciples.

The ‘Baul’” doctrine has traits of Vaishnavism, tantric Buddhism, Nath
Yogic tradition, Bengal-Sufism consisting of “Islamized forms of Tantric-
yoga” (Hatley 2017: 351) and overall Bengal’s inherent tantric®-yogic prac-

7 They only adhere to bartaman or existent, hence some of them call themselves
bartaman panthi (cf. Openshaw 2001).

® Panchkari Mukhopadhyay contends that tantra is an indigenous religious tradi-
tion of Bengal, which has been subsequently influenced by mainstream reli-

113



Ratul Ghosh

tices and philosophies. However, it is their tattva’, namely the baul'tattva,
which includes tattvas of the self, the guru, the body, the prophet,
Chaitanya, etc., that make ‘Bauldom” distinct. In general, baul'tattva may be
delineated as a unique system of religious understanding based upon dif-
ferent principles of spiritual philosophy and esoteric knowledge which are
used to explain as well as sublimate one’s corporeal experience in the or-
ganic meta-universe which is subsumed in the microcosm of the human
body. Their practice incorporates different types of body-manoeuvring
through yogic processes and religio-coital ritual practices that reportedly
lead the practitioner towards a trans-physical apotheosis. Some key prac-
tices of the ‘Bauls’ are body-cultivation through controlling of breath and
manoeuvring the flow of body-humours; administering of different excre-
tory and sexual fluids in the body; and conducting prolonged sexo-yogic
ritual union with female consorts through seminal retention.

Clearly, these sexo-yogic corporeal ritual practices are perhaps the most
intriguing and confusing part of ‘Bauldom’. In his article, Rahul Peter Das
has dealt with such complex ritual practices with a deep analytical method.
After providing a basic idea about the process of the sexual ritual practice,
Das has selected some of the foundational components (Das 1992: 390) and
pointed out different significances those components carry within ‘Baul-
dom’. To do so, he critically explained multiple meanings, all the semiotic

gions (such as Buddhism or Sakta religion or Islam). He has also noticed that
tantra does not conform to social religions such as Hinduism, Buddhism, Islam
or Christianity (Mukhopadhyay 1942: 124, 130 & 133). Similarly, Shashibhu-
shan Dasgupta remarks, “Tantricism is neither Buddhist nor Hindu in origin: it
seems to be a religious under-current, originally independent of abstruse meta-
physical speculation, flowing on from an obscure point of time in the religious
history of India” (Dasgupta 1946: 27). Prabodh Chandra Bagchi concluded that
there were both orthodox and heterodox tantras (Bagchi 1939: 45). This under-
standing clarifies the heterodox nature of the tantric system that might explain
why tantra has been so pervasive in folk-religions of Bengal.

The term tattva literally means “true form” or “exact meaning” (svariip and
yatharthya; in Bandyopadhyay 1933: 1015). In religious or philosophical con-
texts, it means the core knowledge or the theory or proposition upon which a
certain doctrine or concept is built. The word fattva also refers to the cause of
creation or the creative principles (Kaviraj 2006: 86). For example, the tattva of
an urn is the clay or the fattva of an earring is the gold (Vedantatirtha 1927:
115f.). However, when the ‘Bauls’ use the word tattva, all the given significanc-
es of the word are somewhat taken into account.

114



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul

and etymological significances and varied usage of certain representational
words in the oeuvre of ‘Baul’ songs. By going through this meticulous pro-
cess, he has detected how a particular component of ‘Bauldom’ is associat-
ed with the prevailing traditions of ritual-practice in Bengal and beyond.
Thus, he concludes that a “comprehensive knowledge” (Das 1992: 395) of
the ‘Bauls” maybe acquired by mapping the enigmatic and often vexingly
overlapping sets of meaning, not by trying to mould the multifariousness
of ‘Bauldom’ in a comprehendible scientific system or model.

Although Rahul Peter Das has thoroughly delved into certain prob-
lematic aspects of the complex ritual practices of ‘Bauls’, he has not ad-
dressed the preceding problem of situating ‘Bauldom’ in the religious
context of Bengal. He has associated different ‘Baul” practices and cate-
chisms with elements of Hindu, Buddhist and Islamic tantra and yoga
along with various religious developments and schools of post-Chai-
tanya'® Bengal. However, one may ask how ‘Bauldom’ is connected with
all these religious developments. Is there any historical or doctrinal basis
to compare certain practices of ‘Bauldom’ with those of other religions?
How has the doctrine been constructed incorporating such inconsistent
and diverse fragments of esoteric knowledge? Charles Capwell has ob-
served, “the kernel of the Bauls’ belief seems, chameleon-like, to be able
to adapt itself to its religious surroundings so that it has acquired exter-
nal resemblance to other beliefs” (Capwell 1974: 259). Alternatively, it is
also important to note that ‘Bauls’ are constantly belittled for being de-
generate, for lacking concrete historical connections with the predomi-
nant paradigms of the mainstream religions.

!0 Chaitanya (1486-1533 AD) is the pioneer of the Krishna-bhakti movement in
Bengal, which has subsequently propelled the development of the Gaurija school
of Vaishnavism. However, his own practices were very simple, egalitarian and a
reflection of the devotional love of Radha (Radha), the mythical lover-consort of
Krishna. The Chaitanya movement had a huge impact on the religious fabric of
Bengal. His teachings and activities instigated the sporadic development of dif-
ferent Vaisnava doctrinal schools and theological systems throughout Bengal,
which could be loosely called Bengal Vaishnavism, within which the Sahajiya
Vaishnavism (comprised of tantric-yogic ritual practices) is also included. ‘Baul-
dom’ and a number of similar folk-religions, which may come under the umbrel-
la-term baul, follow the teachings and lore of Chaitanya and his close companions
at the core. To learn more about the nature of pre-Chaitanya Vaishnavism in
Bengal, cf. Cakrabarti 2014; critical discussions about post-Chaitanya Vaishna-
vism might be found in Cakrabarti 1996 and Gosvami 2000.

115



Ratul Ghosh

Hence, the ‘Bauls’ demonstrate an ardour to establish that they are deep-
ly rooted in the mainstream, but they do not identify themselves with the
mainstream. They say that ‘Bauls’ are not par'gacha (“a weed without
seed”) or bijat brksa (“a tree of unidentifiable genealogy”) (BFP1: 581).
Their solid seed will only be visible after careful observation. For exam-
ple, they clearly say that Chaitanya and all his associates were ‘Bauls’
(BFP1: 581). Similar connections are also made with Islamic metaphysics.
This is a complicated matter to understand. On the one hand, ‘Bauls’
need to depict their rootedness with the mainstream so that they are not
strategically repudiated from the religious habitat of Bengal. On the other
hand, they need to dissociate themselves from the mainstream so that
they establish their criticism of the theology of the imaginary and pro-
pose a new mode of religio-spiritual pursuit. The primary objective of
this article is to understand the peculiar nature of association of ‘Baul-
dom’” with such “other beliefs”. This line of examination will explain why
the word baul may be identified as an umbrella-term, encompassing a
number of local religious developments of post-Chaitanya Bengal.

Both etymologically and doctrinally, the very idea of the word baul,
representing the folk-religion ‘Baul’, is what Deleuze and Guattari denote
as “rhizomatic”. According to them, unlike the “arborescent” or tree-like
hierarchical structural understanding of knowledge, rhizomes have the
“principles of connectivity (any point of a rhizome can be connected to
anything other and it must be) and heterogeneity” (Deleuze & Guattari
1987: 6f.). To criticise Chomskian linguistic “grammaticality”, they note
that “a rhizome ceaselessly establishes connections between semiotic
chains” and is heterogeneous by nature and function (Deleuze & Guattari
1987: 7). This concept may explain the nature and function of ‘Bauldom’
in the folk-religious matrix of post-Chaitanya Bengal. More interestingly,
the “semiotic chains” can be identified simply in the manifold etymologi-
cal roots of the word baul. This multifariousness is organically linked
with different religious doctrines or philosophies which the ‘Bauls” draw
upon. Hence, the question of heterogeneity is important to define “Baul-
dom”. Das (1992: 395) has addressed the problem of heterogeneity by
exploring different aspects of sexo-yogic practice of the ‘Bauls’.

In my article, I shall try to approach this issue by exploring the doctri-
nal history of ‘Bauldom’. By “doctrinal history”", I mean doxa, cate-

1 Without delving into the nuances of terms like “history” and “genealogy”, I am
using the phrase “doctrinal history”. It is the account of the ‘Bauldom’” and

116



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul

chisms and lores which connect ‘Bauldom’ with other religious develop-
ments. Such elements are carefully engraved within the very word baul. If
ever asked, a ‘Baul’ will never explain the history of ‘Bauldom’ in refer-
ence to the 19th century enlightenment, or colonial socio-political condi-
tions, or a quasi-religious national identity. Instead of referring to such
“frames”, he will rather tell stories, mention some beliefs, refer to certain
folk-etymologies, narrate certain lores and draw from local traditions and
knowledge. All such things will be engraved mostly in metaphorical
songs which have an argumentation pattern of their own. I shall try to
trace out those elements engraved within their polysemic language.
These may also be called doctrinal connections or links, which are an
integral part of the unique nature of ‘Bauldom’.

‘Bauldom’ constantly connects with existent (as well as traditional) re-
ligious beliefs and doctrines while simultaneously transforming itself
into something very unique. Oral interpolations and impositions of new
meanings within the discourse design an organic network of knowledge.
This knowledge is argumentative, dialectical and deeply observational. It
may be called “imaginary knowledge”."* This knowledge also consists of
century-old folk-beliefs and lores, which enables a creative engagement
with the semantic as well as the semiotic core of the language. ‘Bauls’
also possess a keen knowledge of the doctrines of mainstream religions,
with the help of which they construct arguments against the theology of

‘Baul’ community internalised as a part of the doctrine. As Manjita Mukharji
has noted, the academic method of understanding the ‘Bauls” of Bengal is to
construct certain “frames” (after Erving Goffman), which helps the researcher
to understand how the ‘Baul’ community engendered under certain socio-
political conditions and how they were recognised, rather were appropriated
by the non-"Baul’ community (especially the literati) (Mukharji 2009: 22).
Frames such as “orientalist” or “romantic-nationalistic” were meant to situate
the ‘Baul” phenomenon within the mainstream perceived history of that partic-
ular time and space. Academic explorations of the history of the ‘Bauls’ are
mostly based upon such frames.

"2 There is a difference between practical knowledge and theoretical incoherence
evident in folk knowledge. In order to define the type of knowledge that was
prevalent in the medieval folk medical practices in Chinese community, Shige-
hisa Kuriyama coins the term “imaginary knowledge”, where experience is ra-
ther made possible by imagination (Kuriyama 1996), not by perception. It is to
be noted that the idea of “imaginary knowledge” is broader than the notion of
“traditional knowledge” (cf. Bruchac 2014).

117



Ratul Ghosh

the imaginary."” This practice helps them gain a certain epistemological
hegemony over the mainstream. It is like saying to a priest that there are
certain secrets of his own religion which he does not know. Such argu-
ments between the ‘Baul” and mainstream religions are often seen in the
bahas (argumentative discussion on religion) and palagan (dialogical song-
play). ‘Bauls’ do not believe in imaginary modes of spirituality as they
believe in bartaman (“existent”), not anuman (“assumption”). They try to
find reason' behind every aspect of their religion and practice; as Lalon
says, it is not wise not to tread the andaji (“imaginary”) path (LG: 82)".
This paper intends to trace this reasoning in their songs, which will even-
tually help the reader understand the nature of the aforesaid connections.

In brief, my objective is to show how ‘Bauldom’ is connected with
other religious developments of post-Chaitanya Bengal. To do so, my
strategy will be to simply explore the word baul as it has been used in
different contexts and varied meanings in Old and Middle Bengali litera-
ture, not to mention innumerable ‘Baul” songs which can be read as the
oral-scriptures of ‘Bauldom’. Clearly this is the method that Rahul Peter
Das himself has applied in his essay. But why is this philological-
analytical method so imperative for the study of ‘Bauldom’? As per my
understanding, this method resists social-science research’s inevitable
turn to the construction of categories. Although it is true that without
constructing some categories, or at least creating some pockets, it is im-
possible to depict the features or character of a community which is still
very much evolving as well as expanding, confusion churns up when
such a character is depicted as the identity of the community.® This

13 Also see Jha 2010: 9.

!4 “Reason” is a problematic word to put in the context of a 19th century religion,
especially for the Western academic understanding. In brief, I can clarify that
the “reason” of ‘Bauls’ is not the “sovereign reason” (cf. Beiser 1996) which is
rather an antithesis of the catechistic tradition of the ‘Bauls’. “Reason” here
means yukti, an eclectic mode of finding rationale which is often not very scien-
tific, rather based on faith, lore and traditional knowledge.

'S Bengali original: yeo na andaji pathe man rasana (“Do not tread in the path of
imaginary, O my mind and tongue”). Similar observations may be found in the
annals of Sudhir Chakraborty as he heard people saying that they do not trust
the “imaginary religion”, andaji dharma (Cakrabarti 2010:49).

' For example, bartaman pantha or following the existent in spite of pertaining to
the imaginary is a certain philosophical aspect of ‘Baul’ practice. This does not
define a particular community.

118



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul

method, as it is mostly dependent upon the texts with all the oral varia-
tions and semiotic possibilities, reduces the authority of interpretation as
well as perpetual categorisation over the subject. The metaphorical narra-
tives hold a semiotic chaos within it, and the tattvas try to incorporate all
the components of this chaos to form a meaningful discourse. This meth-
od will help us understand this chaos. Interestingly, the most predomi-
nating implication of the word baul is “mad”. Hence, eccentricity in lan-
guage and meaning is clearly reflected in the practice.

Baul: Etymology and Syntactic Variations

The word baul itself is a sign that may be deciphered in manifold ways.
Both the etymology and the semiology of the word depict the essence of
the ‘Baul” community, ‘Baul’ music, ‘Baul’ practice and ‘Bauldom’. This
exploration also helps a researcher to understand how the ‘Bauls’ codify
the language and adulterate it with expedient signification and met-
aphorisation. One may find crucial links to the evolution of the baul'tattva
by analysing the etymologies. Along with tracing the connections with
other beliefs, in this subchapter, I shall try to depict how different mean-
ings of the word are associated with certain ‘Baul’ practices.

Bangtya sabdakos (Bandyopadhyay 1933: 1499) states that the Bengali
word baul has been derived from the Sanskrit adjective vatula."” This
word also had a Prakrit form baul which has been used in Old Bengali
language. Along with recognising ‘Baul’ as a post-Chaitanya religious
community, Bandyopadhyay authenticates the uses of the adjective baul to
denote a mad/frenzied person. Akshay Kumar Datta explained this trans-
formation from Sanskrit to Prakritas Skt. vatula > Pr. baula > Beng. baul
(Datta 1911: 175). Batul is the Bengali form of the Sanskrit word vatula,
which denotes a person who talks a lot or talks gibberish. Turner (1973:
671) states the word vitula means one who has been “affected by the
wind disease” or “crazy”, which has been accepted by Haricaran Bandyo-
padhyay (1933: 1499)". In Chaitanya literature, the word batul has often
been used in this sense, such as: caitanya candrer batul ke rakhite pare (“who
can resist the madness for moonlike Chaitanya?”; in CC:2:6:40). As we

'7 Another popular Bengali thesaurus Calantiki by Rajshekhar Basu (1946: 397) sup-
ports this, as it describes ‘Bauls’ as a minstrel-mendicant community of Bengal.

'8 Although he thinks another meaning of the word could be bat rogagrasta (“one
who has been affected by gout”).

119



Ratul Ghosh

discuss the connection of ‘Bauldom” with Chaitanya later on, this refer-
ence will deem more significant.

The association of the word baul with Sanskrit vayu (Beng. bayu) or
“wind” pertains to another ascendant bayur (Skt. vayura) (Turner 1973:
673). This root indicates the importance of air or wind in the yogic ritual
practice of the ‘Bauls’. The word baura' or baora or bav'ra is also a Hindi
word meaning “mad, insane or crazy” (Thompson 1884: 458). Charu-
chandra Bandyopadhyay has noted that the assertive prefix la which has
been added with the root bayu (“wind”), asserts the presence of some-
thing. Thus, the word baul (as from <vayula>) literally means “someone
having wind”. According to him, this bayu is actually the flow of energy
through nerve channels as a yogic mechanism. Therefore, the practition-
ers who try to control and manifest that energy are called ‘Baul’. Bandyo-
padhyay is also familiar with another perspective contending that bayu is
the breath coming in and going out through the nostrils which is the
source element of existence. Through yogic practices, the ‘Bauls” control
the breathing to have a prolonged life (Bandyopadhyay 1932: 497). The
second analysis is much relevant in our context because the complex
yogic process of controlling the breath (Das 1992: 392) to gain eternal life
is not only practiced by the ‘Bauls’, but it has also been a part of different
yogic folk religious ritual practices in South and South-East Asia from
ancient times. In Bengal, such practices were evident amongst the Nath
yogic® practitioners, tantric Buddhist practitioners and Bengal’s Sufi
yogic™ (cf. Hoq 1995 for popular Islam) practitioners before the emer-

' The probable feminine form bauii is the name of a so-called ‘tribe’ of Bengal
(Basu 1946: 397).

0 Nath (Skt. Natha) is a yogic tradition in India. Different texts of hathayoga (the
oppositional yogic practice) are replete with the description of the importance of
the wind in the body and how it should be controlled and channelised. The con-
trolling of vayu (“wind”) and rasa (body “fluids”, especially sexual “fluids”) has
to be simultaneous. Har'mala says: “O goddess, wind saves the semen and the
semen keeps the wind / when both are united the lifespan is increased” (bayu
rakhe bindu debi bindu rakhe bai / duiyje ek haile pare bare paramii; in Cakrabarti 1955:
33). Cf. Briggs 1970 and Ghos 2011 to know more about the Nath cult.

*! Sufism in Bengal was shaped by internalising the yogic-tantric practices in the
Islamic framework, which produced a number of texts in 17th-18th century
(Sariph 2003: 14). In the Agam written by Ali Raja (alias Kanu Fakir), we find
the importance of wind in the psychosomatic system of human body: “Wind is
body wind is mind wind is the absolute / [...] Wind is the servant and wind is

120



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul

gence of the ‘Bauls’. Lalon Fakir (Lalan Phakir) asks, “without the
knowledge of the wind how can one become a fakir?” (hdoyar khabar ni
janile kiser phakir tay; in BFP2: 451). As the ‘Bauls’ practice damer sadhan or
the yogic exercise of holding and controlling breath, they utter: “if you
want to catch the uncatchable moon (adhar'cid),” practice holding breath
with complete dedication” (adhar'cid'ke dhar'bi yadi kase dam sadhan kar; in
BBG: 345).

As a unique method of codifying their secret beliefs in language,
‘Bauls’ often ascribe new meanings to certain nomenclatures by constru-
ing expedient folk-etymologies. For example, the name of the first mythi-
cal man Adam (Adam) and his consort Haba® (Adam and Eve in biblical
reference) is a riddle for the ‘Bauls’. The word Adam, as the ‘Bauls’ say, is
a conjoined form of a-dam, where a denotes a calling® and dam means
“breath”; on the other hand, Haba is actually Urdu/Hindi hava (Beng.
haoya) meaning “wind”. Hence Adam means “to call the breath” and Haba
is “air” or “breath” itself. The ‘Bauls’ thus emphasise the importance of
breath in their practice, which is significantly associated with the first
man created by God.”

Another example could be derived from the word batul (Skt. vatula)
which may be divided in bayu and tula, tula or tula (told) meaning to “lift
up” or “raise” (Das & Thielemann 2003: 9). As the yogic practice of the
‘Bauls’ is to lift the wind upwards in the channels through deep breath-
ing (the yogic exercise of pranayama),”® this significance of the word batul
gives a subtle hint to that.

Upendranath Bhattacharyya accepts the Sanskrit word vyakula, which
means “impatient” or “eager”, as another source word for baul. ‘Bauls’

the God” (bayu tan bayu man bayu Nirafijan / [...] paban sebak hae paban isvar)
(Agam in Sariph 2003: 213).

Tt is the prime accomplishment of ‘Baul’ ritual practice (see Salomon 2017: 282
who calls it “Baul’s supreme”).

z Interestingly, this myth of the first man and woman is taken from Islamic theo-
ry of genesis.

* Basically, in Hindi/Urdu; sometimes in colloquial Bengali 7 is derived from ay,
similar to “come here” in English.

» Who is eventually God himself and an embodiment of God, as Lalon argues in
many songs. For example, in LG: 285 he says: “Whether God had not been Adam,
the ritual prostration would have been a sin (Alli adam nahale / pap hata chej'da
dile). Also see Tha 2010: 421ff. for a discussion on Adam in ‘Baul’ discourses.

%6 Cf. Das & Thielemann (2003: 10f.) for a discussion on pranayama.

121



Ratul Ghosh

also accept this meaning, which describes their eagerness to meet the
maner manus” (“man of the heart”) or sahaj manus (“the man born-with”).
Dasgupta (1946: 183) joins Bhattacharya in presuming the Sanskrit root to
be vyakula. Another meaning of baul is “enchanted” or “bewitched” if the
noun is turned into its feminine form bauli (Bandyopadhyay 1933: 1482).
Not unlike the Sufis, ‘Bauls’ also state that they are enchanted by the
passion of their divine love.

Defining ‘Baul’: The Chaitanya Connection

baul haila dekha svayam mahaprabhu |...]
baul haila yata Sri Caitanyer bhakta®™ (BFP1: 581)

Undoubtedly, Chaitanya (Caitanya) or Gouranga (Gauranga) is one of the
central figures of ‘Baul” universe, who is considered the secret champion of
‘Baul’ practice. ‘Bauls’ frequently consider Chaitanya the propagator of
their religion (cf. Datta 1911: 231). The very concept of embodiment of a
purely devotional love along with its (trans)corporeal representations is
solely the contribution of Chaitanya and his teachings. One may say that
this particular concept singularly distinguishes ‘Bauldom” from core tantric
groups. In 1888, Akshay Kumar Dutta (Datta 1911: 218) categorised ‘Baul’
and other folk religions of Bengal as ramifications of the Chaitanya® sect in
his acclaimed anthology Bharat'barsiya upasak sampraday (Engl. title: The
Religious Sects of the Hindus). Although later researches have shown that
‘Bauls’ are a distinct community with a unique belief system and set of
esoteric religious practices, a close connection between ‘Bauls’ and the
post-Chaitanya Baisnab sects/schools of Bengal is evident. As I have men-
tioned earlier, not only Chaitanya and his teachings have immensely influ-

%7 As in the famous song, Lalon waits eagerly for the union with the man of his
heart: milan habe katadine / amar maner manuser sane (LG: 362). This maner manus
or “man of the heart” may be called “the Supreme of ‘Bauls”” who has both ac-
tive and passive forms (Salomon 2017: 520 & 540); or “the supreme soul” or pa-
ramatma (often translated as “the Absolute”) who is hidden inside the human
body and organically connected with it, necessitating the transcendence of the
corporeal into the metaphysical realm (Bhattacarya 1967: 340-356).

2“1 ook, Mahaprabhu (Chaitanya) himself became baul. [...] All the devotees of
Sri Chaitanya became baul”.

¥ Dutta even mentioned that Chaitanya has become batul bearing the disposition
of the mellifluous love of Radha (Datta 1911: 214).

122



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul

enced ‘Bauldom’; his own life turned to be an esoteric legend that has been
metaphorised and interpreted in expedient ways. Moreover, the evolution
and transmutation of Chaitanya’s Vaishnavism in the hand of his disciples
and companions has created the social as well as doctrinal background of
‘Bauldom’. Understanding the Chaitanya connection will not only unfold
the doctrinal history of the ‘Bauls’, it will also show how the multiple
meanings of the word baul find their way into praxis.

The syntactic enigma of the word baul has been beautifully used in
one of the oldest mentions of the word before the reported historical ad-
vent of the community — in a mystic couplet in the Caitanya Caritamyta by
Krishnadas Kabiraj (Krisnadas Kabirdj). Advaita Acharya (Advaita
Acarya), one of the cult figures of post-Chaitanya Bengali Vaishnavism
and a close acquaintance of Chaitanya,” conveyed a message to
Chaitanya (who was then residing at Puri, Orissa) through a riddle in
which the word baul played a critical role. The riddle is: “baul ke kahiya
loke haila baul / baul ke kahiya— hate na bikay caul / baul ke kahiya— kaje nahika
aul / baul ke kahiya —iha kahiyache baul” (CC: 3:19:19f.). The first stanza
bears an instruction to “tell the baul that people have become baul”. Clear-
ly, the first baul may denote a proper noun (i.e. the ‘Baul’) or a common
noun (Baul, i.e. “a madman”), while the second baul is either another
noun (i.e. ‘Baul” or Baul) or an adjective (i.e. “mad”).Chaitanya has been
called baul for his frenzied behaviour” caused by the divine love of

% This is one of the most revered hagiographies of Chaitanya. The author was put
under the tutelage of some of the direct disciples and companions of Chaitanya
(for a brief introduction to the author, see Maiti 1960: 463—473).

*! Interestingly, Advaita Acharya has been called mahayogesvar (“great expert of
yoga”) by Chaitanya in this regard (CC: 3:19:27), who is also capable of talking in
riddles (tarjate samartha). This is an important statement because Acharya is high-
ly revered by the ‘Bauls’. The three madmen of Nabadwip, namely Chaitanya,
Nityananda (Nityananda, Chaitanya’s brother-in-arms who also was a tantric
practitioner belonging to the abadhiit <Skt. avadhiita> sect) and Advaita Acharya
have been frequently mentioned and metaphorised in ‘Baul’ songs (LG: 313). In
Indian medieval tradition, yogic exponents were found to be proficient in writing
riddles, as the Buddhist Carya songs stand a proof. Even the Bengali word golak'-
dhidha (i.e. “labyrinth”; golak means “circle” and dhidha means “riddle”) has
been derived from gorakh-dhandhd, meaning “the riddles of Gorakh”, the prop-
agator of the Natha hathayoga tradition. The same applies for the ‘Bauls’.

%2 The early use of the word baul signifying this meaning is found in the Middle
Bengali literature of the 14th century. It has been mentioned a number of times

123



Ratul Ghosh

Krishna.* The second baul in the stanza denotes that the people (lok) have
become “mad” in devotion. Most of the commentators have reasonably
accepted the second meaning in this context. However, if one reads the
second baul as the name of a community, as the ‘Bauls’ often do, then the
meaning becomes more specific.

Chaitanya himself has reportedly mentioned that he is a baul kind of
person (CC: 2:21): ami to baul an kahite an kahi/ krsner madhuryasrote ami yai
bahi (“verily I am [a] baul, I say something intending to say something
else / I float in the stream of the mellifluence of Krishna”). Here, Chai-
tanya technically explains another quality of becoming a ‘Baul’ — which is
talking in riddles or hiding the intended meaning by saying apparently
something else. However, the common use of the word in non-‘Baul’
literature is as an adjective. Finally, the last baul (in the fourth stanza) can
be both, proper and common noun, denoting Advaita Acharya himself as
a Baul or a member of the ‘Baul’ community.

In another occasion, Chaitanya is apologising to his mother for re-
nouncing his family and the ancestral (brahminical) religion (CC: 3:19):
tomar seba chari ami karild sannyas / baul haiya ami kaild dharmanas (“1 forego
your servitude and became an ascetic monk / I destroyed my religion by
becoming [a] baul”).Here the word baul signifies both the community and a
frenzied mental state. Chaitanya initially became a monk of the Pur order
which pertains to the Vedanta philosophy of non-dualism.* Later on, he
left the “path of knowledge” (jfianamarga) and embraced the mode of devo-

in the Iusuph julekha of Sah Mahammad Sagir. For example: sarbaksan utarol citta
asoyasta / nisi na pohay tar din na yay asta [...] baur caritra hena bhiipati janila (Ka-
rim 2006: 165), meaning “All the time anxiety and the mind is agitated / His
night does not dawn and day does not set [...] The king knew that it is the na-
ture of baur” (Old Bengali form of baul, although Dasgupta [1946: 184] thinks it
is the Hindi variant of the word). Evidently, CC: 3:19:30 narrates that after hear-
ing the riddle, Chaitanya tended to become more and more frenzied (unmad
pralap cesta kare ratridine, meaning “day and night he started talking in deliri-
um”). See Turner (1973: 671, 673 & 705) for the words vatula, vayura and vyakula.

% The term baulf or bauli is the feminine form of the word baul. In the Bengali trans-
lation of Krsnakarnamrtam, Yadunandan Das (Yadunandan Das) says that all the
women of the world were not able to hold their patience and became bauli after
only hearing [about the beauty of Krishna] (Sruta matra haila bauli ) (KKN: 88).

34 Although it has been mentioned that Madhabendra Puri (Madhabenda Puri),
the guru of his own guru Isvar Puri (I§var Puri), practiced pure devotionalism,
which gradually affected his disciples as well.

124



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul

tional love. In CC: 3:14:40-42%, Chaitanya identified himself as mahabaul
(“the great baul”) who forewent the Vedic religions and everyday rites to
become a yogi and indigent. Even the description of this mahabaul curious-
ly resonates with the common appearance of a ‘Baul’ renouncer.

As the previous discussions suggest, ‘Bauls” and other post-Chaitanya
folk religions of Bengal easily presume that there was a hidden aspect of
Chaitanya’s practice and he was secretly a ‘Baul’ practitioner nonetheless.
Duddu Sha clearly says that Chaitanya or Gora (Gora) of Nabadwip, who
has received the initiatory chants (mantra) of the Sakta order from Keshab
Bharati (Ke$ab Bharati, his first guru), later on goes to Ramananda
(Ramananda) and asks for the tattva of ‘Bauldom’. Finally, by worship-
ping the “man” (manus, as the ‘Bauls’” describe their practice as manuser
karan, “the ritual activities of man”), he acquires the Supreme tattva.*
‘Bauls’ contend that not only Chaitanya, but his disciples were also more
than just divine madmen — they were ‘Bauls’ (BFP1: 581). Although no
solid evidence of the existence of the so called ‘Baul’ community in the
16th century is available, ‘Bauls” believe that the very essence of ‘Baul-
dom’ was nonetheless reflected in the activities of Chaitanya and his
companions. That is why spontaneous references to Chaitanya literature
are found in ‘Baul” songs. Moreover, on many occasions, different aspects
of Chaitanya’s doctrines are used as explanatory frameworks of ‘Baul’
metaphors. Clearly, it is impossible to understand the ‘Baul’ practice
without referring to Caitanya’s Vaishnavism, which has been made
abundantly clear in Rahul Peter Das” article.

Baul as Umbrella Term

The previous analysis shows that the borders of ‘Bauldom’ are hard to
delineate because it is organically connected with a number of doctrines
and practices categorically belonging to different religions. The word
baul, therefore, in Das’ article has been reasonably used as an umbrella
term, within which all folk-religious orders of post-Chaitanya times may
be incorporated (see introduction). Even a number of so-called Sahajiya

% This whole passage is very telling and discloses certain fundamental aspects of
‘Baul” practice. I have discussed this in detail in my PhD thesis.

% Cf. na'der Gora Caitanya yare kay / Kesab Bharatir kache saktimantra pay // giye
Ramanander kache baul dharmer tattva puche / tabe to manus bhaje param'tattva pay
(DSP: 59).

125



Ratul Ghosh

Baisnab communities find no harm in being identified as ‘Bauls’.” I have
also mentioned earlier that a number of folk-religious practitioners ex-
press their disagreement on the use of baul as an overwhelming religious
identity. However, to refer to practices, beliefs and a huge body of songs,
the word baul is conventionally used. Accepting ‘Bauldom” as a way of
religious life is also not a problematic contention in rural Bengal. As the
question of ‘Baul” identity does not come into the purview of this discus-
sion, the use of the word baul as an umbrella term is safe.

It has been discussed in the previous section that Chaitanya has re-
portedly called himself baul/a Baul/a ‘Baul’, who has renounced, or
rather destroyed his ancestral religion (dharmanas). This anecdote shows
how heterodox and dissentient the ‘Bauls’ are perceived to be. In Jiian
Sagar, Ali Raja (Ali Raja) indicates that fakir, yogi, baisnab, rsi, bairagi — all
are same and complementing each other in the ritual practice (Sariph
2003: 260-263). For the mainstream religions, this heterogeneity and a
shared doctrinality was a clear trait of being degenerative. Moreover, the
esoteric coital ritual practice was also despicable to the general public.”
Hence, if not as an academic umbrella term, the alternative folk-religious
communities were already being socially perceived as a collective. Tota-
ram, the 18th century orthodox Baisnab adherent who hailed from a
South Indian dravida Brahmin family, has warned about thirteen despica-
ble post-Chaitanya religious communities who somehow enjoyed rever-
ence of the common folk: aul, baul, kartabhaja, nera, darbes, sii, / sahajiya,
sakhibhabaki, smarta, jat-gosdi, / atibati, ciiradhari, gauranga nagari / Totd kahe
ei terorsanga nd kari (Das 1992 [4]: 299). Later on, thirty-nine more sects
were added to the list (Cakrabarti 2003: 46f.). These communities were
linked with Chaitanya and his Bengal Vaishnavism in many ways. Some
were directly linked with Chaitanya or his close companions; the others
followed basic Vaishnava principles such as humility, austerity, social
egalitarianism, devotionalism and singing songs in praise of the Supreme
Lord. Especially after the acceptance of parakiyabad (the mode of ritual
practice with extra-marital consorts),” the influence of tantric-yogic ritual

¥ One important reason behind this is the increasing market value of ‘Baul’
songs. Identifying oneself as a ‘Baul’ may secure someone a position in a musi-
cal concert or a broadcast programme.

% This outlook gradually began to change after Rabindranath Tagore started to
encourage publishing of ‘Baul’ songs in literary journals.

¥ Krishna became the lover-supreme of Radha, the legal wife of Aihan (Aihan).

126



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul

practice increased. This may be called ragatmik bhabadharma (Bisvas n.d.:
49) or the “dispositional religion (in contrast to ritualistic Vedic religions)
of passion-infused nature”. On the one hand, this practice is subjective
and personal, and on the other hand, it is organic and inclusive. This
combination became popular among the common folk. The orthodox
Vaishnava theologians, albeit accepting parakiya as the most reverend and
effective mode of sadhana (ritual practice leading to a higher religio-
spiritual attainment), have vehemently warned that the embodiment of
devotional love cannot exist outside the mythical Vrindavan as no hu-
man body can possess the divine qualities of it.* However, these warn-
ings could not hold back the new practices from spreading.*'

In reality, the gradual sporadic developments of Bengal Vaishnavism
propelled the proliferation of alternative religious practices. In many
post-Chaitanya Baisnab schools in Bengal, such practices have already
begun by the early 17th century. Simultaneously, a number of other new-
ly flourished unique religious communities incorporated this mode of
sadhand. In a collective organic effort by individual groups, a pertinent
body of tattva was created; relevant lores and anecdotes were gathered
bit by bit to provide legitimacy to apparently ‘profane’ practices; cruxes
of history were accumulated to form a discursive understanding of an
alternative religious universe underneath the mainstream history of cul-
tural Bengal. Likewise, the amalgamation of Islamic theology with local
yogic-tantric discourses created a body of Islamic yogic literature which
substantially broadened the spectrum of the cumulative doctrinal matrix
of post-Chaitanya Bengal. Thus a huge repository of knowledge* was
created, which contained certain elements of every extant religious doc-
trines, philosophy, tattvas and beliefs. This repository was both oral and
written. That is why, along with innumerable ‘Baul” songs, quite a num-
ber of manuscripts® are found that provide a supporting theoretical body
of knowledge to the folk-religions. Most importantly, this body of

40 See commentaries on CC: 1:4:42. Also discussed in Ujjvala nilamani and Bhakti-
rasamrtasindhu.

1 Another important aspect was that these new alternative tattoas were mostly
being orally transmitted or written in Bengali language.

#2 Within which the previously discussed “imaginary knowledge” is very much
included.

# Cf. Jha 2013 for some of the rare edited texts; also Jha 2012: 189-214 for a brief
discussion of some of the texts in the academia, which are “mostly classed as
Sahajiya texts” (Das 1992: 415). Cf. also Sariph 2003 for similar Islamic texts.

127



Ratul Ghosh

knowledge was organic and very much accumulative. A keen observa-
tion will show that most of the folk-religions actually draw from this
huge repository and keep on contributing to it. Sometimes they impose
new meanings to certain elements of it, and sometimes they add new
metaphors to express certain practices. It is to be noted that this reposito-
ry is not about producing new knowledge; it is rather about finding
unique ways to metaphorise and infuse the existent knowledge in newer
literary productions. This is the reason why similarities in the ritual in-
cantations, song-narratives, beliefs and practices among the folk-religions
are evident (cf. Cakrabarti 1997: 86). Precisely, this is also the reason why
an umbrella term is required to discuss the doctrinal aspects of post-
Chaitanya folk-religions of Bengal.

Clearly, a process of internalisation of other doctrines through the ex-
change of knowledge, belief and tattvas takes place in a discursive, organ-
ic “Baulsphere”. This exchange mainly takes place in sadhusarngas or gath-
erings of the ascetics. The term sidhusanga may refer to the company of
one sddhu-guru (“ascetic/spiritual master”) or the religious gathering of
practitioners and disciples of different orders within or out of the baul
umbrella. Naturally, this sadhusanga or sadhur sadh-bajar (“wishful market
of the ascetics”) has been so much stressed upon in ‘Baul’ songs.** Jha
(2007: 163) mentions an anecdote popular in the ‘Baul’” community that
states: “Accept hundreds of gurus and make the ritual incantations (man-
tra) the essence (of your life) / whoever is going to wash away the dark-
ness of your mind, swear upon him” (guru kara sata Sata mantra kara sar /
ye ghucabe maner kali dohai deo tar).

Exploring Quranic and Buddhist Connections

The commingling of Bengal Sufism with the liberal Vaishnavism of
Chaitanya has caused the emergence of many folk-religions of Bengal®
(Cakrabarti 1997: 82). As Rahul Peter Das has drawn a number of refer-
ences from Bengali Islamic literature, precisely from the texts of yogic-
Islam, a similar philological method may be applied to find the connec-
tions between ‘Bauldom” and Bengal Islam. Exploring the Arabic/Persian
etymology of the word baul along with discussing certain beliefs may

* See LG: 388 or BFP2: 668 & 1001.
* See also Cantti 2019 for discussions on the impact of Islamic esotericism on
‘Bauldom’.

128



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul

unfold the connections. There is a general notion prevalent among the
‘Baul’ community that a hidden esoteric knowledge of the Quran is se-
cretly kept within ‘Bauldom’. Deciphering the coded language® of scrip-
tures may unfold that secret. For example, it is a popular belief amongst
the ‘Bauls’ that when the prophet Mohammad was united”” with Allah in
the night of ascension or shab-i-mi‘rdj (Beng. meraj), the total amount of
knowledge he acquired from God was not completely written in the
Quran. They specifically state that among the ninety thousand sentences
that descended from heaven, only thirty thousand were written in the
Quran (jaher or “expressed”). Another thirty thousand were given to the
close companions of Mohammad.” Finally, the remaining thirty thou-
sand were hidden in the heart (sind) of the prophet, which pervaded the
hearts of all men. Hence the del-koran (“Quran of the heart”) must be read
carefully to acquire this hidden (baten) knowledge.* Only honest and
devotional persons are allowed to acquire this knowledge by the grace of
the guru or spiritual master.”

* Lalon says, in the Quranic scriptures, in masnavis and tafsirs “everything is
written in code and allusion” (bhed isaray likha tamam; in LG: 259). ‘Bauls’ claim
to possess that knowledge.

¥ This ‘union’ between Allah and the prophet has been given erotico-spiritual
significance. Lalon has raised a question asking how a union between a form-
less entity (Allah) and a corporeal entity (Nabi, the prophet) was possible, and
who was the man and who was the woman? This question itself is a riddle, in-
tending to state that Allah is not formless per se. This is a popular argument by
the fakirs against the orthodox sariyat followers (LG: 285). Ali Raja has even
compared Allah and the prophet with Radha and Krishna (Sariph 2003: 204).

* According to Lalon, four friends (of the prophet) knew that hidden knowledge
in form of four types of practices. Generally, the four primary Caliphs — Abu
Bakar, Umar, Usman and Ali — are referred to in this regard. However, in an-
other explanation, this also denotes four stages of spiritual ascendency such as
sariyat, tarikat, hakikat and mar'phat (Jha 2007: 116; also see LG: 283). Sometimes
they denote the four mafijils or spiritual destinations. Sometimes they are as-
sumed to be the four prominent Sufi orders in India, which are Chishtiya, Qa-
diriya, Suhrawardiya and Nagshbandiya (Salomon 2017: 110).

* See a more recognised version of LG: 272 in Khan 2007: 315.

>0 Cf. mursider thii ne nare sei bhed bujhe / ei duniyar sinay sinay ki bhed nabi janiyeche
(“Go to the spiritual master and understand the hidden meanings or codes that
the prophet has secretly kept in the hearts of this world”; in LG: 259). See also
LG: 263.

129



Ratul Ghosh

The isomorph of the word baul is aul, which is often considered to be the
root of the word. Aul is also a reported religious community”' that comes
under the baul-umbrella. Bhattacarya (1957: 50) contends that the word aul
has been derived from Skt. akula which means “eager” or “anxious” (very
close to the word vyakula). The term aul also denotes a state of madness.
The word is closely associated with the Kartabhaja>* order as the name of
their chief propagator is Aulchandra (Aul'cdd or Aul'candra).” Then again
it seemingly is associated with the word auliya that, among other things,
denotes a certain school of the Chishtiya Sufi order. This word may have
emerged from the Arabic word awliya’ (the plural of wali)**
close friend (of God). Interestingly, Aulchandra was also called phakir
thakur or “the lord fakir” (see De 1950: 20 for more anecdotes on him). The
close connection of Kartabhaja order with Islam is also reflected in some of
their rituals. For Kartabhajas, Friday (the day of jumma in Islamic belief) is
an important day for ritual prayers. They sit in the westward direction (the
direction of the Ka'ba) during the special prayers. They also denote their
Supreme as satya or the truth as the Sufis utter hag. Aulchandra is also be-
lieved to be a local Sufi saint (Nandi 1986: 49-56).

which means

*'Tha (2010: 115-122) states the difficulties of delineating the Aul community.
However, he mentions certain rites and characteristics that distinguish Auls
from the ‘Bauls’. Datta considered the Aul community as sahaj Kartabhaja (Datta
1911: 237). Along with Chaitanya, a disciple of Advaita Acharya named
Chaitanyadas (Caitanyadas) has also been called Auliya (Jha 2010: 116).

>2 Kartabhaja is a folk-religion which is very closely associated with ‘Bauldom” and
falls under the ‘Baul” umbrella (Bhattacarya 1957: 60f.). Lalon Fakir reportedly
recognised five orders (ghar, i.e. “house”) of fakirs, among which the Kartabha-
jas were most prominent. Every year innumerable ‘Baul” practitioners and dis-
ciples gather in the annual festival of Sat1 Ma of Kartabhaja ghar.

5 Aulchandra is considered as the reincarnation of Chaitanya, or Gaurchandra
(Gaur'candra). Some say, after a clash with the priests of the Jagannath temple
at Puri, Chaitanya fled and disguised himself as Aulchandra. Aulchandra is al-
so considered to be the disciple of Bircandra or Birbhadra, the illustrious son of
Nityananda and his wife Jahnaba (Jahnaba). Cf. De 1950; Deb'mahanta 1990
and Nandi 1984 to know more about the Kartabhaja religion and their connec-
tion with “Bauldom’.

> There is also the possibility of the Arabic word awwal to be the source of aul,
which means first or the beginning. In many songs dul means beginning, such
as in dul akhere nabijT hak allaji jaher ar batane (“In the beginning and in the end,
there is the prophet and Allah, the truth; present in both is what is revealed and
what is hidden.”) (BFP1: 700).

130



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul

Another legend intriguingly associates Birbhadra (Bir'bhadra) with Su-
fism. He was the son of Nityananda. On the one hand, Birbhadra worked
as a mediator of Bengal Vaishnavism and Gau#iya Vaishnavism along
with his mother Jahnaba; on the other hand, he initiated hundreds of low
castes® into Vaishnavism, which was an immense contribution in the
development of post-Chaitanya folk-religions. The ‘Bauls’ believe that
Birbhadra was a propagator of the Darbes Baul®® community who learnt
the tattvas from Aulchand and Madhab Bibi” (Bhattacarya 1957: 61;
Sariph 2003: 41f.). Interestingly, Madhab Bibi was a female Sufi practi-
tioner or pir® belonging to the Saiyjad caste. The short text Madhab Bibir
kat'ca describes that Birbhadra “entered Madina as (a) baul” to learn ritual
practice from Madhab Bibi: “prabesila madinate haiya baul” (MDBK: 210).
Even the text says more than once that it was seemingly impossible to
identify whether Birbhadra was Hindu or Muslim. The whole text is re-
plete with blatant connotations of dehatattva (“tattva of body”) and sexual
ritual practices which are an integral part of ‘Bauldom’.

‘Bauls’ deliberately rupture the structure of language to create new
meanings. This practice took an extremely esoteric turn when even the
letters of certain words got attributed with mystic significances. The Arabic
word ahad, which means “one” and usually denotes the formless God of
Islam, is made with three letters alif (a), he (h) and dal (d). Ahmad (xaf), the
name of the prophet, consists of four letters — three of the previous letters
and mim (m). The ‘Bauls’ believe that the letter mim (<) hides all the secrets
of creation. If the secret of mim is understood, the secret of the presence of
formless ahad in the formed Ahmad will be understood.” Another orphic

* The nyara-nefi, who were reportedly low caste followers of Vajrayani tantric
Buddhism of Bengal. See Bandyopadhyay 2011: 337f. Lalon has identified him-
self as nari (the female counterpart of nyara) in LG: 394. The phrase nyarar phakir
is also common to denote some ‘Baul’ practitioners in rural Bengal.

% “Birbhadra knows the tradition of rites and practices of Darbes order of ‘Baul-
dom’” (darbesi bauler kriya bir'bhadra jane sei dhara; in DSP:83).

5 Madhab bibir kai'ea (henceforth MDBK) or the “Chronicles of Madhab Bibi”
contends that Birbhadra learned the doctrine of physical ritual practice from
Madhab Bibi in Mecca: Bir'candra Siksa nila madhab bibir sthane (MDBK: 211). We
can observe here how the folk-religions do not conform to any mainstream re-
ligious dogma and create their own radical religious historicity.

> Cf. jatite saiyad mora pir nam dhari (MDBK: 211).

%’ See LG: 280 for this explanation. Lalon also says that the lord is hidden in the
body of his own servant (Quran 50:16 is to be noted in this regard, when the

131



Ratul Ghosh

explanation says that the shape of the Arabic letter mim is like a vagina (or
the united form of vagina and penis, similar to sivalinga and yonipatta in
tantra). Hence, it may be deduced that the secret of the prophet hides in the
secret of union between prakrti (“woman”) and purus (“man”). This expla-
nation has immense significance in the tattva of ritual coital practice.”’ Simi-
lar concepts are also found in tantra where the letters are contended as
seeds of creation. Interestingly, the letter ma (the Sanskrit counterpart of
Arabic mim) has been described as the seed which is situated in the great
vagina (makarasca bindurfipau mahdyonau sthitah priye; in Bhattacarya 1909:
441). As different gods are attributed to different tantric varnas, the ‘Bauls’
have attributed the Islamic holy trinity to three letters: Allah in alif, Adam
in lam and Mohammad in mim (alepe alla lame adam mime mahammad; in Jha
2012: 141). There are twenty-four consonants from alif to mim, which has
been compared with the twenty-four seed-syllables of the kamagayatri
chant, which is the secret initiatory chanting of the ‘Bauls” (Jha 2007: 404).
Those letters have also been compared with the twenty-four moons that
reportedly arrive in the human body.Lalon Fakir has suggested that the
mystery of the Quran may be unveiled if the sign-writings of the Quran are
explicated by analysing the human body (isara lekhan koranero mane hisab
kara dehete; in LG 278). This clearly proposes a radical Quranic exegesis in
the framework of ‘Bauls’ deha-tattva.

Similarly, Buddhist connections can be traced by analysing a different
etymology suggested by S. M. Lutfar Rahaman (cf. Rahaman 1969). He
has associated the old Bengali word bajil or bijul of the tantric Buddhist

1.62

Carya songs® with the word baul.®* Evidently there is a strong doctrinal

lord says that he is closer to the man than his jugular bone). This is a common
saying among the Sufis.

%1 came to know about this explanation in a personal correspondence with a
fakir of Bheramara, Kushtia, Bangladesh.

8! Caryagitikosabrtti, the mystic hymns of the Vajrayani tantric Buddhists, is com-
monly called Caryapada or Caryagiti. It is the only textual document of Old Ben-
gali language. The manuscript was composed during the Pila and early Sena
dynasties (sometime between 8th to 12th century C.E.), which was the age of
decline of Buddhism.

62 Skt. vajri > [Pr. bajji] > Ap. bajjir > bajjil > bajil > bajul > Beng. baul. Since this deriva-
tion does not strictly abide by the laws of historical linguistics, I shall rather like
to consider it as a folk etymology. This may shine upon a new avenue of ap-
proaching the similarities between tantric Buddhism of Carya and ‘Bauldom’.

132



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul

connection between tantric Buddhism of Carya and ‘Bauldom’.*® Both of
these religions have a tradition of metaphorical textual production.
Dineshchandra Sen found ‘Bauldom’ entirely Buddhist in nature.* Alt-
hough this rigid contention is rejected in later researches, one cannot
overlook certain similarities between the two, such as: reverence of guru,
the practice of attainment of sahaja and refutation of scriptural religions
and brahmanical authority. Both the religions share enormous similarity
in the sexual yogic practices, which has been seriously discussed by
scholars including Rahul Peter Das (1992). The phrase sandhya bhasa®
(“language of the twilight”) which is commonly used to denote the ob-
scure language of the ‘Baul’ songs, have been borrowed from the Carya.
However, I shall only focus on the root word vajr7 to find out the connec-
tions it bears with ‘Bauldom’.

The Sanskrit form vajri, which may have derived from vajra (“thun-
der”, “diamond” or “adamantine”), is a key word of yogic ritual-practice.
Vajra in tantric literature means the semen, which has to be retained and
channelised upwards through the cranial column. As the primary ritual
practice of both the ‘Bauls’ and Vajrayani tantric Buddhists is to retain the
vajra®, one may easily understand the deep significance of this root be-
hind the word baul. In Dakarnava, the word vajri is used to denote the god
mahaviresvaratathagata (Sastri 1951: 132) and the goddess Varahi (ibid.:
133), who is bhagalingamanodbhavi, manifested during the conjoining of
the penis, vagina and the mind. Although these highly sexual tantric
references are very similar to the esoteric sexual rituals of the ‘Bauls’, this
exploration also denotes the difference between the two religions. Tantric
Buddhism essentially became polytheistic — a number of deities were
composed within the doctrinal matrix. ‘Bauls’ on the other hand do not
believe in such deities or imaginary constructs. Hence, the ‘Bauls’ cannot
be simply defined as a religion having basically a Buddhist nature, as
Dineshchandra Sen contended. Again, in Carya, we find the Prakrita apa-
bhramsa form bajil in a song (no. 17) written by Binapad (Binapada),
which says that bajil dances as the goddess sings in the uncanny custom

8 Cf. Dasgupta 1946; Bhattacarya 1957 (introduction); Jha 2010; Das 1992 for dis-
cussion on tantric Buddhism and ‘Bauldom’. Also see Das 1969: 239-259 for a
comparative discussion between the ‘Baul” songs and Carya songs.

* Quoted in Das 1969: 244.

% Cf. sandhyabhasayabauddhavyam quoted in Das 1969: 259.

5 Cf. Das 1992 to learn more about the sexo-yogic ritual practice of the ‘Bauls’.

133



Ratul Ghosh

of the drama of Buddha.?” In the Sanskrit commentary of the song, bajil is
explained as vajradhara or “Vajra holder” (Snellgrove 1959: 168). In tantric
Buddhism, vajradhara is also a deity, who is “Adi or the primordial mono-
theistic God” (Bhattacharyya 1964: 127). Vajradhara is also considered the
“supreme non-duality” according to Hevajratantra (Farrow1992: 6), which
is an attainable yogic state (ibid.: 14). As a concluding remark it can be
said that the Buddhist connection, particularly following the form bajr7,
does not provide any unique doctrinal historicity. However, a deep phil-
osophical connection and similarity between the ritual practices is re-
vealed nonetheless. The only historical link might be the insertion of
nyara-nerl in the “Baulsphere” (see footnote 55), who were reportedly the
descendants of uprooted lower caste followers of tantric Buddhism (see
Das 1978: 73 & 75; Das 1992 [4]: 214; Bandyopadhyay 2011: 337f.). How-
ever, those groups later on came under the fold of Bengal Sufism, from
which they were converted to the school of Birbhadra in the 16th century.

Conclusion

As I have stated earlier, the purpose of this article is to show how ‘Baul-
dom’ is connected with “other beliefs” and how such connections have
become a part of the doctrinal history of ‘Bauls’. To meet that end, I have
tried to analyse possible etymologies of the word baul. It was also high-
lighted that different meanings of the word baul eventually represent
certain characteristics of being a ‘Baul’. Here, in fact, lies the basic prob-
lem of structuring an academic discussion on the topic. The whole dis-
course of ‘Bauldom’ is about ‘being’ ‘Baul’. It may be achieved by ful-
filling certain conditions, pursuing certain practices, re-understanding
the world of (religious) experience through a unique metaphoric lan-
guage or by achieving a different ‘self’ through psychosomatic manoeu-
vring. The uniqueness of ‘Bauldom’ is that it is not only a ‘religion’, it is a
process which may be understood by addressing three types of being:
‘being’ in the language, ‘being’ in the (doctrinal) history and being in the
self and embodiment (i.e. through different ritual practices). The right
question, therefore, is not “who is a ‘Baul’” or “what is ‘Baul””- it should

87 Cf. nacanti bajil ganti devi / Buddha natak bisama hoi (Sastri 1951: 30). Interestingly,
this reference is also found in Hevajratantra. G. W. Farrow observes that “the
Vajra family members are the players in the drama of Buddha (Buddhanataka)”
and Vajradhara is the “fruit” or end result of the practice (Farrow 1992: xix).

134



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul

be “how is ‘Baul’”. This phenomenological quandary makes ‘Bauldom’
obfuscated for any so-called ‘scientific’ academic approach.

Beyond this sphere, a number of underprivileged people, belonging to
lower social and financial classes, regularly embrace ‘Bauldom” with ease
and simplicity. They equip themselves with the enigmatic language and
metaphors; they do not conform to the binary between experience and
reason; they situate themselves in the prevailing religious habitus but
learn not to belong there; and they do understand that there is no precise
beginning or ending point of a religio-spiritual query albeit follow certain
stages of spiritual advancement. While the ‘enigmatic’, ‘confusing’ or
‘ambiguous’ is a problem for an academic approach, to the “Baulsphere”
it yields the possibility of multiple understandings of a phenomenon.
There is no ‘surplus’ in the doctrinal economy of the ‘Bauls’. Everything
produces certain meanings and every meaning produces certain aspects
of their knowledge repertoire. This is why the single word baul can reflect
so much of ‘Bauldom’. Consequently, the heterogeneity of ‘Bauldom’ lies
in radically imposing new meanings to prevalent doctrinal perceptions.

Clearly, not all doctrinal connections can be explored by analysing on-
ly the word baul. However, this article does stress upon the fact that a
philological analysis might explore how the folk-religions and their
unique shared historicity is subsumed in the language. Finally, I consider
this article a postscript to Rahul Peter Das’ article because he has explicit-
ly compared and analysed certain ‘Baul” practices and concepts in paral-
lel with those of other religious beliefs. This article perhaps justifies his
method by proposing that ‘Bauldom’ is indeed connected with other
religions, colligated in a collective history and knowledge repertoire
which is reflected in their esoteric practices. It is imperative to draw from
other relevant religious discourses to make problematic aspects of ‘Baul’
practices intelligible to the common reader.

135



Ratul Ghosh

Abbreviations

BFP1:

BFP2:

CC:

DSP:

KKN:

LG:

MDBK:

Baul-phakir padabali, Part 1 (Jha, Saktinath [ed.] 2000.
Kal'kata: Man'phakira).

Baul-phakir padabali, Part 2 (Jha, Saktinath [ed.] 2012.
Kal'kata: Man'phakira).

Caitanyacaritamrta of Kabiraj, Krsnadas (Nath, Radhago-
binda [ed.] 1946. Kalikata: Bhaktigrantha Pracar
Bhandar).

Duddu Sa-r padabali (Jha, Saktinath [ed.] 2012. Kal'kata:
Sahaj'path).

Krsnakarnamrtam written by Vilvamangala (Bidyaratna,
Ram'narayan [transl. and ed.] 1890. Mursidabad; Baha-
ram'pur: Ram'narayan Bidyaratna).

Lalangitika (Das, Matilal & Piyfs'kanti Mahapatra [eds]
1958. Kal'kata: University of Calcutta Press).

Madhab bibir kai'ea (Jha, Saktinath [ed.] 2012. Duddu Sa-r
padabalt: (parisista). Kal'kata: Sahaj'path.)

136



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul

References

Anirvan, Sri 1983. Letters from a Baul: Life within Life. Calcutta: Sri Auro-
bindo Pathamandir.

Bagchi, Prabodh Chandra 1939. Studies in the Tantras (Part 1). Calcutta:
University of Calcutta.

Bandyopadhyay, Asitkumar 2011 [1966]. Bamla sahityer itibrtta: trtiya
khanda, pratham parba. Kal'kata: Madern Buk Ejensi.

Bandyopadhyay, Carucandra 1932. “Baul”, in: Prabast 2,4: 497-503 & 632-37.

Bandyopadhyay, Haricaran 1933. Bangiya sabdakos (dvitiya khanda). Niu
Dilli: Sahitya Akademi.

Basu, Raj'sekhar 1946. Calantika. Kalikata: Em Si Sar'kar and Sans-.

Beiser, Frederick C 1996. The Sovereignty of Reason: The Defence of Rationali-

ty in the Early English Enlightenment. Princeton, NJ: Princeton Universi-
ty Press.

Bhattacharyya, Benoytosh 1964. An Introduction to Buddhist Esoterism.
(The Chowkhamba Sanskrit Studies 48.) Varanasi: The Chowkhamba
Sanskrit Series Office.

Bhattacarya, Surendramohan 1909. Rasatattva o Sakti-sadhana. Kalikata:
Haridas Manna.

Bhattacarya, Upendranath 1957. Bamlar Baul-o-Baul gan. Kalikata: Oriyent
Buk Kampani.

Bisvas, Mohan Kali (n.d.). Gauriya baisnab dharmer abaksayer karan
(samgathanik durbalata). Calcutta: Department of Bengali Language,
University of Calcutta. [unpublished PhD thesis].

Briggs, George Weston 1970. Gorakhnath and the Kanphata Yogis. Delhi:
Motilal Banarsidass.

Bruchac, Margaret M 2014. “Indigenous Knowledge and Traditional
Knowledge”, in: Encyclopedia of Global Archaeology, 3814-3824 (DOI:
<https://doi.org/10.1007 /978-1-4419-0465-2_10>, accessed: May 12,
2020).

Cakrabarti, Praphulla Caran 1955. Nath dharmma o sahitya. Alipur'duyar:
Sri Praphulla Caran Cakrabarti.

Cakrabarti, Ramakanta 1996. Bange baisnab dharma: ek'ti aitihasik o
samdj'tattoik adhyayan. Kal'kata: Ananda Pab'lisars.

137



Ratul Ghosh

Cakrabarti, Ramakanta 2014. “Caitanya prabartita dharmandolaner
preksapat”, in: Jagadi$ Bhattacarya (ed.): Caitanya-prasanga. Kal'kata:
Bangiya Sahitya Parisat-, 1-28.

Cakrabarti, Sudhir 1989. Gabhir nirjan pathe. Kal'kata: Ananda Pab-lisars.

Cakrabarti, Sudhir 1997. “Nadiyar lokadharma o lok'samaj”, in: Pascim'banga
31 (17-21): 81-88.

Cakrabarti, Sudhir 2003. Bamlar gaunadharma saheb'dhani o balahari. Kal'ka-
ta: Pustak Bipani.

Cakrabarti, Sudhir 2010. Nirbacita prabandha. Kal'kata: Punasca.

Cantt, Keith 2019. “Islamic Esotericism in the Bengali Baul Songs of
Lalan Fakir”, in: Correspondence 7,1: 109-165.

Capwell, Charles 1974. “The Esoteric Belief of the Bauls of Bengal”, in:
The Journal of Asian Studies 33,2: 255-264.

Das, Ajit 1992. “Jat baisnab katha”, in: Caturanga 53 (3, 4, 5-6, 8): 206-218,
298-304, 387-396 & 534-543.

Das, Asa 1969. Bamla sahitye bauddhadharma o samskrti. Kalikata: Kyal'kata
Buk Haus.

Das, Purna & Selina Thielemann 2003. Baul Philosophy. New Delhi: A. P.
H. Publishing Corporation.

Das, Rahul Peter 1992. “Problematic Aspects of the Sexual Rituals of the
Bauls of Bengal”, in: Journal of the American Oriental Society 112,3: 388—
432.

Das, Paritos. 1978. Sahajiya o gautiya baisnab dharma. Kalikata: Pharma Ke
El Em Praibhet Limited.

Dasgupta, Shashibhusan 1946. Obscure Religious Cults as Background of
Bengali Literature. Kolkata: University of Calcutta Press.

Datta, Aksay'kumar 1911. Bharat'barsiya upasak sampraday. Kalikata:
Basumati.

De, Debendranath 1950. Kartabhaja dharmer itibrtta. Kalikata: Jijiasa
Ejensij- Limited.

Deb'mahanta, Satyasib Pal 1990. Ghos'parar satima o kartabhaja dharma.
Kal'kata: Pustak Bipani.

Deleuze, Gilles & Felix Guattari 1987. A Thousand Plateaus: Capitalism and
Schizophrenia. Minneapolis; London: University of Minnesota Press.

138



Locating ‘Bauldom’ in the Word Baul

Farrow, G. W. and 1. Menon (transl. and eds) 1992. The Concealed Essence
of Hevajra Tantra. New Delhi: Motilal Banarsidass.

Ferrari, Fabrizio M 2012. “Mystic Rites for Permanent Class Conflict: The
Bauls of Bengal, Revolutionary Ideology and Post-Capitalism”, in:
South Asia Research 32,1: 21-38.

Ghos, Barid'baran 2011. Nath sampradayer itihas. Kal'kata: Sr1 Pab-lisim
Haus.

Gosvami, Nanigopal 2000. Caitanyottar yuge gauiiya baisnab. Kal'kata:
Karuna Prakasani.

Hamza, Feras (transl.) 2007. Tafsir al-Jalalayn. Amman: Royal Aal al-Bayt
Institute for Islamic Thought.

Hatley, Shaman 2007. “Mapping the Esoteric Body in the Islamic Yoga of
Bengal”, in: History of Religions 46,4: 351-368. (DOI: <https://doi.org/
10.1086/518813>, accessed: May 8, 2020).

Hoque, Enamul 1995. Muhammad Enamul Hoque rachanabali [Caturtha
Khanda]. Dhaka: Bangla Academy.

Jha, Saktinath 2002. Baul phakir dhvamser itibrtta. Kal'kata: Subarnarekha.

Jha, Saktinath 2007 [1995]. Phakir Lalan Sdi: des kal ebam Silpa. Kal'kata:
Sambad.

Jha, Saktinath 2010 [1999]. Bastubadi baul. Kal'kata: De’j Pab-lis$im.

Jha, Saktinath (ed.) 2012. Duddu sa'r padabali. Kal'kata: Sahaj'path.

Jha, Saktinath 2013. Sahaj baliba kay. Kal'kata: Barnaparicay.

Karim, Anoyarul 2016. Bamladeser Baul. Dhaka: Kathaprakas.

Kaviraj, M. M. Gopinath 2006. Selected Writings of Mahamahopadhyaya
Gopinath Kaviraj. Varanasi: Indica.

Khan, Mobarak Hosen 2007. Lalan samagra. Dhaka: Gitanjali.

Kuriyama, Shigehisa 1996. “On imaginary knowledge” (Basham Prize
Lecture), in: The 4th International Congress on Traditional Asian Medicine
Proceedings, Part 1. 18-21 August, 1994. Tokyo: Department of Medical
History, School of Medicine, Juntendo University, 99-113.

Maiti, Rabindranath 1960. Caitanya parikar. Kalikata: Buk-lyand Praibhet
Limited.

Mukhopadhyay, Pac'kari 1942. Bamlar tantra. Kalikata: Bengal Pab-lisars
Limited.

139



Ratul Ghosh

Nandi, Ratan Kumar 1984. Kartabhaja: dharma o sahitya. Kal'kata: Bangiya
Sahitya Samsad.

Openshaw, Jeanne 2001 [1985]. Seeking Bauls of Bengal. New Delhi: Cam-
bridge University Press.

Rahaman, S. M. Lut-phar. 1969. “Baul sabder ut-patti o byakhya”, in: Sahitya
Patrika 13,1: 128-153.

Roy, Asim 1983. The Islamic Syncretistic Tradition in Bengal. Princeton, NJ:
Princeton University Press.

Salomon, Carol (transl.) 2017. City of Mirrors: Songs of Lalan Sdi. New
York: Oxford University Press.

Sariph, Ah'mad 2003. Bar'lar siiphi sahitya: alocand o nay'khani grantha sam-
balita. Dhaka: Samay.

Sastri, Haraprasad 1951 [1916]. Hajar bacharer purana bangala bhasay
bauddhagan o doha. Kalikata: Bangiya Sahitya Parisat-.

Sen, Ksitimohan 1993. Bamlar Baul (Lila baktrta 1949). Kal'kata: Kalikata
Bisvabidyalay.

Sen, Mimlu 2011. Baulsphere. New Delhi: Random House.

Snellgrove, D. L. 1959. The Hevajra Tantra: A Critical Study. London: Ox-
ford University Press.

Thompson, J. T. 1884. A Dictionary in Hindi and English. 3rd ed. Kolkata:
Khetramohana Mukerjea.

Turner, R. L. 1973. A Comparative Dictionary of the Indo-Aryan Languages.
London: Oxford University Press.

140



Alt bedeutet nicht ungebrauchlich: Zur
Relevanz der Sprachgeschichte — ein Essay

Olav Hackstein

1. Zeittiefe in der Kultur- und Sprachgeschichte: Das Phanomen der
fiinften Tasche und Eisbergphidnomene

Die Kulturgeschichte und Sprachgeschichte stimmen darin iiberein, dass
Vergangenheit und Gegenwart oft und typischerweise iiberlappen, in-
dem in der Vergangenheit liegende Ereignisse und Zusammenhédnge in
Ginze oder auch teilweise bis in die Gegenwart fortbestehen und fort-
wirken, sodass Kultur und Sprache der Gegenwart wie ein Mosaik aus
Elementen und Mechanismen, die iiber eine unterschiedliche Zeittiefe
verfiigen, erscheinen. Ein lehrreiches Beispiel ist in der gegenwdértigen
Kleidungskultur zu finden. Hier diirfte nur noch wenigen Zeitgenossen
der Umstand bewusst sein, dass eine Original-Jeanshose fiinf Taschen
(mit zwei GesifStaschen, zwei Vordertaschen und einer vorne rechts an-
gebrachten fiinften, kleinen Tasche) besitzt, geschweige denn, worin Sinn
und Funktion besagter fiinften, sehr kleinen Tasche besteht. Als die
Jeanshose Ende des 19. Jahrhunderts von dem frankisch-deutschen Aus-
wanderer Lob Straufd (spdter, Levi Strauss) erfunden wurde, erhielt sie
eine fiinfte Spezialtasche, die der Aufbewahrung der damals (vor der
Erfindung der Armbandubhr) tiblichen Kettenuhr bestimmt war und die-
sem fritheren Uhrentyp in der Grofle angeglichen war. Nach Erfindung
und Verbreitung der Armbanduhr verlor die sogenannte watch pocket ihre
urspriingliche Funktion, wurde aber trotzdem im Jeanshosendesign bis
zum heutigen Tage beibehalten. Die fiinfte Jeanstasche ist ein kleidungs-
geschichtliches Uberbleibsel, ein Archaismus, und die Erklarung der
fiinften Tasche ist die Erkldarung eines geschichtlichen Umstands. Mithin
besitzt das Wissen um Grund und Herkunft der fiinften Tasche fiir die
Gegenwart nur noch einen rein historisch-explanativen Wert.

Von derartigen funktionslosen Altertiimlichkeiten und Archaismen der
Gegenwart zu unterscheiden sind funktionale Traditionen, die in der Ver-
gangenheit wurzeln und in der Gegenwart in verschiedenen Funktionalita-
ten fortbestehen, wie z.B. der Tiirknauf in der englischen und franzosi-

Verbffentlicht in: Carmen Brandt & Hans Harder (Hg.): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Olav Hackstein

schen Kultur, die Tiirklinke in anderen europdischen Liandern oder auch
die Kombination funktionaler Eigenschaften, die tiber ein verschiedenes
Alter verftigen, wie z.B. der Handy-Klingelton, der einerseits Bestandteil
eines Mobilfunkgeréts des 21. Jahrhunderts ist, andererseits aber den Klin-
gelton eines alten Telefons des 20. Jahrhunderts imitieren kann. Dieses
Phinomen kann als Persistenz oder metaphorisch-plakativ als Eisbergphé-
nomen (mit einem sichtbaren Teil in der Realitdt der Gegenwart und einem
groferen Teil, der unsichtbar unter der Wasseroberfldche liegt, aber unun-
terbrochene Kontinuitit zum sichtbaren oberen Teil aufweist) bezeichnet
werden. Typischerweise vollzieht sich die kulturgeschichtliche Entwick-
lung also bei verschiedenen Gegenstdnden oder bei Eigenschaften dessel-
ben Gegenstands in unterschiedlichen Geschwindigkeiten.

2. Das Phinomen der fiinften Tasche und Eisbergphidnomene in der
Sprachwissenschaft

Beide Phinomene der Kulturwissenschaft, das Phinomen der fiinften
Tasche (lebendige Archaismen, die der aktuellen Gebrauchsnorm ent-
sprechen, aber ihre urspriingliche Funktion eingebiifit haben) und Eis-
bergphdnomene (ererbte Formmerkmale, die ihre Funktion ganz oder
teilweise erhalten haben; funktionale Persistenzen) kehren auch in der
menschlichen Spache wieder und entsprechen Realitdten des natiirlichen
Sprachgebrauchs und der Gegenwartsgrammatik einer natiirlichen Spra-
che, vgl. auch Hopper (1991) zu den Phdnomen layering, und persistence,
sowie Aarts (2007) zu syntactic gradience. Am augenfalligsten sind beide
Phanomene bei der Formen- und Bedeutungsspaltung (split development).

2.1 Wandel im Lexikon, Koexistenz alter und neuer Lexeme

Im Bereich der Lexeme ist die lexikalische Erneuerung ein natiirlicher
Prozess. Nur ist es oft so, dass Erneuerung nicht Ersatz bedeuten muss,
sondern dass dltere Formen neben den jiingeren fortbestehen koénnen,
ohne ungebréuchlich zu sein.

Ein Beispiel ist im Neuhochdeutschen das Nebeneinander der ererb-
ten dreisilbigen Ordinalzahl siebenter neben dem geneuerten (analogisch
verkiirzten) zweisilbigen siebter. Der Formunterschied und das ererbte
Mittelmorphem -en- in sieb-en-ter ist funktionslos. Es handelt sich um ein
Phanomen der fiinften Tasche.

In vielen anderen Féllen {iberdauern aber einzelne Funktionsmerkma-
le als Eisbergphdnomene den sprachlichen Wandel und die Neuerung

142



Zur Relevanz der Sprachgeschichte — ein Essay

lexikalischer Parallelformen. Beispielsweise ist neben die dltere Verstér-
kungspartikel des Deutschen gar (wie in Die Biirger haben gar lange ge-
schwiegen!) die sprachgeschichtlich jlingere Verstarkungspartikel sehr
getreten, ohne dass das jiingere sehr das éltere gar vollstindig ersetzt
hidtte. Vielmehr ist in der Verbindung mit dem Negationsadverb nicht
und der adjektivischen Negation kein das éltere gar weiterhin vorge-
schrieben. So muss es gar nicht, gar kein heiflen, wahrend *sehr nicht und
*sehr kein unidiomatisch sind.

Es kann vorkommen, dass einzelne Worter im freien Gebrauch nicht
mehr vorkommen, aber in bestimmten Wortverbindungen (Idiomen) in
ihrer dlteren Bedeutung noch fortbestehen. Ein Beispiel ist die neuhoch-
deutsche Paarformel gang und giibe, die als pradikatives Adjektiv in der
Bedeutung ,vollig gewohnlich und tiblich” gebraucht wird, deren Le-
xeme gang sowie gibe in der Vereinzelung hingegen in der deutschen
Sprache der Gegenwart vollig funktionslos, ungebrauchlich und unver-
standlich sind (?*Es ist gang./?*Es ist gibe.). Historisch betrachtet sind die
Lexeme gang sowie giitbe Adjektive, die sich in mittelhochdeutscher Zeit
noch in freiem Gebrauch befanden und in dieser Gebrauchsweise nur
noch in bestimmten Dialekten wie dem Hochalemannischen {iberlebt
haben, so im Schweizerdeutschen des isch geng in der Bedeutung , das ist
gangige Praxis/tiblich/vollig normal”.

2.2 Bedeutungsspaltung und Bedeutungserweiterung

Im Bereich der Semantik ist die Bedeutungsspaltung allgegenwdrtig, die
neben jiingeren Bedeutungen ganz selbstverstdndlich dltere Bedeutungen
oder auch ererbte Nebenbedeutungen (Konnotationen) als Eisbergpha-
nomene erhilt. Ein instruktives Beispiel hierfiir liefert das neuhochdeut-
sche umgangssprachliche Verb kriegen, welches als Synonym des register-
neutralen oder hochsprachlichen bekommen gilt. Anstelle von ich bekomme
noch drei Euro kann man umgangssprachlich auch sagen ich kriege noch
drei Euro. Bei genauerer Betrachtung stellt sich jedoch heraus, dass das
Verb kriegen einerseits in Uberlappung mit bekommen die Bedeutung , et-
was erhalten” annehmen kann, sich andererseits aber bisweilen in einer
Bedeutungsschattierung (Konnotation) von bekommen unterscheidet. Im
Gegensatz zu bekommen bedeutet das Verb kriegen oft ,etwas mit Kraft-
aufwendung erhalten” oder ,etwas gegen Widerstand in eine Position
bringen”.

Die genannten Eigenschaften von kriegen sind Ausldufer einer jahr-
hundertewidhrenden Kontinuitidt, wie ein Blick in historische Worterbii-

143



Olav Hackstein

cher des Deutschen lehrt. Nhd. kriegen geht auf etwas erkriegen, etwas
durch Krieg erwerben zurtick, vgl. DWB 3,881 s.v. erkriegen (mit Schwund
der Vorsilbe er-) und DWB 11, 2223ff. s.v. kriegen. Nhd. kriegen ist ur-
spriinglich ein vom Substantiv Krieg abgeleitetes schwaches Verb und
geht auf mhd. kriegen ,handgreiflich werden, kdmpfen, Krieg fithren”,
mnd. krigen ,streiten, einen Prozefl, Krieg fithren”, dann metaphorisch
»sich anstrengen, streben, ringen, trachten (korperlich und geistig)” zu-
riick.1 Vgl. zu Wortgebrauch und Bedeutung aus frithneuhochdeutscher
Zeit Johannes von Tepl in Der Ackermann, Kap. 26 (ed. Kiening 1989: 56,
Z. 2f.) Wider vilredende lewt ist nit zu krigen mit worten. ,,Gegen Vielredner
ist nicht anzukommen mit Worten.” Martin Luther verwendet kriegen in
seiner Ausgangsbedeutung Ps. 68,31 der herr zestreuet die volker, so lust zu
kriegen haben und verbindet zusitzlich Ursprungsbedeutung und meta-
phorische Bedeutung in dem Wortspiel: (Von Kriege, cap. IX; WA 3,324)
du wirst dennoch zu schaffen genug haben und kriegens genug kriegen. Von
Luthers Wortspiel und Luthers genug kriegen fiihrt eine miindliche Tradi-
tionslinie bis zum neuhochdeutschen umgangssprachlichen Ausdruck
genug kriegen und nicht genug kriegen konnen.

Das Verb kriegen wurde also zundchst metaphorisch verwendet im
Sinne von ,etwas mit Kraft gegen Widerstand erwerben”. Spéter wurde
die zugrundeliegende Metapher obsolet und zur toten Metapher. Interes-
santerweise bleibt aber die mogliche Konnotation ,,mit Kraft und gegen
Widerstand” bis heute bestehen, vgl. DWB 11, 2235: 1) a) B) eine speise,
eine krinkung u. d. nicht hinunterkriegen kiinnen (Hervorhebung durch
den Autor) und DWB 11, 2249:

4) a) o) in etwas hinein kriegen, [...] wer einen fusz hinein kriegt, der denkt mit
dem ganzen leib hinnach zu folgen. Henisch 679, 7, 1616 oberd.; wie ihrs habt her-
ein kriegen konnen (das bier in die flasche)? Kant 7, 198. [...] einen fang ins netze
kriegen. Opitz 4, 26; sie hat darin die wunderbarsten thiere, / und kriegt sie rein,
weisz selbst nicht wie. Goethe 2, 90 (Hervorhebung durch den Autor).

sowie DWB 11, 2250:
B) ebenso heraus kriegen, z. b. den fusz aus einer klemme, hervor kriegen [...];

auch aufkriegen, wie ein schlosz, eine thiir, auskriegen, z. b. ein kleid (Frisch 1,
549b), ankriegen, abkriegen, z. b. enge stiefeln [...], ich habe die stiefeln endlich

! Daneben stand im Mhd. auch ein starkes Verb kriegen, kreic, gekrigen, DWB 11,
2224, 1) 1) b) ,kdmpfen, streiten”, welches noch im nl. krijgen, kreeg, gekregen
fortbesteht.

144



Zur Relevanz der Sprachgeschichte — ein Essay

an (gekriegt). ) ferner entzwei kriegen (Frisch), aus oder von einander kriegen,
auch z. b. zwei handgreiflich streitende: [...] etwas los kriegen (vgl.e), auch
einen gefangenen [...]. besonders kriftig einen unterkriegen, subigere. einen
wohin kriegen, wohin man ihn wiinscht, mit gewalt oder giite, feindlich oder
freundlich (Hervorhebung durch den Autor).

Kurz gesagt, rein umgangssprachliche Idiome und Konstruktionen des
Neuhochdeutschen konservieren Sprachstrukturen, die sich tiber mehre-
re Jahrhunderte und hauptséchlich durch miindliche Tradierung erhalten
haben. Es gibt also durchaus so etwas wie ein kollektiv von den Mitglie-
dern einer Sprachgemeinschaft geformtes Gedachtnis der Sprache, vgl.
Hackstein (2012: 16) zum Beispiel nhd. wehtun, engl. do woe. In der For-
schung sind derartige vorwiegend in der miindlichen Sprache konser-
vierte Sprachelemente auch als Vulgdrarchaismen bekannt. Vulgdrarcha-
ismen belegen, dass nicht die Grammatik die Sprache formt, sondern
dass vielmehr umgekehrt Sprache und Grammatik durch den miindli-
chen Sprachgebrauch geformt werden dergestalt, dass Alteres und Jiin-
geres gleichermafien iiber die Schiene des kindlichen Spracherwerbs tra-
diert werden. Sprache ist Gebrauch, wie schon Alexander von Humboldt
(mit seiner Betrachtung von Sprache als Tatigkeit, griech. energeia, und
nicht allein als Produkt, griech. érgon [vgl. hierzu Coseriu 1980: 134 m. Fn.
20]) und Hermann Paul (1995: 32f.) richtig erkannt haben. Was bei der
Spracherwerbsforschung bisweilen gegeniiber dem wichtigen, sprachlich
innovativen Potential des kindlichen Spracherwerbs in den Hintergrund
gerdt, aber gleichermaflen Aufmerksamkeit verdient, ist der Umstand,
dass die eingangs erwdhnten Phidnomene der fiinften Tasche sowie die
Eisbergphdnomene ebenfalls {iber den miindlichen Spracherwerb tradiert
werden. Mithin ist daher auch ein Kind, wie der Soziolinguist William
Labov es einmal so treffend beschrieben hat, in gewisser Weise tatsdch-
lich ein , linguist historian” (Labov 1989, mit vielen instruktiven Beispie-
len aus Varietdten des amerikanischen Englisch).

3. Ergebnisse und Ausblick

Es entspricht einer weit verbreiteten Vorstellung, dass Sprachwandel nur
in der Vergangenheit beginnt und daher lediglich als vergangenes Ereig-
nis der Sprachgeschichte anzusehen ist, was in sich absurd ist, zumal
vergangene Sprachzustinde auch synchrone Sprachzustinde waren.
Indessen ist Sprachwandel ein Merkmal jeder natiirlichen Sprache und
erfolgt daher zu jeder Zeit. Es gibt keinen synchronen Sprachzustand, der

145



Olav Hackstein

ganzlich frei von Sprachwandel wire. Rein logisch betrachtet muss
Sprachwandel, insofern als er einer Erfahrungstatsache entspricht, allge-
genwadrtig sein und kann somit nicht nur auf die Vergangenheit be-
schrankt sein, sondern muss seinen Platz im jeweiligen Hier und Jetzt der
Sprache besitzen. Ein untriigerisches Zeichen allgegenwairtigen Sprach-
wandels in der Gegenwartssprache sind die sprachlichen Unsicherheiten
jedes Muttersprachlers bei bestimmten im Wandel befindlichen Form-
merkmalen, die im sprachlichen System als Normabweichung zutage
treten und daher zum Gegenstand der normativen Sprachbeschreibung
und -betrachtung, gelegentlich auch des Sprachpurismus, werden.

146



Zur Relevanz der Sprachgeschichte — ein Essay

Literaturverzeichnis

Aarts, Bas 2007. Syntactic Gradience: The Nature of Grammatical Indeterminacy.
Oxford: Oxford University Press.

Coseriu, Eugenio 1980. ,,Vom Primat der Geschichte”, in: Sprachwissen-
schaft 5,2: 125-145.

DWB = Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. 16 Bde. in
32 Teilbdnden. Leipzig 1854-1961. Quellenverzeichnis Leipzig 1971.
Neudruck Miinchen 1984, I-XXXIII. Miinchen: Deutscher Taschen-
buch Verlag.

Hackstein, Olav 2012. ,,Das Gedéchtnis der Sprache. Sprachwandel und
Gegenwart — welche Bedeutung besitzt die sprachliche Vergangenheit
fir die Gegenwart?”, in: Akademie Aktuell. Zeitschrift der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften 40: 12-17.

Hopper, Paul J. 1991. On Some Principles of Grammaticization, in: Eliza-
beth Closs Traugott & Bernd Heine (Hrsg.): Approaches to Grammatica-
lization, Vol. I. Amsterdam: John Benjamins, 17-36.

Kiening, Christian (Hrsg.) 2000. Johannes von Tepl. Der Ackermann. Friih-
neuhochdeutsch/Neuhochdeutsch. Herausgegeben, iibersetzt und kommen-
tiert von Christian Kiening. Stuttgart: Reclam.

Labov, William 1989. “The Child as Linguistic Historian”, in: Language
Variation and Change 1: 85-97.

Paul, Hermann 1995. Prinzipien der Sprachgeschichte. 10. Aufl. [Unverdn-
derter Abdruck der 5. Aufl. von 1920] (Konzepte Der Sprach- Und Li-
teraturwissenschaft 6.) Tiibingen: Max Niemeyer Verlag.

147






Bengali Webzines:
Literature in the Digital Mode

Hans Harder

We live [...] in the twilight of the Age of the Printed Book. It
is at least arguable that many of today’s children, and most
if not all of their children, will come to think of the book as a
quaint device from another era — useful in many ways, to be
sure, and no doubt never to altogether disappear; but fixed,
linear, noninteractive, and, most restrictive of all, essentially
confined to a single medium.

(Finneran 1996: ix)

It is debatable to what extent these remarks, uttered a quarter of a century
ago in the preface to a volume on literature after and beyond the book,
have proven accurate. It appears that the printed book has been more resil-
ient than Finneran predicted, the common picture being one of diversifica-
tion rather than replacement. Material books printed on paper are still a
long way from becoming “quaint devices”. But doubtless the conventional
book now contests for its share on the market with other, digital formats —
plus, more fundamentally, with new forms of orality and visuality beyond
the traditional audio-visual media (radio, television, cinema, etc.), that are
currently being facilitated by the Internet. The picture is similar in the case
of periodicals, journals and newspapers. In Bengal, with some delay due to
the technological hurdles involved in reproducing the Bengali script
online, the diversification between print and online versions has become a
common feature in the last decade, resulting in a two-tier mediality. All
major Bengali newspapers have online editions these days, from top sellers
like Ananda Bajar Patrika® and Pratham Alo® to regional papers like Chitta-
gong’s Dainik Piirbakon (Dainik Parbakon 2020).

! 1 thank Anika Shah, Alokeranjan Dasgupta, Chaiti Basu, Sujit Chowdhury and
Deep Ghosh for their help and feedback on drafts of this article.

% According to the Audit Bureau of Circulations, Ananda Bajar Patrika sold more
than a million copies daily in 2018 and is ranked as number 14 among the top-
selling newspapers in India (Audit Bureau of Circulations 2018).

Published in: Carmen Brandt & Hans Harder (eds): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Hans Harder

Similar developments are taking place in the domain of literary journals.
The diversification, or partial transition from print to digital format, is
exemplified by the sophisticated literary magazine Kali o kalam (“Ink and
Pen”), edited under the direction of Anisuzzaman since 2004 as a forum
of contemporary Bengali writing in Bangladesh and beyond. Kali o kalam
started off as a print magazine. For a couple of years into the past,
monthly issues are provided for free download in the digital archive of
Kali 0 kalam’s website. Along with this, certain portions of those issues are
separately prepared for online publication under the category natun
kalam (“new pens”). However, the main bulk of texts continues to be pre-
sented and organised in the printed issues, and the online presentation is
so far not more than an add-on to the conventional format. Community
functions are absent from Kali o kalam’s webpage (Kali o kalam 2020).

Webzines or webmags, the theme of this contribution, differ from
these news media and conventional literary magazines both in character
and in targeted readership. Basically functioning as digital platforms for
literary and cultural activities, Bengali webzines stand in a certain conti-
nuity with little magazines that have for long been such a distinctive
medium in the Bengali cultural sphere. As digital formats, they also bor-
der on Internet platforms such as blogs and share much common space
with social media, particularly in as far as they encourage and technically
enable community functions. They are characterised by their rather
young editorial teams, authors and readers, and thus to some extent
mark a generational shift in reading habits.

In the following, I will attempt a brief outline of this rather recent ava-
tar in popular Bengali literary and web culture. The webzines I will look
at are small- and middle-scale, community-oriented online magazines
that have in the last 25 years been evolving in both parts of Bengal as well
as in the North American and European Bengali diasporas. After sketch-
ing the beginnings of Bengali webzines and assessing their editorial self-
positioning, I will present and discuss three particular cases: epitaphs of
deceased cult author Nabarun Bhattacharya (Nabarun Bhattacarya) in the
Bangladeshi webzine Lal jiper dayeri (“Red Jeep’s Diary”); a portrait of
African artist Jean-Paul Mika in Paraspar (“One Another”), equally from
Bangladesh; and Bengali climate fiction in the West Bengali science fic-

? In the advertisement section of their homepage, Pratham Alo claim to generate
280 Mio page views per month and to reach 7.6 Mio people every day with
their print and online editions combined (Pratham Alo 2020).

150



Bengali Webzines: Literature in the Digital Mode

tion webzine Kalpabisva (“Phantasy World”). In conclusion, I summarise
some media-specific developments in webzine literature.

Digital Literature

An outline of Bengali webzines can conveniently start with a motto, partic-
ularly if there is a catchy one at hand. The following line is from Ut-
taradhikar (“Heritage”), the name of a yearly award for web literature in
Bengali, inaugurated in 2016 and funded by a number of online publishers.
In the announcement it says (Kalpabis$va [uttaradhikar] 2020) (Figure 1):

pathar hariye yay, hariye yay tal'pata, bhurjapatra, pyapdiras, parc'ment, kagaj.
sahitya béce thike. (“Stones get lost, and so do palm leaves, birch leaves,
papyrus, parchment and paper, but literature remains alive.”)

The webpage further claims that “Bengali literature is presently being
reborn through new electronic media” (ibid.), and illustrates this mes-
sage by a stylised book — actually a hybrid between a book and a com-
puter screen, unfolding its wings like a butterfly out of a keyboard set on
a globe, or more exactly on the South Asian part of it, apparently to
commence its global journey (Figure 1).

The existence of such an award would hardly deserve mention per se.
Literary prizes have a record going back to colonial times in Bengal,” and
have for a long time been a constant feature in the Bengali literary land-
scape. State institutions like the Sahitya Akademi and the Vidyapeeth in

* Bengali original: natun ilektranik madhyame bamla sahityer nabajanma ghate caleche
ekhan.

5 Ramnarayan Tarkaratna’s Kulin kulasarbasva (1854), regarded as the first suc-
cessful proscenium theatre play in Bengali, was authored in competition for an
award of 50 Rupees by one Babu Kalichandra Chaturddhvarin (Tarkaratna
1991: 3). Cf. also Bipin Bihari Shom’s “Physical Errors of Hinduism”, a prize es-
say in the Calcutta Review in 1849 (discussed in Strube unpublished: 148 f.). Lit-
erary patrons in the 19th century included people like Kaliprasanna Sinha, a
famous writer himself, who indirectly supported a number of periodicals and
provided the fine of 1000 Rupies Reverend Long had to pay for having pub-
lished Dinabandhu Mitra’s proscribed play Nil'darpan (1860). Regular literary
awards appear to have been instituted since the late 19th century, with the
cosmetics and hair oil company Kuntalin taking the lead in 1896 (personal
communication with Alokeranjan Dasgupta, April 2020).

151



Hans Harder

India or the Bangla Academy in Bangladesh, the Pashchimbanga Bangla
Academy and the Nazrul Institute, private publishing houses like Calcut-
ta-based Ananda Publishers as well as literary magazines like the above-
mentioned Kali o kalam from Dhaka, have been active in bestowing
awards on writers or particular works.

W , ﬂﬁ‘ﬁﬂ

S e, e e

%\ webtawavd @gmail com /’

IR R A1, R A e, 9eei,
IR, 2MBTTG, TP

I ANfZTST @B AT

Figure 1: Announcement of Uttaradhikar Oyeb Sahitya Puraskar 2018 (Kalpabisva 2018).

What is significant about the Uttaradhikar Web Literature Award (ut-
taradhikar oyjeb sahitya puraskar) is, on the one hand, its emphasis on science
fiction, fostering a tradition in Bengali literature that can boast of quite a
thriving record in the 20th century, but has been regarded as popular liter-
ature somewhat below the necessary level of dignity. On the other hand,
what strikes us about this particular award is the explicit focus it places on
the new mediality of web literature. Somewhat in contradiction to its mot-
to’s message that literature exists quite independently of the media that
carry it, the award is meant exclusively for one of them, the Internet. The
self-proclaimed idea of the award is to preserve pre-digital phenomena like
literature in the media transition towards the digital age.®

® The line referred to in note 4 continues as follows: i-sahityer sei uttaradhikarir

152



Bengali Webzines: Literature in the Digital Mode

From Diasporic Forum to Cyber Hangout

It is indeed undeniable that digital formats in general, and webzines in
our particular case, have become a feature to be reckoned with in the
Bengali literary sphere. The Bangladeshi Lal jiper dayeri, for instance, one
of the leading five or six webzines from the country until about 2015,
gives the 2014 figures of visitors as more than 100,000: the bulk are Bang-
ladeshi readers, followed by a very substantial number of US readers —
presumably non-resident Bangladeshis in the main — and a much lesser
figure of Indians.” 9 nambar bas (“Bus Number 9”), another Bangladeshi
webzine, gives a total number of 44,117 “passengers” (9 nambar bas
[about] 2020).8

As hinted in the beginning, part of my contention in this article is, fol-
lowing Dhaka-based webzine editor and English scholar Anika Shah,
that webzines can be conceived as an electronic continuation or extension
of the extremely rich scene of Bengali little magazines. As far as the initial
impulse for going online is concerned, however, this connection does not
seem to hold true. The first Bengali webzine appears to be Parabas (“Ex-
ile”), the outcome of an initiative launched from California in the 1990s to
use the Internet for connecting diasporic Bengalis among themselves and
with Bengal. Nalini Iyer and Bonnie Zare state (Iyer & Zare 2009: 200f.):

Launched in 1997, Parabaas sought partly to address, in the words of one
of its founders, “the internet not allowing a level-playing field for (non-
English, specifically Bangla) cultures/communities”. [...] The site’s focus
has always been on Bengali literature, but this has grown to include trans-

astitvake binamra svikrti dite Suru hala barsik uttaradhikar oyeb'sahitya puraskar (,,In
order to give some modest recognition to the existence of that heir of this litera-
ture, the yearly Uttaradhikar Web Literature Award was started”).

The top countries of origin of the pathak yatri, literally “reader-travellers”, with
figures above 1,000 are: Bangladesh 57,573, USA 34,389, India 6,417, UK 2,203,
Australia 2,156, and Canada 1,646. Germany is in position 8 with 637 visitors,
and surprisingly Italy, one of the main centres of Bangladeshi migration in Eu-
rope, is far off with only 8 visitors. Unfortunately, the flag counter statistics
these data were retrieved from in 2019 are no longer to be found on Lal jiper
dayeri’s website.

Figures for other webzines are not available, and repeated queries sent to the
editor of Ras'print, a very popular webzine edited from Sylhet, have to date re-
mained unanswered.

153



Hans Harder

lations into Bengali (of both creative work and interview with writers in
other languages) as well as translations of Bengali literature into English.”

The foundational editorial of Parabis from 1997 proclaims that, “Parabis
inc. was born with the aim to put Bengali language and culture and their
discussion on the Internet.”" The editors deplore that since the net is a
technology developed in the West, Bengali script does not work on it,
and use image files to upload Bengali text. The goal is to create a webzine
to enable Bengali-speaking Internet users to engage with Bengali culture
and literature in Bengali script (ibid.). Parabds can boast of quite an im-
pressive archive of original Bengali writings.

Not as historic and pioneering, but equally marked by the diasporic
urge to connect back to the homeland is Ural'pul (officially anglicised
Urhalpool), another US-based webzine with the programmatic title trans-
lating as “flyover” and the mission to connect the continents. Ural'pul was
inaugurated in November 2008 and celebrated in a big function and
speech by, among others, famous novelist Sunil Gangopadhyay (Sunil
Gangopadhyay) at the Calcutta book fair in 2010." Ural'pul hosts some
original writings, but is in the main conceived as outlets of literature that
happens elsewhere, i.e. in the print sphere.

More specifically cyberspatial are the more recent webzines from
Bangladesh and India that I turn to now and will focus on in the follow-
ing. Ras'print (“Rush Print”), Lal jiper dayeri, Paraspar, Siriser dal'pala
(“Shirisha-Flower Twigs”), and 9 nambar bas (Bus Number 9) from Bang-
ladesh, as well as Sahityakyaphe (“Literary Café”), Kalpabisva and
Megh'bamla (“Cloud Bengal”) from West Bengal are some of the quite
numerous webzines from the 2000s and 2010s that attract original writ-
ings in the main, and are more self-conscious in using the new medium
than their predecessors of the first hour.'” Generally, just as little maga-

’ Cf. also the online review of its history and profile in Somanjana Chatterjee
(2013). Chatterjee claims that Rahuler dayeri theke by Indranil Dasgupta was the
first online novel in Banglish — which however doesn’t seem to be true because
the work is entirely in Bengali (Das'gupta n.d.).

10 Bengali original: antarjale bamla bhasa o samskrti tule dhara ebam tar carcar uddesye
parabas, in-k--er janma (Parabas [about us] 2020).

' Sunil Gangopadhyay’s 2010 speech is available on YouTube (Gangopadhyay
2010). However, Ural'pul appears to have stopped in 2015, the year of the cur-
rent issues and latest archive entries (Ural'pul [archives] 2020).

12 Ras'print, e.g., gives links to quite a number of other webzines; the list contains

154



Bengali Webzines: Literature in the Digital Mode

zines in pre-digital times, many webzines seem to be short-lived, which
shows in the scarcity or absence of recent posts and the lack of mainte-
nance evident from expired links etc. However, facilitated by their online
‘liquidity” and the different temporality of the Internet, these things do
not make them unavailable, and they linger on in a way quite different
from sold-out paper issues of little magazines. In fact, some of the quite
recent upshots we will deal with have in the meantime already ended
their active life, like Calcutta-based Megh'bamla and the Bangladeshi Lal
jiver dayeri, while others, such as Ras’print from Sylhet or Kalpabisva from
Calcutta, seem to have consolidated their web presence.

As for the self-staging of the magazines, it is interesting to look at the
editorials or mission statements most of them carry. These items function
like paratexts in framing the reading experience, even though, unlike
prefaces and introductions in print, they no longer precede a central text
or body of texts in linear book manner, but often feature just as a choice
in a menu and are arguably more likely to be skipped or overlooked than
the foreword or introduction of a book. In the interpretations of webzine
reading they offer, these editorials usually evoke the imagery of informal,
leisurely get-togethers of a friendly community. Sahityakyaphe, for in-
stance, projects itself as a cyber-hangout in the following terms (Sahitya-
kyaphe [home] 2020):

Even though Bengalis are dispersed in various countries, the online
[mode] makes it oftentimes seem nowadays that we all are sitting in some
coffeehouse in our own city and engaging in ddda together, [discussing]
literature from Asia, Africa, and Latin America. Sahityakyaphe shall be the
reflection of this ddda. Those committed to writing and creativity shall be
its main driving force! Instead of any single editor, it is them who shall be
its editors and readers!

The idea of a community space and of a free public sphere looms large in
these words, together with an implicit reference to engaging with litera-
ture from the Global South. The adda, the informal get-together for spirit-
ed talk and snacks that is perceived and much discussed as a central in-
stitution of Bengali sociality," serves as a comparison to the virtual com-
munity experience Sahityakyaphe aims to imitate.

also other items like Rabindranath Tagore’s work edition, but features at least
30 proper webzines (Ras'print [home] 2020).
13 Recent contributions on ddi include a well-known eponymous chapter in

155



Hans Harder

Lal jiper dayeri likewise strikes a very interactive note in the way it greets
its visitors. The “red jeep’s diary” of its title vaguely evokes the image of
a small group of people jointly setting out to explore and protocol their
experiences. The webzine’s editorial eventually also alludes to the muse-
um as another type of public arena it wants to remodel in cyberspace as a
collective space open for use by a community of unique individuals (Lal
jiper dayeri [page 0] 2020):

Lal jiper [sic] dayeri is a webmag. We do not only want to upload stories,
novels or poems. We want your unique writings about your favorite po-
ems, stories, novels or paintings. We have no objections even if such write-
ups have only 15 or 20 sentences. [...] We want unusual books to be dis-
covered for everybody through personal fascination. [...] And Lal jiper dia-
ry wants to become a museum of your unique writings on your favorite
book, poet, poem, story or novel. 14

The editorial “Ras'print'rekha” of Ras'print of 2015 calls the webzine a
melapyandel and a “get-together” (get-tugedar), thus covering the ground
between a performative space familiar in Bengali religious culture, par-
ticularly the Durga Puja, and an international, western type of sociality.
Like in the aforementioned webzines, the Ras'print editors extend their
open invitation to non-established, new writers (khari-hate likhiye), thus
again making explicit a certain informality of the exercise.”” And another
Bangladeshi webzine, somewhat in extension of the jeep in Lal jiper
dayeri, uses a local public bus as a metaphor for the public and yet se-
cluded space it aims to create. The mixture of intellectual jargon and Eng-
lish loan words with Dhakaite dialect strikes the reader as a transgression

Dipesh Chakrabarty’s Provincializing Europe (Chakrabarty 2000: 180-213) and
two edited volumes, one on the Bengalis’ addas in general (Caki 2009), the other
on Calcutta’s addas (Das 2010).

" Bengali original: al jiper dayeri ek'ti oyeb'myag. sudhumatra galpa, upanyas, ba
kabita ap'lod kar'te cai na am'rd. am'rd cai, bhala lagar kabita, galpa, upanyds, citrakald
niye lekha ap'nar asadharan gadyati. eman'kT se gadya yadi 15-20 bakyer hay tate-o
amader apatti nei. [...] cai byaktir mugdhabodhatar bhitar diye asadharan granthagulo
abiskrta hok sabar janye. [...] ar ap'nar priya grantha, priya kabi, kabita, galpa,
upanyds samparke ap'mar lekha asadharan gadyer miujiyam haye uth'te cai lal jiper
dayeri.

' This editorial actually announces Ragiprint’s new layout in 2015, i.e. three years
after its start (Ras'print [ras'print'rekha] 2015).

156



Bengali Webzines: Literature in the Digital Mode

of conventional linguistic codes and marks the somewhat countercultural
and unruly image this webzine cultivates (9 Nambar Bas [about] 2020):

9 Nambar Bas [,,bus number 9”], with its subtle pretence of impartiality, is
an eco-feminist, anarcho-socialist, anti-postmodernist, postmodern mag. It
is a local bus, therefore its doors don’t close. You can send any kind of
writing to our address (noynumberbus@gmail.com).'®

Like conventional periodicals, all the webzines in one way or the other
have a set of categories under which they organise their material. Paraspar,
for instance, lists the following items: saksatkar — gadya — kabita — punar-
mudran — anubad — bai niye — calaccitra — citrakald — natak — parasparik —
anusthan — buk sap — bises samkhya (“interviews, prose, poetry, reprints,
translations, on books, films, art, theatre, interaction, events, book shop,
special issue'’”). With some webmags, a regular issue, sometimes even
hinting at the non-virtual hard copy edition appearing ‘out there’, is still
a tangible presence (Kalpabisva; Megh'bamla'®), while with others, these
categories with their line-up of postings are the structure to go by
(Ras'print). The range of topics in these webzines is basically what we
expect in literary magazines and cultural journalism. Foci vary from par-
ticular literary genres like science fiction to general, reader-produced
literature, arts, criticism, film reviews, popular culture, international lit-
erature, art, music, and, as far as Bengali literature is concerned, from
Bangladesh and West Bengal to North America.

In the following sections I will go into three particular topics rather
randomly chosen, guided by my own interest, but also with a view to

16 Bengali original: 9 nambar bas ek'ti nirapeksatar stiksma bhan'kari iko-pheminist-
endarko-sosyalist-enti-post'madarnist- post'madarn myag. eitd lokal bas, phale geit'lak
tatha ruddhaduyar nay. ap'nego ye-kono kisimer lekha amader thikanay (noynumber-
bus@gmail.com) pathate paren.

'7 Paraspar has special pija and 7d issues assembled in digital format (Paraspar
[biSes samkhya] 2020). As for Ras'print, started in 2012 and revamped in 2015,
the editors comment on the redesigned structure and proliferation of rubrics
(bibhag) (Ras'print [ras'print'rekha] 2015).

'8 Regular appearance of this Calcutta-based webzine started in 2015 and ended
two years later (Megh'bamla [home] 2020). At present, only the category Aj'ker
khabar is being maintained with cross-posts from other media agencies (Zee
Bengali, Ei Samay, etc.).

157



Hans Harder

identifying certain specific traits of the webzine as a newly-established
medium in the Bengali public and literary spheres.

Epitaphs for Nabarun Bhattacharya (1948-2014)

In July 2014, Nabarun Bhattacharya died. Son of Mahasweta Devi and
Bijan Bhattacharya, Nabarun had attained a somewhat cultic status even
during his lifetime — a nonconformist, unorthodox leftist, writing a very
idiosyncratic prose, and often employing a revolutionary rhetoric. His
early death triggered lots of reactions in the media, social media, and also
in webzines. In Lal jiper dayeri I found a whole section of tributes to him,
some of them random samplings from Facebook, but also a number of
obituaries by well-known journalists and intellectuals. These texts are
invariably characterised by lavish allusions to Nabarun’s works and
characters and a rhetoric of hero worship. Under the heading “Nabarun
is no longer there but the state of war is still on”" — alluding to his book
Yuddhaparisthiti (“State of War”) (Bhattacarya 2006) — the curators of that
edition, Shibu Kumar Shil, Imran Firdaus, Bijay Ahmad and Arnab Deb
write (Lal jiper dayeri [nabarun-smaran] 2020):

Nabarun, after your great last journey we have assembled with the only
purpose of sitting around the planchette. We know that we’ll meet again.
We'll meet again. At the time of the last draw. At the moment of the coun-
ter attack! Until then accept our collective salute, master! We are sure the
counter-revolution will live long.”

Ample references to Herbert, the protagonist and “master” of Nabarun’s
break-through novel Har'bart (Bhattacarya 1993), and his contacts with
the netherworld through spiritistic devices, are combined with a dose of
rebellious parlance to revel in a mood of afflicted revolutionary orphans.
Among the seven items in this section, there is a compilation of Facebook
obituaries, e.g. one by Kabir Suman that has an almost biblical ring to it:
“Wherever man will rebel, wherever he will give rebellion a language

1 Bengali original: nabarun nei tabe yuddha paristhiti jari ache.

» Bengali original: nabarun ap'nar mahaprayaner par sreph plyan'ceter uddesya niyei
samabeta hayechi am'rd. jani dekha habe. pher dekha habe. Ses dra er samay. kauntar
dataker muhtirte! tar age amader samabeta syalut Qrahan karum ostad. pratibiplab
dirghajibi habe niscay'i.

158



Bengali Webzines: Literature in the Digital Mode

through his own creation, Nabarun will be there.”* (Lal jiper dayeri
[tribiut] 2020) Kabir closes by describing a meeting at Jadavpur Universi-
ty with “Comrade Nabarun” when the latter supposedly said: “This time
I'won't let go, sister-fucker, this time I won't let go” — a mantra, he writes,
that won't stop but continue in the future. The curse word, of course, has
the perlocutionary function of certifying and strengthening in-group
membership.”

Faruk Wasif (Pharuk Oyasiph), well-known author, journalist of Dha-
ka daily Pratham Alo, and webzine writer — his most recent submission is
a poem on the Corona virus, “Param karonamay” (Oyasiph 2020a) — con-
tributes another interesting and equally transgressive statement in Lal
jiver dayeri’s section on Nabarun Bhattacharya, titled “Asantoser
byakarane [sic] ga.a tar man” (“His Mind is Built in the Grammar of
Dissent”). Taken from literary scholar Renato Poggioli’s book The Phoenix
and the Spider (Poggioli 1957), the “grammar of dissent” serves Wasif as a
keyword for his short account of Nabarun Bhattacharya’s role in West
Bengal. He is projected as an outsider who sees through the false preten-
sions of bourgeois society. Wasif calls him a Bengali Dostoevsky and
compares his work to Colin Wilson’s The Outsider and Franz Kafka’s Met-
amorphosis.” The diction is part of the message (Oyasiph 2020b):

Whatever was good, what was Sunil Gangopadhyay’s “first light”** —
Nabarun crushed all the lice in the matted pubic hair of that Calcutta’s en-
lightenment, Hindu-ness, development, rationalism, well-maintained left-

ist cover and scientism.”’

' Bengali original: yekhane manus bidroha kar'be, tar srstir madhya diye bidrohake
bhasa debe, riip debe, sekhanei nabarun.

2 Cf. also Tokan Thakur’s reminiscence of sitting with Nabarun in front of Ma-
hasweta Devi; Nabarun was smoking, and Mahasweta herself told Tokan to
smoke as well — events that display revolutionary customs (ibid.).

» Qyasiph 2020b: “I consider his Herbert in no way less than The Outsider or Met-
amorphosis” (Bengali original: tar har'bart'ke ami kono amsei di aut'saidar athaba
metamar'phasiser caite kam mane kari na).

* The term for “first light” is pratham alo, a famous novel on colonial Bengal by
Sunil Gangopadhyay, and also the name of the newspaper Wasif works for —
named in allusion to the enlightenment aspects of the society described in the
novel, and of course also claiming some of this (early morning) enlightening
mission for itself.

* Bengali original: ya kichu bhala, yar sange sunil gangulir pratham dlo, sei kal'katai

159



Hans Harder

Comparisons with other avantgarde Bengali filmmakers and playwrights
(Ritwik Ghatak, Utpal Datta) ensue, and also some harsh criticism of the
tame aesthetics of “subaltern gurus” like Ranajit Guha that have prevent-
ed them from engaging with Nabarun. Wasif claims that Nabarun is of
an entirely different category: none of those who strive to create pure
literature, but one who makes art “by sucking the poison from the stir-
ring of the ocean of life”* (ibid.).

This short portrait of Nabarun Bhattacharya as a world class author,
archetypical dissenter and rebel is an interesting piece of rhetoric and
conveys quite a distinctive, if exaggeratedly heroic, characterisation of
the writer. Whether or not Wasif’s balancing act between intellectual
acumen, revolutionary attitudes and curses, somewhat in imitation of
Nabarun’s prose, is successful is probably a question of taste. The state-
ment is concluded, or sealed, with the words sabhyata codai, “fuck civiliza-
tion”, which risks destroying the balancing act, but at the same time puts
a particular trademark of anti-establishment rebellion in place.

The point in giving these quotations is to highlight a peculiar infor-
mality of style and transgression of conventional etiquette which, though
in this instance triggered by the topic, lends itself easily to the format and
can also be found in other webzines.” The online platform of the
webzine, close to social media and, in fact, in this instance quoting from
Facebook, seems to facilitate this kind of diction. The Bengali webzines
under discussion, or at least a number of them, thus inherit some of the
informality of the online forum.

African Sign Art

The next finding I want to discuss is an article titled “Congo’s Sign Art
and a Maestro called Mika” (“Kangor sdin art o ek'jan mayestro mika”), writ-
ten by Majul Hasan (Majul Hasan) and published in the webzine Paraspar
in 2016 (Hasan 2016). The author, born in 1980, is a journalist and writer

en'laiten'ment, hindutva, pragati, yuktibad, putuputu bam'kholas ar bijfian'bader
jat'pakano gupta keser ukun tini cipe cipe mar'ten.

%6 Bengali original: jiban'sayar manthaner bis suse suse.

% Notably in 9 Nambar Bas, for instance, in the satire Panusinher gadabali. The title
is a pun on Rabindranath Tagore’s early compositions of bhakti poetry Bhanu-
simher padabali; like Bhanusimha for Tagore, Panusimha is a pen name for an
author who — quite appropriately, one would say — remains anonymous just as
Tagore initially did (Anonymous 2019).

160



Bengali Webzines: Literature in the Digital Mode

of poetry and short prose, as we learn from the link to the author’s short
bio note that Paraspar supplies for all contributors. The article opens with
a statement by Paul Gauguin that the history of modern art is the story of
its alienation from the general public,”® in order to then refute Gauguin'’s
words by pointing out African popular art. Stripping the “popular” in
popular art of its pejorative connotations, Majul Hasan introduces Con-
golese Sign Art as a very lively art form developed mostly by artists
without any formal artistic training. Many of them, including Chéri Ché-
rin and Chéri Samba, two internationally renowned exponents, started
their careers with murals or directly hail from the craft of advertisement
signboard painting — hence “Sign Art”.

Majul Hasan focusses on 1980-born, second-generation popular artist
Jean Paul Mika who started off as a sign board painter at age 13, moving
from there to murals and then to art painting. Like those of other sign
artists, Mika’s pictures follow certain “narrative figures” and represent a
multitude of plots through large assemblages of characters, usually with
overt political messages. Commenting upon how Mika developed his
own profile vis-a-vis his masters Chérin and Samba, Hasan then discuss-
es Mika’s sapologie series produced in and around 2010 and the sapeurs as
one of Mika’s particular themes. The movement referred to as la sape is
portrayed as a kind of fashion-based dandyism particularly popular in
Congo. Hailing, Hasan argues, from the re-use of the old clothes of colo-
nial masters, la sape started as a mimicry of the colonisers that continued
in the post-colonial era, and has reached new heights of visibility and
popularity at present. The movement is very ambivalent in so far as it
may be interpreted as a radical form of consumerism, but can also be
read as a particular kind of identity formation and an oblique comment
on colonialism and marginalisation of the non-West.”” Hasan comments
on Mika’s visual assessment of the sapeurs (Hasan 2016):

 Hasan doesn’t indicate the primary source; following Batschmann (1993: 28,
note 35) this could refer to statements made in Gauguin’s letters to his wife and
friends, in which the artist deplores the dilemma of either facing alienation
from the audience if he follows his artistic calling, or compromising his artistic
sense in playing along with the public’s expectations. Various modern art
movements have proclaimed to have overcome this alienation, e.g. Pop Art in
the second half of the 20th century (cf. Batschmann 1993: 28f.).

# Tlsemargret Luttman provides an expert and concise overview of the history
and socio-cultural background of La Sape, its recent international popularity
and the interpretations of the movement in anthropology and cultural studies

161



Hans Harder

Mika criticises this trend [bisay, actually topic] through his paintings. To
make his statement, Mika has taken refuge to analogy, designing various
animal figures. He has clad monkeys, tigers and bears in coats and pants.
One can discern in Mika’s pictures an attempt to compare these sahib-
animals with natural animals. The monkey in pants is held captive by hu-
mans, or a circus item. In the same way, a circus is being staged with the
black people of Congo and Africa. Most of them don’t understand this.
This is the message of Mika’s sapologie series.”

Hasan analyses Mika’s paintings like “La ruse du chef” (“The Chief’s
Cunning”) which depicts a tiger receiving a deer with a tablet of fruits,
obviously intending to devour the deer rather than the fruits, and “La
stupeur” (“Bewilderment”) showing a dressed-up dog and monkey being
watched by an undressed, wild dog and monkey at the roadside (ibid.).
Pointing out parallels to Bangladeshi rickshaw painting, Hasan then de-
plores the fate of present-day rickshaw artists. Somewhat re-valued by
the interest shown by foreigners, their situation nonetheless remains crit-
ical (ibid.):

But we cannot really bring all these artists into the mainstream. Therefore
rikshaw artists cannot become a Chéri Samba or Jean Paul Mika. Our in-
fatuation with the West and the mentality of regarding the fine arts as a

thing of elitism is extremely painful.31

In the remaining part of his article, Hasan goes into the political implica-
tions of paintings depicting violence and rape in Eastern Congo, or featur-
ing Barrack Obama and Osama bin Laden, and ends with an interpretation

(Luttmann 2016). For an approach from marketing research that interprets fash-
ion practice among the sapeurs of Paris as a sort of creative mimesis, see also
Brodin et al. 2016.

%0 Bengali original: mika sei bisay'tike kritik kar'chen tar peintim-e. mika nijer baktabya
tairir janya asray niyechen riipaker, gare tulechen bibhinna jib'jantur adal. banar, bagh,
bhalluker gaye kot-pyant ca.iye diyechen mika. ei saheb jantur sathe akrtrim jantur
ek'ti tulanar prayas dekha yay mikar chabite. pyant-para banar hay manuser hate bandi
nay'to sarkaser samagri. tem'ni kango tatha aphrikar kalo manus'quloke niye sarkis
cal'che. besir'bhag'i seta bujh'chen na. eitai mikar sapholaji sirijer baktabya.

3! Bengali original: kintu am'ra eisab Silpider mul'dharay an'te par'chi na teman'bhabe.
tai ek'jan rik'sa artist syari samba kimba jepi mikay potichate par'che na. amdader
pascatyapriti o citrakalake elitijamer samagri”-jiian karar manasikata pira dey
bhisan'bhabe.

162



Bengali Webzines: Literature in the Digital Mode

of Mika’s self-portrait as a sapeur. Why does the belt hang between his legs
like a tie (Figure 2)? Because, Hasan argues, adopting alien dress codes and
ways of life i la sape results in displacements and creates comical effects.

(@ 93 =fqre (61 IR CRAF
AeT? (@ BT @ ST @
e fBeE, (@ R ased S
e afefafi? -5,
08¢ NWE AF TWRIME T
TEA—a @ TE A, 1)
fFE SIS JIF sapeurs A
(58] 9| (&P = sapeurs-a7
o ASH, AME A@ W S
I, e AFNF A a2 Tl
T FE@A| 92 sapeurs @
B Ft Tm—3 @ (F606 CREF La Sape, 2014
Aol JE@ (FEE| BRSNS

Figure 2: Mika’s painting and an excerpt of Majul Hasan’s comments (Screenshot).

This, on the whole, is a rather serious engagement with an aspect of con-
temporary African culture in the non-academic environment of a Bangla-
deshi webzine. Through his comparison between Sign Art and Rikshaw
Paintings, the author seeks to establish a direct link between Congolese
and Bangladeshi popular art. Indeed, also Rikshaw Art uses humanised
animals at times, and both practices have their base in commercial paint-
ing. But apart from such superficial similarities, there seems to be quite a
gap between the amount of artistic freedom: commercial sign painters
execute prefigured picture designs, whereas Rikshaw artists are free to
create their motifs. And for Sign Art practitioners like Mika and his circle,
again, the comparison with Rikshaw Art seems hazardous, since it is
precisely their stepping out of the confines of commercial poster painting
that made their fame — unlike rickshaw painters who supposedly have
not exchanged their artisanal ethos for an artistic one. This accounts for
their very different levels of abstraction and sophistication, and particu-

163



Hans Harder

larly for their very different degree of critical potential. But if the compar-
ison may not be entirely appropriate, it is still interesting.

Another comparison that would have been promising, by the way, is
that between sapeurs and colonial Bengali babus since both these social
formations are built, it seems, on a dichotomy between traditional and
modern culture, and are characterised by a strong dose of mimicry of the
coloniser, the “West’, or modernity.*

However, such criticism aside, what is discernible in Hasan’s ap-
proach is an orientation towards the Global South in the context of Bang-
ladesh, in which public attention to African culture is rather exceptional.
A certain urge to establish South-South connections, in fact, is also no-
ticeable in some other webzine contributions, for instance in Bidhan
(Bidhan) Riberu’s critique of Tintin comics such as Tintin in Congo as rac-
ist (2014),” or the programmatic committal to Global South literature in
Sahityakyaphe (Sahityakyaphe [home] 2020). The use of the Internet and
its rather unrestricted flow of images, as seen in Hasan’s article, to estab-
lish such new connections — no matter whether they succeed in every
detail — appears meaningful and betrays a cultural orientation towards
the Global South.

Climate fiction

The third and last thematic spotlight on current developments in Bengali
webzines is shed on a particular genre of science fiction as presented by
the Internet magazine Kalpabisva (“Phantasy World”). The main website
of this webzine greets the reader with the words: “Welcome to the first
science fiction and fantasy webzine in Bengali” (Kalpabi$va [home] 2020).
Run by a team of ten authors and six graphical artists from West Bengal
since 2016, Kalpabisva has also produced a number of print editions and e-

2 In fact, llsemargret Luttmann argues that Homi Bhabha’s concept of (colonial)
mimicry works neatly to explain la sape as a social practice (Luttmann 2016: 25).

¥ Bidhan Riberu (Riberu 2014) in his review of Hergé’s Tintin in Lal jiper dayri
uses Edward Said, Frantz Fanon and other standard works in postcolonial
studies for a sometimes one-dimensional, but on the whole accurate reading of
the comic Tintin in Congo. He carves out Tintin’s bias against Soviets and Blacks
and his bourgeois and racist attitudes, concluding that one should continue
reading Tintin but with the right critical consciousness. This critique acquires
additional relevance in the light of Tintin’s popularity in Bengal; some volumes
are available in Bengali translation.

164



Bengali Webzines: Literature in the Digital Mode

books that are published along with the online versions. The organisation
of the material in editions remains a defining feature also for the
webzine, and works quite well.

Issue number 10 (No. 2 of the third year, i.e. 2018) of Kalpabisva focus-
es on CliFi, “climate fiction”. An editorial self-consciously stresses how
the webzine’s coming of age entails growing responsibilities to address
urgent social issues, and introduces the line-up of contributions: an inter-
view with Dan Bloom who coined the designation CliFi,* essays on cli-
mate change and CliFi in films, a translation of Yakos Spiliotopoulos’
story “Into the Storm” (2016), and a number of creative writings, stories
and novels by members of the Kalpabisva team. The editors point out that
they are bringing out e-books along with the new editions, thus cam-
paigning in various ways for the common cause of science fiction:
“Come, reader, join this revolution with us, let us walk hand in hand
towards a new dawn. Dear reader, you are ready, aren’t you?” (Kalpa-
bisva [sampadakiya] 2018)

In one of two anonymous cover stories (pracchad kahini) apparently
written collectively by Kalpabisva team members, the authors introduce
Dan Bloom, the “father of CliFi”,® and trace climate fiction’s antecedents
in science fiction literature and film before Bloom coined the term CliFi in
2005. The authors point out that this genre is hardly developed in India
as yet, even though India is one of the places that will probably be affect-
ed worst by climate change. Following Bloom, they make mention of T.
Ramachandran, professor of English at IIT Kanpur, who has started to
offer seminars on CliFi and is quoted by Bloom as saying: “How long will
I continue to teach Shakespeare and Shelley and make them aesthetically
love the beauty of daffodils or skylarks when in reality they would soon
become endangered if climate change goes unchecked?” (Bloom n.d.)
Besides sketching the history of climate fiction and highlighting its rele-
vance, the Kalpabisva issue consists in the main of short stories and a short
novel written by members of the Kalpabisva team themselves and their

3 Cf. interview with Dan Bloom, father of CliFi, on future cities (Kalpabisva
[saksate] 2018), translation of Thorpe n.d.

% According to the authors, in coining the term CliFi Dan Bloom, a US-American
author and blogger resident in Tokyo and Taiwan, was inspired by On the Beach
(1957), a post-World War 3 survivor novel by Nevil Shute, as well as by Love-
lock, and by general English fiction from Marcel Theroux’s “Far North” (2010)
onwards (Kalpabisva [paribes] 2018).

165



Hans Harder

circle. Originally published on the Internet, these writings fully qualify
for the label of web literature in the sense intended by the Uttaradhikar
award mentioned at the outset.

In order to give an impression of these works, I now summarise two
original Bengali CliFi narratives from Kalpabisva, first Sandipan Chatto-
padhyay’s short novel Mir'japhar (Cattopadhyay 2018). The title Mir'japhar
alludes to the historical personality who sided with Robert Clive and
thus facilitated the victory of the British side over Nawab Sirajuddaulah’s
troupes in the famous Battle of Plassey (1757) that started the territorial
domination of India by the British. In Bengali the name has come to be
inextricably linked with treason, a fact that the narrative’s ending exploits
for its message, as we shall see.

The novelette’s protagonist Ashok (Asok) works for the Indian branch
of a multinational water control company in Calcutta in what seems to be
the end of the 21th century. The city is covered by an artificial climate
screen (krtrim paribes, a kind of centralised air conditioning) and knows
no heat, but everything outside the screen is scorching. Villagers are kept
out of the city by strict measures. Water scarcity is the global issue, par-
ticularly in China, and US-based multinationals are buying up all the
resources. In such circumstances, Ashok’s boss sends him on a mission to
check why a certain drone at a place called Karutirtha (Karutirtha) sup-
plies unstable data about subterranean water levels. Ashok takes his self-
driven car running on solar energy to the spot, where he finds indications
of a huge subterranean water reservoir and makes measurements, but
then gets knocked out. Waking up, he finds himself in front of his boss,
who reveals to him how he has for many years constructed the largest
water tank of the subcontinent and now wants to poison other resources
in order to sell the tank profitably at the time of crisis. The drone, howev-
er, has left footage on the computer threatening to destroy the plan, and
Ashok is forced to go back to Calcutta to take down the firewall for some
minutes so that the boss can delete the file. Ashok does so but takes a
copy on his secret old, untrackable cell phone and transmits the infor-
mation to one Robert, the company’s US-American head. When he is
back at Karutirtha, there is a showdown grafted on the decisive 1757
battle at Plassey between the Nawab of Bengal and the British East India
Company. Ashok’s boss alias “Siraj” (Siraj) is killed by Ashok alias “Mir
Jafar” (Mir Japhar), and gets a congratulatory SMS by the American CEO
alias “Robert Clive”.

166



Bengali Webzines: Literature in the Digital Mode

Modelling a scenario of hot-house conditions and water shortage familiar
from much international science fiction literature® and quite within grasp
of current realities in some parts of the world, the novelette thus trans-
poses a historical constellation connected with the history of colonialism
on the subcontinent to a global level. Not the British, but the US-
Americans feature as the global power behind the evil machinations of
the corrupted boss. Chattopadhyay’s dystopian novelette therefore
comes with a political message in its critique of US-led predatory capital-
ism and neo-colonial exploitation.

Let us also take a look at Piyal Chakrabarti’s short story Pralay
(“Apocalypse”) (Cakrabarti 2018), set on the background of another well-
known apocalyptic scenario of the opposite kind, that of inundation.”
Protagonist Raj (Raj) finds himself on the slopes of Mount Everest as one
of the last survivors of mankind; all around him is one huge mahasagar
about to swallow Mount Everest too (Figure 3).

Figure 3: A wave about to swallow Mount Everest (Screenshot; Cakrabarti 2018).

It’s the year 2345. Skies are orange and red. An old man called Gupta
comes and tells Raj that he has built a super-laptop, kept in a temple on

% Such as Margaret Atwood’s Onyx and Crake (2003), mentioned also by the Kal-
pabisva editors, or, more recently, Paolo Bacigalupi’s The Water Knife (2015), to
name just two North American examples.

% For Hollywood cinema, e.g., the Kalpabisva editors mention Waterworld (1995) as
the watershed moment when CliFi entered the scene.

167



Hans Harder

Mount Everest, that is the only link to the last functioning satellite. The
rocket on top of the mountain hosts the five richest men on earth with a
few attendants, about to leave for “Earth 2012” in 333 light years’ dis-
tance, an exact copy of the intact earth before destruction. But Gupta tells
Raj that there is no such planet: the message the info is based on refers to
333 years backwards into the past, and what is actually needed is a time
travel. Gupta instructs Raj fight Deadeye, the demon guarding the rocket
crew, and then to enter three times 3 in the computer. As he does so, blue
skies reappear, and he passes out. When he regains consciousness, he
finds himself in a hospital in the year 2012, with Gupta receiving him and
lecturing about the things he’ll have to do so that the earth takes a differ-
ent path.

Both narratives thoroughly deal with global scenarios but at the same
time use local focalisers, i.e. discernably Bengali protagonists, in the fa-
miliar, but defamiliarised surroundings of Bengal and the adjacent Hima-
laya. This indicates that the narratives aren’t thoroughly decontextual-
ised, but use (sub-)national frames of reference and address basically a
West Bengali reading community. Both texts present grim dystopias and
play with plural temporalities: in the final dénouement of Mir'japhar the
fictional world of future West Bengal is related back to what an anticolo-
nial perspective would identify as a particularly unauspicious historic
moment. In Pralay, the possibility of time travels could be read as an indi-
cation - common in contemporary science fiction literature just as in
modern forms of Bengali Vaishnavism, as Rahul Peter Das has pointed
out (Das 1997: 19-22) — of linear time as a delusion. Alternatively, the
delusion could with a bit of stretching also be the protagonist’s: a dysto-
pian nightmare that is resolved in the end, deploying the dream as a de-
vice just like classic utopias of colonial Bengal by authors such as Bhudeb
Mukhopadhyay, Rokeya Sakhawat Hossein (Mukhopadhyay 1895-96;
Hossein 2009 [1905]) and others. Striking, but arguably not at all uncom-
mon in popular publishing contexts, is the fact that these grim dystopias
are in such stark contrast with the enthusiasm and “new dawn” rhetoric
of the editorial.

Some inconsistencies in the narratives call for acknowledgement.
Pralay, for instance, doesn’t care much to explain why Gupta suddenly
turns up walking on the slopes of Mount Everest, perhaps one of the
reasons why it fetched only one lonesome darun (“great”) from the com-
munity. Mir'japhar also isn’t much concerned about how Ashok’s villain
boss is supposed to match tragical hero-figure Nawab Sirajuddaulah, and
why more or less honest Ashok himself is in the end equated to the trai-

168



Bengali Webzines: Literature in the Digital Mode

tor Mir Jafar. This final spin to the plot turns the valuations of the re-
ceived historic foil on their head in a manner too erratic and sudden for
the readers to follow. But in terms of likes Mir'japhar fares better than
Pralay. One commentator is proud of having passed some time in child-
hood with the author, while a member of the Kalpabisva group exclaims
Guru! ki dile?? (approximately “Brilliant, Master!”) and another reader
leaves it at an appreciative $alla!! (“oh shit”), handing us another example
of the community-bestowing function of swearwords, and thus bringing
this little overview full circle.

But however we may rate such incursions of pulp fiction modes of
writing into the narratives we have discussed, it has to be conceded that
Kalpabisva is quite functional as a webzine and makes good reading for
science fiction aficionados. The consistent focus on CliFi in the issue we
have looked at, the assemblage of different related materials, as well as
integration of graphics, editorial introduction and community functions
make it a convincing reading and viewing experience.

Conclusion

This little overview, in conclusion, has shown that a lively scene of
webzines is developing in Bengal, whether East or West, and can be ex-
pected to grow further. We have found that some of these webmags
stand in a certain continuity with little magazines, but a more general
statement on the association between these forms would require much
more investigation. What seems to be more decisive is that the advent of
webzines coincides with a generational shift in reading habits; it seems to
be mostly a younger generation of cyber-affine users that constitutes
webzine users. Partly connected with this is the trend to address litera-
ture in a continuum with other forms of popular rather than elitist cul-
ture; this trend has very conspicuously been reflected in the selection of
topics discussed in this contribution, but seems to be a factor in Bengali
webzines in general. As for formats, we have seen that material is organ-
ised in different ways in these webzines, and that the regular issue is still
not obsolete. Webzines do attract some of the informality of the social
media, and in the long run it will be part of their editorial policies to ne-
gotiate the formal and informal levels of communication they want to
favour.

Most basically, of course, the Bengali webzines we have discussed
bear witness to the fast and largely unrestricted flow of information that
the Internet still grants us, leading to new avenues of exchange such as

169



Hans Harder

South-South interactions. It is hard to estimate if webzines will one day
claim their share of the book market and develop into a fully-fledged
medium of literary publishing. But whether or not we can subscribe to
the Uttaradhikar verdict that “Bengali literature is presently being reborn
through new electronic media”, we can state that a younger generation of
literary-minded writers and readers in both parts of Bengal are indeed
increasingly making creative use of online formats such as webzines for
engaging with Bengali literature and popular culture.

170



Bengali Webzines: Literature in the Digital Mode

References

9 Nambar Bas [about] 2020. “Amago katha” (<https://noynumberbus.
com/about/>, accessed: April 2, 2020).

Anonymous 2019. Panusimher gadabali (<https://noynumberbus.com/
2019/04/01 / A7-Fieces-smean-225/ >, accessed: April 8, 2020).

Audit Bureau of Circulations 2018. “Highest Circulated amongst ABC
Member Publications” (<http://www.auditbureau.org/files/JJ2018
Highest Circulated amongst ABC Member Publications (across lan-
guages).pdf>, accessed: March 30, 2020).

Batschmann, Oskar 1993. “Ausstellungskiinstler. Zu einer Geschichte des
modernen Kiinstlers.”, in: Michael Groblewski & Oskar Biatschmann
(eds): Kultfigur und Mythenbildung: Das Bild vom Kiinstler und sein Werk
in der zeitgendssischen Kunst. Berlin: Akademie Verlag, 1-35.

Bhattacarya, Nabarun 1993. Har'bart. Kal'kata: Prama.

Bhattacarya, Nabarun 2006. Yuddha paristhiti. Kal'kata: Saptarsi Prakasan.

Bloom, Dan n.d. “’Cli-fi’ to Heat up Literature Course in India” (<http://
www.ipsnews.net/2015/04/ cli-fi-to-heat-up-literature-course-in-
india/>, accessed: April 7, 2020).

Caki, Lina (ed.) 2009. Banalir adda. Kal'kata: Gan'cil.

Cakrabarti, Piyal 2018. “Pralay” (<https://kalpabiswa.com/article/ &=/,
accessed: March 30, 2020).

Cattopadhyay, Sandipan 2018. “Mirjaphar” (<https:/ /kalpabiswa.com/
article/fweiwd/, accessed: March 30, 2020).

Chakrabarty, Dipesh 2000. Provincializing Europe. Postcolonial Thought and
Historical Difference. Princeton; Oxford: Princeton University Press.

Chatterjee, Somanjana 2013. “Bengali Webzines Making Online Wave”
(<http:/ /newglobalindian.com/articles-and-views/culture/2411>,
accessed: April 1, 2020).

Dainik Parbakon 2020. Homepage (<http://dainikpurbokone.net/>,
accessed: March 31, 2020).

Das, Rahul Peter 1997. “Of Worlds and Times”, in: Rahul Peter Das: Es-
says on Vaisnavism in Bengal. Calcutta: Firma KLM, 1-22.

Das, Samares (ed.) 2010. Kal'katar adda. Kal'kata: Gan'cil.

171



Hans Harder

Das'gupta, Indranil n.d. Rahuler dayeri theke (<https://www.parabaas.
com/PB70/LEKHA /ulndranil70.shtml>, accessed: April 8, 2020).

Finneran, Richard J. 1996. “Preface”, in: Richard J. Finneran (ed.): The
Literary Text in the Digital Age. Ann Arbour: University of Michigan
Press, ix—xii.

Gangopadhyay, Sunil 2010. Uial'pul Inauguration Speech (<https://
www.youtube.com/watch?v=llmakKfczsg>, accessed March 30,
2020).

Hasan, Majul 2016. “Kangor sain art o ekljan maestro mika” (https://
Www.porospor.com/ &5/ ez wib-s-ae=-/, accessed: April 8,
2020).

Hossein, Rokeya Sakhawat [= Hosen, Rokeya Sakhaoyat] 2008. “Sultana’s
Dream” (1905), in: Rokeyd begam racani samagra. Dhaka: Salma Buk
Dipo, 395-404.

Iyer, Nalini and Bonnie Zare (ed.) 2009. Other Tongues: Rethinking the Lan-
guage Debates in India. Amsterdam: Rodopi.

Kali o kalam 2020. Homepage (<https://www.kaliokalam.com/>, ac-
cessed: March 20, 2020).

Kalpabisva [home] 2020. Homepage (<https://kalpabiswa.com/>, ac-
cessed: April 8, 2020).

Kalpabisva [paribes] 2018. “Paribe$ kahini” (<https:/ /kalpabiswa.com/
article/ #fata-312f/, accessed: March 30, 2020).

Kalpabisva [saksate] 2018. “Saksate dyan blum” (<https://kalpabiswa.
com/article /AFITS-IN-F3/ >, accessed: April 8, 2020).

Kalpabi$va [sampadakiya] 2018. “Sampadkiya” (<https://kalpabiswa.
com/article />™im&-y0 />, accessed: April 8, 2020).

Kalpabi$va [uttaradhikar] 2020. (<https://kalpabiswa.com/Sesfer-ataa
Aifzwy/ >, accessed: March 31, 2020.)

Lal jiper dayeri [nabarun-smaran] 2020. “Nabarun-smaran” (<https://lal
jiperdiary.wordpress.com /7 %74/ >, accessed: March 31, 2020).

Lal jiper dayeri [tribiut] 2020. “Tribiut tu nabarun” (<https://laljiper
diary.wordpress.com/ BREG-5-1wa-31/ >, accessed: March 31, 2020).

Lal jiper dayeri [page 0] 2020. (<https://laljiperdiary.wordpress.com/
Age-0/>, accessed: April 1, 2020).

172



Bengali Webzines: Literature in the Digital Mode

Megh'bamla [home] 2020. Homepage (<http://meghbangla.com/>, ac-
cessed: April 1, 2020.

Mukhopadhyay, Bhtdeb 1895-96 [Beng. era 1302]. Svapnalabdha
bharat'barser itihdas. Hug'li: Kasinath Bhattacarya.

Oyasiph, Pharuk 2020a. “Param karonamay” (https://www.porospor.

com/<{wel/ A/, posted March 21, 2020; accessed: April 8,
2020).

Oyasiph, Pharuk 2020b. “Asantoser byakarane [sic] gata tar man”
(<https:/ /laljiperdiary.wordpress.com/2014 /08 /06 / S@IC=-r<tet-
afel-91/>, accessed: April 4, 2020).

Parabas [about us] 2020. (<https://parabaas.com/about_us.html>, ac-
cessed: April 1, 2020).

Paraspar [bies samkhya] 2020. (<https://www.porospor.com/ cat/fcs3-
41T/ >, accessed April 1, 2020).
Poggioli, Renato 1957. The Phoenix and the Spider: A Book of Essays on Some

Russian Writers and Their View of the Self. Boston: Harvard University
Press.

Pratham Alo 2020. <https://www.prothomalo.com/advertise>, ac-
cessed: March 30, 2020.

Ras'print [home] 2020. Homepage (<http://raashprint.com/>, accessed:
April 1, 2020).

Rag'print [rad'printrekha] 2015. (<http://raashprint.com/s™febear/>,
accessed: April 1, 2020.

Riberu, Bidhan 2014. “Khude burjoyar barnabad” (<https:/ /laljiperdiary.
wordpress.com/2014/10/23 /Bba-gor-geém</>, accessed: April 8,
2020).

Sahityakyaphe [home] 2020. Homepage (<http://www.sahityacafe.
com/>, accessed: September 14, 2018).

Shom, Bipin Behari 1849. “Physical Errors of Hinduism”, in: Calcutta Re-
view 11: 397—444.

Strube, Julian unpublished. Tantra in the Context of Global Religious Histo-
ry. Heidelberg: Heidelberg University [draft, habilitation thesis].

Tarkaratna, Ram'arayan 1991. “Kulin kulasarbbasva natak”, in: Ram'na-
rayan tarkaratna racanabali. Kal'kata: Sahityalok, 1-75.

173



Hans Harder

Thorpe, David n.d. “Interview: Dan Bloom on CliFi and Imagining the
Cities of the Future” (<https://www.smartcitiesdive.com/ex/
sustainablecitiescollective /interview-dan-bloom-clifi-and-imagining-
cities-future /1037731 />, accessed: April 8, 2020).

Ural'pul [Archives] 2020. “Issue Archive” (<http://urhalpool.com/wp/
issue-archives/>, accessed: April 8, 2020).

174



Die Welt iibersetzen: Ein Gesprich

Martin Kimpchen

Denn was man auch von der Unzulénglichkeit des Ubersetzens sagen mag,
so ist und bleibt es doch eines der wichtigsten und wiirdigsten Geschéfte
in dem allgemeinen Weltverkehr.

Johann Wolfgang Goethe

1

Mit Rahul Peter Das verbindet mich zunéchst eines: Als er von Kalkutta
nach Deutschland wechselte, habe ich denselben Sprung in die umge-
kehrte Richtung, von Deutschland nach Kalkutta, gewagt. Mich hat die
Idee dieses spiegelbildlichen Doppelgdngertums stets gereizt. Wir sind
beide geblieben, wohin wir damals gesteuert sind. Peter ist ins akademi-
sche Leben eingetreten und hat dort frith und von enormem FleifS getrie-
ben sein Gliick gemacht. Ich bin absichtlich und gezielt vom akademi-
schen Betrieb gefliichtet, der mich in Wien beinahe eingekreist hétte. Zu
Anfang kannten wir uns nicht von Angesicht zu Angesicht, ich wusste
von ihm von den Erzdhlungen seiner Mutter. Frau Christel Das war Bib-
liothekarin am Goethe-Institut in Kalkutta und immer, wenn ich die Bib-
liothek besuchte, zu einem Gespréch aufgelegt. Wie besorgte Miitter so
sind, berichtete sie zuerst von den Erfolgen ihres Sohnes, gab die Tele-
fonberichte wieder, die — gewiss um die Mutter zu beruhigen — viel von
Erfolg und wenig von Miihe erzdhlten. Anderen gegeniiber war Peter
zurtickhaltender, denn so habe ich ihn spater erlebt.

Rahul Peter Das und ich trafen uns immer mal wieder. Friih lud er
mich zu einem Vortrag fiir die Deutsch-Indische Gesellschaft in Ham-
burg ein, spéter zu einem Seminar in Halle. Im Jahr 2011 bat ich ihn, zum
Tagore-Seminar am Deutschen Literaturarchiv in Marbach zu kommen.
Als sein Vater gestorben war, besuchte ich ihn und seine Mutter in ihrem
Haus in Stid-Kalkutta ...

Eine wesentliche Beziehung entfaltete sich im Umbkreis meiner Be-
schiftigung mit Sri Ramakrishna und Rabindranath Tagore. Das muss
ich erkldren. Als ich 1980 an der Universitdt Tagores, Visva-Bharati, in
Santiniketan als Dissertant Fufs fasste, lernte ich Bengalisch und begann

Verbffentlicht in: Carmen Brandt & Hans Harder (Hg.): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Martin Kémpchen

-2 =

einige Jahre spiter das fiinfbandige Werk Srisriram'krsna kathamrta, die
Gespriche von Sri Ramakrishna mit seinen Schiilern, zu iibersetzen. Die
bengalische Sprache faszinierte mich; sie eréffnete Ausdrucksmoglichkei-
ten, die ich in den européischen Sprachen, die mir geldufig waren, nicht
kannte. Thre Knappheit einerseits und ihre behutsame Umsténdlichkeit
anderseits; ihre Emotionalitit. Es dauerte vier Jahre, bis der erste Band in
Deutsch erschien, der zweite mit dem dritten kombinierte Band weitere
vier Jahre. Der letzte deutsche Band, der alle fiinf bengalischen Biicher
umfasste, kam zwei Jahrzehnte spater heraus. Wahrend all dieser Jahre
hat Peter meine Ubersetzungsskripte angeschaut, Fehler korrigiert, auch
oft stilistische Méangel angestrichen und mir mit seiner Geduld und Miihe
zu einem philologisch einwandfreien Text verholfen. Diesen dritten
Sammelband widmete ich ihm mit Dank.'

Als ich mich der Ubersetzung von Rabindranath Tagores Gedichten
und Liedern zuwandte, vorsichtig und zweifelnd, ob ein solches Aben-
teuer gelingen konnte, signalisierte mir Rahul Peter Das, er fiihle sich von
der Lyrik nicht angezogen, seine Sympathie gehe in eine andere literari-
sche Richtung. Positiv tiberrascht war ich deshalb, als er begann, die Es-
says von Tagore zu lesen und eine Auswahl daraus ins Deutsche zu
tibersetzen und zu kommentieren. Zweimal ist diese Auswahl erschie-
nen, einmal steuerte ich das Vorwort bei, beim zweiten Verlag war ich
der Herausgeber.?

Was mir neben seiner restlosen Bilingualitdt imponierte, war einer-
seits seine strenge Akribie bei der Faktenerforschung und beim Formu-
lieren, anderseits sein Wunsch, das Fach Indologie in Richtung Kultur-
wissenschaft zu 6ffnen, um die Inhalte der Indologie und den Blick auf
Indien zu weiten und nebenbei dem Fach Indologie eine Zukunftsper-
spektive zu geben. Dieses Verdienst hallt weit hinaus ins Land. Dazu
gratuliere ich ihm.

Die Ubersetzungen haben uns verbunden, und ebenso dieses Uber-
die-Disziplin-Hinausschauen. Wenn ich an Rahul Peter Das denke, wird

! Kampchen, Martin (Hrsg.) 2008. Shr7 Ramakrishna: Gespriiche mit seinen Schiilern.

Von seinem Schiiler Mahendranath Gupta aufgezeichnet; aus dem Bengali-
schen tibers. und hrsg. von Martin Kaimpchen. Frankfurt/Main; Leipzig: Verlag
der Weltreligionen.

2 Tagore, Rabindranath 1997. Mein Vermichtnis. Hg. und Ubs. Rahul Peter Das, mit
einem Vorwort von Martin Kdmpchen. Miinchen: Koselverlag; Tagore,
Rabindranath 2005. Das goldene Boot. Lyrik, Prosa, Dramen. Hrsg. von Martin
Kéampchen. Winkler Weltliteratur. Diisseldorf; Ziirich: Verlag Artemis & Winkler.

176



Die Welt tibersetzen: Ein Gesprach

mir bewusst, dass Ubersetzen der Beginn interkultureller Tatigkeit ist.
Interkulturalitédt ist Bemithung zu tibersetzen. Peter in Halle und ich in
Santiniketan versuchen ungefahr 45 Jahre lang, unsere Welt durch stan-
diges Ubersetzen zu verstehen und anderen verstindlich zu machen.
Darum heisst der Titel meines Gespréchs ,Die Welt tibersetzen”.

2

Wer von Ubersetzen spricht, meint zundchst linguistische Vorginge: Ein
Text entsteht in einer anderen als der Originalsprache. Dabei bekommt der
Terminus ungewollt einen abwertenden Anstrich. Es ist ,nur” eine Uber-
setzung, heisst es entschuldigend. Eine Ubersetzung kénne allenfalls ein
Behelfsmittel sein, um das Original zu verstehen, heisst es. Eine gute Uber-
setzung, heisst es, sei eine, der man das Ubersetztsein nicht anmerke. Wa-
rum eigentlich nicht? Darf die Originalsprache die Zielsprache nicht beein-
flussen? Wiére es nicht gerade ein Giitezeichen, die Zielsprache so ge-
schmeidig zu benutzen, dass das Original durchscheint und damit den
tibersetzten Text reicher, vielschichtiger macht, ihn jedoch verstandlich
bleiben ldsst? Nach unseren Gesprdchen und unserer Korrespondenz zu
schliefen, ist dies auch die Auffassung von Rahul Peter Das.

Hier blitzt die Vielfaltigkeit des Ubersetzungvorgangs auf. Sprache ist
nur ein Element, unausgesprochen schwingen kulturelle und religitse,
emotionale und moralische Inhalte wie die Resonanzsaiten eines Instru-
ments mit. Dies wird uns am ehesten bewusst, wenn wir plotzlich bei
einem Begriff stocken und nicht wissen, wie er zu {ibersetzen ist, oder
wenn ein {ibersetzter Begriff mifiverstandlich bleibt. Ramakrishna und
Rabindranath Tagore, die ich zur Ubersetzung ausgewahlt habe, waren
im soziokulturellen Milieu ihrer Zeit eingewoben und haben es mitge-
staltet. Wie ist es moglich, ihre Werke aus diesem geschichtlichen Kokon
zu 16sen und ihnen fiir heute eine Art Allgemeingiiltigkeit zu geben, eine
Relevanz fiir unsere Zeit und in unserer europdischen Gesellschaft?

Wir sind nie entbunden von der Pflicht, die Kultur, Religion, Gesell-
schaft, die sich in der Originalsprache spiegeln, penibel in die Zielsprache
mit zu iibernehmen. Das ist zdhe Kleinarbeit, die keine Routine erleich-
tert, denn je groflartiger das Werk, desto mehr erfordert jeder Satz seine
frischen Entscheidungen. Immer wieder rennen wir Ubersetzer gegen
eine Mauer der Uniibersetzbarkeit. Je unterschiedlicher die Herkunft der
Sprachen, desto hérter ist die Mauer.

Eine grundsédtzliche Antwort lautet: Die Werke grofier Personlich-
keiten besitzen per se einen Aspekt der Allgemeingiiltigkeit, den man
finden und herausschélen soll. Die Zusatzfrage aber lautet: Besitzen

177



Martin Kémpchen

diese Werke Vitalitdt und Bedeutung aufierhalb ihres geschichtlichen
sozio-kulturellen Umfelds?

3

Die Welt zu tibersetzen ist nicht nur auf sprachlicher Ebene eine Heraus-
forderung. In unserem europdischen Alltag ist , libersetzen” eine Grund-
Auseinandersetzung geworden. Mit dem Migrationsschub in Deutsch-
land und in anderen Lindern drédngt sich unabweislich eine neue Dimen-
sion des Ubersetzens auf. Menschen leben mit uns, deren Sprachen mit
unseren nicht einmal verwandt sind. Sprachliche Kommunikation ist
begrenzt und allen Moglichkeiten fiir MifSverstandnisse und der Verhar-
tung von Vorurteilen ausgesetzt. Minenspiel, Kérpersprache, Lebenswei-
se in der Offentlichkeit werden die ,Sprache”, die es zu tibersetzen gilt,
ftir die aber kein Worterbuch geschrieben ist. Wie diese neue Mauer der
Uniibersetzbarkeit {ibersteigen?

Kinder lernen die Muttersprache durch ihre Gemeinschaft mit Alteren.
Ahnlich werden wir in Zukunft kindhaft lernen miissen, das Fremde und
Andere der zugewanderten Mitmenschen vorsichtig zu entschliisseln, um
ihre Botschaften und Aussagen zu verstehen. Solange sie nicht sprachlich
integriert sind, wird es beiderseitig nur dieses Herantasten geben. Wie bei
der Ubersetzung von Sprachwerken gilt: in jedem Anderen gibt es ein All-
gemeingiiltiges. Nennen wir es das Humanum. Bei aller in uns eindringen-
den Fremdheit miissen wir an diesem Humanum festhalten.

Die Gefahr besteht, dass eine Fiille von Fremdheit uns tiberwaltigt.
Dann kann dieser Akt des Ubersetzens nicht mehr mental und emotional
vollzogen werden. Und da er sich nicht zu Routine eignet, kapitulieren
wir, rutschen in hiflliche Klischee-Urteile und in Geschwitz ab. Das
heisst, wir kommunizieren nicht mehr mit dem Fremden und tiber das
Fremde. Wir erkennen keine Individuen mehr.

4

Beinahe mein gesamtes Leben bin ich , Fremder” gewesen. Mit sechzehn
Jahren verbrachte ich ein Jahr in den USA; mit neunzehn begann mein
Studium in Wien; zwischendurch ein Jahr in Paris. Als ich vierundzwan-
zig Jahre war, begann mein Leben in Indien; dort bin ich noch verankert.
Ich habe die vielen feinen Schattierungen des Ausgeschlossenseins sowie
des Integriertseins zu unterscheiden gelernt — deren Motive, die von Ab-
lehnung, Argwohn, Vorsicht und Scheu bis zu Gleichgtiltigkeit, blanker
Neugier und genuiner Gastfreundschaft reichen. Haufig gab es Begeg-

178



Die Welt tibersetzen: Ein Gesprach

nungen, bei denen ich kein Fremdsein mehr spiirte. Es ging um mich als
individuellen Menschen.

Wenn ich in Europa reise, erfahre ich mit Erstaunen, dass mir nur we-
nige Menschen Fragen stellen. Wie lebst du in Indien? Mit welchen Men-
schen hast du Umgang? Welche Lehren ziehst du daraus? Man mag sich
nicht vorzustellen, wie ich lebe. Sieht man in diesem Wissen eine Bedro-
hung fiir das eigene Selbstverstindnis? Filme und Fernsehen schicken
uns die Lebensweisen anderer Lander auf die Sinne. Will man sie nicht in
den Verstand und in die Gefiihle tiefer eindringen lassen aus Furcht, sie
konnten lebensverdndernd wirken? — Héufig fithle ich mich im , eigenen”
Land fremd, ndmlich unverstanden, manchmal sogar unverstandlich.

Die existentielle Furcht vor dem Fremden, davor zu erfahren, wie Men-
schen anderswo mit Anstrengung, oft mit Qual und Entbehrung, aber
ebenso oft mit Freude leben, sie sollten wir abschiitteln. Weil sie unser
nicht wiirdig ist. Die Welt iibersetzen bedeutet, sich dieser Welt gewachsen
zu fiihlen — dieser Welt in ihren vielfaltigen Aspekten des Fremdseins.

5

Unser Argwohn gegeniiber sprachlichen Ubersetzungen schwindet, so-
bald uns bewusst wird, dass wir im Alltag nichts anderes tun, als zu
,lber-setzen”: durch Sprache, durch Korperreaktionen, durch Entschei-
dungen im Tun gegeniiber dem jeweils Anderen. Das Ubersetzte muss
nicht von vornherein weniger genuin, weniger ausdrucksmaichtig als das
Urspriingliche sein. Das Ubersetzte ist ein Glied der Reihe von Reproduk-
tionen, denen wir im Alltag ausgesetzt sind und die wir mitgestalten.
Moglicherweise kann das Ubersetzte deutlicher mit der Welt kommuni-
zieren und eher neue zwischenmenschliche Aktivititen auslosen als das
Urspriingliche.

Die grofie Chance, die wir heute durch das Zusammenleben mit
Fliichtlingen, Asylanten und Migranten wahrnehmen, ja regelrecht ein-
fangen miissen, ist, dass wir zu experimentieren und improvisieren ler-
nen. Plotzlich ist Kommunikation nie wirklich zuende, ist nie so eindeu-
tig und sicher, dass sie restlos ihr Ziel trifft.

Plotzlich ist auch die eigene Identitdt nie abgeschlossen und stabil,
was den biirgerlichen Menschen so angenehm wire. Die Identitdt ist
hybride, ein Experimentierfeld des eigenen Ich im Zusammenspiel mit
den neuen ungewohnten Kriften, die von auflen kommen. Das Fremde
fordert die Identitiat heraus, das Fremde ruht nicht, bis man sich darauf
einstellt, denn das Fremde lésst sich nicht mehr ignorieren.

179



Martin Kémpchen

6

Menschen ohne eine gestirkte Personlichkeit sind in Gefahr, sich damit
profilieren zu wollen, dass sie eine externe Identitit als ihre eigene aus-
geben. Diese Menschen sind , Hindus” oder ,Muslime”, , Brahmanen”
oder ,Beamte” oder ,Reiche”. Sie brauchen diese pauschalen Identititen,
um sich bestatigt zu fiihlen, weil sie in ihrem personlichen Leben niemals
wihlen wollten oder konnten, sondern stets das vertreten haben, was die
Alteren, die Familie, die Sippe, der Betrieb, die Regierung — das Uber-Ich
— schon immer vertreten und getan haben. Die eigene unverwechselbare
Personlichkeit 1d6t sich nicht so pauschal definieren; sie entwickelt sich
durch komplexe Erfahrungen und Entscheidungen, durch Willensstarke,
das einmal Erkannte durchzufiihren und auch bei Gegendruck umzuset-
zen. Gewiss, auch solche Menschen sind, zum Beispiel, entweder ,Hin-
dus” oder ,Muslime” oder , Christen”; aber sie haben sich bewusst dazu
entschieden und nehmen bewusst Elemente dieser Prddikate an und
verwerfen ebenso bestimmte davon.

7

Gern mochte jeder Mensch eine Mehrheiten-Identitdt aufbauen, um sich
sicherer zu fiihlen. In einer muslimischen Wohngegend gibt sich ein
Muslim gern als Muslim zu erkennen, und da man sich dabei wohlfiihlt,
sucht man eine solche Umgebung immer wieder auf. Aber zum Beispiel
auf der Arbeitsstelle sind mehrheitlich Hindus beschiftigt, oder Afro-
Amerikaner, oder Akademiker — und schon wird man hineingeworfen in
eine Situation, in der man Mitglied der Minderheit ist.

Den ganzen Tag verwandelt sich das Szenarium: einmal bin ich in der
Mehrheit, dann wieder in der Minderheit, dann wieder ... Je multikultu-
reller die Bevolkerung wird, desto lebhafter die Wechsel, desto rascher
miissen wir uns anpassen. Denn jede Mehrheits- oder Minderheitsumge-
bung hat ihre eigene Sprache, ihre eigenen Verhaltensregeln. Sie zu er-
kennen, zu lernen, anzuwenden macht uns fast zu Zauberern, zu Kiinst-
lern der Verwandlung. Um wie viel spannender ist das Leben inmitten
der standig changierenden Verhiltnisse multikultureller Umgebungen.

Worauf es ankommt, ist, emotional und im Verstand mit der eigenen
Identitdt als Mitglied einer Minderheit seinen Frieden zu machen, Strate-
gien zu entwickeln und vor allem das Selbstbewusstsein nicht zu verlie-
ren. Dabei kann man sich ruhig profilieren oder man wartet eben ab,
ohne am eigenen Ehrgeiz und Selbstgefiihl zu verzweifeln.

180



Die Welt tibersetzen: Ein Gesprach

8

Besitze ich eine Herrschaftsfunktion — als Chef unter Angestellten, als
Gebildeter unter Analphabeten, als Stadtmensch unter Dorfleuten, als
Geistesarbeiter unter manuell Arbeitenden — dann ist es sogar ,vorteil-
haft”, in der Minderheit zu sein. Je kleiner sie ist, desto mehr Macht hat
der einzelne Mensch, der sich entsprechend freier entfalten kann. Aber, je
Kleiner sie ist, desto leichter kann diese nattirliche Herrschaft umschlagen
in menschenverachtende Regungen und Ausnutzung; Achtung! das ge-
schieht instinktiv. Die Ubersetzung der Welt ist auch das Experimentier-
feld mit den eigenen Schwéchen und Versuchungen.

9

Macht tiber andere Menschen auszuiiben ist die unmittelbarste, primi-
tivste Weise der Ich-Bestdtigung. Sie hat, oberfldchlich, viele altruitische,
helfenwollende Motive. Aber das Hochgefiihl des Altruismus besteht
eben aus Ich-Bldhung, aus der Bestdtigung des Ich, dass es was tut und
was ist. Da es sich um Helfen, um Sorge um die Anderen handelt, bldht
sich das Ich mit dem Wohlgefiihl auf, das Richtige zu tun - das, womit
man sich zeigen kann und wortiber man erzédhlen darf.

10

Unser Land ist in der Mitte der Welt angekommen. Seit dem letzten
Weltkrieg hat Deutschland auf seinem Territorium einen langen, beispiel-
losen Frieden genossen. Weder von aufien noch vom eigenen Volk ist
dieser Friede gestort worden. Menschen, die in den letzten Dutzend Jah-
ren ins Rentenalter eingetreten sind, sowie alle Jiingeren, haben nie einen
Krieg erlebt, nie Lebensmittelknappheit, nie Epidemien. Deutsche Solda-
ten haben sich von militirischen Aktionen im Ausland zuriickhalten
diirfen. So haben mehrere Generationen Deutscher ein gesellschaftliches
Umfeld erlebt, das im Vergleich zu beinahe allen anderen Regionen der
Welt, dem Nahen Osten, der arabischen Welt, dem indischen Subkonti-
nent, Russland und seinen ehemaligen Satellitenstaaten, Afrika, aber
auch China eine ungewohnlich friedliche gesellschaftliche Entfaltung
und Selbstverwirklichung ermoglichte. Der Akt des Ubersetzens wurde
nicht als dringend empfunden.

Wir haben naiv geglaubt, dieser unser Zustand sei der durchschnitt-
lich normale Zustand unserer Welt, und wir haben daraus ein Recht auf
unser Wohlstandsleben abgeleitet. Wir haben nicht gespiirt, wie privile-
giert wir in den Jahrzehnten seit dem Wiederaufbau nach 1945 gewesen
sind, und wie stark in anderen Weltregionen Not und leidvolle Unsi-

181



Martin Kémpchen

cherheit geherrscht haben. Wir haben es nicht gespiirt, obwohl seit zwei
Generationen die Jugendlichen Deutschlands eine bisher nie erlebte Mo-
bilitat entfalten. Sie reisen in die entlegenen Weltgegenden, sie treten in
Krisenregionen ein und eine kleine Anzahl hilft sogar bei der Bewalti-
gung der Krisen mit.

Mit der Fliichtlingskrise sind wir seit 2015 in der ,,Mitte der Welt” an-
gekommen, will sagen: Die grofien Probleme dieser Welt sind auch unse-
re Probleme geworden. Sie tiberschwemmen uns von auflen, binden un-
sere gesellschaftlichen Kréfte und beschéftigen vor allem unsere Fantasie.
Plotzlich sind die Angste, mit denen die Menschen in den meisten Welt-
regionen schon immer gekdmpft haben, auch unsere geworden.

Menschen, fiir die wir in den letzten Jahrzehnten gespendet haben,
Pakete geschickt, Patenschaften tibernommen, tiber die wir im Fernsehen
Dokumentarfilme angeschaut haben, treten nun scharenweise in unser
Land ein. Plotzlich erkennen wir, dass unsere Spenden und Patenschaf-
ten und unsere mediale Anteilnahme recht bequeme Mittel gewesen
sind, mit dem millionenfachen Schicksal dieser Menschen ,fertig zu wer-
den”. Jetzt stehen diese selben Menschen leibhaftig vor uns und wir spii-
ren, dass es nicht damit getan ist, unser altes Sofa statt auf den Sperrmiill
in die Heime der Fliichtlinge und Asylbewerber zu tragen.

Immer haben wir darunter gelitten, dass wir den Armen und Rechtlo-
sen in fernen Lindern nicht unmittelbar und sichtbar wirksam helfen
konnten. Seit einigen Jahren ist diese Moglichkeit der unmittelbaren Hilfe
und Zuwendung handgreiflich vorhanden. Es geht ein Ruck durch unse-
re Gesellschaft. Viel boses Blut kocht hoch, aber ebenso erstaunlich viel
guter Wille, viel positive Energie manifestieren sich. Vor allem aber zeigt
sich Hilflosigkeit, wie man diesen Menschen, von denen viele auf Dauer
unsere Nachbarn sein werden, begegnen soll, wie eine Nachbarschaft-
lichkeit mit Inhalten gefiillt werden kann.

11
Neben gutem Willen und positiver Energie ist jetzt vor allem Kreativitat
vonnoten, sowie die Fahigkeit, flexibel und zielgerichtet zu handeln.
Unsere liebgewordenen Denk- und Handlungsschemata tiberdenken und
revidieren wir. Viel selbstlose, unbiirgerliche, dem menschlichen Du
zugewandte Handlungsmoglichkeiten miissen jetzt individuell und in
Gruppen erprobt werden, neue Formen des Zusammenlebens ausge-
dacht und mit ihnen experimentiert werden.

Denen es an Mut fehlt, sich dieser enormen Herausforderung zu stel-
len, die mogen bedenken, dass unmittelbar nach dem Krieg, als Deutsch-

182



Die Welt tibersetzen: Ein Gesprach

land zerstort und die Bevolkerung verarmt war, tiber dreizehn Millionen
Fliichtlinge — die aus Osteuropa Vertriebenen — im damaligen West-
deutschland Aufnahme fanden. Es ist moglich gewesen, diesen Men-
schen eine neue Heimat zu geben. Dann kamen die Gastarbeiter, die auf
Einladung ins Land stromten. Schliefilich wurde die Bevolkerung von
Ost- und Westdeutschland vereinigt, ein nationales Projekt, das noch
nicht abgeschlossen ist, das aber nicht mehr misslingen kann.

Falls es weiterhin an Mut fehlt, dann gebe ich zu bedenken, dass
Deutschland im letzten Jahrzehnt erstaunliche Krifte der Toleranz entwi-
ckelt hat, die anderen Ldndern ein Beispiel geworden ist: Deutschland
hatte einen gebiirtigen Vietnamesen als Wirtschaftsminister und ein lang-
jahriger Spitzenpolitiker ist Rollstuhlfahrer. Deutschland hatte einen
homosexuellen Aufienminister und Hauptstadt-Oberbiirgermeister. Viele
Politiker sind tiirkischer Herkunft, der Oberbiirgermeister Bonns indi-
scher. Sie alle sind gewé&hlt worden.

Seit 45 Jahren lebe ich in Indien und habe dort stets empfunden, dass
ich, indem ich die Probleme der Menschen teile, im Zentrum der Welt
wohne. Millionen von Menschen waren und sind auf der Flucht: in Indi-
en von den Dorfern in die Stadte, anderswo weg von Biirgerkrieg und
Terror. Das Gefiihl der Irrealitit, das mich oft beschlich, wenn ich
Deutschland besuchte, empfinde ich plotzlich nicht mehr.

12
Die Welt ist tibervoll und dicht geworden: Kénnen wir sie noch iiberset-
zen? Wer Alltag fiir Alltag angesichts des Fremden lebt, stumpft ab, das
Fremde ldsst man nicht mehr in sich hinein; die Bemiihung, es zu tiberset-
zen, sodass man es versteht und damit kommunizieren kann, erschlafft
und versickert. Das Fremde 6ffnet sich nicht, weil es sich standig wandelt.
Das Internet, die Sozialen Medien, die Smartphones, die Reise-Flexibilitit,
die leichte Verftigbarkeit von Elektronik breitet einen langen Teppich von
immer neuem Fremden vor uns aus. Anstatt uns neugierig zu machen,
wehren wir uns schon bald dagegen. Die plotzlich erreichten Moglichkei-
ten, die Welt zu verstehen, sacken in Widerwillen und innerer Abwehr
zusammen. Aber auch diese Abschottung schafft keine Zufriedenheit.
Zufrieden in der eigenen Begrenztheit wohnen konnten jene, die sie
nicht sptirten, die meinten, ihr Horizont sei der Horizont der Welt. Doch
eben diese biirgerliche Zufriedenheit wird uns nicht mehr geschenkt. Da
drauflen briillt der Lowe Internet und will in unsere Stube. Da drauflen
wird das Juckpulver der Sozialen Medien ausgestreut, das verlangt, an-
gehort und angesehen zu werden und man soll darauf schnellstens rea-

183



Martin Kémpchen

gieren. Kommunikation kann, so scheint’s, heutzutage nur noch in Bil-
dern und Daumen rauf-Daumen runter und sonstigen Symbolzeichen
ausgedriickt werden, subtilere Formen fallen weg, weil die Sensibilisie-
rung dafiir weggefallen ist. Dieses stindige Zur-Verfiigung-Stehen fiir
die Kommunikation, das man zuerst als lustvoll empfindet, wird bald zu
einem Gefdngnis, aus dem sich die dufieren und inneren Sinne nicht
mehr befreien konnen. Die Sucht zur Kommunikation vertdet die Kon-
zentrationsfahigkeit und stiilpt den inneren Menschen nach aufien. Das
sehen wir bei Jugendlichen, die jede freie Minute interaktive Videospiele
,in sich hineinziehen” und aus sich herauswerfen.

Woher lernen wir heute die Disziplin, uns bewusst und frei abzu-
grenzen, zu verzichten, eben auch auf das Lustvolle und sogar Niitzliche
zu verzichten und dann weiterzuleben ohne das Bewusstsein, dass wir
jeden Alltag viel versdumen, was wir wissen und erfahren kénnten (soll-
ten)? — Wie lernen wir, diese menschlich zutiefst unbefriedigende, gerade
fiir intelligente und wache und neugiere Menschen frustierende Situation
zu akzeptieren und in ihr unsere Zufriedenheit zu erleben?

13

Auswege, unehrliche Schleichwege aus ihrem Gefdngnis bieten die Sozia-
len Medien selbst an. Thre Roboter, ihre Selbst-Hilfe-Programme — und
GoogleTranslate. Es heifit, die Ubersetzungsprogramme wiirden immer
differenzierter, sie wiirden ,intelligenter” und lernfdhiger. Sie wollen
also den inneren Vorgang der Menschen, die sich das Fremde aneignen
und dann es in ihre eigene Welt hineinnehmen und akzeptieren, tiber-
nehmen? Konnen sie uns diese Miihe jemals ersparen? Kénnen die Pro-
gramme jemals mehr, als die dufseren Vorgange registrieren und in ihre
Schemata einordnen? Wollen Algorithmen die Klone unserer Seelen
werden?

14

In Indien erlebe ich schon immer — eben nicht erzeugt durch die neuen
Medien — eine dhnliche Situation: eine Uberfiille von Welt. Salman Rush-
die nannte es die too-muchness Indiens. Diese Uberfiille ist nicht elektro-
nisch erzeugt, nicht durch das wirre Durcheinander von unsichtbaren
Strahlen, sondern durch eine unfassbare Masse von Unterschieden: von
Religionen, Ethnien, Sprachen und Dialekten. Als wére das nicht genug,
haben die Menschen die Kasten und Unterkasten geschaffen sowie kom-
plizierte Riten und soziale Gesetze und Gebréduche, die die Menschen
auseinanderhalten. Auch das reicht nicht: hinzu kommt die galoppieren-

184



Die Welt tibersetzen: Ein Gesprach

de Uberbevolkerung, die den Lebensraum jedes Einzelnen aufs Engste
beschrankt und dadurch die Unterschiede unter den Menschen umso
aggressiver herauskehrt.

Besucher aus weniger bevolkerten Landern fasziniert diese undurch-
sichtige, zundchst keiner Ordnung zu gehorchen scheinende too-
muchness. Sie geht als orientalische Farbigkeit durch. Und sie schreckt
gleichzeitig ab. Ich habe von Touristen gehort, die, angekommen, mit
dem néchsten Flug zuriick nach Hause geflohen sind. Andere, denen das
Bad in der Menge, zunichst jedenfalls, ein Gliicksgefiihl bescherte. Hinzu
kommt, dass die Menschenmassen in 6ffentlichen Rdumen korperliche
Beriihrungen geradezu unvermeidbar machen. Einige mogen die Ver-
mengung der Korper, andere finden es widerlich. Diese ,offenen Ver-
héltnisse” auf den StrafSen, wo Privates geschieht, als sei die Scham nicht
etwas dem Menschen zutiefst Eigenes. Wo also Privatheit nicht als Wert
geschitzt und behiitet wird. Diese offenen Verhiltnisse zeigen die Viel-
zahl von Unterschieden umso aggressiver.

Die Reaktion der Bevolkerung, die inmitten dieser unendlichen Diffe-
renziertheit ihr Leben fiihrt, ist dieselbe wie bei der virtuellen Welt des
Internets: Abstumpfung. Was auswértige Besucher, noch frisch im Erle-
ben, bejubeln oder erschreckt, das sehen die Einwohner nur, wenn sie es
miissen, um ihr Leben ohne Unannehmlichkeiten weiterzufithren. Die
grotesken Bilder von Armut auf den Straffen sind fiir sie bar jeder Wi-
derhaken des Grotesken. Die Bilder von Schmerz und Tod oder Gewalt
bleiben nicht im Gedédchtnis und schreien im Unterbewusstsein nicht
nach einer Haltung von Gerechtigkeit oder zumindest von Empathie. Die
Ziune, die die Unterschiede aufstellen, geben dem Bewusstsein das
Recht zu sagen: Das geht mich nichts an. Die Zdune sind Wertmarkie-
rungen, die die Gesellschaft zum Eigenschutz aufstellt und tradiert. So
kann man inmitten von Ungleichheit, Ungerechtigkeit, jammervoller
Armut dennoch ein biirgerlich unbeschadetes Leben fithren. Zufrieden-
heit wird erzeugt durch die abstumpfende Schutzvorrichtung ,Das geht
mich nichts an!”

Diese Schutzvorrichtungen gibt es im Internet, bei Videospielen und
Sozialen Medien eben (noch?) nicht. Wer nicht ganz zum Beispiel auf
Facebook verzichtet, der ist der ganzen Skala der Kommunikation durch
Internet, Videospielen und Sozialen Medien rettungslos ausgeliefert. In
einem grandiosen demokratischen Gestus ist Quatsch von Qualitdt unun-
terscheidbar geworden. Noch hat die virtuelle Welt keine deutlichen
Werte und Werthaltungen hervorgebracht und gezeigt, wie man sie be-

185



Martin Kémpchen

wahren kann. Allenfalls die aus der wirklichen Welt {ibernehmbaren
Wertgrenzen gelten: kein Sex, keine direkte Gewalt und Ahnliches.

15

Der Appell, ,die Welt zu tibersetzen”, kennt seine berauschende Kreati-
vitdt, bietet spontane, magische Momente, die niemand voraussieht, aber
fuhrt uns auch auf Wege, die plotzlich unbequem neu sind.

Den Kreis dieses Gesprachs schliefSe ich mit einer Betrachtung zum
Wort ,Anverwandlung”, das ich liebe. Im Sinne von Martin Bubers For-
derung ,Werde am Du zum Ich” ist Anverwandlung die dufierste Mog-
lichkeit, die Welt zu iibersetzen. Man geht in diese ,,Welt” — seien es ein-
zelne Menschen oder Gruppen oder besondere menschliche Konstellati-
onen, seien es Lebewesen der Natur — so willig und total hinein, dass
man sich in jenem Anderen fast bis zur Identitdtsaufgabe integriert. Fast!
Denn wie Buber das Gegeniiber von Ich und Du nicht transzendierte, so
kann auch die Ubersetzung der Welt niemals von einer Dualitit absehen.
In der Anverwandlung geht jemand so tief in (zum Beispiel) einen ande-
ren Menschen ein, dass man dessen Fremde, sogar dessen Anderssein
nicht mehr empfindet. Vielleicht sind fiir eine knappe Zeit sogar die Un-
terschiede ausgeloscht. Es sind weiterhin zwei individuelle Menschen,
die miteinander verkehren, doch wurden sie in jeder Beziehung ,gleich-
wertig”. Alter, Familiengeschichte, Religion, Bildung, Muttersprache blei-
ben individuell verschieden, aber werden in der Kommunikation nicht
mitgedacht und mitempfunden. Sie sind keine Resonanzsaiten beim Spiel
auf der einen Saite der Kommunikation.

Ich habe nach einer englischen Ubersetzung von , Anverwandlung”
gesucht. Ausdriicke wie assimilation und adaptation wurden angeboten. So
wiirde auch Google iibersetzen. Dem Wort nachgespiirt, merken wir, wie
unzuldnglich diese Vokabeln das Original ausdriicken. Die spezifische
Aura des Wortes ldsst sich nicht einmal erahnen. Es fehlt seine Magie,
seine positive Ausstrahlung.

Anfang des vergangenen Jahres war ich zu Besuch in Dhaka, eingela-
den von einer kulturellen Organisation. Azad hiefs der Fahrer, der mich
vom Flughafen zum Hotel und von dort drei Tage lang zu verschiedenen
Orten der Stadt fuhr. Azad ist grofi, schlank, kraftig. Er tragt einen halb-
langen Vollbart. Obwohl noch jung, wirkt er ernst und wiirdig und geal-
tert. Wir unterhielten uns auf den Stadtfahrten. Er ist ein frommer Mann,
taglich besucht er die Moschee. Wenn er auf mich wartete, lag der Koran
auf seinen Knien. Seine Frau und ihre Kinder wohnen einen halben Tag
von der Hauptstadt entfernt im Dorf. Er zeigte mir Fotos von seiner Fa-

186



Die Welt tibersetzen: Ein Gesprach

milie. Eines, wie er sein Kind in einer Biitte badet. Diese frohliche Vater-
Sohn-Beziehung liefs sich beim Anblick des Fahrers schwer erahnen. Drei
Tage blieben wir in standigem Austausch, bis wir zum Schluss sehr fein
aufeinander eingestellt waren. Ich durfte Fragen stellen, sogar er wagte
Fragen tiber Deutschland, Religion, tiber menschliche Beziehungen. Ich
empfand es als eine Anverwandlung. Seine Offenheit und mein Wunsch,
in diese Offenheit hineinzugehen, seine nachdenkliche Empfanglichkeit fiir
neue Erfahrungen, meine Fahigkeit, die passenden Worte und den Ton zu
finden, die er aufnehmen konnte, wobei ich mich nicht verneinen musste,
wirkten zusammen und verbanden sich zu drei magischen Tagen.

Menschen — wie Rahul Peter Das —, die in zwei Kulturkreisen leben
und an beiden intensiv und integrativ partizipieren, brauchen die Gabe
der Anverwandlung, um diese grofie Gelegenheit des Miteinanderlebens
in zwei Kulturen ausschopfen zu konnen.

187






Ornithology and Poetry: Ideas and Fancies
Connected with Birds in Classical India

Klaus Karttunen

The ideas of ancient cultures about nature and animals tend to be a curi-
ous mixture of facts and observations on the one, and of legends and
beliefs on the other hand. This is true in classical India, too. Indians were,
of course, as good observers as any, although they never produced zoo-
logical works comparable to those of Aristotle and Pliny. But neverthe-
less, the Indian attempts to classify the animal world, as found in some
Jaina texts, Ayurveda and Puranas,' can well be put on the level of the
classification of Aristotle. The perusal of Susruta’s chapters on snake
poisoning or Varahamihira’s chapters on bird auguries — not to speak of
special works such as the Vasantardjasakuna — show a great amount of
detailed zoological knowledge, although we have often great difficulties
in identifying the less common names.”

The problem is that so much knowledge is lost. The great mess of the
Sanskrit names of various deer and antelopes — only few of which have
been reliably identified — depends on the fact that the texts were mostly
written by Brahmans, who were vegetarians and often town-dwellers
and as such usually had themselves only very vague ideas of the animals
involved.® The hunters certainly knew how to use the names correctly,
but they wrote no books.* This also means that even when we succeed in

E.g. BhagP 3, 29, 28ff. (according to the number of senses). For Ayurveda see
e.g. Zimmerman 1982, 224ff. (according to life-style), for Jaina texts Kohl 1954. I
leave out the Mrgapaksisastra as too little is known of this curious (and probably
late) text.

Susruta Kalpasthana, adhyayas 3-5 on snakes and snake-poisoning, Vardhamihira
BS 86 & 88 on birds. There are also other special works on bird auguries not
available to me. I plan to discuss Susruta on snakes on some future occasion.

A nice example is the account of a mixed herd in the Raghuvamsa 9, 55, a
myganam yitham including harint as female, krsnajina as male and enasava as
fawns — all belonging to different species.

The Syainikasastra seems to be the only exception.

Published in: Carmen Brandt & Hans Harder (eds): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Klaus Karttunen

defining the right meaning of a certain word we must be prepared to
accept that in a number of text passages this word does refer to some-
thing else.”

On the less exact side we have a number of poetic conventions, often
called dohadas, connected with various plants and animals. These are
often pure fantasy, but they soon became part of the usual, conventional
arsenal of poets and were repeated again and again so that probably
many started to believe in them. In this paper, it is my intention to con-
sider how some commonly known birds are usually represented in clas-
sical Indian literature. In a previous article (Karttunen 2000) I have dis-
cussed the display and pairing of birds in Sanskrit literature, including
such themes as the dance of peacocks, the conjugal fidelity of ducks, and
the sexual virility of sparrows and certain other birds. But there are also
many other fascinating ideas — both true and fancy — connected with
birds in classical Indian literature. I would like to discuss some of them to
show my appreciation of my long-time friend Rahul Peter Das.®

To start with, the hawk-cuckoo (cataka)” — which is quite different from
the ordinary Indian cuckoo or koel and non-parasitic in habits — is sup-
posed to accept no earthly water. Instead it drinks rain water directly
from the air and therefore waits eagerly for the coming of the rainy sea-
son. During the dry summer the hawk-cuckoos have much suffered of
thirst.® Shrieking, they fly eagerly to reach the approaching rain clouds,
not afraid of the accompanying thunder. This is one of the staple charac-
teristics of the beginning of the rainy season in poetry.

The case of salabha “cricket, grasshopper” and patarniga “moth”, discussed by me
in Karttunen 2003, is a good example.

The first version of this paper was read at the International Sanskrit Conference
in Kyoto in 2009, but Peter was not attending. That first version also included
geese, but this part is growing into a separate study which will be published
elsewhere. Beside Karttunen 2000, I have also discussed birds in chapter V.4 of
Karttunen 1997 and in Karttunen 2005 (cock-fight) and 2008 (falconry).

The name seems to cover the common hawk cuckoo (Cuculus varius, number
117 in Ali 1977), perhaps also the plaintive cuckoo (Cacomantis merulinus, ibid.:
122), the banded bay cuckoo (baybanded cuckoo; Cacomantis sonneratii, ibid.)
and the pied crested cuckoo (Clamator jacobinus, ibid.: 118). Also Dave 1985: 130
accepts cataka as the generic name of different hawk-cuckoos.

8 KSS 12, 6 (73), 98 (p. 197 Tawney 2).

190



Ideas and Fancies Connected with Birds in Classical India

The motif’ is often met in poetry. Kalidasa was fond of it: in the Mala-
vikagnimitra (2, 10+) the silly cataka wants a drink even when it is thun-
dering in a rainless sky. In the Sakuntala (3, 33), with its throat dried by
thirst the bird begs for water — and immediately a cloud is born and gives
rain to its beak; (7, 7) cloud cuckoos swarm in midair in the region of
clouds. In the Vikramorvast (2, 3+), we meet the vrata of the cataka, longing
for heavenly nectar. Further, in the Kumarasambhava (6, 27), the cloud is
solicited for a show by the cataka birds oppressed by thirst. In the
Raghuvamsa (5, 17), when the autumn cloud has poured out its reserve of
water, even the cataka bird stops respecting it; (17, 15) after his corona-
tion, the young king “[...] praised by bards looked like a swelling cloud
acclaimed by cataka birds”; (17, 60) a king must collect a treasure to have
people seeking for his protection: even the citaka birds do not welcome
the cloud unless it is laden with water. In the Meghadiita (9), the cataka,
seeing a raincloud, cries sweetly, longing for water; (110) without saying
a word (i.e. without thundering) the cloud gives water to begging catakas.

Many further examples can be added from other poets. In Bha-
vabhati’s Malatimadhava (9, 25), when addressing a cloud, Madhava
wishes “... that the catakas frequent him, delighting in his bounty”; (9, 42)
“the east wind whirls the water-swollen clouds, delighting the catakas
and making the peacocks cry in yearning”. Bhartrhari addresses the cata-
kas as follows (Niti 50-51):

O magnanimous cloud, who does not know that you alone are the sup-
porter of the citakas? Why do you then wait for our plaintive appeal? Oh
friend ciataka, listen with an attentive mind for a moment: there are many
clouds in the sky, but they are not all of them such (as you need); some of
them moisten the earth with showers, others roar for nothing; do not utter
a piteous cry before everyone that you happen to see.

And (Niti 97):

Although the cloud, the gratifier of the desires of all beings, showers daily,
only two or three drops of water fall into the mouth of the cataka.

Verse 98 is also a nice example:

° Cf. Rau 1986: 195. Hensgen 1958: 141 quotes S. P. Pandit for an attempt to give
a rational explanation for the origin of this belief.

191



Klaus Karttunen

If the owl cannot see by day, why blame is due to the sun? Showers of rain
do not fall into the mouth of the ctaka, but why blame the cloud for that?
It is the power of fate.

Bana’s Harsacarita has the following passages: (2, p- 29 Kane [52 Cowell &
Thomas]) “The royal elephant was surrounded by the troops of cataka
birds uttering their loud notes in the sky as they were excited by the deep
sound issuing from his throat (which resembled thunder)”. According to
4, p. 60 (108) in Sravana (July—August), “... the cataka’s heart expands”,
but in 3, p. 38 (70) in the beginning of autumn the clouds are thinned and
the cataka bird is distressed. Further, in 4, p. 66 (119), “like thirsty catakas,
low-born persons cannot be held fast (held on the earth)”. I could quote
further examples, but perhaps this is enough.'

A different idea is found in Bhoja’s Syrigaramarijart (Warder 1992: 169)
in a description of the Vindhya forest “[...] with catakas drinking the
spray from waterfalls”.

There is also a special poem on this bird, the anonymous Catakastaka,
one of the first among the smaller Sanskrit poems that became available
to Western readers through Heinrich Ewald’s edition in 1842. Several
Subhasita collections have a special section devoted to the cataka." In art,
rain-drinking catakas are depicted on an Indian style painted ceiling in
Kucha, Central Asia (Coomaraswamy 1927: 150).

A related motif is connected with the red-eyed chukor partridge (cako-
ra)."* This bird is said to be equally fastidious, feeding only on moon-

10Gee further Ghatakarpara 9f.; Bana: Kadambari p. 251 (NSP); Dandin: DKC
Piirvap. 2, p. 28; Subandhu Vd p. 281 & 287 (Hall); KSS 17, 6 (119), 192 (p. 559 T
2) & 18,4 (123), 335 (p. 610 T 2).

" Sarngadharapaddhati section 47 cataka, stanzas 852-866; Vallabhadeva’s Sub-
hasitavali section 15 mayiira and cataka, stanzas 674-688. In Hindji, the bird is
known as papihd (sometimes mistakenly translated as sparrow hawk), and the
motif of drinking raindrops is often mentioned in poetry. See e.g. Ghananand
B. 18, 23, 69, 73, 85; Mira Bai B. 11, 48, 51; Namdev 136 (C & L 222).

12 The bird now called chukor or chukar (Alectoris chukar) is only found in the
Himalayan area and is not even included in Ali 1977. Earlier it was classified as
a subspecies of the Greek partridge (Perdix rufa, now Alectoris graeca). On it see
Grimmett, Inskipp & Inskipp 1998: 347. Although Dave 1985: 282 accepts cakora
as chukor, I suspect that the name was also used of some other related species,
perhaps a francolin.

192



Ideas and Fancies Connected with Birds in Classical India

beams. The poetic imagination did not care about the fact that the bird is
not nocturnal in habits. Examples abound. Rajasekhara’s Karpiiramafijari
1, 1: “May the connoisseurs of poetry let all styles melt on their tongue, as
do cakora birds with the moon-beams”. Subandhu Vd 215 (Hall): “Gently
came the evening breeze [...] with its coming greeted by amorous cakoras
sluggish from copious draughts of moonbeams”. In Somadeva’s KSS 5, 3
(26), 246 (p. 231 Tawney 1) the lost husband appearing at the moment of
need was like moon is to the partridges. In the Vetalapaficavimsati in the
KSS 12, 9 (76 = Vetala 2), 11 (P. 243 T 2), three young men always had
their eyes fixed on the moon of the beautiful girl’s face, as if they had
taken upon themselves a vow to imitate the partridge. The examples also
show erotic ideas attached to the imagined habit.

Another, and more acceptable characteristic of chukor often men-
tioned in poetry are its red eyes, often compared to human eyes. Thus in
Bhasa’s Balacarita 4, 1, the cowherd maidens have the eyes of young cako-
ras drunk with joy. In Bana’s Harsacarita 5, p. 74 (133 C & Th), we find the
fixed pupils of Harsa’s partridge eyes (cakoreksana), and in 8, p. 137 (251),
the eyes of Tara were as beautiful as those of the timid partridge (cako-
ralocana). In Bana’s Kadambari p. 343 (NSP), we read: “The sun setting, the
sky was tinged with red, glowing like the pupils of a cakora”. Subandhu’s
Vasavadatta p. 189 (Hall) mentions the red eyes of female cakoras. In
Saumilla’s Padataditaka 111, the intoxicated girl had the eyes of a cakora.
In Sankara’s Saradatilakabhana 129, the man is looking at women with
eyes similar to those of intoxicated cakora birds; and later on (142) the fair
Gurjara woman has eyes similar to those of a cakora bird.

Cakora with its red eyes was also one of the animals traditionally con-
sidered to indicate the presence of poison. Thus the KAS 1, 20, 8 knows
that “in the proximity of poison [...] the eyes of the cakora-partridge be-
come discoloured” (cf. Susruta, Kalpa 1, 30-33; Karttunen 2001). In Bana’s
Harsacarita 6, p. 94 (170): “My eye grows disordered, like the partridge’s
at poison (visa iva cakorasya)”.

There are some further passages on cakora in my collection. In Bha-
vabhuiti’'s Malatimadhava 9, 30, we meet a love-theme: in the mountain
forest [...] lost in a rapture, the partridge (cakora) attends soft-eyed upon
his beloved (and does not hear Madhava’s words). In Bana’s Harsacarita
3, p. 42 (80 C & Th), “in the happy country [...] partridges tear the aruka
plants to pieces with their beaks (cakoracaficujarjaritarukair)”; and 8, p. 127
(234): “In the Vindhya forest [...] the beaks of the cakora birds were busy
in feeding their mates”. We see that Bana also allows his cakoras more
natural food than moon-beams.

193



Klaus Karttunen

Partridges were also kept in cage: in Bana (HC 7, p. 117 K, 215 C & Th)
among the royal presents, there were partridges in cages of coral (pravila-
pafijaragatams ca cakoran). In Subandhu’s Visavadatta p. 232 (Hall), a serv-
ing maid of the palace is asked to give a sprig of pepper to the pair of
cakoras.”

The koel or Indian cuckoo (kokila)'* with its sweet voice was the symbol
of spring and love, a messenger of the love-god."” It was rightly noted
that only the male cuckoo is singing, but his voice was also the standard
comparison for a lovely female voice."® Often the koel is described as
being intoxicated by spring."” It has special love for mango buds and
flowers." It was rarely left out from the descriptions of spring (see e.g. in
the Rtusamhara section on spring). It also did not escape notice that the
symbol of love had parasitic habits and did not take care of the offspring
of love. This is shown by the number of its names indicating “nourished
by others” (parabhrta, also anyapusta, anyabhrta, anyavipa, parapusta) or just
“nursed by crows” (kakapusta, -puccha, dhvanksapusta). In poetry, this was

'3 The moon-loving cakor is also common image in Classical Hindi riti poems, see
e.g. Ghananand B. 7, 24, 25, 69, 92, 94 and 100.

" The koel (Eudynamus scolopacea Linn., Ali 1977: n. 115, Dave 1985: 127ff.) is
common everywhere in South Asia. It should perhaps not be called the Indian
cuckoo as this name is used for another species of parasitic cuckoos, the short-
winged Cuculus micropterus (Ali 1977: n.117).

15 E.g. Kalidasa in Vikramorvast 4, 12; 4, 25 (tvam kamino madanadiitam udaharanti);
4, 56; KS 4, 16; 6, 2; Raghuvamsa 9, 34; Rtusamhara 6, 20-22.24£.27f.; Ratnavali 1,
16+; Kadambari p. 305. Kama’s messenger in Vikramorvasi 4, 25 and KS 4, 16,
Dandin DKC Pirvap. 5, p. 42 (kalakantha, also 44, kokila in p. 43 & 51), further 7,
p- 177 (kalandajakantha), KSS 16, 1 (111), 6 (p. 479 T 2). When its voice is heard at
the onset of winter, it is inauspicious (VM:BS 46, 69 and Matsyapurana 237, 5).

' E.g. Mbh 3, 112, 7, HC 4, p. 57 (103), Bhagavadajjukiya 18+, Saradatilaka 126, KSS
12,2 (69), 7 (pik, p. 137 T 2) & 12, 34 (101), 279 (p. 380) & 17, 6 (119), 155 (piki, p.
557); VM:BS 48, 14 & 70, 7 & 105, 11. Male voice e.g. in AgniP 225, 29, the Bud-
dha’s voice in Mahavastu 1, p. 152 & 2, 306 & 3, 343. Note female koel singing in
the KS 1, 45 (but male in 4, 14 & 16).

7E.g. KAS 2, 26, 5 (mattakokila among protected birds); Malavikagnimitra 3, 4;
Raghuvamsa 9, 47; Kadambari p. 42.

'8 Kalidasa in KS 3, 32 & 4, 14 & 6, 2, Malavikagnimitra 4, 2 and Sakuntala 6, 2+;
Bhavabhuti, Malatimadhava 3, 3+; Rajasekhara, Viddhasalabhaiijika 2, 0 & 3, 0;
Kadambari p. 278; Subandhu Vd p. 131, 263 & 265 (Hall).

194



Ideas and Fancies Connected with Birds in Classical India

often presented as an example of female deviousness.” Ali (1977: 58)
confirms that the koel really prefers the crow’s nest and claims that as
many as thirteen cuckoo chicks have been found in a single crow’s nest.”

In the Ramayana 1, 63, 5, Indra took a cuckoo’s form to stand by
Rambha in her attempt to seduce Visvamitra, to captivate the sage’s heart
with his voice.?! In the KAS 1, 20, 8, the cuckoo is listed among the poi-
son-indicating birds (also Susruta Kalpa 1, 31, cf. Karttunen 2000).

In Enthoven (1924, 219f.), we find a cult of koel. In the Bombay Presi-
dency, “the cuckoo or kokil is believed to be an incarnation of the god-
dess Parvati. The bird is specially worshipped by high-caste Hindu
women for the period of one month on the occasion of a special festival of
the cuckoos, or Kokilavrata, which is held in the month of Ashadh (June-
July) at intervals of twenty years.” In the Tibetan Bon religion, the cuck-
00, “the turquoise bird”, is the holy bird, the king of the birds, who in-
spires the shaman — and therefore it is also honoured in Lamaism (Conze
1996, Bya-chos 50).

The much exaggerated ability of parrots (Suka, cimi) and mainas (the
grackle, sarika)® to imitate human voice was a popular poetic devise.
They were presented as repeating even long discussions or reciting liter-
ary texts, including complete Vedic hymns and Buddhist siitras. In the
Ratnavali (act 2) a maina is eavesdropping the conversation between
Sagarika and her girlfriend and then prattles it all to the ears of the king
and the vidiisaka. We are also told in general (ibid. 2, 6) that babies, par-
rots, and mainas are liable to give away girls’ secrets. In another text, a
parrot repeats the nightly talk of the young couple to the parents of the

19 Eg. Sakuntala 5,22 and Kunalajataka (Jataka 536).

2 For crows as koel’s usual victims cf. Bana: HC 6, p- 100 (182). But in the KSS 4, 1
(21), 80 (p. 169 T 1) the female crow leaves her mate and marries the koel (rmuk-
tvd balibhujam kaki kokile ramate katham), that is, above her own rank.

*! kokilo hrdayagrahi madhave ruciradrume / aham kandarpasahitah sthasyami tava
parsvatah.

2 There is quite a number of different species of parrots found in India, e.g. the
Alexandrine or large Indian parakeet (Psittacula eupatria), Ali no. 113. See fur-
ther Dave 1985: 141ff. The sarika is the hill maina (myna) or grackle (Gracula re-
ligiosa), Ali no. 175, not to be confused with the common village mainas (genus
Acridotheres). Dave 1985: 81ff.

195



Klaus Karttunen

man. To silence it, the embarrassed wife sticks a small ruby from her ear-
ornament into its beak under the pretext of a pomegranate seed.”

In a Buddhist monastery, the birds are reciting the Abhidharmakosa of
Vasubandhu.* In the Brahman settlement, parrots and mainas repeated
the teachings of the Brahmans (HC 2, p. 21 K [36 C & Th]). They sing
songs of the Samaveda in Harsa’s Nagananda 1, 11 and a Vedic hymn in the
courtesan’s house in the Mrcchakatika 4, 27+. In the house of a learned
Brahman, the well-versed parrots and mainas were chiding the Veda
students in their cages (Kadambari p. 5). Around the dsrama, the garrulous
parrots repeat the prayer of oblation which they hear incessantly and
thus have learned, while a maina recites the Subrahmanya (Kadambari p.
81). In the Sarnkaradigvijaya literature, Sankara is capable of identifying
Mandana Misra’s house as the one where the parrots are debating the
theories of svatah and paratah.”

The maina was taken as female and therefore not suitable to religious
learning. Instead, it was accused of constant prattling.” During the wed-
ding night of Nala and Damayanti, a learned maina on an ivory perch
recited the Kamasastra and watched their love-making (Naisadhiya 18, 15).
Nevertheless, in a Buddhist hermitage the mainas have learnt to recite
Vinaya rules (HC &, p. 128 above).

Not only girls were afraid of garrulous talking birds. According to
KAS 1, 15, 3f., they must not be present at secret conferences, because
they may betray what was said. Bana in HC 6, p. 105 K (192 C & Th)
gives examples: in Sravasti faded the glory of Srutavarman, whose secret
a parrot heard, while in Padmavati, there was the fall of Nagasena, the
heir to the Naga house, whose policy was published by a sarika bird. But
the bird was only imitating, without thought of what was right or wrong
to say (Kadambari p. 560), and two parrots living at different houses
learned different ways of talking.”” Some authors let intelligent parrots to

» Amaru 15 Devadhar = Deva 16, cf. Subandhu Vd p. 51. This is also quoted by
Vidyakara 621 together with other similar verses (616, 622 and 631).

* Bana, HC 8, p. 128 K (236 C & Th) sukair api $akyasasanakusalail kosam samu-
padisadbhih. Much later, in *Soddhala’s Udayasundari(campii) ch. 2 (Warder 1992,
208ff.) a parrot with a crest (Sikha, thus very unusual) recited Buddhist verses.

» E-mail by V. Sundaresan in the Indology List 1.2.2000.

* E.g. Karpiiramaiijar 1, 18+. In the Mrcchakatika 4, 27+, we meet both a parrot
reciting a Vedic hymn and a maina chattering like a house-maid.

Y Paficatantra of Parnabhadra: 1, 31, cf. Jataka 503; similarly, in *Amradeva’s
commentary on Nemicandra’s Akhyanakamanikosa story no. 64 (Warder 2004:

196



Ideas and Fancies Connected with Birds in Classical India

act as go-between or messengers®, and in the Mahaummagajataka (546), a
parrot is sent as a spy to the enemy court. In a narrative, the talking birds
were assisting robbers (Paficatantra of Plrnabhadra 1, 32).

When the exaggeration of the birds’ ability to repeat and imitate be-
came a literary commonplace it was exaggerated further. The parrot
VaiSampayana knows the meaning of all the §astras, is expert in the prac-
tice of royal policy, skilled in tales, history, and Puranas, and acquainted
with songs and with musical intervals. He recites and himself composes
graceful and incomparable modern romances, love-stories, plays and
poems, and the like; he is versed in witticism, and is an unrivalled disci-
ple of the vina, flute and drum. He is skilled in displaying the different
movements of dancing, dexterous in painting, very bold in play, ready in
resources to calm a maiden angered in a lovers’ quarrel, and familiar
with the characteristics of elephants, horses, men, and women. He is the
gem of the whole earth (Kadambari p. 25f., cf. KSS 10, 3 [59], 22ff. [p. 18-
21]). Occasionally, the parrot’s intelligence was explained making it a
wise man or Gandharva under curse.”

Talking birds were much favoured by the royalty (Paficatantra of
Parnabhadra 1, 33). They were kept in gold-painted bamboo cages and
even in golden cages.” Teaching them talk was one of the urban arts
(kald).” In a devotional Hindi poem a prostitute was busy teaching her
parrot to say “Ram”, when Yama’s messenger came. As both said the
name of god, he could not take them with him. Instead, Visnu took them
to heaven (Mira Bai in Bahadur p. 38, note 20).

The bright green colour of many parrots was standard domain in po-
etic colour comparisons, e.g. for silken garments, for a bodice and for the

143), two parrots were twins, but were caught by different persons and trained
to speak differently by their captors, an ascetic and a Bhilla.

% *Yagahpala: Mohardjaparajaya act 2 (Warder 2004: 228f.); Mahavastu 1, p. 263 & 271.

¥ *Ramacandra, Satyahariscandra act 3 (Warder 2004: 178) & *Mallikamakaranda act
4 (ibid.: 190); *Somesvara, Ullagharaghava 4, beginning (ibid.: 641): a Gandharva
prince; *Padmagupta, Navasahasankacarita 10, 46 (Warder 1992: 6): a Naga
prince; *Soddhala, Udayasundari(campii) ch. 4 (ibid.: 211): a gambler. Cf. also
Kadambari p. 28.

% Bamboo (vetra) in Bana, HC 7, p- 117 (214f.), golden in Kadambari p. 21,
Subandhu Vd p. 234, *Padmagupta: Navasahasankacarita 8, 74 (Warder 1992: 5£.).

31 The Sukasarikapralapanam of Kamasiitra 1, 3, cf. Saumilla, Padataditaka 35+ and
Bana, Kadambari p. 357.

197



Klaus Karttunen

bars of the bird cage.” Often the comparison was specified as resembling
the parrot’s belly, wing or tail feathers. In the Veda, the parrot (Suka) also
represents the yellow or reddish colour.” This could also apply to the
parrot-coloured horses, although many have explained them to be green
(Mbh 2, 47,17, Agnipurana 289, 8). Parrot’s beaks were red as tiger’s claws
reddened with the blood of slain deer, but the parrot’s nose was also an
ugly comparison (harlot’s mother in *Bhoja’s Sraigaramafijari in Warder
1992: 158). A lotus leaf is as smooth as a parrot’s belly (Sakuntala 3, 18+).

Together with cuckoos and bees, wild parrots belong to garden in
spring.” They eat fruits and seed. A good mango fruit is without worm-
holes or parrot bites (Mbh 2, 16, 28). A mango, often hailing from a magic
tree, dropped by a parrot was a repeated motif.* In the Mrcchakatika 4,
27+, the parrot in cage was fed on curds and rice. In autumn, flocks of
wandering parrots were seen in rice fields (Subandhu Vd: p. 286). In
Buddhist legends, they collect and bring rice to Asoka (Dipavamsa 6, 11 &
160; 17, 86; also in Mahavamsa 5, 29). The fruits and seeds dropped from
the beaks of parrots are often mentioned (e.g. BhagP 1, 1, 3). Parrot and
maina were also included among the poison-detectors (KAS 2, 30, 4,
Suséruta Kalpa 1f.). At his coronation, the young king ordered even the
cage birds to be set free (Raghuvamsa 17, 20). Both were counted among
forbidden food.”

An often mentioned poetic convention was also the supposed mar-
riage of the two birds, the (male) parrot and the (female) maina.* In nar-

32 Gilken garments in Karpiiramarijari 2, 14 (compared to tail feathers), Kadambari p.
175, Bharatanityasastra 23, 59 (tail); bodice Vikramorvast 4, 17 (belly); bars of cage
Kadambari p. 21.

¥ See e.g. RV 1,50, 12 and AV 1, 22, 4 (jaundice); VS 24, 2 sukababhru “reddish like
a parrot”. In MS & TS, the bird is called yellow and having human voice
(purusavac).

** Kadambari p. 51. In Vidyakara 149, the colour of the rising sun is compared to a
parrot’s beak. In the Rtusamhara 6, 20, the comparison is to kimsuka trees (with
the pun kim-suka).

% Dandin: DKC Parovap. 5, p. 42 & 51.

% *Somaprabha: Sumainahacariya in Warder 2004: 251 & 255; Jataka 281;
*Malayasumdari after 937 (Warder 2004: 62).

7 Parrot in GautDh 17, 34, both in VasDh 14, 48 and ManuDh 5, 12. Penance for
killing a parrot in VisnuDh 50, 38 and ManuDh 11, 135. The killing of both was
also forbidden by Asoka (PE 5).

38 Kadambari p- 373f.; Subandhu Vd p. 108f.; *Kavivallabha: Abhiramacitralekha 1,

198



Ideas and Fancies Connected with Birds in Classical India

rative literature, this is often connected with the popular motif of the
birds trying to control an adulterous wife.” Without doubt the two talk-
ing birds were often kept in the same cage, but of course nothing came
out of it.* A supposed love relation between different species of animals
has been a rather common motif in folklore and literature of many peo-
ples. The Romans firmly believed that such relations also brought off-
spring, many of which were (afterwards) reported as auguring disasters
such as the outbreak of war or the death of emperor. In India, according
to Varahamihira, animals mating with animals of another species (BS 86,
66 parayonisu gacchanto maithunam) is considered as a particularly dark
omen (with the useful exception of horses and asses producing mules
and hinnies — anyatra vesarotpatter).

Pigeons and doves (kapota, paravata, harita)*' were described in classical
texts as wild, half-domesticated and fully domesticated. They were thus
seen in the forest,” living in garden houses,” sleeping on the turrets and
roofs of houses,* building their nests in the palace® and kept in cage.* In

11 (Warder 2004: 906f.); KSS 12, 10 (77 = Vetala 3, p. 245ff. T 2); 5ukasaptuti,
frame-story.

¥ There is a number of different versions, from Jatakas (145, 198) to §ukasaptati.

* The author of the Mahaummagajataka (Jataka 546), p. 421 F knew that in reality a
parrot weds a parrot and a maina a maina (suvo va suvim kameyya salikia pana
salikam / suvassa salikaya ca sambhavo hoti kidiso). However, this was said by a
maina courted by an enemy parrot. Occasionally we also find stories of the mu-
tual devotion of the couples of wild parrots, e.g. KSS 12, 5 (72), 2371f. (p. 182f. T
2). See also Bloomfield 1914: 352f.

*' A number of different species are found in India, e.g. the blue rock pigeon
(Columba livida), the common green pigeon (Treron phoenicoptera), the emerald
dove (Chalcophaps indica), the spotted dove (Streptopelia chinensis), the red turtle
dove (Streptopelia tranquebarica), the ring dove (Streptopelia decaocto), and the lit-
tle brown dove (Streptopelia senegalensis) Ali nos. 105-112. See also Dave 1985:
250ff. and Hensgen 1958: 138.

2 E.g. Malatimadhava 9, 7; Uttararamacarita 2, 9; Raghuvamsa 4, 46.

4 Mrcchakatika 5, 11+; Karpiramafijari 3, 27.

* Vikramorvasi 3, 2, Meghadiita 38; Subandhu Vd 217 (Hall); Saumilla’s
Padataditaka 97; Buddhacarita 8, 37.

% Pratimanataka 3, 0, Subandhu Vd p- 217, further Dandin: DKC 2, p. 94; but ac-
cording to VM:BS 46, 68 when a pigeon or an owl enters the king’s palace, dan-
ger is to be apprehended. For the pigeon as sinister omen see also AV 6, 29,
SankhGS 5, 5, 1f. and AgniP 263, 28 (a pigeon entering a house).

199



Klaus Karttunen

the Kapotajataka (42), a pigeon is living in the kitchen. Their homing instinct
was mentioned.” Colonies of doves inhabit the deserted asrama (Kadambari
p. 44) and a ruined village (Vidyakara 1175). Their meat is tasty and listed as
allowed food in some Dharmasiitras.”® Accordingly, we often meet fowlers
hunting pigeons.”” For domestic pigeons, the most dangerous enemy was
the cat, while the wild were afraid of falcons and hawks.*™

In the famous legend, king Sibi sheltered the dove pursued by a hawk
as its lawful prey offering his own flesh instead.” In another legend a
pigeon sacrifices itself to offer food for a guest.”” The courtship of pigeons
is easily observed — daily, claims Bhartrhari (Vairagya add. 35 Kale) — and
many authors ascribed them a happy conjugal life.”® Their cooing is often
mentioned, especially in the summertime (HC 2, p. 22 [37]).

Pigeons as messengers are mentioned as early as the Rigveda and pi-
geons carrying letters are found in the KAS.>* There were also arranged
pigeon races (forbidden by King Kumarapala®™). Richard Hawkins (Foster
1921: 104) listing Jahangir’s possessions claims that: “of pidgeons for
sport of flying there be ten thousand.”

* Malavikagnimitra 4, 17+, Viddhasalabhafijika 3, 27+, Mycchakatika 4, 27+. For a
special wooden pigeon house see AgniP 363, 10 (the masculine (!) kapotapalika
and neuter vitankam).

47 Mrcchakatika 1, 8+; Manasollasa 4, 11 (verses 4, 1277-1297) is a special chapter on
pigeon breeding for this purpose.

* BauDh 1, 12, 7 kapota, but in VasDh 14, 48 paravata dove and pandukapota are
forbidden, paravata again in 23, 30. Asoka in PE 5 forbade the killing of white
pigeons (setakapote) and domestic pigeons (gamakapote). Caraka, Siitra 27, 72 on
the uses of kapota meat.

¥ Mbh 12, 141ff., Paficatantra (Parnabhadra) 2, frame-story = Hitopadesa 1, frame-
story, also in KSS 10, 5 (61), 58ff. (p. 48f. T 2), BhagP 11, 7, 62ff.

% Cat in Malavikagnimitra 4, 1+ & 17+: *Balacandra: Karunayudha in Warder 2004,
656f.; hawk in Mbh 3, 130f.; Hitopadesa 4, verse 51, p. 94 Kale; in falconry in
Syainikasastra 4, 16.

51 Mbh 3, 130f., then often, e.g. KSS 1,7, 88ff. (p. 45f. T 1). There is also a Buddhist
version in Xuanzang 3 in Beal 1884 (1981), 125.

> Mbh 12, 141ff., again in the Paficatantra (Parnabhadra) 3, 8.

> Mbh 12, 141ff., Mrcchakatika 4, 27+, BhagP 11, 7, 53ff.

> RV 10, 165, 1-5 from Nirrti, also AV 6, 29, 2 and much later BhagP 1, 14, 14; KAS
2,34,11and 13,1, 2.

% *Somaprabha: Kumarapalapratibodha. Ed. Jinavijaya Muni, Baroda 1920, p. 40f.,
quoted by Chand 1982: 23.

200



Ideas and Fancies Connected with Birds in Classical India

KAS also advises a curious besieging tactics (13, 4, 14). During a siege, fire-
mixture can be tied to the tails of hawks, crows, pheasants (naptr, Dave’s
nightjar), kites (bhasa), parrots, mynahs, owls and pigeons nesting in enemy
fort and thus put fire on the town. My late teacher Pentti Aalto (in lecture,
1973) showed that this is a widely distributed literary motif, ranging from
the Bible (Judges 15, 4f. with foxes instead of birds) to Russian, Armenian
and Mongol chronicles and to West European and Scandinavian legends. It
is, however, rather difficult to do and perhaps never actually used.

Pigeons are variegated in colour (KS 4, 27) and used in many com-
parisons. They have the grey colour of sacrificial smoke (Ram 2, 111, 6 and
4, 13, 22). They were a favourite of Bana. The afterglow of the sun was
flecked like a pigeon’s throat (HC 4, p. [126] kapotakanthakarbure). Sun’s
steeds are bright as haritala pigeons (Kadambar p. 314). Fine betel nuts were
green as young harita doves (HC 7, p. 116 [214]) as was also an emerald
seat (Kadambari p. 382). The sky was gray as an old pigeon’s wing (Kadam-
bari p. 135) and the earth at sunset was tawny as a pigeon’s eye (Kadambari
p. 343, but cf. Padataditaka 97). The neck of a pigeon was used for dark blue
colour (Uttararamacarita 6, 25 the bodies of young princes).

Crows (kika, vayasa)™ are detested as carrion-eaters and as the birds of ill
omen, but they also receive the bali offerings left by the pious in the for-
est. The poor crow was often unfavourably compared with other birds,
e.g. Garuda, peacock and goose™. Its harsh voice was compared to that of
the cuckoo (Mbh 1, 2, 236). They rear the offspring of cuckoos in their
nests (above). To call someone “a crow” was an insult (Bhasa’s Diitavakya
38, HC 3, p. 52 [95]). The voice of bow frightens crows into flight (Urub-
hanga 54). Their propensity to steal gold and other shining objects was
duly noted.”® In the Kaliyuga trees will be full of crows and therefore
yield few flowers and fruits (Mbh 3, 186, 37). But in the (admittedly very

% There are no ravens in most parts of India, although some translators seem to
prefer “raven” instead of “crow”. Of crows there are two common species, the
almost wholly black (but much smaller and slenderer than raven) jungle crow
(Corvus macrorhynchus, Ali 181) and the black and grey village crow (house
crow, Corvus splendens, Ali 182), resembling the more robust European crow.
See also Dave 1985: 1ff.

*7 Garuda in Ram 3, 45, 42 yad antaram vayasavainateyayor; Dandin DKC 2, p. 100
(Saungeya); peacock in Mbh 2, 55, 9 & 5, 37, 19; goose in Mbh 8, 28; Hala 710;
Bana HC 3, p. 52 (95); *Amaracandra, Balabharata 37, 32 (Warder 2004: 571).

% Vidyakara 732; Hitopadesa 2, story 7.

201



Klaus Karttunen

late) Skandapurana (3, 3, 15, 13) crows, approaching the Manasa lake,
themselves change into geese.

Common macabre scenes — the descriptions of battle-fields and burn-
ing places of corpses (§masina) — rarely omit crows among the carrion
eaters.” They also harass wounded animals.” They eat the bali offering
(therefore called balibhuj) and even grow fat with them,® but their touch
is unclean and makes food inedible.”* But they cannot pollute a holy river
by their touch (Padmaprabhrtaka 23+). Unrighteous rulers have grown fat
like crows (BhagP 1, 18, 33 pronam balibhujam iva). Of course, crow’s flesh
was forbidden as food® and one has to avoid unintentional swallowing
of its droppings.” Together with jackals, crows were among the most
usual sinister auguries, but in some cases also good portents.” The killing
of crows was forbidden.*

The war of the crows and the owls (ulitka)”” is an important theme in
narrative literature. Its origins are found in a Buddhist Jataka,*® where the

% In battle-field: AV 11, 9, 9; Mbh 3, 255, 31 & 5, 179, 4; Venisamhara 6, 34+; Mbh 8,
28; *Amaracandra, Balabharata 39, 81 (Warder 2004: 576). Cremation ground in
KSS 3, 4 (18), 147 (p. 132 T 1); Candakausika 4, 9. Execution ground in Mrcchakatika
10, 3. In AgniP 371, 28 and Jatakamala 29, verse 44 crows eat sinners in the hell.

% A cow in *Sridharadasa: Saduktikarnamrta 2015 (Warder 2004: 956f.); a cock in
*Jalhana: Siktimuktavali p. 73 (ed., Warder 2004, 966 = Sérr‘lgP 908, by Bheri-
bhankara).

' VasDh 11, 9; Mbh 1, 146, 18; Mbh 8, 28; KAS 13, 1, 16; Candakausika 4, 12;
Padataditaka 31+; AgniP 264, 24f. Also offerings to Yaksas (Subandhu Vd p. 74)
and to Goddess (Candakausika 4, 12). In Meghadiita 23, grhabalibhuj is explained
by Vallabha as kaka. Cf. Hensgen 1958: 137f.

62 GautDh 17, 10; ManuDh 11, 160; AgniP 173, 33.

% GautDh 17, 29, VasDh 14, 48, ManuDh 5, 14, YajiDh 1, 174.

 ManuDh 11, 155; AgniP 168, 14f.& 173, 33. In AgniP 133, 15 the excrements of
owls and crows were used in a Bhairava ritual.

% Sinister e.g. AV 7, 64; SankhGS 5, 5, 4; Ram 4, 1, 24f.; Mbh 2, 71, 26 & 3, 176, 44
& 3,188, 81 & 4, 41, 21 & 5,47, 98 & 5, 141, 18; KAS 13, 1, 9; Bhasa, Paficaratra 2,
0; Mrcchakatika 9, 10f.; HC 5, p. 75 (134) & 82 (148); Sﬁrﬂgadhampaddhati section
83, 2656-2674; AgniP 232, 1-13; Gargasamhitd angas 19 & 42; Minardja, Ya-
vanajataka 68; VM:BS 95; *Sardilakarnavadana p- 175-180; Vasantarajasakuna 12,
53-65 (Kakalaprakarana); and 12, 66-68 (Kakandasamjiiaprakarana); Manasolldsa 2,
13, 833-846; *Sivatattvaratnikara ch. 5, 8. Positive omen e.g. in Subandhu Vd p.
148 and Padmaprabhrtaka 29, also Mira Bai in Bahadur 77f.

% BaudhDh 1, 19, 6, ManuDh 11, 132 and ViDh 50, 32.

%7 Several common species in India, e.g. the barn or screech owl (Tyto alba), the

202



Ideas and Fancies Connected with Birds in Classical India

clever crow points out to other birds that the dark and cruel appearance
of the owl makes it unsuitable to become elected the king of birds. This
was supposedly the original cause of the war, in fact based on the natural
behaviour of crows towards owls, then fully developed in the frame-
story of the third book of the Paficatantra (also Kalila wa Dimna chapter 8).
Narayana (Hitopadesa, also book 3) turned it into a less likely war be-
tween land birds and water birds, but a crow is used as spy. At daytime
crows attack an owl, but in the night a crow may become the prey of an
owl (Mbh 10, 1, 35ff.; KAS 9,1, 30). Further, in Subandhu (Vd p. 176), the
darkness spread, increasing the outcry of the owls and dulling the glory
of the crows (cf. also Vidyakara 871). According to the Bharatanatyasistra
32, 346 at the close of night the terrible owl, which had a fearful hooting,
has behind it (a group of) chasing crows and it is hastily searching after
its own hollow (of the tree).” A curious comparison is used in the
Padmaprabhrtaka 16+: for a Paninian the followers of the Katantra are like
crows strong due to their union — and thus starts the traditional fight
between the crows and the owls.

The crow is the symbol of blackness.” Afternoon sunshine is crimson
like a young crow’s beak (balavayasasyarune HC 2, p. 25 [43]). As the crow
represented the black colour, a white crow was a symbol of rarity.”! An-
other impossibility: Mt. Meru is not shaken by the wind of a crow’s
wings flapping (Balacarita 2, 6). A third are the crow’s teeth (Saradatilaka-
bhana 61+). Among the paradoxes listed in Jalhana™ is a crow placed in a
golden cage and an owl in a lotus pool.

Next I would like to consider the woodpecker (variously called
darvaghata, kasthakiita and Satapatra).” In literature, woodpeckers are usu-

brown fish owl (Bubo zeylonensis) and the Indian great horned owl (Bubo bubo
ssp.), Ali’s nos 125-127.

68 Jataka 270; then also in the Paricatantra of Parnabhadra 3, 1 and KSS 10, 6 (62),
5ff. (p. 64ff. T 2).

8 Cf. Jataka 226.

7 Vidyakara 875; Mattavilasa 14+.

7L Mbh 1, 43, 10; Mrcchakatika 9, 41.

72 *Sqktimuktavali p. 407, 45 quoted by Warder 2004: 961.

7 Several species in India, the most common perhaps the golden-backed wood-
pecker (Dinopium benghalense), Ali no. 150. Dave 1985: 119ff. accepts other
names, but thinks the Satapatra can, beside woodpecker, also refer to the large
Indian parakeet and peacock.

203



Klaus Karttunen

ally mentioned because of their strong beak and the way they use it.”*
However, in a Jataka (210 Kandagalakajataka) a woodpecker struck a tree
too hard for it, and perished.

Woodpeckers are mainly found in narrative literature. In Jataka 206 (Ku-
rungamigajataka) the deer is caught in a leather snare and is helped by his
friends. While the woodpecker as a bird of ill omen keeps the hunter away,
the turtle gnaws the snare, but is then too tired to escape. Now the deer,
pretending lameness, entices the hunter away and thus rescues the turtle.””

In the Paficatantra (Parnabhadra 1, 20), we are told how by clever col-
laboration the sparrow, woodpecker (kdsthakiita), frog and fly together
succeeded in killing a mad elephant. The task of the woodpecker was to
blind the elephant with its beak.

Another popular story is found in the Jataka 308 (Javasakunajataka): the
woodpecker removes a bone from the lion’s throat and thus saves his life,
but the arrogant beast is ungrateful and refuses to share the wild buffalo
(vanamahisa) he has killed. The story is also found in the Jatakamala 34.7°

Beside narratives the woodpecker is occasionally mentioned among
forest birds.”” As augury, satapatra seems to indicate good (Mbh 5, 81, 25,
cf. VM:BS 48, 6 and 86, 23).

For hoopoe” we have a classical Greek author, Claudius Aelianus, giving
a curious story, for which he claims Indian (Brahman) origin.”” According
to him, the wicked sons misused their old parents and their youngest
brother. The three took hermit life and left home. But the way was labori-
ous and the exhausted parents died. The loyal son cut his head open with
sword and buried them in his head. Admiring this, the Sun God trans-
formed him into the most beautiful bird, the hoopoe, and gave him the

& Accordingly, it is classed among pratuda birds in Caraka, Siitra 27, 50 and
Susruta, Siitra 46, 67ff.

> A modified version is used as the frame-story of the second book in Paficatantra
(I have used Pairnabhadra, but it is also in other versions), but the woodpecker
is here left out.

7% The same motif is found in the fable of the heron and the wolf in Aesopic tradi-
tion (e.g. Babrius 92 and Phaedrus 1, 8, Perry’s number 156).

77 Ram 3, 71, 11f. and Mbh 3, 155, 47f. & 75 satapattra.

7® The hoopoe (Upupa epops), Ali no. 136, is the same species as in Europe, it is
common practically all over South Asia and Eurasia, with the exception of the
northernmost areas (Dave 1985: 162f.).

7 Nature of Animals 16, 5, cf. Karttunen 1997: 206.

204



Ideas and Fancies Connected with Birds in Classical India

crest in the memory of his deed.® But he adds, quoting Aristophanes
(Aves 471ff.), that the Greeks had a similar story about the lark. He also
says that the Indian king keeps a hoopoe as pet, carrying it on his hand
and admiring its beauty. But Aelianus certainly errs in claiming that the
Indian hoopoe is twice as large as the Greek and much more beautiful. In
fact, it is the very same bird.

This story is not known from India, but the Sanskrit name of the hoo-
poe (priyaputra or putrapriya) seems to be related. In the Ramayana 2, 96,
12, the putrapriya bird is singing “putra putra” (quoted by Dave). It is not
often mentioned in literature, although it appears sometimes among for-
est birds.”

The shrill, lamenting voice of the osprey (kurara, kurari),** always taken to
be female, was the common comparison for lamenting women,” but not
often mentioned otherwise.* Sometimes we meet the claim that other
birds of prey attack them, which seems not to be true.”

In conclusion, we see some real observations of the habitual ways of
birds, but more often we are dealing with curious habits and poetic images
frequently used in comparisons. Erotic themes are common and in some
cases colour symbolism is important. There are still more birds to be dis-
cussed. A study of geese (hamsa) is under work. In addition, a lot of materi-
al is also available dealing with hawks, falcons, eagles and vultures — both
real and mythic ones — but this I must leave to some future occasion.

8 In Christian tradition, the same story is included in the Physiologus (20 in Sbor-
done’s Byzantine redaction), with allegoric interpretation.

81 Mbh 3, 107, 7f. & 155, 47f.; Brahmapurana 178, 39.

82 The osprey (Pandion haliaetus) Ali no. 132, is found all over Eurasia, Africa and
America. Dave 1985: 185ff.

% E.g. Ram 4, 19, 28; Mbh 1, 6, 11 & 2, 62, 22, etc.; Raghuvamsa 14, 68; Vikramorvasi
Prol. 2+; Malatimadhava 5, 20; BhagP 6, 14,53 & 7,7, 7, etc.; Asvaghosa, Buddhacari-
ta 8, 51. But in Mahavastu 1, 172 the Buddha'’s voice is compared to a kurara’s cry.

5 As water bird e.g. in Ram 3, 69, 7f. (lake Pampa) & 4, 29, 29; Mbh 3, 61, 108 & 3,
155, 50; Malatimadhava 9, 33+; BhagP 3, 21, 43; VM:BS 48, 9. In Bana, HC 2, p. 22
(37) and Subandhu Vd 277, they catch fish. Caraka, Siitra 27, 37 and Susruta,
Stitra 46, 74f. include it in the prasaha class of birds.

% Bhasa, Pratijiiayaugandharayana 4, 24; Dandin DKC 8, p. 206; BhagP 11,7, 34 &9, 2.

205



Klaus Karttunen

References
1. Texts®

Aelianus: On Animals. Ed. & transl. by A. F. Schofield. 1-3. Loeb Classical
Library. Cambridge, MA; London 1958-59 (repr. 1971-72).

AgniP: Agnipurana: Srimadvaipayanamunipranitam Agnipuranam (tattadadh-
yayagatavisayanukrasanathikrtam).  Etatpustakam Anandasramastha-
panditaih samsodhitam. (Anandasramasamskrtagranthavalih 41.)
Poona 1900 (repr. 1987).

Amaru: The Amarusataka of Amaruka. With the Sanskrit Commentary
Rasikasafijivini of Arjuna Varma Deva. Delhi 1983.

Arya$ira: Jatakamala by Aryasiira. Edited by P. L. Vaidya. (Buddhist San-
skrit Texts 21.) Darbhanga 1999 (1st ed. 1959).

The Jatakamala or Garland of Birth-Stories of Aryasiira. Transl. by
Jacob Samuel Speyer. (Sacred Books of the Buddhists 1.) London 1895
(repr. Delhi 1990).

Asoka: J. Bloch: Les inscriptions d’Asoka. Traduites et commentées. Paris
2007 (repr. of 1950 ed.).

Asvaghosa: Buddhacarita: Asvaghosa’s Buddhacarita or Acts of the Buddha.
Complete Sanskrit Text with English Translation. Cantos I to XIV.
Transl. from the Original Sanskrit suppl. by the Tibetan Version to-
gether with an Introduction and Notes by E. H. Johnston. Delhi 1984
(repr. of the Lahore 1936 ed. and cantos 15-28 from the Acta Or.).

Atharvaveda: Atharvaveda-Sambhita: Atharva Veda Sanhita. Hrsg. von R. Roth
und W. D. Whitney, 3rd ed. Bonn 1966 (repr. of 2nd 1924 ed.).

Atharva-veda-samhita. Transl. into English with Critical and Exege-
tical Commentary by William Dwight Whitney. Rev. and ed. by
Charles Rockwell Lanman. 1-2. (H.O.S. 7-8.) Cambridge, MA 1905
(2nd Indian repr. Delhi 1971).

Babrius and Phaedrus. Newly ed. and transl. [...] by Ben Edwin Perry.
(Loeb Classical Library.) Cambridge, MA; London 1965 (repr. 1975).

8 An asterisk in text references in the notes indicates that I have not seen the
original text.

206



Ideas and Fancies Connected with Birds in Classical India

Bana, HC: Harsacarita of Bana, Ucchvasas 1-4. Ed. by P. V. Kane. Bombay
1918 (repr.).

Bana’s Harsacarita. Transl. by E. B. Cowell & F. W. Thomas. 1897
(Indian repr.).

Kd: Kadambari: References to NSP pages as given in Ridding’s
translation, but text also checked in an Indian edition: Kadambari
(Pirvardha) of Shree Bana Bhatta. Ed. with the ‘Bhavabodhini’-Sanskrit
& Hindi Commentaries by Jaya Shankar Lal Tripathi. (Krishnadas
Sanskrit Series 127.) Varanasi 1993.

—— The Kadambari of Bana. Transl. by C. M. Ridding. 1895 (repr. N.D.
1974).

BauDh: Baudhayanadharmasiitra, in: Patrick Olivelle: Dharmasiitras. The
Law Codes of Apastamba, Gautama, Baudhayana, and Vasistha. Delhi 2000.

BhagP: Srimadbhagavatapuranam (milamatram). Gitapres-ed., 11th ed. Go-
rakhpur samvat 2037.

The Bhagavata-Purana. Transl. and annotated by G. V. Tagare. 1-4.
(A.LT.M.S. 7-10.) Delhi 1976-78.

Bharatanatyasastra: Manomohan Ghosh: Natyasastra. A Treatise on Ancient
Indian Dramaturgy and Histrionics Ascribed to Bharata-Muni. 1-4. B.L
Calcutta 1950-61, rev. 2nd ed. 1-, 1967— (vol. 1/transl., ch. 1-27. 1952,
rev. ed. 1967; 2/transl., 28-36. 1961) (transl. repr. 1-2. Calcutta 1995).

Bhartrhari: The Epigrams Attributed to Bhartrhari. Crit. ed. by D. Dh. Kos-
ambi, new ed. New Delhi 2000 (orig. Singhi Jain Sr. 23. Bombay 1948).

The Niti and Vairagya Satakas of Bhartrhari. Ed. with a Commentary
in Sanskrit, an English Translation and Notes by M. R. Kale. 7th ed.
Delhi 1971.

Bhasa: C. R. Devadhar (ed.): Plays Ascribed to Bhasa. 1937 (2nd ed. Poona
1962).

transl. by A. C. Woolner and Lakshman Sarup: Thirteen Plays of
Bhasa. 1-2. (Panjab Univ. Oriental Publications 13.) Lahore 1930 (repr.
Delhi 1985).

Bhavabhti: Malatimadhava with the Commentary of Jagaddhara. Ed. with a
Literal English Translation, Notes and Introduction by Moreshwar
Ramchandra Kale. 3rd ed. Delhi 1967 (orig. 1913).

Uttararamacarita: Pandurang Vaman Kane (ed.): Uttararamacarita of
Bhavabhiiti. With transl. by C. N. Joshi. Bombay 1913 (5th 1972 ed.).

207



Klaus Karttunen

Brahmapurana. Text by P. Schreiner & R. Sohnen-Thieme, in: Gretil
(<http:/ / gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil/1_sanskr/1_veda/5_
vedang/2_grhya/sankhgsu.htm>).

Caraka: Caraka-Samhita. Agnivesa’s Treatise Refined and Annotated by Caraka
and Redacted by Drdhabala. Text with English Translation. Editor-
Translator Priyavrat Sharma. 1-2. Text & Translation, 3—4. Critical
Notes Incorporating the Commentaries of Jejjata, Cakrapani, Ganga-
dhara and Yogindranatha. (Jaikrishnadas Ayurveda Series 36.) 5th ed.
Varanasi 2005-06.

Catakastaka, first ed. by H. Ewald: “Das indische Gedicht vom Vogel
Tschataka, nach einer Tiibinger Handschrift”, in: Zeitschrift fiir die
Kunde des Morgenlandes 4, 1842: 366-376.

E. B. Cowell: “The Cataka”, in: JRAS 23, 1891: 599-606 (two recen-
sions).
St. Stasiak: “Le cataka (étude comparative)”, in: RO 2, 1925: 33-117.

Dandin: DKC: Dasakumaracarita of Dandin. Ed. with Translation and a
Commentary by Moreshwar Ramchandra Kale. 2nd ed. 1925 (repr.).

Dipavamsa. An Ancient Buddhist Historical Record. Ed. and transl. by Her-
mann Oldenberg. Oxford: Pali Text Society 1879 (repr. 2000).

GautDh = Gautamadharmasiitra, in: Patrick Olivelle: Dharmasiitras. The Law
Codes of Apastamba, Gautama, Baudhayana, and Vasistha. Delhi 2000.

Ghananand: Love Poems of Ghananand. Transl. by K. P. Bahadur. (With
Text.) Delhi 1977 (repr. 1991).

Ghatakarpara: Text in: N. L. Westergaard: Sanskrit Lasebog med tilhdrende
Ordsamling. Kjobenhavn 1846, 83-96.

Harsa: Nagananda: §rihar$apranita Nagananda nataka. Ed., comm. & Hindi
Translation by Samsara Chandra. Dilli 1970.

—— Naganandam by Harshavardhana. Transl. by Leela Devi. (Sri Garib
Dass Oriental Series 59.) Delhi 1988.

Ratnavali. Ed. by C. Cappeller in O. Bohtlingk: Sanskrit-Chresto-
mathie. 3. Aufl. hrsg. von R. Garbe. Leipzig 1909, 326-382 (repr. Darm-
stadt 1967).

HC: see Bana.

Jataka: The Jataka Together with its Commentary Being Tales of the Anterior
Births of Gotama Buddha. For the first time ed. in the original Pali by V.

208



Ideas and Fancies Connected with Birds in Classical India

Fausbgll. 1-6. London 1877-96. [Vol. 7] Index to the Jataka and its Com-
mentary by Dines Andersen. London 1897.

The Jataka or Stories of the Buddha’s Former Births. Transl. from the
Pali by various Hands under the Editorship of E. B. Cowell. 1-6.
Cambridge 1895-1907 and Index-Vol. 1913 (all repr. London 1969).

Kalidasa, Abhijiianasakuntala: Cakuntald, a Hindu Drama by Kalidasa: the
Bengali Recension. Critically ed. by R. Pischel. (Harvard Oriental Series
16.) Cambridge, MA 1922.

Kumarasambhava: Kumarasambhava of Kalidasa. Cantos I-VIII. Ed.
with the Commentary of Mallinatha, a Literal English Translation,
Notes and Introduction by Moreshwar Ramchandra Kale. 7th ed. Del-
hi 1981 (1st ed. 1923).

——— Malavikagnimitra: Works of Kalidasa. Ed. with an Exhaustive Intro-
duction, Translation and Critical and Explanatory Notes by C. R.
Devadhar. Vol. I. Dramas. Delhi 1966 (repr. 1977).

Meghadiita: Kalidasa. Meghaduta. Ed. from Manuscripts with the
Commentary of Vallabhadeva and Provided with Complete Sanskrit-English
Vocabulary by Eugen Hultzsch. Prize Publ. Fund. L. 1911. (With a new
preface by A. Wezler and a bibliography, repr. Delhi 1998).

Raghuvamsa: The Raghuvamsa of Kalidasa with the Commentary (the
Safijivini) of Mallinatha. Ed. by Kasinath Pandurang Parab and
Wasudev Laxman Sastri Pansikar. 10th ed. Bombay 1932.

Rtusamhara: The Seasons. Kalidasa’s Rtusamhara. A Translation with
Introduction [and Text] by John T. Roberts. Tempe, AZ 1990.

Vikramorvast: The Vikramorvasiya of Kalidasa. Critically ed. by H. D.
Velankar. Delhi 1961.

KAS: The Kautiliya Arthasastra. Ed. & transl. R. P. Kangle 1-2. 2nd ed.
Bombay 1969-72 (repr. Delhi 1986).

KS: see Kalidasa.
KSS: see Somadeva.

Mahavamsa. Wilhelm Geiger (ed.): The Mahdvamsa. London: PTS 1908
(repr. 1958).

—— Wilhelm Geiger & Mabel Kate Haynes Bode (transl.): The Maha-
vamsa or the Great Chronicle of Ceylon. London 1912 (repr. 1986).

Mahavastu: Mahavastu. Le texte sanscrit. Ed. E. E. Senart. 1-3. Paris 1882-97.

209



Klaus Karttunen

——— Mahavastu Avadana. Ed. S. Bagchi. 1. (Bauddha Samskrta Gran-
thavali 14.) Darbhanga 1970.

The Mahavastu. Transl. from the Buddhist Sanskrit by J. J. Jones. 1-
3. (Sacred Books of the Buddhists 16, 18, 19.) London 1949-56.

Manasollasa by Somesvara. Ed. by G. K. Shrigondekar. 1-3. (G.O.S. 28, 84,
138.) Baroda 1927, 1939, 1961

ManuDh: Patrick Olivelle: Manu’s Code of Law: A Critical Edition and
Translation of the Manava-Dharmasastra. N.D. 2006.

Mattavilasa Prahasana ('The Farce of Drunken Sport’) by King Mahen-
dravikramavarma Pallava. Ed. and transl. from the Sanskrit and Prakrit
by Michael Lockwood & Vishnu Bhat. Madras 1981.

Mbh: Mahabharata: The Mahabharata for the first time critically ed. by
Vishnu S. Sukthankar, S. K. Belvalkar [...] and other scholars. 1-19.
Poona 1933-59.

Mira Bai: Mira Bai and Her Padas. Transl. into English Verse with [Text
and] an Introduction by Krishna P. Bahadur. Delhi 2002 (orig. 1997).

Mrcchakatika of Siidraka. Ed. with Translation and a Commentary by M. R.
Kale. 1924 (3rd [slightly] rev. ed. 1972).

Mrgapaksisastra: Mriga-pakshi-shastra (The Science of Animals and Birds) by
Hamsadeva (c. 13th century AD). Editors Nalini Sadhale and YL Nene.
Secunderabad 2008.

Namdev: The Hindi Padavali of Namdev. A Critical Edition of Namdev’s
Hindi Songs with Translation and Annotation by Winand M.
Callewaert & Mukund Lath. Delhi 1989.

Narayana: Hitopadesa: “Friendly Advice” by Narayana & “King Vikrama's
Adventures”. Transl. by Judit Torzsok. (Clay Sanskrit Library.) N.Y.
2007 (with text).

Paficatantra (Ptrnabhadra): The Panchatantra. A Collection of Ancient Hindu
Tales, in the Recension, Called Panchakhyanaka, and Dated 1199 A. D., of
the Jaina Monk Piirnabhadra. Critically ed. in the Original Sanskrit by
Johannes Hertel. (Harvard Oriental Series 11.) Cambridge, MA 1908.

Physiologus. Ed. Fr. Sbordone. Romae 1936.

Rajasekhara: Karparamafijart: Raja-Sekhara: Karpara-Mafijari. A Drama.
Critically ed. in the Original Prakrit, with Glossarial Index, and an Es-
say on the Life and Writings of the Poet by S. Konow. Transl. into

210



Ideas and Fancies Connected with Birds in Classical India

English with Notes by C. R. Lanman. (H.O.S. 4.) Cambridge, MA 1901
(repr. Delhi 1963).

Viddhasalabhafijika-natika of Mahakavi Rajasekhar. Ed. with Narayan
Dixit’s Sanskrit Commentary and own Hindi Commentary ‘Dipti’, In-
troduction and Index by Babilal Shukla. (Chaukhamba Prachyavidya
Granthamala 6.) Varanasi 1976.

Louis Herbert Gray: “Viddhasalabhafijika of Rajasekhara. Now
first transl. from the Sanskrit and Prakrit”, in: JAOS 27:1, 1906: 1-71.

Ram: Ramayana: The Valmiki-Ramayana. Critically ed. for the first time. 1-7.
Baroda 1960-75.

Riguveda: Rgueda-Sambhita: The Hymns of the Rig-Veda in the Sambhita and Pada
texts. Repr. from the Edition Princeps by F. Max Miiller. 1-2. 3rd ed.
(Kashi Sanskrit Series 167.) Varanasi 1965.

Der Rig-Veda, aus dem Sanskrit ins Deutsche tibersetzt und mit
einem laufenden Kommentar versehen von Karl Friedrich Geldner.
(H.O.5. 33-36.) Cambridge, MA 1951-57.

Rudradeva: Syainika Sastram. The Art of Hunting in Ancient India of Raja
Rudradeva of Kumaon. Transl. into English by Haraprasad Shastri, ed.
in Sanskrit with a Critical Introduction by Mohan Chand. Delhi 1982.

Sankara: Saradatilakabhana: Sankara, Bhana Saradatilaka. Spring Pastimes of
an Indian gallant. Ed. & transl. by F. Baldissera. (Bhandarkar Oriental
Series 14.) Poona 1980.

SankhGS: Sankhayanagrhyasiitra. Text According to Oldenberg’s Edition
in Gretil (<http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil/1_sanskr/1_
veda/5_vedang/2_grhya/sankhgsu.htm>).

Sankhayanagrhyasiitra. Transl. by H. Oldenberg: Grihya-Sutras.
Rules of Vedic Domestic Ceremonies. (1. S.B.E. 29.) Oxford 1886 (repr.
Delhi 1981).

Sarngadharapaddhati: Sarigadhara Paddhati Being an Anthology of Sanskrit
Verses Compiled by Sarngadhara. Ed. by Peter Peterson with an Intro-
duction by Satkari Mukhopadhyaya. (Vrajajivan Prachyabharati Gran-
thamala 25.) Delhi 1987 (repr. from 1915 NSP ed., the promised intro-
duction is not included).

Saumilla: Padataditaka in Manomohan Ghosh (ed. & transl.): Glimpses of

Sexual Life in Nanda-Maurya India. Tr. of the Caturbhant Together with a
Critical Edition of Text. Calcutta 1975.

211



Klaus Karttunen

Somadeva: KSS: Kathasaritsagarah. Kasmirapradesavasing Sriramabhatta-
tantidbhavena Mahakavisrisomadevabhattena viracitah. [...] JagadiSalala-
$astrina [...] sampaditah. Dilli 1970.

The Katha Sarit Sagara or Ocean of the Streams of Story. Transl. by C.
H. Tawney. 1-2. 3rd ed. Delhi 1992.

Sriharsa: Naisadhiya: Sriharsaviracitam Naisadhiyacaritam. Srimannéréyana-
viracitaya Naisadhiyaprakasakhyavyakhya, Mallinatha-vidyadhara-
jinaraja-caritravardhana-narahari-vyakhyantariyaviéistamsais
tatpathantarais tippanyadibhi§ ca samullasitam. Srimadindirakanta-
tirthacaranantevasibhih Narayana Rama Acarya “Kavyatirtha” ity-
etaih pariSistadibhih samalankrtya sams$odhitam. Vidyabhavana
pracyavidya granthamala 84. Varanasi repr. 2005.

K. K. Handiqui (tr.): Sri Harsa’s Naisadhacarita. Lahore 1934 (3rd
ed. 1965).

Subandhu: Vd: Vasavadatta of Mahakavi Subandhu. Ed. with the ‘Pra-
bodhini’ Sanskrit & Hindi Commentaries by Pt. Shankaradeva Shastri.
Introduction by Pt. Shivadatta Shukla. (Vidyabhawan Sanskrit Gran-
thamala 2.) Varanasi repr. n.d.

L. H. Gray (tr.): Subandhu: Vasavadatta. (Indo-Ir. Ser. 8.) N.Y. 1913
(repr. 1962).

Sukasaptati. Delhi 1959 (plain text without introduction or the name of the
editor, but it is in fact the same as Schmidt’s Versio simplicior).

Susruta: Sushrutasamhitd of Sushruta. With the Nibandhasangraha Com-
mentary of Shri Dalhanacharya. Ed. by Jadavji Trikumji Acharya.
(Bombay 1931 [even this is a repr.?]) Repr. (Chaukhamba Ayurvijnan
grathamala 42.) Varanasi 1994.

Vallabhadeva: Subhdasitavali: The Subhdshitdvali of Vallabhadeva. Ed. by Pe-
ter Peterson and Pandit Durgaprasada. Bombay 1886.

VM: BS: Varahamihira: Brhatsamhita: Varahamihira’s Brhat Samhita. With
English Translation, Exhaustive Notes and Literary Comments by M.
Ramakrishna Bhat. 1-2. Delhi 1981-82.

VasDh: Vasisthadharmasiitra, in: Patrick Olivelle: Dharmasiitras. The Law
Codes of Apastamba, Gautama, Baudhayana, and Vasistha. Delhi 2000.
Vasantaraja: Vasantardjasakunam:  Bhatta-Vasantardjaviracitamm ~ Bhanu-
camdraganiviracitayd  tikaya samalamkrtam. Dadhyankulotpannajata-
Samkaratmajasridharakrtaya Manoramjinya bhasavyakhyayopetam.
Bambai 1997.
212



Ideas and Fancies Connected with Birds in Classical India

Vatsyayana: Kamasiitra: The Kamasitram of Sri Vatsyayana Muni. With the
Jayamarngala Sanskrit Commentary of Sri Yasodhara, ed. with Hindi
Commentary by Sri Devdutta [sic] Sastri. (Kashi Sanskrit Series 29.)
3rd ed. Varanasi 1982.

ViDh = Visnudharma: Visnu-Smrti (The Institutes of Vishnu). Together with
Extracts from the Sanskrit Commentary of Nanda Pandit Called Vaijayanti.
Edited with Critical Notes [...] by Julius Jolly. (Bibl. Indica, Work No.
91.) Calcutta 1881 (repr. Chowkhamba Sanskrit Series 95. Varanasi
1962).

The Institutes of Vishnu. Transl. by Julius Jolly. (S.B.E. 7.) Oxford
1880 (repr. Delhi 1992).

Vidyakara: The Subhasitaratnakosa compiled by Vidyakara. Ed. by Vasudev
V. Gokhale & D. D. Kosambi. (H.O.S. 42.) Cambridge, MA 1957.

An Anthology of Sanskrit Court Poetry. Vidyakara's “Subhdsitaratna-
kosa”. Translated by Daniel H. H. Ingalls. (H.O.S. 44.) Cambridge, MA
1965.

2. Secondary

Aalto, Pentti 1983. “Kautilya on Siegecraft”, in: Studies in Classical and
Modern Philology Presented to Y. M. Biese on the Occasion of His 80th
Birthday 4.1.1983. AASF B223. Helsinki, 11-21.

Ali, Salim 1977. The Book of Indian Birds. 10th rev. & enl. ed. Bombay (orig-
inally publ. 1941).

Bloomfield, Maurice 1914. “On Talking Birds in Hindu Fiction”, in: Fest-
schrift Ernst Windisch zum siebzigsten Geburtstag am 4 September 1914
dargebracht von Freunden und Schiilern. Leipzig, 349-361.

Chand, Mohan 1982. Syainikasastram. The Art of Hunting in Ancient India of
Raja Rudradeva of Kumaon. [Ed. &] transl. into English by M.M. Hara-
prasad Shastri, ed. with a Critical Introduction by M. C. Delhi.

Conze, Edward 1996. The Buddha’s Law among the Birds. (Translation of
the Tibetan Bya chos rin-chen phren-ba.) New Delhi (original ed. Lon-
don 1955).

Coomaraswamy, Ananda K. 1927. History of Indian and Indonesian Art.
(repr. N.Y. n.d.).

Dave, K. N. 1985. Birds in Sanskrit Literature. Delhi.

213



Klaus Karttunen

Enthoven, R. E. 1924. The Folklore of Bombay. Oxford.

Foster, William (ed.) 1921. Early Travels in India 1583-1619. London (Indi-
an ed. repr. N.D. Oriental Books reprint Corporation 1985).

Grimmett, Richard & Carol Inskipp & Tim Inskipp 1998. Birds of the Indi-
an Subcontinent. (Helm Identification Guides.) London.

Hensgen, Hans 1958. “Die Fauna bei Kalidasa”, in: II] 2: 33-53: 129-148.

Karttunen, Klaus 1997. India and the Hellenistic World. (Studia Orientalia
83.) Helsinki.

2000. ““Sparrows in Love’ — The Display and Pairing of Birds in
Sanskrit Literature”, in: Piotr Balcerowicz & Marek Mejor (eds): On the
Understanding of Other Cultures. Proceedings of the International Confer-
ence on Sanskrit and Related Studies, to Commemorate the Centenary of the
Birth of Stanislaw Schayer (1899-1941) at Warsaw University, Poland, Oc-
tober 7-10, 1999. (Studia Indologiczne 7.) Warsaw, 197-205.

2001. “Monkeys in Royal Stables”, in: Traditional South Asian Medi-
cine 6: 51-61.

2003. “Salabha, patanga, etc. Locusts, Crickets, and Moths in San-
skrit Literature”, in: The Second International Conference of Indian Stud-
ies, Proceedings. (Cracow Indological Studies 4-5.), 303-316.

2005. “Animal Fighting in Ancient India”, in: Ram Karan Sharma
(ed.): Encyclopaedia of Indian Wisdom (Prof. Satya Vrat Shastri Festschrift).
New Delhi, Vol. 2, 339-348.

2008. “Ctesias on Falconry Revisited”, in: Eric Olijdam & Richard
H. Spoor (eds): Intercultural Relations Between South and Southwest Asia.
Studies in Commemoration of E. C. L. During Caspers (1934-1996). (Socie-
ty for Arabian Studies Monographs No. 7 / BAR International Aeries
1826.) Oxford, 358-360.

Kohl, Joseph 1954. “Einige Bemerkungen zu den Tierlisten des jinisti-
schen Kanons”, in: Asiatica. Fs. Fr. Weller. Leipzig, 365-376.

Rau, Wilhelm 1986. “Poetical Conventions in Indian Kavya Literature”, in:
ALB 50: 191-197.

Warder, A. K. 1992. Indian Kavya Literature. Vol. 6. Delhi.
2004. Indian Kavya Literature. Vol. 7. Delhi.

Zimmerman, Francis 1982. The Jungle and the Aroma of Meats. An Ecological
Theme in Hindu medicine. (Indian Medical Tradition 4.) Indian ed. Delhi
1999.

214



Traditional Theater in Nepal:

An Exposition of Kartik Nac, the Drama
Festival in Pharping Village, with an
Edition of Parijataharana, a 16th Century
Bengali Play from Nepal

Makoto Kitada*

The following article combines field work observations with a philologi-
cal approach in order to throw light on various aspects of traditional
Nepali theatre in past and present. The first part on a popular drama
festival in Pharping highlights the dramatic tradition that is carried into
the 21st century, presenting an analysis from historical, performative and
musicological perspectives. It is based on data collected during perfor-
mances, and also entails photographic documentation. The second part
comes as an appendix, containing the edition of a Nepali manuscript of
the Bengali play Parijataharana of the 16th century.

Kartik Nac, the Drama Festival in Pharping Village

The Newars are the indigenous people of the Kathmandu Valley who
belong to the Tibeto-Burmese group. They have developed their own
civilisation in the Valley. They founded the Malla dynasty which lasted
from ca. AD 1200 to AD 1769. The cultural inheritances in today’s Kath-
mandu Valley, including performing arts, are based on their tradition
established during the Malla dynasty.

During the Malla dynasty, the rulers were eager to promote fine arts
and literature, and they were often themselves engaged in creative activi-

T express my heartfelt thanks to Mr. Dharmaraj Balami (Visnu ji) and the Kartik
Nic organisation of Pharping, and Yagyaswor Joshi, M.A. for their ungrudging
help and collaboration in my field research in Pharping. The photos of Phar-
ping Kartik Nac were taken by Tomomi Kitami, a professional photographer.
This research was subsidised by the Japan Society for the Promotion of Science,
Grants-aid Nos. JP25370412 and 17K02659.

Published in: Carmen Brandt & Hans Harder (eds): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Makoto Kitada

ties as poets and playwrights. Theatrical presentations in the courtyards
and the palace squares were important occasions to manifest their royal
authority. A large number of dramatic manuscripts attributed to Malla
kings are preserved in archives. Dramatic texts were first written in Ben-
gali language in the 15th and 16th century, thereafter in Maithili lan-
guage; it was only in the second half of the 17th century that dramas be-
gan to be written in the Newars” own mother tongue, i.e. the Newari
language (Brinkhaus 2003: 70).

The Theater Festival of Kartik Nic

The tradition of theatrical presentation was severely damaged through
the fall of the Malla dynasty due to the Gorkha invasion in 1769, and is
still on decline due to the modern urbanisation of the Kathmandu Valley.
However, a festival called Kartik Nic seems to preserve the tradition of
the medieval theater until now. Kartik Nac or in Newari (Nw.) katt pyakha
means the “Dance Drama of Month Kartik”. It is a theater festival held
every year in two places, Patan city and Pharping village. The Kartik
month of the Hindu calendar approximately corresponds to November.

The Kartik Nac festival of Patan is held in the Darbar Square in front of
the royal palace. Patan city, situated to the south of Kathmandu city, is one
of the main cultural centers of the Newars. The tradition of Kartik Nic is
said to have been founded by Siddhi Narasimha Malla, the King of Patan,
in Nepal Samvat 761 (Bikram Samvat 1697 = AD 1641/1640) (Srestha 2009:
preface 5).* The songs chanted in the drama are in Old Maithili and Old
Newari languages and contain the names of the kings of Patan.

In the following, however, I will focus on the Kartik Nac of Pharping.
The village of Pharping is situated on the mountain at the southern mar-
gin of the Kathmandu Valley. Pharping seems to have had a certain cul-
tural and religious significance during the Malla period. The holy site
Daksin Kali, the shrine of the furious goddess, is in the ravine under the
village, while the Vajrayana Buddhist temple of Goddess Vajrayogini is
on the slope above the village. Pharping was once politically and cultur-
ally connected to the Patan kingdom, for this village on the marginal hills

2 For further information on the Kartik Nac of Patan, see Srestha 2009 and Raj'-
bhandari 2018. The former contains the scripts of 17 pieces which are handed
down until now. The latter is a study focused on the Nrsimha Avatara which is
considered the most important piece of the Kartik Nac of Patan.

216



Traditional Theater in Nepal

of the Kathmandu Valley functioned as a gate and checkpoint. This
seems to be one of the reasons that the Kartik Nic tradition is also main-
tained here.’ The people who have handed down this tradition are
Balami, or the caste consisting of peasants and loggers.* The villagers
have founded a dance organisation called “Daksin Kali Sri Maha Laksmi
Kartik Nac Prabandh” with the chief Mr. Dharmaraj Balami (nicknamed
as Visnu). In 2016, I attended the presentation twice, i.e. on the 14th and
17th November.®

According to Visnu ji (Mr. Dharmaraj Balami), the tradition of Pharp-
ing started in 1473 AD.® Twenty-one pieces are handed down until today.
Most of them are based on the well-known Hindu legends contained in
the Puranas, including Usadharana, the “Abduction of Goddess Dawn”,
SatisavitrT on the virtuous wife Savitri bringing her dead husband back to
life, and Rukminiharana, the story of Krsna and his wife Rukmini.” These
pieces deal with exactly the same stories that used to be very popular as
dramas during the Malla period. Remarkably, the Pharping tradition also
hands down the piece Madalasaharana (“ Abduction of Madalasa”), i.e. the
story of Prince Kuvalayasva who, riding on a flying horse, rescues Mada-
lasa, the female fairy (gandharva), from an underground confinement of
demons; he restores Madalasa to life through the power of dance and
music.® In contrast to the aforementioned, this piece is not included in the
tradition of Patan, although it used to be very popular during the Malla
period, too.

Toffin 2011 is a unique study on the Kartik Nac tradition of Pharping, as far as I
know. Besides, I have published an article in Japanese (Kitada 2016).

Today, they pursue various occupations not limited to peasants and loggers.
On Balamis, cf. Toffin 2007: 212-241, which includes stimulating pieces of in-
formation on the Kartik Nac.

Since then, I have attended the festival every year, and filmed each perfor-
mance.

In my interview with Visnu ji on 8th Nov., 2018, he told that the date was writ-
ten in the golden necklace (kanthi) of Goddess Mahalaksmi; this necklace had a
part made of silver on the backside (of its pendant); there, it was written as fol-
lows: Phanapi tavala bahala sulamki bamsa bikrama simha mahd savata ne. sam. 594
sala. Unfortunately, the necklace was stolen, and he only possesses its photo.
The Rukmintharana was the piece staged in November 2017.

This story with the hero Kuvalayasva was popular during the Malla period.
The Maithili drama based on it, also written in the Malla period, was published
by Bijitakumar Datta (1980).

217



Makoto Kitada

The Plot of 2016

The piece staged in 2016 dealt with the story of Laksmipriya, based on a
secular tale. The story, many instances of which have been photographical-
ly recorded (cf. Figures 1-13)° is as follows: in the kingdom of Icchapur,
there is the beautiful Princess Laksmipriya, but she stubbornly refuses to
see any man. Virakamal, the clever minister of Ratnapur Kingdom, dis-
guises himself as a flower saleswoman, slips into the private room of the
princess, and persuades her to marry his friend, Karnadhvaj, the prince of
the Kingdom of Kailas'pur. Princess Laksmipriya has a secret: her life de-
pends on a golden necklace concealed in the stomach of a golden fish in a
lake; if someone takes the necklace out of the fish, she will die. On an occa-
sion, the Princess thoughtlessly reveals her secret to her confidential friend
Suvarnartipa, the daughter of a peasant. When the day of the wedding
ceremony is coming near, Suvarnarfipa, spurred by her jealousy and greed,
insists that her peasant father should catch the golden fish. Her father ful-
fils his daughter’s wish, bringing her the fish. Suvarnartpa, cutting its
stomach open, takes the necklace out of it, and makes it her own.

e v

Figure 1: The.royal family.

? All photos were taken by Tomomi Kitami.

218



Traditional Theater in Nepal

Princess Laksmipriya suddenly dies due to this betrayal of her friend,
and her royal family gets into panic. However, the clever minister hits
upon a good idea, and advises the king father to deceive the bridegroom
and his family, in that Suvarnarfipa, the daughter of the peasant, should
be disguised as the princess instead of dead Laksmipriya, and should be
given him as the bride. In this manner, the bridegroom, Prince Karnadh-
vaj, is deceived and marries the wrong woman. At last, one day, in the
course of going hunting in the forest, Karnadhvaj discovers the dead
body of Laksmipriya in a hut. He gets aware of the clever minister’s de-
ception, and gives the order to punish the minister to death. However,
the executer, out of pity, sets him free. Princess Laksmipriya turns out to
have been merely in a temporary state of an apparent death, and comes
back to life. Laksmipriya and Karnadhvaj happily unite with each other.
The minister Virakamal is forgiven, while Suvarnartipa, the false wife, is
pulled down from the royal seat and banished from the kingdom.

Figure 2 and 3: The king (left) and Virakamal, disquised as a flower saleswoman, visits
the Princess in her private room, and entertains her with dancing, as the result of which
he wins her confidence (right).

Figﬁre 4 and 5: The King"a;i;i Qﬁ;leen are troubled by the unexpected death of Princess
Laksmipriya (left) and Suvarnariipa, the farmer’s daughter, disguised as Princess
Laksmipriya (right).

219



Makoto Kitada

Figure 6: Minister Virakamal is brought to the écaﬁbld by executors. He laments his fate,
and criticises Prince Karnadhvaj for his cruelty.

Figure 7 and 8: Three lumber]ucks ( left) and Prince Karnadhvaj (rzght uccompamed by
the three lumberjacks) go hunting.

Impressions and Remarks on the Structure of the Performance

What I find both strange and wonderful is that in this story, evil charac-
ters in this story are not represented as something totally negative nor
ugly. The character who plays the most significant role is the minister
Virakamal who deceives Karnadhvaj, his bosom friend and lord." The

' To be precise, Karnadhvaj is the prince of a neighbouring kingdom, whose
king is the lord of Virakamal.

220



Traditional Theater in Nepal

other significant character is Suvarnarpa, the peasant daughter, who is
sly enough to cause the death of Laksmipriya, her bosom friend. Both
characters were performed by talented young actors. Additionally, Su-
varnariipa was represented as a lady as beautiful and attractive as
Laksmipriya. Amazingly, this drama depicts the intricacies and dark side
of human psychology — which could be sometimes even attractive — from
an almost realistic viewpoint.

Figure 9: The procession and dance of gods.

As for the structure of the performance, even though from one year to
another a different piece is staged in the Kartik Nac of Pharping, there
seems to be a certain fixed scheme common to every year. The theater
begins with the procession of nine deities" played by mask dancers. The

' This divine group consists of goddesses and gods: Ganesa, Daksin-Kali, Maha-
laksmi, Kumari, Indrayani, Barahi, Bhairava, Mahadeva, Ganga. Mahalaksmi
is the deity of the shrine at the edge of Pharping, where the various rituals of
Kartik Nac are performed. The performance of the drama itself takes place in-
side Pharping. Daksin-Kali is the goddess worshipped in the holy site in the
ravine. The mask dancer of Daksin-Kali plays an important (perhaps the most
important) role, in that Daksin-Kali, at the climax of the ritualistic dance of
these nine deities at the termination of the performance of the dance, slaugh-
ters the lamb as sacrifice with her sword.

221



Makoto Kitada

nine mask dancers are exclusively chosen from the Balami clan inhabit-
ants of Phil'cauk. Phiil'cauk is a small hamlet about 30 minutes by walk
from Pharping. Traditionally, the Kartik Nac tradition has been main-
tained by this clan of Balamis, in which Visnu ji has a leading position.

Figure 11 and 12: The proééssion of gods (left) and mask dance (right).

After the procession of the nine deities, Siva, the god of dance and music,
enters the stage and dances. After this, two dancers called the “messen-
gers of gods” (Nw. dyah lah) perform a half-ritual and half-comical dance

222



Traditional Theater in Nepal

imitating fish catching with a bamboo basket in the hands. They are a
sort of clowns, wearing their cone-shaped cap of red color. The true plot
begins only after these ritualistic performances. Nowadays actors are
recruited not only from among the Balamis but also from other castes
such as Maharjan, Srestha, Manandhar, Karmacarya, etc., due to the
shortage of members who have enough time and motivation.

The stories staged in 2016, 2017 and 2018 were different from one an-
other, but all had one feature in common: the scene of lamentation, in
which a character finds him- or herself'* in agony, cries and weeps loudly
with a convulsive voice. In 2016, it was the clever minister who was fac-
ing execution. In 2017, it was Rukmini, the wife of Krsna, who, waking
up from a nap, discovered her baby kidnapped by the enemy. In 2019, it
was Satyavati who lamented her husband King Candrasekhara, killed by

t.!* The actor entered an unusual condition of excite-

demons in the fores
ment, or a sort of trance. According to the announcement — there is a
moderator who explains the story plainly to the audience — it is an esoter-
ic (tantrik) ritual. Visnu ji, the director, sprinkles holy water to the lament-
ing actor and brings him back to his senses. In this manner, the extreme
intensity of human emotion, such as grief, is considered as a sacred expe-
rience of ecstasy.

Each drama has a happy end, as usual in South Asian traditional
dramas. After the conclusion of the drama, comical dances are shown by
two kinds of buffoons: a “skeleton” (kawam) and three flexible acrobats
(khyak)."* Thereupon the nine deities enter the stage again and dance. At

12" All the actors are male. The female roles are also played by males.

3 The piece staged in 2019 was the Candrasekhara, i.e. an episode from the
Sivapurana. King Candrasekhara, in the course of hunting, misses his way and
wanders deep into the forest, and is at last murdered by demons. His son,
Prince Citragupta, takes revenge and kills demons.

The skeleton and the acrobats are seen not only in the Kartik Nic, but also in
various other festivities and traditional performances of the Newars. The skel-
eton (kawam) usually wears a mask in white colour representing the skull, and
has bones illustrated on the whole body. But the version of Pharping wears a
yellow mask and does not have the bone illustration, being naked except for
boxer shorts. The flexible acrobats (khyak) are usually a pair or a trio, wearing

14

masks of burlesque expression, and having long strips of shreds in various
colours hanging all over their bodies. Their acrobatic movements are flabby. It
is said that they are flexible because they do not have bones, in contrast to the
skeleton (kawam).

223



Makoto Kitada

the end of their dance, the villagers perform the offering ritual, including
the sacrifice of a lamb to Goddess Daksin-Kali. In a sense, the procession
of the nine deities is the outermost frame of the drama. It is the lid of a
casket, or the cover of the box of pandora, which opens the tragedy of
human being, and shuts it again.

Figure 13: The three acrobatic monsters.

Languages on the Stage

Three different languages are used in the performance. The roles of high-
er ranks such as gods, royal family, priests, etc. speak Duvasi-bhasa®, i.e.
an artificial, pseudoarchaic language based on Hindi, which has been
specifically created for the Kartik Nic.' In contrast, ordinary people such
as farmers, fishermen, hunters, police, etc. speak modern Nepali and

=47 4

5 Duvisi seems to be a mutation of dobhast “translator”. Thus, duvasi-bhasa would
mean “the language of the translator”.

16 According to Visnu ji, a few years ago there was an argument that this lan-
guage should be abolished, because it is too difficult for young actors to mem-
orise their speech in this language, but it is so far maintained. Visnu ji has now
begun to simplify this language, although he makes his effort to retain its sol-
emn style and mood at the same time.

224



Traditional Theater in Nepal

demons speak modern Newari. Thus, a sociological stratification of lan-
guages is observed. The announcement made by the moderator is in
modern Nepali, the official language of Nepal, although the Balamis
speak Newarl among themselves. In the announcement, it is emphasised
that the Kartik Nic is a valuable cultural inheritance (not confined to the
Newars, but) of Nepal."”

As observed, the theater festival of Pharping differs considerably from
that of Patan, in spite of both having the same appellation Kartik Nac."® In
Pharping, a single, but very long piece is played. One and the same piece
is staged twice on different dates. In contrast, in Patan, several pieces are
played on one evening after another. The most popular piece among
these is the Nrsimha/Narasimha, in which God Visnu, incarnated in the
shape of a half-lion and half-man, defeats the demon, tearing his belly
and drawing out his intestines. In Patan, where Newars form the majori-
ty of the inhabitants and are self-confident in their identity as Newars,
the language of dialogue is exclusively Newari."”

These performances have many elements in common with the dra-
matic manuscripts of the Malla period. They offer many suggestive piec-
es of information to the study of the manuscripts. However, one point of
difference is the fact that the theater of the Malla period lacked ritual
elements, as far as observed from the manuscripts. The elements of comi-
cal dances of clowns were also absent. One question is of course whether
these were in fact absent in the real staging of that period or solely not
recorded in the manuscripts due to their improvised and routine nature.

Tradition and Renovation

In the course of my interview with Visnu ji, it turned out that the Kartik
Nac performances are not a fossilised, rigid preservation of the Middle

'7 This discourse certainly reflects the present situation that the inhabitants of
Pharping village (and also of the Kathmandu Valley) consist of various tribes
who might not understand the Newari language. However, another back-
ground is perhaps the fact that the origin of the Balamis is of a mixed nature
(Toffin 2011).

18 The Balamis living in Citlang village also celebrate the Kartik Nac in their own

style.

19 Except for a few old song-texts in Old Maithili. In 2017, they still had a bilin-
gual (i.e. Newari and Nepali) introductory announcement before the perfor-

mance began, but in 2018, they had it only in Newari.

225



Makoto Kitada

Age theatre, but rather a free interpretation of that tradition. Visnu ji each
year rewrites the script, consulting mythological texts such as the two
epics, various Puranas, etc. by himself. He writes the dialogues anew. He
also composes the texts of the songs afresh in the above-mentioned artifi-
cial language Duvasi-bhasa. Only the musical aspect, i.e. the melodies
(raga) and rhythms (fala), of the songs is traditional. These are fixed musi-
cal compositions handed down through generations, and are performed
with the accompaniment of drums and cymbals®.

In this manner, the dialogues are renewed each time, even though
they are made to conform to the traditional pattern and style. Tradition
does not exclude creativity, but functions in this case as a support for
creativity and provides ample room to develop originality. In fact, Visnu
j1 takes the role of a choreographer. During the preliminary period of the
festival, he instructs the young actors in every movement and gesture of
dancing. Thus, the performance of the Kartik Nac is a mirror which re-
flects his quiet and modest disposition. He himself learned this fine art
from his father and grandfather. With pride, Visnu ji states that the Kartik
Nic tradition of Pharping is old and new at the same time. Tradition is
reborn again and again, each time new life is being breathed into it.

Acting of the Female Roles

A distinct feature of the Kartik Ndc is that female roles are played by male
actors, which is comparable to the traditional Japanese theater forms
Kabuki and Noh. The imitative acting of the female by these actors some-
times attains the acme of beauty, with their delicate gesticulations reflect-
ing the subtle wavering of the character’s emotion. Unfortunately, Visnu
ji now has difficulties to find young men who are willing to play female
roles; they prefer male roles, especially those of heroes.” This is a matter

2 In some pieces, also of flutes.

2! This is the complaint he expressed in my interview with him in November
2019. In fact, there are now various difficulties endangering the continuation of
this tradition. One of these is related to the duration of performance: it be-
comes more and more difficult to maintain the duration of ten hours. The au-
dience cannot concentrate for such a long time any more. In the performance
of Laksmipriya in 2016 and Rukmintharana in 2017, the duration was still 10
hours, i.e. from 17:00 o’clock until 3:00 or 4:00 before dawn. But in 2018, the
performance of Candrasekhara was shortened to about 7 hours. Visnu ji chose
this story from the Siva Purana because it was short enough and contained

226



Traditional Theater in Nepal

of great regret, for, in my opinion, the grace of the Kartik Nac culminates
in the art of acting female roles. As is often said about the art of acting the
female (onna-gata) in Japanese Kabuki, the artificial woman played by the
male actor represents the essence of the beauty of the female exactly be-
cause it is the result of abstraction from real sentiments.” I hope the aes-
thetic value of this art will be apprehended more properly, and also
handed down to the young generation of Pharping. The actors of Pharp-
ing should be much prouder of their art.

Archaicity of the Kartik Nac of Pharping: Raga and Tala

In spite of the above-mentioned freedom and creativity, Pharping’s Kartik
Nic tradition maintains features which seem very archaic. One of such
features is its music. In the background of the dance of the actors, musical
compositions with song texts are performed by the group of musicians.
These are fixed compositions in the rigas and talas of South Asian classi-
cal music. However, these rigas and tilas seem to preserve their early,
Middle Age form from the period of the Malla dynasty.”

Archaicity is also suggested by a certain correlation between music
and drama. The ragas and talas correspond to a certain degree with the
scenes and characters. This reminds me of the Ragamala paintings in
which rigas are associated to heroes and heroines in various dramatic
situations. The Ragamala tradition seems to derive from the connection of
dance, drama and music in ancient Indian theater.” The usage of ragas
and talas in Pharping is perhaps a reminiscence of this ancient association
of melodies with characters on the stage.”

solely one female character (Queen) in contrast to many male characters.
? In the case of Kabuki, the acting of the female roles by boys is said to have
been introduced due to a pragmatic requirement with regard to public moral,
i.e. the prohibition or restriction of real women to appear on the stage in pub-
lic. However, this substitutional art of the male actors’ playing the female roles
was sublimated in the supreme art of onna-gata “the form of the female”,
which is by far beyond a mere mimic technique: it is rather the manifestation
of the essential of the female.
i.e. Dapha music handed down in towns and villages inhabited by Newars. For
further information on Dapha, see Widdess 2013.
On the Ragamala paintings of the Malla period, cf. Wegner & Widdess 2004.
On the topic of each riga being identified with or personified as an image, cf.
Widdess’” arguments (1995: 178). In fact, a Ramayana drama from Nepal Samvat

23

24
25

227



Makoto Kitada

The names of raga-s are given in various forms like x-raga, Raga x, or
simply X, in the same way as mentioned by Visnu ji. In my Roman tran-
scription of original words, I am not consistent: I write inherent 4 in some
cases, but not in other cases. I reproduced my informant’s pronunciation
exactly as I heard.” In the case of the presentation of Satisavitri in 2015
(which I unfortunately could not attend), the allotment of ragas to the
scenes (or characters) is as follows:

Dance of Mahadeva: Gauri, Malava, Padma, Sﬁnya—rég
Appearance of the King: Kausi

Appearance of the hunters: Pahari, Asambha-rag
The King going hunting: Malasri

Dance of Nine Deities: 1. Kausi, 2. Malasri
Appearance of King Advapati: 1. Kausi, 2. Nhyah rag
Appearance of the Bramin: Nata

Appearance of Skeleton (kawam): Pramajali

. Appearance of Goblin (syaka”): Rag Khyah

10 Dance of King: Rag Biyamcali

11. Grief of Savitri: Rag Birag

00N TR W N e

However, I don’t think this is a clear-cut mechanical allotment. More
probably, it partly depends on the tradition and habit, and partly on the
mood of each melody.

The allotment of the talas to the scenes is in the following manner:
1. Entrance of a character on the stage: Co

2. If Rag Malava is played at the entrance of a character: Jati
3. Dance of demons: Vetal-tala

532 (AD 1412) contains a subtle trace which suggests that the allotment of ragas
to the characters of drama existed in the court theatre of the Malla period, alt-
hough a further investigation would be required for corroboration.

I have the impression that the treatment of inherent a in Nepali and Newari
languages is slightly different from that in Hindi. Inherent a is heard in some
cases, in which it is omitted in Hindi. But I could not find any consistent crite-
ria to discern in what cases it is pronounced, and in what cases omitted.

I wonder whether syak “killer” (?) was maybe my mishearing, and correctly
khyak.

26

27

228



Traditional Theater in Nepal

Fight: Jati

Dance of a deity: 1. Astol, 2. Jati, 3. Co (played in this order)
Mahadeva: 1. Entrance in Co, 2. Nhyah,” Pratal, Calti (in this order)
Dance of the King: 1. Entrance in Jati, 2. Co, Nhyah, Calti

N U

Each tala has a corresponding set of dance steps.

In the performance of Candrasekhara in November 2018, the allotment of
ragas and talas was as follows:

1. Entrance of Mahadeva®: 1. Rag Gauri, Tal Co-praves

Dance of Mahadeva®: Rag Malava, Tal Pratal

. Entrance of the two servants of gods (dyah lah): Rag Kausi, Tal Co-
praves

Entrance of King Candrasekhara (hero): Rag Kausi, Tal Jati-praves
Hunters (sikari)* enter the stage and perform the ritual in the jungle:
Rag Pahari, Tal Co-praves; 2. Rag Asambha, Tal Pratal

King’s going hunting: Rag Malasri, Tal Jati

Demon Dhumraketu (anti-hero): Rag, none®, Tal Cahtal

Fight: Rag Svaratha, Tal Jati

Krsna and Balarama: Rag Vasamta, Tal Pratal

10 Lamentation of Queen Satyavati over King’s death: Rag Birag, Tal Jati
11. Entrance of Skeleton (kawam): Rag Pramajali, Tal Co

12. Entrance of acrobatic monsters (khyik): Rag Khyah, Tal Co-praves

@ N

© PN o= U

B The term nhyah, which is used as both the name of a riga and a tala, is ex-

plained as “playing the drum speedily” in Kélver & Shresthacharya’s Newari
dictionary (1994).

Before the drama begins, Mahadeva accompanied by Parvati and Gamga dances.
At the end of his dance, Mahadeva recites the verses announcing the opening of
the drama, without the accompaniment of the instruments. This is called varana.

29
30

31 The trio of hunters wearing comical masks, although being a supporting role,

seems to be an indispensable element of the Kartik Nac of Pharping, maybe be-
cause the profession of Balamis was traditionally that of loggers (and hunters).
Each year’s performance invariably contains a scene of the ritual of hunters in
which the trio makes a bonfire and offers a chicken to gods.

2 That means, only the drums and cymbals are played without melody.

229



Makoto Kitada

Conclusion

Thus, the Kartik Nic tradition of Pharping is a unique and valuable cul-
tural inheritance of Nepal which offers us significant information about
the history and development of South Asian classical theatre. Unfortu-
nately, the villagers of Pharping are today confronted with severe hard-
ships to keep their worthful tradition surviving amid the more and more
modernising society. I hope that the people’s interest will be much more
attracted to it, that this tradition will find an appropriate evaluation, and
the transmitters will be more encouraged to sustain this treasure of incal-
culable value.

230



Traditional Theater in Nepal

Appendix
Abbreviations:

B. Bengali

Nw.  Newar language

SKK  Batu Candidas’ Sri Krsna Kirtan (= Bhattacarya 2011)
Skt. Sanskrit

Parijataharana, a Bengali Drama from the 16th Century Nepal

Horst Brinkhaus (Brinkhaus 2003) mentions six Bengali dramas written in
Nepal in the second half of the 16th century and at the very beginning of
the 17th century. One of these is the Parijataharana written in Patan in
1561 (Nepal Samvat 681). In this appendix, the whole text of the Parijata-
harana is given in Roman transcription.” The manuscript is microfilmed
by the Nepal-German Manuscript Preservation Project (NGMPP) Reel no.
E 167/37. This piece contains praises to King Narasimha of Patan along
with his two brothers, Uddhavasimha and Purandarasimha (cf. Se‘lkya
2008: 44ff.). The three brothers jointly ruled Patan, and are called tibhaya
jujupin (Nw. “three brother kings”). The names of two poets are men-
tioned in the text. Dvija Madhustidana is mentioned in the bhanitd verse
of a song (I-15*, 11. 2-3), Sri Bhimakesa in the bhanita of another song (IT-
7%,1. 6). Is one of them the author of this drama?*

It seems that the first folios No. 1 to No. 10 are put in the correct order,
while the remaining 9 folios are put in the reverse order by mistake. The
recto of the folio which was originally the 11th folio is now put at the
backside of the manuscript. Besides, the photographer seems to have

¥ In the study of this manuscript, I worked together with Prof. Kashinath Tamot.
Prof. Tamot first made a preliminary transcription of the whole text written in
Newari script, then we sat together to examine the text closely, especially its
linguistical details peculiar to Bengali. I express my heartfelt thanks to Prof.
Kashinath Tamot for his cooperation and instruction.

* i.e. page 15 of the first half of the text. For the way of page numbering, see my

explanation below.

B je. page 7 of the second half of the text.

% 1 feel slightly uncomfortable with taking Sri Bhimakesa as the author of the dra-

ma, for it is peculiar that the author refers to himself with the honorific title s77.

231



Makoto Kitada

forgotten to take the picture of Fol. 10 verso and Fol. 19 verso: these two
versos should have been bound together. This makes the matter even
more confusing. Considering this condition, I decided to separate the first
half (I) and the second half (II), and to count by page numbers. For in-
stance, “I-2, 1” stands for the first half, page. 2, line 1. The line numbers
after the first line are indicated only by numbers in brackets, omitting the
page number; thus, e. g. “(2)” stands for the second line from the top.
This manuscript, in pages II-15 to II-18, contains songs which are not
connected to the plot of the drama. One of them is a parallel to the
Srikrsnakirtana (SKK, cf. Kitada 2019a: 8ff.). In fact, parallels of the SKK are
found in dramatic manuscripts from Kathmandu (cf. Kitada 2019a & 2019b).

Original Text

(I-2%,1) oo // [ér1]” nrtyanathaya //

// gauda malava ragah // ekatala //

anupama aditija®’, jagada-bhayada-bhuja, a(2)vadata deha sadasive 2
tuhme gusaya vahurtipa, mane cintya nase papa,

niramjana sarvva-devadeve // dhru // (3) dhru //

bhagata-priye, anathajanero guhye gati,

parama-mantra muruti, sarvva-vyapi pasupati,

himalaya du(4)hitara pati //

// abhoga //
avani teja gagana, ghana-kusuma pavana pafica-tatvesvara santa-vese 2,
surabhita(5)naya gati, sire gamga nisapati, naumi nrtyesvara vighna-nase //

// stutra //

// kahnada // jati //

kumu(6)da tukhara sama tanu visada varane,
gagana mandala $iroruha pamca-vadane 2
naksattra kusuma-mala a(I-3, 1)ti Sobhe,

7 i.e. folio 19 according to the original order.

= folio 1, verso. On fol. 1 recto a magic square is drawn, and there are three
brief memos which do not seem to have anything to do with the text.

The blurred letter is surmised to be s77.

advitiya.

232



Traditional Theater in Nepal

Sitikanthe dasadisa-vasana tuhme amarero nathe // dhru //
mundamala vibhisita nija bhiita-ga(2)na samge,
naga-raya mandana tora nace vada ramge //

// abhoga //

ksiroda mathane jave visa upajire,

se vi(3)sa bhaksana kariya rakhilo sayane 2
mathilo daksaro* yajfia virabhadra riipe,

jaya mahadeva khandava (4) vigini samtape //

// lalita // jati //

akhandalapuri sama vairiro durjjaya,

lalita lalita lalita(5)puri mani yaduraya* 2
maniro mandapa® §obhe maniphani*-pati,
suvarnna panali® deva draupadiro pati*® 2 (6)
// dhru//

vikramanarayana $ri narasimha-deve?,

palita anuja saha medinirodhave®, //

// etala // vala(I-4, 1)li //
$ri govindero lila kalusa-harane,
dekhi javo nrtya ahme parijata-harane // 1 //

// govinda // (2)nata // jati //

akhila bhuvana mora udara bhitare 2

ahmara iccha e srsti sthiti je samhare // dhru //
devero va(3)cane liya nara avatare,

dharmma rakhilo ahme marivo asure //

janama hayilo mora vasudeva ghare, (4) 2
nisithe gokula laiya gela kamsa dare® //

! Obviously, a corruption of daksero.

i.e. God Manikesava settled in the palace of Patan.

i.e. Manimandapa.

i.e. Maninaga.

i.e. the place of drawing water (dhara) of the Mangal Bazar.

i.e. the temple of Bhimasena in the Patan Darbar Square.

Vikramanarayana is the title of King Narasimha. He ruled Patan together with

42
43
44
45
46
47

his two brothers, Uddhavasimha and Purandarasimha.

8 j.e. mediniro uddhave.

233



Makoto Kitada

/ / wasamta [gvadagiri]® // ekatala //

dahine rukini devi vame satyabha(5)ma,

maya rape laksa® sarasvati duyi rama 2
kanaka makuta mani nana alamkare,

asura vadhite yadu-ku(6)le avatare // dhru //
nila jalada gusayi Syamala sumdare,

ayila govinda $amkha cakra gada dhare, //

(I-5,1) // raga kahnada // jati //

satrajite ghare vali tuhme vibha> kayilo,
aneka jatane vira Samkhasura mariro 2

(2) bhisekero™ ghara vibha kayilo rukini,
danava jiniya gadha duvarikapuri // dhru //
cala satyabhama priya (3) rukini sundari,
dekha nirbhaya gadha duvarikapuri //

// vaitavali // jati //

sagara madhye gusayi duva(4)rikapuri,

deva danava gadha lamghite pari 2

tathito vasamti gusaya se deva murari,

Samkha cakra gada padma $a(5)ramga dhari // dhru //
suphala jarama™ mora e riipa jauvane,

melilo svami mo-ke kamalalocane //

// raga $yama // (6) tala tumari //
devi satyabhama priye candra-vadani,
sabha dite javo cala devirukini // 2 //

(I-6,1) // kakasura // pahadiya // thakatala //
medini-tanaya ahme, tribhuvana kampaka, aditiro kundala ane,
pra(2)ga jotisero pati madhumuru sevaka,

sarvva deva mora vala jane 2

= dare
0 Written in the margin.

i.e. Laksmi.

i.e. vivaha.

i.e. Bhismaka, Father of Rukmini.

= B. jalama, i.e. janma.

51
52
53
54

234



Traditional Theater in Nepal

varunero atapattra mora $ira $ohayi

(3) maniro parvvata mora ghare,
purandara-vahana™ mora dvara vamdhayi,
deva kanya ahme vale halire, // dhru //
a(4)yila kakasura vire,

muni-gana marivo vrrtti ahmare,

virifici carana mora $ire //

$riraga // padimana //
tva(5)rate javo vrahmara thane,
ptjiya ahme cahivo mane // 3 //

// vrahma, // kahnada // jati //

adi arccyuta na(6)bhi kamale sambhave,

raja-gunate srsti kariya vibhave 2

catura vadane cari veda nisare,

deva danava gana cahe (I-7, 1) mora vare // dhru //
ayila he pitamaha savitri sahite,

icchate srjiya visva jagatero hite [ 1 //

(Addition in the margin of page 1-6)

// bhairavi // eka //

abhaya varada kara karuna sagare

dina mani riipa sura vare, 2

manimaya alamkara suvarnna mukutahara

vibhiisita amga manohare // dhruva //

bhagavati pranamati vugamesvare™ 2
[eeegahi-devivare-dehi-tuhmess] hi vara, sava loka oke je adhare //
(Addition end)

// tvarate (2) // thvatena, ka vava // puja / /™

$rimalava // cosajati //

bhuvana karaka veda sagara savitri pada kamale 2
di(3)vya candana gamdha mala nana vidhana pajile [ ] //

The vehicle of Indra, i.e. Airavata.

A mark indicating the addition to be inserted here.

i.e. Lokesvara of Bungamati, a village situated in the south of Patan.
¥ Nw. “By this, Kakasura comes. [He performs] the pizja”.

A mark indicating the addition to be inserted here.

235



Makoto Kitada

(Addition in the margin) ér1, pa // tvarate // (Addition end)

// punar tho mena // ka vamna / /%

// vibhaga // padimana // aju hailo ahme (4) tribhuvana pati,
vara diro moke jagatero gati //

vra, vamna / /%

gufjari raga // ekatala //

cala javo savitri paunda(5)rika vase,

mahitanayake® ahme diro vara rase® // 4 //

// na*, // raga pahadiya // ekatala //
vasana krsnamjina skandamiila-phalasana®
mathya jata-bhara kusangule® 2

nirantara yoga dhyana hari carane rata
pavitra $arira ni(I-8, 1)lamale // dhru //
ayila narada muni-vare,

hathya surasa vina dhare // 5 //

// kr, sabha //, pahadiya // dvajamana //
(2) vacaneka vola $una sundari sati,
raivata” jayite deho anumati //

raivata jayite ahmara vada ramge,

na kara sunda(3)ri gamana bhamge //
raivata giri parvvata-mala,

duyo tiri tora duyo avala® //

vacaneka volu sundari sayi,

tathe (4) muni gane ahme dhyayi //

% Nw. “Again, [accompanied] by this song. Kakasura has gone”.

Nw. “Brahma has gone”.
Mabhi-tanaya “the son of the Mother-Earth”, i.e. Kakasura.
Skt. vara-rasi?

# = Narada
65

61
62
63

i.e. kanda-miila-phala-asana.

Skt. krsanga?

Name of a mountain in Gujarat, i.e. Girnar.
Or, maybe avola.

66
67
68

236



Traditional Theater in Nepal

// patamamjali // jati //

ahmara vacana gusayi hrdi kari,
raivata gamana dure pa(5)rihari //
duhsaha durghata raivata giri,

ekala kemane jave prabhu hari //
ahmake ediya yadi pravasa jave,

(6) sayane bhojana vada duhkha pave //
nahi mora asa-pase vapa bhayi,
divasa dasdake nahi thayi //

(I-9, 1) candra vinu na $obhayi ratari,
purusa vihine tiri vapuri® //

// go, ru, vamna” // kahnada // ekatala //

(2) raivata jayitya priya vasamta-kale,

mukulilo taru-vara e $ala priyale 2

dale vaisiya kolakadhelsa,

(3) daksina malaya vahe vasamtero vaha // dhru //
ladila he govinda rayamanta”-giri,

hathya dhariya lairo ruku(4)ni sundari / /

// sa, vamna’ // pamcama // ekatala //

ja”* oookasari javu dhire dhire,

ki hari hari pam(5)the jayate nayana visure naye 2

katham gela pavola ooo suvi”daira mora hariyanera vudhi naye (6) //
dhru //

aje kata dara gela prabhu jaganathe,

kehne gusayi nidaya nischale”™ naye // 6 //

(I-10,1) // o’ // valadi, // jati / /

svargga-bhuvana-pati sahasra nayane,

% B. bapu#i “destitute, very poor” (Sen 1971 II: 641)
7 Nw. “Govinda and Rukmini have gone”.

i.e. raivata/revanta.

Nw. “Sa[tyabhama?] has gone”.

7 Or. u?
74

71
72

Perhaps it is not vi, but vim or dhi, or some other letter.
7 My teacher read the ligature here as $cha, but it actually looks like a combina-

tion of s with another consonant.

76 The name of a character seems to have been written here.

237



Makoto Kitada

hathe dhara vajra airavata gamane 2

ahme di(2)le”” raghunatha durjjaya surathe,

se ratha cadhiya malile rane dasakanthe // dhru //
ayilo he indra raya ka(3)naka varane,

vame Sacidevi saha sahasravadane //

seva, §ri narasimha-juya”™ //, dhanasi, // jati //

(4) ahita dvirada kanthi rave jaya,

darita kumbha-sthala ahave, jayatijaya2 //
bhiimiro mandana ma(5)ni dhruve, jaya,

niti dharmma dayala raghave, jayati jaya // dhru //
$ri narasimha-deve jaya,

nrpa vara, vikramakesave”, jayati jaye,

kiritilakhimi® dhave [ // 7 //

F-rma¥f - desasarsA-(I-11, 1)jatiAt
o e tra chavale,

// gam® //koda // jati //

indradi tridasa-mandala mana mohi(4)te,
nrtya kala catura vidite, 2

caturabhinaya varasa™ je samgite,

sarvva vidya gunara® samyute // dhru //

77 This letter is blurred.

8 Nw. “Respect to Narasimha”. A praise to Narasimha, King of Patan.

7 Vikramakesava is the title of King Narasimha.

80 Kirtilaksmi is the wife of Narasimha.

81" A mark indicating an addition to be inserted is written here, although nothing is

found in the margin. Instead, the text of the next song is cancelled through draw-
ing a line. However, this is a song describing God Siva. I cannot find any solution.
Abbreviation of mahadeva.

Abbreviation of gamdharova.

This seems to be a corruption of catura-abhinaya-nava-rasa.

82
83
84

% Maybe it should be read gunera.

238



Traditional Theater in Nepal

(5) ayila gamdharvva-vara sundara citrarathe,
ratana mala prana-nathe //

// seva, éri purandrasimha-juya® //

(6) sriraga // dvajamana // pamcatala //

nrpa lo, bhiipa-kula hira, gagana-mani, pavana trisala-dhare,
ptarnna(I-12, 1)candra dekhi [je]hne samudre, jagatra ahlada-kare, 2
vidvesi marddane, $veta-vahane® dane vairocani vare (2)

kirtti dhavalita ksamamandale®, bhiimi devero adhare // dhru //
§r1 vira purusottame®, §ri purandarasim(3)ha-deva vire,
udayalakhami®” vare []"' // 8 //

(The addition written in the upper margin:)
karnnata // padimana // éri akhandalapure nace prativare,
cala javo sundari vilamva na kare, // 3 (Addition end)

// madhu® // ramakari jati //

sava sakhi madhya ahme (4) garuva je nari,

katha nahi ahma hena bhuvana sundari 2

suvadani sunayani anupama ripe,

sada a(5)hme vasayi satyabhamara samipe // dhru //
ayili he madhurika svaminiro hite,

pataneta™ paridhana vi(6)citra Sobhite //

// ér1 hrdayalaksmi-juya seva® // simdhura // dvajamana //
nirmmala manasa jehne, mamdaki(I-13, 1)nj,
amrta samana madhura-vani 2

8 Nw. “Seva of King Purandarasimha”, i.e. “Respect to Purandarasimha, [King

of Patan]”. Purandarasimha was the second son of King Visnusimha, and the
younger brother of King Uddhavasimha.

Svetavahana is an epithet of Arjuna.

= ksma-mandala.

87
88

8 Purusottama is the son of King Purandarasimha.

Udayalaksmi is the wife of King Purandarasimha.
A mark indicating an addition.

90
91

2 Madhu, or Madhurik3, seems to be a companion of Satyabhama.

% B. pata-neta “fine spun silk” (Sen 1971, II: 544).

94 P

Nw. “Queen Hrdayalaksmi’s sevi”, i.e. “Respect to Queen Hrdayalaksmi” or

“Song in praise of Queen Hrdayalaksmi”.

239



Makoto Kitada

dukhita-janero se hi janani,
prasanna-vadani ksama-dharani // dhru //
érija(2)yatalaksami™ vidite,

dharmma sada-rata deva-bhagate //

// go™ // raivata // me hnavayana” //
(Addition noted in the upper margin:)
kahnada // eka //

(Addition end)

ladilety adi”® //

(3) mallala // davajamana //

dvadasa masa rtu prati-kale,

ati sulalita kokila kurare 2

khatpada® mudita (4) pujita gane,

ati su[vasi]'®ta kusuma-vane // dhru //

vahelo sundari nayana bhari, vada apuruva'” raivata-giri // (5)

// guijari jhampamana tala //

bhavane to amaravati-puri, siddhi gamdharvva setam'”,

padmaraga suvarnna mam(6)dira viévakarmma vinirmmitam, 2/
vasayi guni-gana guna-sagara nagari rasa bhavitam,

veda $astra vicara-(I-14, 1)paraga nada tumvuru nayitam 2 // dhru //
devaraja sabhavamandana mandiram sura-sundaram'”

deva-vara avadhana sunda(2)ra sadhu sadhu purandaram //

// ache je nandana-vana se parimali parijata prakasitam,

kalpavrksa visa(3)la pallava mafijari nava puspitam, 2

% Jayatalaksmi is the queen of King Kusumasimha, father of Visnusimha and

grandfather of the three brothers, Narasimha, Uddhavasimha, and Purandara-

simha. It seems she was still alive at the time of the presentation of this drama.

Abbreviation of govinda.

Nw. “the [same] song as the former”.

This refers to the song in page I-9, 1. 1-4.

i.e. Skt. safpada.

1% Noted in the lower margin.

01 j.e. apiiroa.

102 Maybe a corruption of sahitam or sevitam?

% Or, pura-sundaram. Tt seems either purasundaram was amended into su-
rasundaram, or conversely.

240



Traditional Theater in Nepal

mayira kimkini bhamara khatpada pikuralambhayakharavalam'®,
kirana ki(4)fcita trna vivarjjita vahati maruta $italam // dhru //

Saci adi varamgana-jana apsara vahu nayika,

(5) rtipa yauvana samptirnna mrdu-vacana locana-$ayaka 2

nrtya gita kala kuttihala keli kamdarppa sadhini

(I-15, 1) 1ala lalita vilasa lavana, kimkini kati vadini // dhru //

vahane to airavata megha-sambhava payo(2)daram,

vajra dhanuha ni$ana'” garjjita nara bhaya khalavalam'® 2

sakala surasana vamdane bhanasti dvija ma(3)dhusidane'”

raja to purasenaerasabhogika'”® rani candanadevi'” pure mane // dhru //

// (4) marahathi // athatala //

ksiroda-mathana kari, vcahma visnu mahesvara,

sava miliya ahmake udha(5)ra [ Jye 2

janame janame tuhme hari, tuhmara patani'’ ahme,

lakhami sarasvati duyo nari // (I-16, 1) dhru //

gusayi, deho parijata mo-ke, mahamuni dilo tora hathe, naye prabhu //

// ériraga // (2) jhumari //

vada duhkha payilo ahme ta''! raivata giri 2

sevaya manayalo hari he phula dilo Sire to(3)li // dhru //
mora mana uhlasite he phura payiya parijata //

// desasa // paditala //

a(4)re krsna aju hailo ahmara sammukhe,

104 Obscure. Pikurala might be a corruption of bird names, pika and kurala. The

expression bhaya kharavala has a parallel in page I-15, 1. 2.

i.e. dhanuha (< Skt. dhanus/dhanuh) nisana (“sharpening”).

Cf. a parallel in page I-14, 1. 3. Nara bhaya khala vala seems to mean something
like “Mankind, being frightened, murmur”.

105
106

7 The author of this song is Dvija Madhustidana. Bhanasti is a corruption of

bhanati.

Obscure. A possibility is: purasena erasa bhogika “Purasena (the name of a king)
is such (erasa < erisa, Skt. etddrsa) [a person] indulging in sensual pleasures”.
Another possibility is: to pura nae rasa bhogika “Your (to) city is indulging in
(i.e. full of) nine (nae = nava) rasa-s”.

Candanadevi is obscure.

108

109

1105 e. Skt. patni. I have been your wife every time in my previous lives.

" Maybe it is to be amended in to?

241



Makoto Kitada

tristila prahara kiya karivo vimukhe //
// are are ka(5)kasura tuhme javo kotha
cakrero prahara kiya kativo matha // 9 //

// raga kedara // (I-17, 1) padimana //
$ri krsnere krpa-te, rahilo parane,
bhagati karivo krsne ananda je mane, // 10 //

(2) // vasamta // ekatala //

bhagata kakasure pjire harase 2

je cahe vara tuhmake dilo je sam(3)tose,

priya savitri §una, ananda hailo mane // 11 //

// sagarasnana, // 12 // (4) desakha // jati //
dhavala varana tuhme Sire candra dhavale,

sura sari phena hailo jata se dhavale 2

(5) dhavala vibhiiti amge dhavala vrsabhe,
dhavala kapala hathya sakala susobhe // dhru //
ayila $am(I-18, 1)kara dhrta dhavala khatvage,
devi paravati tora niramtara samge //

raga Savari // tala dvajamana //

(2) vimala kirati bhuvana prakase,

ripe madana sama se caru-vese 2

satye hariScandra atula prabha(3)ve,

dane vaikarttana bhtimi vasave // dhru //
ér1 uddhavasimha-deva vijaya govinde
uhlasa(4)lakhami''*-pati jagatra anande //

// pai'® // vibhasa // athatala //
gela jatadhara prabhu $akra-bhava(5)ne,
girija-devi ahme pramodita mane // // 13 //

pamcama // jati //
$una are madhurika (I-19, 1) gusayi racita-vamka,
ki nimitte hena je nidaya 2

12 Ulhasalaksmi was the queen of King Uddhavasimha.
13 Abbreviation of Nw. paisara (< Skt. pratisira), i.e. entrance of an actor on the stage.

242



Traditional Theater in Nepal

tiri mati riju mora, vikata se damo(2)dare,
neha dara vada duhkha diya // dhru //

ki hari2 dasa dina chale mu vamcilo,
rayivata pra(3)bhu giya rukumini samge liy3,
ahmara je nama visarilo //

// karu'™ // marahathi // (4) ekatali //
hari2 katha gele payivo govindero carana-kamale,
tava mora sire ha[vo] (5) jamalabhasale 2

cada

> camdana ghana daksina vaye,

harira virahe mora dahe sava gaye // dhru //

[The following part begins from the backside of the manuscript'‘]
(I1-1, 1) ériraga // jati //

sartipa vara'” ta volu muni-vare,

tuhmake nahi dare,

are, satyabhama nari nare,

kava(2)nero oo'® //

// vibhasa // ekatala //
jave ayilo gusayiro samge vada se sukhe,
ahmake edi(3)[ya] gela ave payilo dukhe // 15[ ]'" //

(Addition noted in the upper margin:)
$riraga // ja, sartpa' (Addition end)

114
115
116

117
118
119
120

i.e. Krsna and Rukmini.

A corruption of camda “the moon”.

See the preface. The verse no. 14 is missing. It must have been contained in the
verso of I-19, which was not photographed. At the moment, it is difficult for
me to consult the original manuscript, for it is not in possession of the Nation-
al Archive of Nepal, but in a personal collection inside the Kathmandu Valley.
The manuscript was only borrowed from the possessor for the purpose of
filming by the NGMPP project, and returned back to him.

Or vora = bola “speech”.

Blurred. It looks like oova (gova?). But the rhyme would demand -are.

Mark of addition.

i.e. the song sarfipa vara ta volu etc. This seems to amend the blurring of the
letters in the beginning of the first line of this page.

243



Makoto Kitada

// vibhasa // ekatala //

dhani dhani vapa priye tora (4) ooa'* sa[traljite,
taharelo jhiya priye mora pranera hite //

tathira karane priya tuhme suti[la?]

(5) ocite' mo [ke]hne janivo priya vidhi viparite //
joda hatha kariya vinaya vanama[l]i cifm]am'*

(II-2, 1) ya samati delo prana rakhavali //

// ériraga //jati //

sadhani kajala kuntale, alo priya,

(2) sire tola'* simddra ujjalelo satyabhama /

kesa tora bhramara gujare, uthya $obhe malatira phule //

(3) lalata patra mala kanake, uthi sobhe kastari tilake //

nayana tora nila-upale'”, bhruha tora dhanuhi'* (4) jugale //
nasi[ka]'” tora garuda adare'”, praphulita vadana kamale //
damta tora dadiva viju tule, otha (5) tora patali praphule //
kane tora ratana kumdale, ravira kirana jehne jvale //

gala Sobhe kumbha kantha (6) hare, vacana tora amrta susare'” //
vahu tora kanaka mrnale, kara Sohe rata'”’ utapale //

dasayi (II-3, 1) amguli campakali, dasa nakha malilo vamkuli //
kuca tora sriphala yugale'', uthi sobhe mukutaro (2) mala //
kanaka campaka tora deha tora mora janamero neha //

simha jiniya majha ksini'”?, mane mohi(3)le cakrapani //

nabhi tora garuva saravare, uthiya mamjiya'* damodare //
dhanya? tora urvvali triva(4)li ure tora e ramakadali™* //

21 Blurred. Maybe raja.

12 Blurred. It might also be read cimte or rcite.

Or sam/gam? Or else, [ra]ciyam?

= tora.

125 Skt. nilotpala.

126 Skt. dhanus (dhanul). Cf. page 1-15, 1. 2 dhanuha nigana.
127" Written in the upper margin.

128 Cf. SKK (27/2, p. 22) garuda samana tohora nasa.
129

123
124

Skt. su-svara

130 B yata “red” [Sen 1971]. Skt. rakta.

31 Cf. SKK (28/1, p. 22) sriphala yugala tohora tane.
132 Skt ksina

135 B, maja- “to go down under water” (Sen 1971).

244



Traditional Theater in Nepal

paya $obhe jhamaka nepure, carite se vajaya susare /
dasa nakha (5) ara tora vole paridhana, e pata'® patole //
$olahe sampurnna satyabhama, e tini bhuvane anupama // (6) //,

// lalita // paditala //

aji para rukini kariya ache rosa,

parijata phule tarana (II-4, 1) hailo samtose je 2

mora ghare ayile gusayi payive naki,

$uniya ki vooo[?a]*%a"” bhisekero jhi**®* // (2) dhru //
% gusayi §yamala sundare,

rukini vo'*lam bhu'*'kike ayilo mora ghare // 16 //

danava dalile

(3)//°// ragajayasri// cosajati //

sura-vara gauriSe pijivo prati-mase 2

pamca upahare, sodasa (4) prakare // dhru //
mantra pamcaksare'®, japilo nilamtare /

tuhme cintya drdha-mati nahi javo durggati 2

(5) ahme tuhmara bhagati, dile gusayi svargga-pati //

// karnnata / padimana // éria //'*

(8113 bhimasena sahaya namah //
$ri3 bhimasenaya nama kayana gana ona vyal[...])"

134 Cf. SKK (28/2, p. 22) ure tora ramakadali samane.

135 Cf. SKK (165/2, p. 113) pata paridhana.

13 An unrecognizable consonant with the vowel sign of 4.
Maybe ki volivo raja?

Bhismaka’s daughter, i.e. Rukmini.

B. dala- “to suppress, smash, pound” (Sen 1971).

40 Or va?
141

137
138
139

The letter bhu looks very similar to tu.
i.e. the salutation om™namo sSivaya.
Instruction to sing a text beginning with sr7 4.

142
143

44 This is written in the lower margin by the hand of another writer, but it does

not seem to have anything to do with the story. It means Nw. “Salutation to
Sr1 Bhimasena[’s] assistance. Taking (= Uttering) Sri Bhimasena’s name, the
group has gone [...]".

245



Makoto Kitada

// dhanasri // padimana //

kausika parisadi sura-gana prati-dina mana-mohe 2

kundala valaya amgada nepu(II-5, 1)ra bhtisana sohe // dhru //
nace vahu vidhi sulalitala ghaghara'® vaje 2

tusta mo na karivo ahme Samka su(2)ra-raje'* //

// ériraga //jati //
priya mora aji sava nrtya saphale, devera sabha-thale,
naciya sam(3)gita je bhava sakale //

// ramakari // paditala //

krsnero vacana $unilo ahme narada muni(4)ro pase 2

yuddhi kariya raksivo mamdara, krsnaro'"’ peyadi'* jadi ayise // dhru //
ladivo ahme (5) namdana-vane, cadhilo airavata varane //

// pariksepa $aci // 17 //

// sauri, // jati //

devi $una indre mu-ke kayile bhagati,

nana upahara ptja kailo sSuddhamati // 18 //
// ma'*¥, dhuna' //

(I1-6, 1) konakari®! dhanasri // ekatala //
kamalalocane prabhu $una ahmara vacane,
prari'*hara samgara gamane, 2

(2) indra upendra duva bhayi virodha na kare

5 j.e. *sulalitara/sulalitatala ghaghara. Cf. Skt. gharghara “a girdle of small bells”.

i.e. Indra.
It seems that the scribe amended krsnako into krsnaro (i.e. *krsnero).
Cf. B. peyada “footman”, i.e. foot-soldier < Persian piyada (Sen 1971).

146
147
148

149 Abbreviation for a name beginning with ma. Or else, maybe a mistake for na,

i.e. narada?

150 Nw. dhuna “[it] has finished”.
I In stage instructions, kona denotes a corner of the stage which has a triangular
shape. The instruction kona bhdsi means an utterance from a corner, i.e. an ac-
tion which would correspond to an utterance from the coulisse. Perhaps kona
kari means an action similar to this, i.e. singing from a corner. Otherwise,
konakari might be a corruption of the raga name, gunakari.

It seems that it was originally written pratihara, which was amended into

prarihara (i.e. parihara).

152

246



Traditional Theater in Nepal

ahmake nindivo sava sure // dhru //
tuhmara dayaya mora (3) samtose,

aji payilo parijata, payilo nava-nidhi'”,
tyaja prabhu mane tuhme rose // //

(4) maru dhanasri // chuta'™ jhumara //
indrero vada ahamkare 2

marivo curivo jinivo samare, 2

(5) ahme javo mamdara-harane 2

aniya ropivo satyabhamara udyane // dhru //
garudero pithi ca(6)dhiya 2

$amkha vajiya gela kopa kariya // 19 / /™

// koda // jati // surapati vacane'®,
e (II-7, 1) ahme javo upavane,
raksivo se je mamdara-taru prati-dine //

// koda // chuta padimana //

(2) puramdrero upavana vidita nama namdana,
dekhiya ananda mana hailo emanta'”’
madhukara pika (3), gamda'® krsnasara suka,
nana vanacara ramga kailo naye //

ptiga narikera $ala kadamva tamala

(4) tala ctita kadali je khajjura e,

asvattha jamvu panasa vada vilva ghana-rasa
dhatri aguru taru-vare (5) naye //

devero durllabha phura parijata je

praphula prasarita aneka $obhe, e,

tulasi damana(6) [ja]ti ketaki campa malati
kumda nage$vara ati $obhe naye, //

153 Skt. nava-nidhi “the nine treasures of Kubera”.

Perhaps this word is related with the fact that Nw. chu is the closed sound of
thick cymbals and ¢ denote drum syllables (Iswaranand 1995).

A memo is written in the lower margin as follows: $17 naraenaya nama kayao
nama “Salutation, taking (= uttering) St Narayana’s name”. This has nothing

154

155

to do with the story of the drama.
15 j e. the words of Indra.
157 Cf. B. emata “like this” (Sen 1971).

158 Skt. ganda “rhinoceros”.

247



Makoto Kitada

bhanasti §ri bhimakesa' je pive (II-8, 1) hari nama rasa'®,
tara sava papa duhkha nase e,

payive cari padaratha,

purive se manoratha dine (2) dine $ubha jase naye //

// desakha // paditala //

are krsna akarane kairo virodhe 2
mamda(3)ra-harana ayilo tvara mati madhe'®' //
are Sakra aji desa'® tora vahu-vale 2

tuhme jiniya (4) nivo parijata samdle //

// todi // plata //

ahme laiya javo 2

taru parijata puri dva(5)rika,
satyabhama tusivo,

jinilo'® sura-loka ahma eka // 20 //

// vasamta // ekatala //
(6) vistara samgrama hailo indra-govinde,
$una vasu $amya kayilo mora anande // 21 //

// (11-9, 1) lalita // jati //
ahme krsna upavane hailo vada yudhi,
$una Saci narada vacane kailo samdhi // 22 //

(2)// // todi// pra // ahme laiya / /'

// vasamta // eka //
éri nepala vatsala dharani vasu kose'®,

1% Here, the author of the song is Sri Bhimakesa. For the other author’s name, see
page I-15, 11. 2-3.

160 Or rase?

16! The rhyming of virodhe and miidhe suggests that the author of this verse is a

Newari, for he does not differentiate dental dh and retroflex dh.

162 Or: dese.

1% In the manuscript, jiniro is amended into jinilo.

i.e. the song No. 20 beginning with ahme laiya.

165 The year of dharani (= 1) vasu (= 8) kosa (= 6), i.e. Nepal Samvat 681. In the fol-
lowing, it is stated that this drama was staged in the month of Kartika, which

164

248



Traditional Theater in Nepal

kartti(3)ka masa krsna ekadasi mukhe 2
vagi$a-vara susiddhi moha nisadhane,
krsna-caritra nrtya mamda(4)ra-harane // dhru //
kayila bhagati-bhava ér1 vugamesvare,

éri narasimha-deva vikrama-sridhare'®® / /

// abho'”” //

§ri purandrasimha-deva arjjuna samane

$r1 uddhavasimha-deva sarvva guna jane //
bhavatu mamgala sada (6) pracamda pratape,
dekhi ananda hailo bhuvana pradipe // ¢ // 22'%

From page II-10 to II-14 is a complete list of the songs contained in this
drama, which I have omitted from this Romanised text.

From page II-15 to page II-18, songs which are not contained in the dra-
ma are recorded.

(I1-15, 1)

[1] raga savari // madana re, kata malasivanu,
sava voli age,

sadi mada,na, bhara, //

(2) madana ragi'®, mola vikara palava'”® //

marara'”' // rupaka //

medani je'"jorilo are harelo radhe

(3) vrahmaro damdelo jotaro radhe,

vasuki je nagero, are, jotaro radhe,

(4) giri-paravata chataro radhe, //

jotaro radhe ro, are teyaro radhe,

kahnu mahadane, (5) pamthero radhe / /'

suggests that this presentation was a predecessor of the Kartik Nic festival.
Title of King Narasimhadeva. Vugamesvara is the Lokesvara of Bumgamati.
i.e. Raga Abhogi.

168 A mistake for 23.

169 _ Igi

i.e. pallava?

166
167

170

71 j.e. Raga Malhara. The letters are badly stained with ink.

The letter is obscure. Maybe te?
173 This song has parallelism to SKK, No. 230 (= danakhanda No. 54), cf. Kitada

172

249



Makoto Kitada

// savari // jati //

idra'”* varise radhe

[?] kala rtpa bhamara, bhiirayilo

7% sava phule

piriti vadhayilo alo vamdhu apuna jatelo kule // dhru //

e paranevo

176 natha jivanero nathe, daya na chodivo //

tuhe to chodivo daya vandhu ami tvamara livo, (3) aro vamdhu 2 /
dhru //

e paranero natha, varaha varisa nali,

teraha na pure'”’, dine2 vadhayasi ma(4)rero'”® kucl[i]'”” // dhru //

(I-17,1) // korava //

e marini ki va kdja, dhana jana sa[ja

I"na ragiya e ragiya nahijana,

mu-ke ksediya (2) pathaero //

[%] korava //
kura desi kura chadi, sayalare, dhasadire,
e kura va kura eka kura pae(3)ve, //

ahma abhaginire hini na[ri

1'® ekaramare,

gunamamta nagara gero, hama chadi //

uvi duvi mari jaevo virahe

"®re, jara bhari,

e piya-ke prema madana saramari'® //

(II-18, 1) [¥] raguna'® dharavat., saguna manavat., kaka udavat,
hari syama mora, niju kene visar- //
na jano vidhi ka(2)vana papa-te, vyapati hae dukha bhari syama moo'*hi, //

174
175
176

177
178
179
180
181
182
183
184

2019a: 10.

= indra

Stained with ink, i.e. bhiilayilo.

The letter vo seems to be a mistake for ro. Originally the word must have been
paranero.

Cf. SKK (35/1, p. 28) e vara varisa mora tera nahi piire.

Or maroro?

A blurred letter with the vowel sign of i. Maybe kupi or kudi?

The letter ja is inserted according to the note written in the upper margin.
The letter 77 is noted in the lower margin.

Or ha?

Or maramari?

It seems to be a corruption of niraguna.

250



Traditional Theater in Nepal

nayana tupatu desi darisanave-ko, kama-vana (3) sala mari syama mora //
nijju kene visara, suradasa'®® prabha tuhmara darasana-ko,
anega jatana (4) kari, hari syama mora

rara visari syama syama visa[ri] Syama mora // dhru //
niju kene visar- //

(5) [%] dhanasri // ata // suvanasagidha'® tibhtivana pati tuhme, rasika
vanamali,

ahme kichu (6) nahi jane mugudha govare,

kama sarupa tuhme kami[ni] mohana,

tyara pati joge nahi'®, jobhana ahmora'”’,
vigasiotapopa'” jatha tatha madhukare,

mukuritapopa'”' se hya dura parihare'”

185 A blurred letter with the vowel sign u. Or, perhaps it is erased intendedly.

The author of this song is the poet Stirdas.

The letters gi and dha are blurred.

Perhaps a corruption of tvard (= tord) pati jage nahi “Your husband is not awake”.
Obviously, a mistake for ahmara.

186
187
188
189
%0 Seems to be a corruption of vikasita-puspa.
1 Seems to be a corruption of mukulita-puspa.

This song is also quoted in the drama Jalandharasuravadha (NGMPP E
460/33), and might perhaps have some connection to the SKK, cf. my argu-

ments in Kitada 2019a: 8-10.

192

251



Makoto Kitada

References

Bhattacarya, Amitrastidan 2011 [1966]. Baru candidaser srikrsnakirtan sama-
gra. 13th ed. Kal'kata: De’j Pab'lisim.

Brinkhaus, Horst 2003. “On the Transition from Bengali to Maithili in the
Nepalese Dramas of the 16th and 17th Centuries”, in: W[illiam]. L.
Smith (ed.): Maithili Studies. Papers Presented at the Stockholm Conference
on Maithili Language and Literature. Stockholm: Department of Indolo-
gy, University of Stockholm, 67-77.

Datta, Bijitakumar 1980. Pracin bangala-maithili natak. Bardhaman: Bard-
haman Bisbabidyalay.

Iswaranand, S[resthacharya] 1995. A Concise Dictionary Newar-English.
Kathmandu: Pilgrims Book House.

Kitada, Makoto 2016 (in Japanese). “Katomandu sanson ni tsutawaru
kamen buyodgeki: Farupin mura no Karutiku Nachi [The Mask-Dance
Tradition of a Village in the Hills of the Kathmandu Valley. The
Kartik Nac of Pharping Village.]”, in: Indo Minzoku Kenkyz 15: 21-35.

Kitada, Makoto 2019a. “Baiu Candidas’ Srikrsnakirtan and Its Parallels in
Two Dramatic Manuscripts from Nepal.” Appendix to: “Jalandha-
rasuravadha, a Bengali Drama From the 16th century Nepal. A Ro-
manized Text Based on the Manuscript. Report on the Research of
Dramatic Manuscripts Written in Nepal of the Malla Dynasty”, in:
OUKA (Osaka University Knowledge Archive). (<http://hdl.handle.
net/11094/71179>, published on February 6, 2019).

Kitada, Makoto 2019b. “Baiu Candidas Parallel in the Aéa Archives of
Kathmandu Report on the Research of Dramatic Manuscripts in Nepal
of the Malla Dynasty”, in: OUKA (Osaka University Knowledge Ar-
chive). (<http://hdl.handle.net/11094/73440>, published on Decem-
ber 30, 2019).

Kolver, Ulrike & Iswarananda Shresthacharya 1994. A Dictionary of Con-
temporary Newari. Newari — English. Bonn: VGH Wissenschaftsverlag.

Raj'bhandari, Sunita 2018. Katipyakhanay nysimha avatar. Yala: Baburaja
Mabharjan, Klasik Debhalapars (i.e. Classic Developpers).

Sakya, Ravi 2008 [Nepal Samvat 1128]. Yalaya mahapatra jujupini itihasa.
Yala (= Patan): Nha Hist Pucah.

Sen, Sukumar 1971. An Etymological Dictionary of Bengali: C. 1000-1800.
Vol. I & II. Calcutta: Eastern Publishers.

252



Traditional Theater in Nepal

Srestha, Hariman 2009. Kattt pyakha, kartik nac. Lalitpur: Jyestha Nagarik
Samaj-Nepal.

Toffin, Gérard 2007. Newar Society. City, Village and Periphery. Lalitpur:
Himal Books.

Toffin, Gérard 2011. “An Ancient Natak in Nepal: The Balami Katti Pya-
kha (Kartik Nac) of Pharping”, in: Sangeet Natak Adademi Journal XLV,
1: 3-18.

Wegner, Gerd Matthias & Richard Widdess 2004. “Musical Miniatures
from Nepal: Two Newar Ragamalas”, in: Pratapaditya Pal (ed.): Nepal.
Old Images, New Insights. Mumbai: Marg Publications, 80-91.

Widdess, Richard 1995. The Ragas of Early Indian Music. Modes, Melodies
and Musical Notations from the Gupta Period to c. 1250. Oxford: Claren-
don Press.

Widdess, Richard 2013. Dapha: Sacred Singing in a South Asian City. Music,
Performance and Meaning in Bhaktapur, Nepal. Burlington: Ashgate.

253






The World According to Ghanaram:
A Partial Translation of His Gitarambha

Frank J. Korom

By writing books the individual becomes a universe. And
since the principal quality of a universe is its uniqueness,
the existence of another universe constitutes a threat to its
very essence.

(Kundera 1980: 105)

My title is a play on John Irving’s well-known 1978 novel in which a man
is born unusually out of wedlock who grows up to become a celebrated
writer. Instead of Irving’s character named Garp, my contribution to this
Festschrift focuses on Ghanaram Cakrabartti, an 18th century Brahmin
writer from Bengal who composed a lengthy narrative poem dedicated to
the medieval Bengali deity known as Dharmaraj (“Dharma King”) or
Dharma Thakur (“Dharma Lord”) or simply Dharma. His is only one of
many texts included within a subgenre known as Dharmamangal, which
further belongs to a class of texts known generically as Marngal'kabya, aus-
picious poems honouring deities within the vernacular pantheon. One
noticeable distinction between the Dharmamangal corpus and other
Mangal'kabyas is the former’s resemblance to the epic genre and its ex-
tended cosmogony.

As I have pointed out elsewhere (Korom 1997a and 1997b), Dharma is
a very elusive deity, but one thing that is certain is that he is equated with
creation of the universe in the literary tradition (Kilpatrick 1977). As with
Marngal'kabyas generally, there is a cosmogonic section at the beginning of
Ghanaram'’s text, since they all adhere structurally to the model of San-
skrit Puranas, but present uniquely Bengali perspectives on nature and
life (Chakrabarti 2001). By literally creating his own world, Ghanaram, in
a sense, threatens other authors and their respective universes, as Kun-
dera suggests in the epigraph opening this essay, for there were at least
ten authors who composed and wrote Dharma texts. Each text must thus
be seen as an individual work of art, not simply a “variant” of some pro-
totypical Urtext.

Published in: Carmen Brandt & Hans Harder (eds): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Frank J. Korom

When I first began my own studies of the various Dharmamangals, in the
middle of the 1980s, there was not very much current literature on this
corpus of texts, except for a significant piece Rahul Pater Das published
in 1983, followed by another in 1987, in which he provided a wealth of
philological and linguistic evidence to stimulate Dharma studies. What
he was advocating in that pair of articles was a methodology to supple-
ment ethnographic fieldwork with philological and linguistic evidence,
for he saw too much fixation on the literature and not enough emphasis
on anthropological inquiry (Das 1983: 663). I had the good fortune to
meet him in Philadelphia during that early period, as I was beginning to
embark on my doctoral research.

Unfortunately, studies of Dharmaraj have not really increased since
those days, but more recently there has been some renewed interest in
the deity and his worship that has emerged from historical, psychologi-
cal, and anthropological perspectives, respectively (Curly 2008; Ferrari
2010; Nicholas 2008). Indeed, it seems that, while earlier studies were
more focused on the literature about Dharma, as Das indicates, more
recently the tide has turned toward more field-based studies. Although I
agree with Professor Das that texts alone cannot solve the enigma that
Dharma is, they can certainly provide some interesting clues, especially
when combined with participant observation in the field (Korom 2004)."

Given Dharma’s high stature in the Bengali pantheon as the otiose
Creator, it is strange that not more interest has been taken in him in the
present than in the past. We are thus fortunate that Professor Das had the
insight to focus two of his writings on the deity’s origin and development
in an attempt to stimulate Dharma studies within a comparative Indic

! The problem still remains, though, that most of the studies available, Das in-
cluded, largely take an either/or approach: either they are field studies based
on personal observation and interviews or they are archival studies based on
textual evidence. The issue is really one of training. Anthropologists generally
do not study Middle Bengali (and often have a minimal knowledge of the spo-
ken language), while Indologists do not delve beyond the confines of the ar-
chive. It was for this reason that I was inspired by Das to attempt a combination
of methodologies that drew on extensive fieldwork combined with the study of
the Middle Bengali texts about the deity. The danger, of course, is not meeting
the rigorous standards of either discipline, which I attempted to avoid with a
lengthy residence in the field and by consulting with people such as Rahul Pe-
ter Das and William L. Smith while in the field. The results, I had hoped, would
also further stimulate Dharma studies, but only time will tell.

256



The World According to Ghanaram

framework. His correspondences during the period of my fieldwork in
West Bengal were valuable in enabling me to formulate some of my own
ideas about the challenging topic I had chosen for my dissertation. His
words, quoted below, inspired me, reluctantly yet enthusiastically, to
proceed with my own study (Korom 1992a):

Though the name or appellation Dharma(n) is found in all stages of old In-
do-Aryan literature, it never figured predominantly; it is used for various
deities and personages, and sometimes also represents an independent enti-
ty. We, however, know little of all this, and neither the various Dharma(n)s
in Old (and Middle) Indo-Aryan literature nor in the various parts of India
today have been systematically studied; this holds good eo ipso for their pos-
sible relations with the Bengali Dharma too (Das 1983: 662).

Here, I do not wish to engage in such a broad exploration of the deity
and its ritualistic worship as others have done before me (e.g. Robinson
1980), but focus more specifically on one neglected aspect of the textual
tradition associated with Dharma; namely, the peculiar srsti (“creation”)
section at the beginning of Ghanaram’s text. In retrospect, of special in-
terest to me now is Ghanaram’s introductory Sthapana pala (“Invocation
chapter”), where, after several invocations to Ganesa and a host of other
pan-Hindu deities is completed, we encounter a section of this opening
chapter titled Gitarambha, the song beginning, in which there is a rather
unusual account of the creation not found elsewhere in the literature, to
my knowledge. Before presenting my translation of this critical section of
the Gitarambha, followed by some tentative concluding comments, a few
words about the author and his text are in order.

Numerous poetic versions of the Dharmamangal have come down to
us in various stages of completion and in manuscript form, as adumbrat-
ed above. From Maytr Bhatt’s earliest known version to the 18th century
work written by our Ghanaram Cakrabartti and continuing well into the
19th century, there is a considerable amount of structural (Bhattacarya
1975: 629) and narrative consistency, even though each author emphasis-
es or elaborates certain portions of the story. Bhatt’s version, for example,
is more ritually oriented by focusing on the story of Ramai Pandit, the
person believed to be the author of the Sanya puran (“Empty Purana”),
one of the religious movement’s liturgical texts, and performer of the first
piija (worship service) for the deity Dharmaraj. On the other hand, Gha-
naram’s narrative develops the story of the hero Lausen, the deity’s cru-
sader on earth who toils endlessly on a quest to establish Dharma’s ne-

257



Frank J. Korom

glected worship on earth. His journey ultimately ends in a miraculous
self-sacrifice that allows for the regeneration of all those dearly departed
in battle, a ritual purificatory act that ultimately leads to Dharma’s reign
over humankind.?

According to the tradition, Ghanaram came to write his text after re-
ceiving a dream command (svapnades) from the deity, which is a common
motif found in the compositions of other Marngal'kabya authors, since they
are often high-caste members writing for low-caste cults within broader,
regional traditions (Bhattacharya 2000). Ghanaram’s text is normatively
perceived as the most popular version because it is considered to be more
poetic and complete than others.” But certain versions are also more no-
ticeably associated with specific sites of worship located near an author’s
place of birth. This is clearly the case with Ghanaram, who is situated in
northern Rarh (rarh), which is roughly equivalent to the modern-day
Burdwan, Bankura, and Birbhum districts of West Bengal. We know this
from his signature verse where he states that he was born in the village of
Krishnapur, located in Burdwan (Sen 1975: 188).*

? The miraculous act performed by Lausen in the text is still mimetically conveyed
through local rituals practiced in some Birbhum villages, where temporary re-
nunciants called bhaktyds (“devotees”) represent the different parts of the hero’s
body, whose dismemberment is recounted in Ghanaram’s penultimate chapter. It
is this event that allows for the sun to arise miraculously in the west. The ritual is
often preceded with a performance of professional singers and musicians melodi-
cally reciting an oral version of the text’s Pascim uday pald, the western sunrise
chapter (see line 176), although this tradition is becoming rarer and rarer since I
first recorded it, due to a lack of patronage. Bhujangabhtisan Cakrabarti, who was
accompanied by a chorus of refrain singers and several percussionists, sang the
version I recorded in 1990. In total, it consists of 89 handwritten pages of tran-
scription that oscillate between gan (“song”) and kathd (“exegesis”), a common
technique of sacred recitation in Indic vernacular traditions (see Lutgendorf
1989).

Ghanaram'’s text is certainly the longest in the Dharmamangal corpus, running
more than 9,600 slokas. It is important for both its informational content and
poetic use of language. Unfortunately, a reliable critical edition does not exist
and no translation of the text has ever been attempted. Two printed editions
exist, but I have been working with the Mahapatra (1962) edition, which is the
one I use for my translation below.

The poet is thought to have been born of Gaurikanta and Sita Debi circa 1669
CE in the village of Krishnapur, which we know from his bhanita (signature
verse [Mahapatra 1963: vii]). Krishnapur is located on the Damodhar River in

258



The World According to Ghanaram

Virtually all of the previous studies of Dharma have focused on either
trying to locate him in some utopian past, or they attempt to understand
the beliefs about him and rituals performed for him to be related to fertil-
ity, but virtually no one except Kilpatrick (1977) has paid much attention
to the framing of the narrative, which takes place at the beginning, just
after the required invocations are completed. Framing, of course, is criti-
cal for the successful narrative to reach fruition (Goffman 1986). Like the
Sanskrit Puranas, the action of the text cannot begin until the world has
been created, since the dramatis personae need a place upon which to
stand, so to speak. There can be no dramatic action, therefore, in the ab-
sence of created space. Ghanaram must thus begin in illo tempore to con-
struct a universal stage out of nothing for his creation to play out what is
already predestined in his own mind, planted there, as it is, by Dhar-
maraj himself. The Gitarambha accomplishes this task.

What follows is my translation of a major portion of Ghanaram'’s
Gitarambha, which sets the stage for the epic that is to follow. Being a
devotee of Krishna himself, which might also partially explain his hesita-
tion in composing this song for a deity alien to him and his caste, he urg-
es everyone to chant Hari’s name.” Having thus drawn his audience into
the narrative world, Ghanaram then ‘breaks through” into performance
(Hymes 1981: 79-141) by using a framing device urging everyone to lis-
ten to the song that can liberate them from rebirth upon being heard.®

eastern Burdwan. He studied at a path'sala (Vedic school) in Rampur before
eventually finding a patron for his composition, who was Raja Kirticandra of
Burdwan. On the latter, see McLane (2002). Bhattacharya (1975: 654) suggests
that he completed the work in 1711 CE. Sanyal (1982) notes that most of the
Dharmamangal writers came from western Rarh, an area that was known for its
struggles against the landlords of Burdwan, an aspect of historical reality ex-
pressed in the various turmoils suffered by the hero of the epic.

Sen (1975: 140) suggests that when Ram is referred to in the Dharma texts, it
actually designates Ramai Pandit, which may be true in some of the texts, but
our author repeatedly refers not to Ram but to Hari, which is clearly a reference
to Visnu. More research would have to be undertaken, however, to determine
whether or not the statements to worship Hari are formulaic accretions added
as Vaisnavism came to dominate the Bengali religious landscape.

This narrative poem, thought by many to be the most complete and ornamen-
tal, won him the title of “jewel of the poets” (kabiratna). It oscillates back and
forth between basic payar (rhyming couplet with 14 syllables), the so-called he-
roic mode that is also quite common in Bengali folk music and oral tradition in

259



Frank J. Korom

Tripadr:

1. [p. 11]: Everyone say Hari, Hari! I start the song. In hearing [this],
[even] the transgressor crosses over.

2. According to the Hakanda puran, in Maytr Bhatt’s path, in the Dhar-
ma assembly knowledge can be reached.

3. There is one Brahma’ that is eternal, formless (nirafijan), without col-
our, beyond qualities, the ultimate cause, full of emptiness.

general, and what Ghanaram himself calls tripadi (“triplet”) meter (see line 186
below), which is somewhat more complex in structure. Each line has two “feet”
of equal length, often with an end rhyme, followed by a third foot that is slight-
ly longer (e.g., 6+6+8 or 8+8+10). For an elaboration, see Mukherjee (2018). I
have not attempted to replicate the metrical structure in the following transla-
tion. Although the lines are not numbered in the original, I have included them
to aid the reader in discerning where the breaks in the narrative occur. My
translation begins after the conclusion of the invocation (sthapana) and ends just
before the epic action begins on earth with the cursing of the hero’s semi-divine
mother to be reborn as a human. The page numbers in brackets refer to the cor-
responding page numbers in Mahapatra (1963). Implied words are contained in
brackets, whereas translated key terms appear in parentheses. Lastly, I have
tried to stay as close to literal as possible to give the reader a sense of how the
original text reads. However, there are limitations to a literal approach, so on
some occasions I had to opt for “equivalence” instead of literalness to guaran-
tee that the translation made sense. On the notion of equivalence, see Stewart
(2001). As for the transliteration, it is commonly known among scholars of Ben-
gali that the language is notoriously difficult to transliterate. Some systems, like
the one used by the Library of Congress (1976), opt for a more Sanskritised
method, but Dimock and Inden (1969) advocated their own version, being dis-
satisfied with the LoC one. However, Rahul Peter Das himself also created his
own system that has been widely adopted by his students, among whom are
the two editors of this volume. I therefore left it up to them to use the Das sys-
tem. One last point: standard Bengali technically does not have the consonant
/v/ but only /b/, so the letter < is used both as a labial and as a semivowel.
When it occurs as the second element of a conjunct letter—that is, as a second
consonant in a cluster—it is transliterated as va (e.g., sva rather than sba) here.
The consonant /v/ is also used for words more commonly known originating
in Sanskrit, such as deva (“deity”).

There is an important distinction between Brahma (Skt. Brahman), the abstract
principle and monistic force of the universe, and Brahma, the creator deity,
both of which appear separately in this text.

260



The World According to Ghanaram

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

Seeing all darkness, the doer was concerned [saying], “If nothing is
created, how can he move?”

[No] earth, underworld, heaven, no classes of gods or demons, no
day or night, sun nor moon,

[No] water, no living creatures; rather only the tremendous dissolu-
tion (pralay). There is only one Brahma, Gosaifi!

Nirafijan is full of emptiness. He thought the three worlds. “[I] desire
to create and nurture.”

Who can explain the essence? Becoming himself Brahma, [he] made
manifest the seed of the universe in his body.

[Like] a new dark cloud, winning over so many crores® of desire, the
doer’s form is incomparable.

[Like winning over] so many crores of suns, totally born of one body,
the beauty of his figure split the darkness.

His limbs adorned with gems, breaking the pride of Manomath,” how
many waves of flirtations and jests?

In his heart, a desire to travel, led to a startling event, [in which] he
gave birth to the owl from his nostril.

Being born, he folded his wings. The owl in many various ways, [p.
12]: praised the lotus feet of the Lord (prabhu).

“The doing, the cause, and the doer, the creator, maintainer, and de-
stroyer, you are the brilliant Father of the Ages (yuga pati).”
“Creation has achieved dissolution. Glancing compassionately, climb
up onto my back.”

Hearing such praise, the Father of the Ages [climbed] on the back of
the bird! How many ages did he wander?

His wings becoming tired, [and] with an aim toward getting rest, he
desired to slurp some water.

The humble devotee softly spoke, “Without shelter or food, my body
will not last, oh Lord!”

The king [who moves] toward the Lord, will never be terrible. He
will always think of the patron’s (nayjaker) welfare."

Wishing care to the feet of the guru, the jewel of the poets Ghanaram,
brings the new essence of the auspicious poem (mangal'ras).

® A crore equals 10,000,000.
 Kama, the god of love.
!0 The poet is here referring to his own patron, Raja Kirticandra of Burdwan.

261



Frank J. Korom

Payar:

21.
22.

23.
24.
25.
26.
27.
28.
29.
30.

31.
32.
33.

34.
35.
36.
37.
38.
39.
40.
41.
42.
43.
44.
45.

The ultimate man, hearing the prayer of the bird,

The Lord placed some nectar (piyiis) in the beak of the bird from his
own mouth.

Drinking a bit and increasing his strength, he was overjoyed,
Whatever remained fell to become [an inundation of] water."

Then, being without shelter, he desired to create.

Then, from Paramabrahma’s left side, Prakrti was born.

There was no young woman in the three worlds comparable to her.
Her charming physical beauty split the darkness.

Her limbs and toes were all adorned with jewels.

The sound (rab) of her ankle bells was greater than the swan’s sound
(dhvani).

Her waist, ornamented with three folds, beat out the king of deer.

A series of hair vines (lom'latabali) surrounded the whole of her navel.
[p. 13]: An enchanting and charming garland of crown (mandar) flow-
ers around her neck.

Seeing her form, that very Brahma'’s heart was moved.

Prakrti had to become endowed with the three constituents (gunas).
The great Brahma, and Mahadeva were born [from her].

Giving birth to them, Mahasay hid in the blink of an eye.

Brahma and the others only saw intense darkness.

Becoming amazed, they all went to the water and prayed (jap kare).
After some time, the Lord (thdkur) came in disguise in order to explain.
In his mind he was desirous of a rotten smelling (pacigandha) dead body.
Performing austerities (tapasya,) he floated past Brahma.

Because of the terribly bad smell, he put his hand to his nose,

And pushed the corpse away with his left hand.

Then the dead illusory body went to Visnu.

' The owl portion of the story is also found in Bengali oral tradition in the form of

what is generically known as calan gan (“moving song”), which is sung during the

annual rituals held for the deity. For one such song in English translation, see Kil-
patrick (1977: 155-156). Mahapatra (1972: 98) also mentions folk songs in honour of
Dharma. On the relationship between the text and the context of Dharma belief and
practice, see Korom (2004). However, during my fieldwork, I found that calan gan
simply referred to the particular beat used by the drummers during processions
that occurred during certain phases of the ritual. Different rhythms mark different
phases of the piija, and the drums conveyed these phases in a paralinguistic fashion.

262



The World According to Ghanaram

46.
47.
48.
49.

50.

51.
52.
53.
54.
55.
56.
57.
58.
59.
60.
61.
62.
63.
64.

65.
66.
67.
68.
69.
70.
71.

Not able to recognise it, he pushed it far away.

Then, being about to start in the direction of Mahesa,

Mahadeva noticed the corpse’s smell from afar.

His joy increased greatly when he understood that it was Brahma’s
body.

“There are no living creatures aside from those created by Brahma in
the water.”

Thinking this, Sadananda'? became ecstatic, [and]

Taking the dead illusory body Mahesa danced."”

Becoming content, Brahma gave Vamadeva'* a boon.

“From now on you will be the creator of illusion (samsar).”
Receiving Brahma’s command Hara became the upholder of creation.
He [then] gave birth to such coarse, fierce bodies,

Like ghosts (bhiit), spirits (pret), and ghouls (pisic), etc. Seeing this, [and]
Stopping creation, he said to Brahma,

“The law (bidhi) is my offering [that] you create.”

Hearing him say this, Brahma offers obeisance (pranati).

[p.14]: “In his haste, the Lord gave to me.”

“What shall I create when there is no earth?”

“Oh Lord, you are the past, present, and future.”

“The ultimate god, oh Lord, you are Brahma, the one beyond the
beyond.”

“Therefore you effortlessly accomplish impossible tasks.”

“In order to save the earth [you] killed Hiranyaksa yourself.”

“He had placed the earth under the seven underworlds.”

Hearing Brahma’s message he made extreme haste.

Taking the form of a boar to save the earth,

Huge teeth and a great big body,

With a deep roar, the guru went to the underworld.

2 Siva.

'3 This unusual motif of Brahma taking the form of a rotten corpse for the purpose
of testing the three main deities of the Hindu pantheon seems to be presented
here first, although it becomes a popular motif in later tantric texts focusing on
the great goddess Devi. It also appears in a later Mangal text written by
Bharat'candra Ray for the goddess Annada, in which the goddess appears to the
same three male deities in the form of a rotten corpse (pacagandha mamsa gale) to
test the deities” devotion. See Bhattacharya (2017: 53) and my discussion below.

" Siva.

263



Frank J. Korom

72. Going along the path of the seven underworlds, the Lord,

73. Then, in order to hold the earth he placed some dirt on his tusk.
74. Uprooting the earth with his tusk was quite a spectacle.

75. Like a swinging child uprooting the stock of a water lily,

76. Piercing the chest of the warrior Hiranyaksa, he slays him.

77. He places the earth on the waters of the Lord’s dissolution (pralay).”
78. Thinking of the guru Hari’s feet,

79. The twice-born Ghanaram sings the Dharma song.

80. The earth was bobbing on top of the water.

81. He created Basuki,'® Kiirma,"” and the eight mountains (kuldcal).
82. Sumeru'® became the root of everything.

83. The amount of earth became very abundant.

84. The seven heavens, the underworlds, earth, the seven islands.
85. The king of Brahma's abodes, Vaikuntha and Kailasa.

86. You yourself have created the universe.

87. Seeing this, Brahma prostrated himself at the feet of Brahma.
88. [p. 15]: Then the crowned jewel of the gods said to Visnu,

89. “Brahma will create and you will maintain.”

90. “In the end, Stlapani® will destroy.”

91. The foundation was the three qualities: rajal, sattva, tam [i.e. Skt. tamah].
92. Having commanded thus, I$var disappeared.

93. After that Brahma became the basis of creation.

94. With affection Brahma agreed.

95. First Prajapati® created the ego (aharkar).

96. From the ego the five elements (paficabhiit) became manifest.

97. Earth, water, fire, wind, sky.

98. Then Brahma’s five sons were born.

99. Sanaka, Sanandana, and Sanatkumara.

100. Then the others Sanatana and Mahajfianaceta,

101. Doing tapas (“austerities”), his seed moved upward.

102. Because creation did not happen, Brahma’s worries increased.

15 This particular event is a prime example of what folklorists have termed the
“earth diver” motif, in which an animal has to dive down into the waters of a
flood to bring earth to the surface. See Dundes 1986.

16 King of the Snakes.

7 Tortoise.

18 Mt. Meru, the Indic axis mundi, or navel of the universe. See Korom 1992b.

¥ Sjva.

2 Brahma.

264



The World According to Ghanaram

103.
104.
105.
106.
107.
108.
100.
110.
111.
112.
113.
114.
115.
116.
117.
118.
119.
120.
121.
122.
123.
124.
125.
126.
127.
128.
129.
130.
131.
132.
133.
134.
135.
136.
137.
138.
139.
140.
141.
142.

Then he gave birth to the ten sons of mind.

Marici, Angira, Atri, Pulastya, Pulaha,

Praceta, Narada, Daksa, Vasistha, Bhrgusaha.

Brahma gave them all the responsibility for creation.

They did not have any desire to create a family.

Then with inner vision, in the end [he] understood that,
Without Prakrti and Purusa there would be no creation.
Understanding this he gave birth to two bodies out of his one,
A one hundred formed girl and the self-created Manu.

The man from his right side, the woman from his left.

They all became well endowed with the desire for a family.
From Brahma’s right breast dharma (“law”) was produced.
From the self-created Manu offspring were born.

[p- 16]: His two sons are Priyavrata and Anupada.

The three daughters of the god are Akati, Prasiiti, and Hati.
Rucimuni became the husband of the daughter of Akuti.
They had a son named Yajfia, who was an avatar of God.
They had a daughter Daksina, who had a bit of Laksmi in her.
Tell me who has the power to describe their glory?
Devahuti’s husband was the modest muni (“sage”) Kardana,
Whose son was Kapila, born a yogacarya (“celibate yogi”).
Their nine daughters were the other arts.

Prasiiti’s husband was Daksa, who had many sons.

Daksa had given the responsibility of creation to his sons.
Among them, Narada gosarii became the priest (hotda).

“First, going forth, find out the amount of earth.”

“Then you will create as much land as you see.”

Accepting the muni’s words, he set out for the earth.

Then, in the end, he became disinterested [and lost], finding no end.
All of Daksa’s other offspring who had been born,

For the purpose of finding their brother, they found the same end.
For this reason, one brother set out after another brother.
Until this day, no person goes abroad.

If there are no sons left in the family, what purpose is there?
Abandoning the sons Daksa created the sixty daughters.

Ten daughters, among them Bhanu, were gifted to Dharma.
Six others made three rsis happy.

Twenty-seven daughters, Asvini, etc.

He made Arcana the wife of the moon.

Another of Daksa’s daughters, Sati Thakurani,

265



Frank J. Korom

143.
144.
145.
146.
147.
148.
149.
150.
151.
152.
153.
154.
155.
156.
157.
158.
159.
160.
161.
162.
163.

164.
165.
166.
167.

Became Sankara’s wife, the destroyer of Daksa’s sacrifice.
The other women, Aditi and Diti, etc.

Were given to Kadyapa as brides.

[p. 17]: All of the gods were born in Aditi’s belly.

The very strong Daityas were born in Aditi’s womb.
Ascetics, truth, yoga, sacrifice, and every law,

Dharma, Non-Dharma, Veda, Purana, and Agama,

The still, the moving, etc., big and little rivers, oceans.

Out of his mercy the friend of the folk* created all of this.
In a moment he created all of the measurements of time.
He created darkness, twilight, fortnights, months, and more.
The years, the two paths of the sun (ayan), and six seasons.
The duration of the path of the sun [was set] for this reason.
Yugas and manvantaras® were set in this way.

What will I, with a very deficient mind, say in brief?

Rksa, rasi (zodiacal signs) were set,

[Each] fixed according to one’s own fate.

How much will a child’s mind say in summary?

Each one was born in its own place with care.

In all the yuguas, there were tapasya, charity, and dharma.

At the deepest point in the time of kali (dark age), people will be of
low karma (“action”),

Lest anyone think about anything other than Dharma.
Dharma himself thinks these thoughts.

Concentrating my mind on the lotus feet of the guru,

The twice-born Ghanaram sings the sweet marngal.

Tripadr:

168. Listen everyone with adoration. In every age, in every house, Dhar-

ma’s worship used to be done.

169. [p. 18]: Nowadays in the worst of the dark age, nobody is even con-

cerned about sacrifice for Dharma.

170. Thakur, in his mind, thinks this: “Into the world, I have to send

someone to increase [my] worship”.

*! Lok'bandhu, which is another one of the appellations of Dharmaraj, could also
be interpreted as a commoner or low-caste person.
* Duration or lifespan of a manu.

266



The World According to Ghanaram

171

172.

173.

174.

175.

176.

177.

178.

179.

180.

181.

182.

183.

184.

185.

186.

187.

. Whoever thinks this, will perform the [correct] service in this time
[and] will acquire the benefits of the four vargas.”

Seeing him [in] this thoughtful mood, Hanuman, the expert of the
Hakanda puran.

Folding his hands he offered, “In every house during the dark age,
there will be love for Dharma pija”.

“According to prescriptions, so many devotees will worship, like
Hari$candra, etc. in the dark age”.

“Desiring a son in the dark age, a woman will serve Campai, [like]
Rafjabati leaning against the tree”.

“In the Hakanda puran it is written, “Seeing me face-to-face, the sun
will rise in the west during the dark age.”

“In the twelfth danda of the day, in the ninth khanda of the Hakanda
puran, Rafija will have a son”.

“As a curse, send the dancer with a restless mind, Ambubati in In-
drapur, to earth”.

“Becoming the patra’s sister, taking the name Rafijabati, have her
born on earth and you will receive worship”.

Even though it is imperceptible to them, for the sake of the devotees,
the troop of gods ride in jewelled chariots.

In heaven, shouts of “victory, victory”! Filled with the sound of
conchs and bells, he entered Indra’s mansion (bhaban).

His mind immersed in happiness, the king of gods,* along with Sac,
are in possession of the entire world.

[p. 19]: A charming jewelled necklace, and a flower of the celestial
coral tree, they made an offering to the feet of Suradhtini.”

All of the gods, they sat in jewelled thrones. In their minds they
think of how praiseworthy life is.

Then the chief god (Indra) performed various piijas. Who will say
how much fortune Indra has?

At Ram'candra’s pair of feet, I worship in tripadi verse. Ghanaram
has a happy heart.

The jewel of the poets speaks the essence (ras). In hearing [this], mis-
deeds are destroyed. Fulfil the heart’s desire with good expression!

 The sixteen astrological divisions of time.
2 Indra and his consort.
2 The Ganges River personified.

267



Frank J. Korom

Payar:

188.
189.

190.
191.
192.
193.
194.
195.

196.
197.
198.
199.
200.
201.
202.
203.
205.
213.
214.
215.
21e.
217.
218.
219.
220.
221.

222.

There was no end to the joy in Indra’s bhaban.

The Lord of the Universe (bisvapati) sat, surrounded by the horde of
gods.

Mindful devotees massage his two feet in joy.

Saci herself fans him with a yak-tail whisk (camar).

The celestial girls (apsaras) dance, the humans sing.

The six rags and the thirty-six raginis in their contemporary forms,
[Like] all of the bumblebees alighting on the scattered kusum® flowers,
[For] the amorous play of the bumblebee in the special time of spring
(basanta),

How their wishes are scented with the fragrance of the mandar tree,
Indra says, “Today I am in such a delightful state”.

Every god is happy watching the tandava dance.

On a day like that Indra says, “Where is Ambubati”?

Then Indra sent to have the dancer brought.

Then the friend of the helpless (anath*) worries in his mind.

“In Indra’s immortal city, surrounded by immortals”,

“It is improper for a dancer [to be among them]”.

[p. 20]: “On the path, Durga will curse her”.

“Then she will go to earth and proclaim your pija”.

When Dharmaraj was thinking this within,

Durga understood the task.

Ganesa’s mother, taking the guise of an old Brahmin woman,

Went with a quivering body to deceive the dancer.

At Indra’s command, “[Bring] Ambubati here”!

Making arrangements to bring along her assistants,

Having bathed in the celestial Ganges,

The old woman sat on the ghat (“bathing steps”) to obstruct the path
on a false pretence.

Her hair the colour of balaksa (“white fur”), like a woman at the end
of her life.

2 Schleichera oleosa.

¥ Another appellation for Dharmaraj, who is watching and speculating as his
plan plotted with his advisor Hanuman unfolds.

268



The World According to Ghanaram

The text then continues to describe how the proud celestial dancer ap-
proaches the bathing steps, but is obstructed by the goddess Durga in her
unrecognisable form. The dancer brazenly yells at the old woman and
kicks her aside, at which Durga curses her to miss a beat during her
dance in Indra’s court, which will then result in her banishment to earth,
where she is born as Rafjabati, the future mother of the epic’s hero
named Lausen, whose birth occurs as a result of his mother’s self-
sacrifice on an iron plank (see line 175).

Much of the text is familiar to students of Hindu creation narratives,
but with some interesting Bengali twists that become more apparent as
the epic unfolds. Perhaps the most unusual motif found in Ghanaram'’s
cosmogony is that of Dharma taking the form of a rotten corpse in an act
to test the three major male deities in the pantheon, who are born blind
and must go to the river to cleanse their eyes before they might see. It is
then that Dharmaraj takes the form of a rotten corpse to float down the
river in their direction. Brahma and Visnu are disgusted by it, but Siva is
elated, ecstatic with joy! In his intoxication, he lifts the decomposing
corpse from the water and dances wildly with it (see lines 40-52).

The particular episode described above, without a second to my
knowledge, is peculiarly Bengali, coming from tantric traditions empha-
sising an indifference to opposites such as life and death, purity and im-
purity, which allows for a merging and transcendence of binaries alto-
gether (coincidentum oppositorum) that characterises much tantric thinking,
so it is not surprising that this motif would be picked up later to charac-
terise the monistic relationship between Devi and her masculine consort
Siva. Edward Dimock (1976) coined the phrase “a theology of the repul-
sive” to describe such passages emphasising events that may seem dis-
gusting to the non-initiated reader or hearer.

The same “repulsive” motif is thus found in certain Sahajiya texts
dedicated to the great goddess Devi (Mukhopadhyay 2018), where it is
the goddess who appears to the three male deities instead of Dharma. In
these texts, too, it is only Siva who recognises the disguise. However,
unlike his ecstatic behaviour, he remains composed when the goddess
tests him. Bharatchandra Ray, for example, describes their encounter in
the following manner in his Annadamangal:

Annapurna floated and touched Shiva’s body.

Shiva, the knower, did not feel disgusted, but stayed in his place.
Remaining cautious, he sat, unmoving.

When she saw Shiva’s behavior and realized his intention,

269



Frank J. Korom

She became Bhavani and took the form of his wife.
Thus, Pashupati Shiva became her husband, and they made love together
Gradually they created all that exists (Bhattacharya 2017: 55).

Without including any documentation, Sukumar Sen (1960: 37) suggests
that the motif of the floating corpse is of Polynesian origin, but I have
found no evidence to suggest this.”® The motif does, however, serve as the
basis for a ritual performed during Gambhira festivals in Bengal, where a
skull is retrieved from a cremation ground and used as a makeshift ball
for a lacrosse-like sporting match between competing teams of bhaktyas
mimicking Siva’s frenzied dance with Dharma’s putrid corpse (Ferrari
2005). This play of the macabre is once again intended to be a ritual ex-
pression of the monistic principle of non-duality that is ascribed to many
tantric practitioners in eastern India. Rahul Peter Das himself notes this
mard kheld (“corpse play”) in both of his articles mentioned above and
draws parallels with other practices of human sacrifice in the Indic tradi-
tions (Das 1983: 687; 1987: 248), yet wisely prefers not to make unneces-
sary international connections.

In conclusion, Professor Das remarks in his second installation of
Dharma studies that, “the Bengali Deity [sic] Dharma, or at least certain
aspects of this deity, is or are in all probability nothing specifically Benga-
i” (Das 1987: 245). This may be true when looking comparatively at the
ethnographic evidence for rituals associated with the god,” but I would

* In the Japanese “birth of the gods” (kamiumi) narrative found in the 8th century
Kojiki, where Izanami, the female deity of the primordial couple, descends into
the underworld (yomi) and becomes a rotten corpse, from which other kamis are
born. It could be postulated that this rather late Japanese story was influenced
by Polynesian sources, since it shares many international motifs found around
the world (Vasi¢ 2010), but most scholars believe that it is a borrowing from re-
ligious Taoism, where yin and yang are manifested as the Japanese primordial
couple. I would prefer not to beg a comparison here, but simply attribute the
motif to a peculiar Bengali sensibility that pervades a tantric mentality found
throughout eastern India.

# Scholars such as Alf Hiltebeitel would agree with him. Hiltebeitel’s various
studies of Draupadi (e.g. Hiltebeitel 1991) tend to take a broad view in attempt-
ing to link everything back to the Vedas to present local rituals as part of a
seamless whole. While such attempts to link text and context are provocative, I
have remained cautious over the years (Korom 1997a and 1997b), even while

270



The World According to Ghanaram

argue also that when looking at the rich literary tradition in which the
rituals are often embedded, we do find very distinct forms of Bengali
thought and practice that begin immediately with the account of the crea-
tion. My current project here, then, might be somewhat of a reversal of
Das’ prescribed method, for he wishes to inform anthropology with phi-
lology. Having done that earlier (Korom 1992a; 1997c; 1999; 2000; 2004), I
now wish to focus on what the texts themselves have to say, which might
be able to add to anthropological or folkloristic inquiries in the future by
demonstrating not only what is more broadly applicable in India or more
academically universal but also what is distinctly local and vernacular.
Mangal'kabyas, as suggested above, do not simply mimic Sanskrit
Puranas, but borrow from them structurally for didactic purposes. There-
fore, they must be understood as unique innovations that demonstrate
the vernacular ingenuity of the Bengali mind. The late William L. Smith
goes so far as to state that the similarities between the two genres are
merely superficial. In fact, he argues that Bengali auspicious poems are
the antithesis of their Sanskrit panegyric equivalents (Smith 1982: 69), for
cosmologically, theologically, and sociologically they portray a
worldview and social relationships crafted specifically for the Bengali
landscape and mindscape. At the same time, however, they embody in-
ternational motifs and tale-types recognised by folklorists of the so-called
Finnish method of historical-geographic diffusion studies, the goal of
which is to find a common origin of narratives identified as related to one
another by a designated number in an index (Khalek 1982 and 1985).
Ghanaram’s text, being a Mangal'kabya itself, has both universal motifs
and unique elements in it, like virtually every other epic known to exist.
Therefore, while I appreciate the statement that the “scholarly study of
the subject has, however, had one great drawback: it was to a certain
extent and still is fixated too much on the literature which has evolved
out of the cult of Dharma [...], on their literary evaluation and dating and
on the cult’s historical interpretation from their data” (Das 1983: 663), I
still feel that there is a clear need to return to the texts to mine them
deeper for insights they may be able to provide. After all, we have doz-
ens of translations of texts like the Bhagavad Gita and the Daodejing, but
with the exception of the 15th century Manasabijay’s French translation
by France Bhattacharya (Bhattacharya 2007), not one single Mangalkabya

acknowledging that there are elements of intertextuality that resonate between
old texts and contemporary practices (Korom 2004).

271



Frank J. Korom

has been translated in its entirety into any European language. This sug-
gests a serious lack from my perspective that needs to be rectified as we
move forward in our studies, for we have not even scratched the surface
of the rich traditions that Middle Bengali has to offer.

I hope that my partial translation of one of the most unusual creation
narratives in the Marngal corpus does justice to the tradition and draws
the reader deeper into a world relatively unknown to those outside of the
region. Like Garp, Ghanaram created a world for us to better appreciate
the region in which he lived out his life. Professor Das, being a partial
product of that same environment, has taught us to delve deeper to ex-
plore the Bengali world within its Indic context. The task now remains
for a newer generation of scholars to continue inquiries into Middle Ben-
gali culture and literature, which still remains an area of research beckon-
ing us to build upon what the previous generation has begun but left
undone.

272



The World According to Ghanaram

References

Bhattacharya, Asutos 1975. Bamla mangal'kabyer itihas. Kalikata: Mukharji
end Kom.

Bhattacharya, France 2000. “Raparam’s Dharma-mangal: An Epic of the
Low Castes?”, in: Archiv Orientdlni 68: 359-386.

Bhattacharya, France (trans.) 2007. La Victoire de Manasa: Traduction fran-
caise du Manasavijaya, poeme Bengali de Vipradasa (XVe). Pondichéry:
Ecole francaise d’Extréme-Orient.

Bhattacharya, France (trans.) 2017. In Praise of Annada, Volume 1. Cam-
bridge: Harvard University Press.

Chakrabarti, Kunal 2001. Religious Process: The Puranas and the Making of a
Regional Tradition. Delhi: Oxford University Press.

Curley, David L. 2008. Poetry and History: Bengali Mangal-kabya and Social
Change in Precolonial Bengal. New Delhi: Chronicle Books.

Das, Rahul Peter 1983. “Some Remarks on the Deity Dharma: Its Cult and
Study”, in: Anthropos 78: 661-700.

Das, Rahul Peter. 1987. “More Remarks on the Deity Dharma: Its Cult
and Study”, in: Anthropos 82: 244-251.

Dimock, Edward C. 1976. “A Theology of the Repulsive: Some Reflec-
tions on the Sitala and Other Mangals”, in: Marvin Davis (ed.): Bengal:
Studies in Literature, Society and History. East Lansing: Asian Studies
Center, Michigan State University, 69-73.

Dimock, Edward C. and Ronald Inden. 1969. “Problems of Transliteration
in Bengal Studies”, in: Alexander Lipski (ed.) Bengal: East and West. East
Lansing, Michigan: Asian Studies Center, Michigan State University.

Dundes, Alan 1986. “The Flood as Male Myth of Creation”, in: Journal of
Psychoanalytic Anthropology 9: 359-372.

Ferrari, Fabrizio 2005. “Playing with Corpses and Worshipping Skulls:
Bodily Modifications and Gender Transformations in Rural Bengal”,
in: Contemporary South Asia 14: 447-463.

Ferrari, Fabrizio 2010. Guilty Males and Proud Females: Negotiating Genders
in a Bengali Festival. Calcutta: Seagull Books.

Goffman, Erving 1986. Frame Analysis: An Essay on the Organization of
Experience. Urbana: Northeastern University Press.

273



Frank J. Korom

Hiltebeitel, Alf. 1991. The Cult of Draupadi. 2: On Hindu Ritual and the God-
dess. Chicago: University of Chicago Press.

Hymes, Dell. 1981. “In vain I tried to tell you”: Essays in Native American
Ethnopoetics. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Irving, John 1978. The World According to Garp. New York: E. P. Dutton.

Khalek, Muhammad Abdul 1982. “The Elements of Folk Literature in
Mediaeval Bengali Poetry: Folktales”, in: The Journal of the Folklore Re-
search Institute, Bangladesh 7: 85-97.

Khalek, Muhammad Abdul 1985. Madhyayuger bamla kabye lok-upadan.
Dhaka: Bamla Ekademi.

Kilpatrick, G. Wayne 1977. A Bengal Cosmogony: Some Creation Myths in
the Literature of the Dharma Cult with Transliterated Bengali Texts and

English Translations. Chicago: Department of South Asian Languages
and Civilizations, University of Chicago [unpublished M.A. thesis].

Korom, Frank J. 1992a. “To Be Happy”: Narrative, Ritual Play and Leisure in
an Annual Bengali Religious Festival. Philadelphia: Department of Folk-
lore & Folklife, University of Pennsylvania [unpublished PhD thesis].

Korom, Frank ]. 1992b. “Of Navels and Mountains: A Further Inquiry into
the History of an Idea”, in: Asian Folklore Studies 51: 103-125.

Korom, Frank J. 1997a. “’Editing Dharmaraj: Academic Genealogies of a
Bengali Folk Deity”, in: Western Folklore 56: 51-77.

Korom, Frank J. 1997b. “Oral Exegesis: Local Interpretations of a Bengali
Folk Deity”, in: Western Folklore 56: 153-173.

Korom, Frank J. 1997c. “Language, Belief, and Experience in Bengali Folk
Religion”, in: Eli Franco & Karin Preisendanz (eds): Beyond Oriental-
ism: The Work of Wilhelm Halbfass and its Impact on Indian and Cross-
Cultural Studies. Amsterdam: Poznan Rodopi BV, 567-586.

Korom, Frank J. 1999. ““To Be Happy’: Ritual, Play, and Leisure in the Benga-
li Dharmaraj Puja”, in: International Journal of Hindu Studies 3: 113-164.

Korom, Frank J. 2000. “Close Encounters of the Numinous Kind: Personal
Experience Narratives and Memorates in Goalpara, West Bengal”, in:
South Asia Research 20: 19-45.

Korom, Frank J. 2004. “The Bengali Dharmaraj in Text and Context: Some
Parallels”, in: Journal of Indian Philosophy 32: 843-870.

Kundera, Milan 1980. The Book of Laughter and Forgetting. London: Penguin.

274



The World According to Ghanaram

Library of Congress. 1976. “System of Transliteration for Bengali”, in:
Cataloging Service Bulletin 118: 27.

Lutgendorf, Philip. 1989. “The View from the Ghats: Traditional Exegesis
of a Hindu Epic”, in: Journal of Asian Studies 48: 272-288.

Mahapatra, Piyas Kanti (ed.) 1962. Sridharmmamarngal. Calcutta: Universi-
ty of Calcutta.

Mahapatra, P. K. 1972. The Folk Cults of Bengal. Calcutta: Indian Publications.

McLane, John R. 2002. Land and Local Kinship in Eighteenth-Century Bengal.
Cambridge: Cambridge University Press.

Mukherjee, Prithwindra 2018. “Elements de prosodie Bengalie ou chan-
da”, in: La linguistique 54: 109-132.

Mukhopadhyay, Anway 2018. The Goddess in Hindu-Tantric Traditions:
Devi as Corpse. London: Routledge.

Nicholas, Ralph W. 2008. Rites of Spring: Gajan in Village Bengal. New Del-
hi: Chronicle Books.

Robinson, Sandra P. 1980. The Dharmapuja: A Study of Rites and Symbols
Associated with the Bengali Deity Dharmaraj. Chicago: Department of

South Asian Languages and Civilizations, University of Chicago [un-
published PhD thesis].

Sanyal, Hitesranjan 1982. Literary Sources of Medieval Bengali History: A
Study of a Few Mangalkavya Texts. (CSSSC Occasional Paper 52.) Cal-
cutta: Centre for Studies in Social Sciences.

Sen, Sukumar 1960. History of Bengali Literature. New Delhi: Sahitya
Akademi.

Sen, Sukumar 1975. Bangala sahityer itihds. Barddhman: Sahityer Sabha.

Smith, William L. 1982. “The Celestial Village: The Divine Order in Ben-
gali Myth”, in: Temenos 18: 69-81.

Stewart, Tony 2001. “In Search of Equivalence: Conceiving Hindu-
Muslim Encounter through Translation Theory”, in: History of Reli-
gions 40: 260-287.

Vasié, Danijela 2010. “The Land of the Dead — International Motifs in the
Oldest Work of Japanese Literature”, in: TRANS—Revue de littérature
générale et comparée 9: 1-12.

275






Polish-Sanskrit Kinship in the Eyes of
Walenty Skoroch6d Majewski, the Pioneer
of Polish Research on Sanskrit

Agnieszka Kuczkiewicz-Fras

In summary to his Dzieje staroZytne Indii (“Ancient History of India”)
published in 1820, Joachim Lelewel, then still a novice researcher on the
history of Poland and the world, wrote the following words with unques-
tionable satisfaction (Lelewel 1820: 163):

In 1816, the first part of [the work about] the Slavs and their kins came out,
written by Walenty Skorochéd Majewski and containing a dissertation on
the Sanskrit language; it attracted the attention of many people. Majew-
ski’s work is already available and the author’s zeal is well known, thus,
we are expecting his further remarks. His work will not cease to arouse in-
terest. [...] It is a pleasure to direct the reader to sections four and five of the
mentioned work, in which information on Indian literature after Chesi' and
Goverdhan Kaul as well as the beautiful extract from the ramayans [sic]
translated into distinct words may convince him of the truth of what was
said above.?

Lelewel’s enthusiasm remains quite understandable. He himself repeat-
edly stressed, on the one hand, the necessity of a comprehensive, almost
holistic approach to the study of history, in course of which one must not
avoid to learn about cultures more distant than one’s own, be it Polish or
European; on the other hand, he complained about the problems which
the then researcher from Poland encountered primarily due to the una-
vailability of reliable sources. Meanwhile, in western European countries

! Antoine Léonard de Chézy (1773-1832), French Orientalist and scholar of San-
skrit. In chapter four of his book (Majewski 1816: 109-117) Majewski used
Chézy’s Discours prononcé au Collége royal de France, a I'ouverture du cours de
langue et de littérature sanskrite (...) le lundi 16 janvier 1815, Paris 1815.

Unless otherwise stated, all quotations from Polish sources have been translated
into English by the author of the article.

Published in: Carmen Brandt & Hans Harder (eds): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Agnieszka Kuczkiewicz-Fra$

— in Germany, France, Great Britain and the Netherlands — scientific in-
terests directed at far-away, non-European regions of the world were
already flourishing, and the scholars’ intuition that the Europeans have
much more in common with distant Persia or India than one would sus-
pect, aided by the development of modern research disciplines including,
above all, comparative and historical linguistics, more and more often
found scientific justification.

Undoubtedly, on Polish ground, the author of the aforementioned
work, Walenty Majewski of the Skorochdd coat of arms, should be con-
sidered a pioneer of scientific research on India. Born in 1764 in the
Podlachia region in a petty noble family, “blessed with a bright mind”
(Batowski 1859: 315) from a very young age, and displaying a special
interest in foreign languages, he graduated in 1785 — despite personal and
historical perturbations — from the Warsaw Collegium Nobilium, run by
the Piarist monks, in which he then took a job as a teacher, abandoning,
at the same time, the idea of further university education. He remained in
this position “for a few more years, to master French and German as well
as to use the sources for higher sciences available there easily”, and com-
pleted his own education by himself, in which the invaluable help came
from “the easiness of getting the works needed from the wealthy collec-
tion of that [Piarist] Congregation and the Zatuski Public Library,’ and
even from many [...] benefactors” (Majewski 1828: II).

For Majewski, a passionate scholar, the opportunity to use sources of
knowledge was the same life imperative as the obligation to earn a living
and maintain his family. So when in 1797 he was first employed as an
interpreter and then as a secretary in the so-called Commission of Three
Courts, established to “settle the debts of the late Polish king and the
Commonwealth”, thanks to which he gained access to the central ar-
chive (Lat. Metrica Regnis Poloniae), he was able to fully pursue his schol-
arly passions, simultaneously contributing significantly to the develop-

* The first Polish public library built in Warsaw in 1747-1795 by Roman Catholic
bishops Jézef Andrzej Zatuski and his brother, Andrzej Stanistaw Zatuski; the
largest library in Poland (around 400 000 printed items), and one of the earliest
public libraries in Europe.

Majewski’s autobiographical notes are quoted after Wéjcicki (1855: 250). The
Tripartite Liquidation Commission was established in 1815 to determine the roy-
alties of the Kingdom of Poland towards the partitioning powers and Saxony.

278



Polish-Sanskrit Kinship in the Eyes of Walenty Skoroch6d Majewski

ment of Polish archival science.” Besides, he actively participated in the
work of the Warsaw Society of Friends of Learning. From 1809 onwards
he delivered lectures there, initially devoted to archival science and later
also to the history of Slavs and the relationships between the Slavic and
Indian worlds, which soon became his greatest scholarly passion.®

It was at one of the Society’s meetings on June 3, 1830, when Majewski
had the opportunity to meet Alexander von Humboldt. With his brother
Wilhelm, an eminent German linguist, he had previously been in touch.
The description of this meeting is worth quoting in extenso, since it clearly
shows not only the great scientific commitment of the Polish researcher,
but also proves that his efforts put him on an equal footing with other
contemporary European scholars (Batowski 1859: 335):

His [Majewski’s] attention was caught equally by his brother’s [i.e. Wil-
helm von Humboldt’s] observations about Samskrit — about dual [in the
languages] of the Slavs, forgotten by researchers but still used by folk —
then he mentioned a published work in Samskrit [coming] from the royal
Prussian library. The erudition shown by Majewski during conversation
with Humbold [sic] struck the learned writer, so he responded that his
brother (a minister) devotes himself to philology; that he is engaged in
Samskrit [studies] just like many of today’s researchers, that Bopp, a pro-
fessor of the Samskrit language, published many interesting texts on this
subject, that his “Nalus”’ is being printed out for the third time and at the
end of this work he is going to enclose more than just a few pieces of this
ancient language, but they lack an accurate dictionary of this dialect, in
addition to the difficulties with pronouncing and reading; to that Majew-
ski answered that at the moment he is correcting his old materials for the
Grammar of Samskrit according to Bopp’s [work], and the works mentioned

5 n 1800, Majewski obtained the position of an archivist, and from 1808 he admin-
istered the newly established National General Archive (cf. Podolak 2012: 85).

Cf., e.g., (Kraushar 1902a: 111): “At the meeting of the science department on
April 13th [1815] Skorochéd Majewski read the dissertation “Research on the
Origin of the Slavs” and their language as well as on the customs and traditions

6

of Indostanees, who seem to have some similarity, as to the elements of speech
and customs, to old-time Slavs. This was based on the work: Lettres philoso-
phiques et historiques sur l'etat moral et politique de I'Inde, des Indous etc.” The
French work mentioned here is a three-part translation from English, contain-
ing chosen fragments of Asiatic Researches, and of works by William Jones and
by other British authors who were highly valued at that time.

7 Bopp’s translation of the Nala-Damayanti story of the Mahabharata (Bopp 1819).

279



Agnieszka Kuczkiewicz-Fra$

[by Humboldt] are partly known to him. He also took notice of his Sam-
skrit printing house, established with the help of less experienced domes-
tic artists 20 years ago according to the examples from Kuraj’s grammar® in
Serampur, Asiatic researches and Fra. Paulino’s” propaganda [sic], which
he then tried to complement on the Berlin model, but as for the Berlin
Dziewa-Nagara [Devanagari], this is not an answer at all. And he said that
in Slavic mouth Samskrit sounds similar to Italian speech.'’

Looking back, Majewski can without doubt be seen as the precursor of
Polish research on Sanskrit and Indian civilisation (cf. Wieliriska-
Soltwedel 2007: 157)."" Endowed with enormous talent for language
learning and thus able to find and demonstrate connections between
cultures and languages of European and Asian people, he “got acquaint-
ed with Eastern dialects” (Wojcicki 1855: 86)'* all by himself, especially, as
he notes, “with the mother of tongues of ancient Asian and European
Scythes, or Indo-Scythes, which has obvious linking to languages and
dialects of ancient and contemporary European Slavs” (Majewski 1828:
IV). He studied ancient history of various tribes too, with special focus on
Slavonic ones. At the same time he showed great diligence and self-
denial, often bordering on obsession. According to his friend Aleksander
Batowski (1859: 338):

[h]e made his job difficult mostly because he didn’t want to provide any
information that he himself wouldn’t be convinced about; first then, he

® This apparently refers to William Carey’s Sanskrit grammar (Carey 1806).

? Paulinus a S. Bartholomaeo (1748-1806) — Austrian Carmelite, orientalist and
polyglot, also known as Paolino da San Bartolomeo, Paulinus Paathiri, Paulin
de St Barthelemi, Johann Philipp Wesdin/Werdin. In 1774-1789, he was a mis-
sionary in South India (Kerala). He authored the first Sanskrit grammar pub-
lished in Europe (Sidharubam, seu Grammatica sanscridamica, cui accedit dissert.
Hiss crit. In linguam sanscridamicam vulgo Samscret dictam, Rome 1799; next edi-
tion under the title Vyacaranam, Rome 1804). As one of the first researchers he
pointed to the close relationship between Indian and European languages.

10 See also Majewski’s letter preserved in the Society’s archive, quoted in full in
Kraushar (1905: 368-371).

! Similarly Galewicz (2011: 235), who states that “Majewski belongs to an avant-
garde of Polish Orientalism, at least in its variety concerned with India”.

12 Kazimierz Wéjcicki also states (1855: 86): “He learnt languages with great ease:
when in 1796 he felt the need to thoroughly learn the German language, he
made so much effort that he mastered it in half a year.”

280



Polish-Sanskrit Kinship in the Eyes of Walenty Skoroch6d Majewski

explored every subject debated by many [authors] in many languages in-
dependently on the basis of foreign writers translated into Polish, and on-
ly having done this arduous and often useless work, he built up theories
and supported them with evidences or, at least, with other writers” author-
ity. Following the main idea to prove the origin of the Slavs from the Indi-
ans, he directed all the efforts towards it and was heading, little by little, to
his purpose, moving on the path of history and through various tongues.
That is why he did not manage to catch up with the enormity of the idea
in the lifetime of one man.

Thanks to his persistence and contacts with foreign scholars, he brought
to Poland and read numerous works on the history, culture and lan-
guages of Slavs and Asian peoples. He translated many of those books,
enriching them with his own remarks and comments, and then published
them, covering the cost of printing from his private money." In 1815, he
also founded and maintained at his own expense the Sanskrit printing
house, “the first in the Slavic world” (Wéjcicki 1855: 88), where he used
the Indian fonts he made himself."* Majewski presented the results of his
studies at the meetings of the Warsaw Society of Friends of Learning,
discussing Sanskrit vocabulary, presenting writing systems, and also
reading and translating fragments of Sanskrit texts (Wieliriska-Soltwedel
2007: 160). Soon, he also began to publish articles, as well as major com-
pilatory works.

His treatise O Sfawianach i ich pobratymcach (,,About the Slavs and
Their Kindered”) is an example of this type of publication, consisting
largely of a collection of materials drawn from Western authors. Pub-
lished in 1816, it was planned as the first part of a four-volume work
devoted to “the origins of numerous Slavic nations, and of each of them
in particular” (Majewski 1818: VIII). In a separate, hundred and forty-
page ‘announcement’, Majewski discussed in detail the intended work in
order to “show the Honorable Lovers of Nationality and the Truth that
the plan laid out [by him] was not in vain” (ibid.). He specified the the-
matic scope of the individual parts as follows (Majewski 1818: VII-VIII):

13 Kazimierz Wojcicki remarks that “he devoted to this task not only his whole
time, but also significant part of his assets — more than 200,000 Polish zloty”
(Wojcicki 1855: 87).

'* The printing house, managed by Tomasz Pietka, was located in a Warsaw ten-
ement, at 21 éwietojaﬁska Street (Wojcicki 1855: 88).

281



Agnieszka Kuczkiewicz-Fra$

1!’1’\0

On the kinship between the language of native European Slavs and the
ancient language of Indians, commonly known as Samskrit, or rather, on
the identity of both these languages which differ slightly from each other
in words, but not in their character or pronunciation, and only due to their
immeasurable past and distance between their locations.

29° On the identity of ceremonies and religious ideas as well as on the
idolatrous deities of the Slavs, and of incomparably older Indians, their
kindred, or great grandfathers [who are] still retaining their ancient fea-
tures [ceremonies and deities].

3%° On the identity of the remnants, guarded by time, of Slavic rites, rituals
and laws and of rites, rituals and laws of the eastern Indians, whose de-
cent but rather inferior collections from times prior to Minos, Lycurgus,
Solon, in a word, prior to all Legislators and Lawyers known to us from
the Antiquity, has been validly dated according to the [rules of the] harsh-
est criticism.

4' [...] historical observations collected from the works by Indian, Greek,
Roman writers who lived before and after Christ as well as from the com-
mentaries of Slavic writers and those inhabiting the neighbouring countries.

However, perhaps due to the lack of interest among the recipients, and
consequently for financial reasons (a large announcement was to encour-
age potential readers to subscribe to subsequent volumes [cf. Majewski
1818: CXXXVIII-CXXXX]), the planned work was never created in the
form intended originally by the author, apart from the first part pub-
lished two years earlier.

The treatise “About the Slavs and Their Kindred” is the first of
Majewski’s works in which he set himself the goal to prove the relation-
ship between Slavic and Indian worlds. The work comprises of a short
author’s preface; an introduction in which, apart from presenting the
purpose of the dissertation and the reasons for its creation, Majewski
gives various examples of Sanskrit phrases and sentences together with
their meaning in Latin and Polish, as well as a table showing the charac-
ters of Grantha, Bengali and Nagari scripts; then two chapters devoted to
the Sanskrit language and grammar, prepared on the basis of Paulinus of
St. Bartholomew’s grammar and, most probably, using some work of
Adelung;” a fragment of Carey’s grammar, translated from English; ex-

!> Majewski is probably referring to Johann Christoph Adelung (1732-1806), a
German librarian and lexicographer, author of, among others, the three-volume
linguistic work Mithridates, oder allgemeine Sprachenkunde (posth. rend. 1806-
1817), in which he argued for the relationship between Sanskrit and European

282



Polish-Sanskrit Kinship in the Eyes of Walenty Skoroch6d Majewski

tensive extracts (also translated from English) from the article on Old
Indian literature written by William Jones'® and published in the first issue
of Asiatic Researches; a translation (from French) of Chézy’s speech deliv-
ered on the occasion of establishing the Sanskrit chair in College de
France in 1815;" two fragments of the Ramayana translated into Polish after
French translation by Chézy; and finally, a glossary of about 750 Sanskrit
words and phrases (of which actually only a part can be found in the text
of the dissertation, often in a slightly different form). It can be clearly
seen that Majewski’s work is to a large extent a compilation of fragments
of various publications by foreign authors which, translated into Polish
and accompanied by merging remarks and comments by Majewski him-
self, were, on the one hand, to familiarise the Polish reader with the Indi-
an linguistic and literary tradition, and on the other, to demonstrate the
similarities between Sanskrit and Polish (or rather Slavic) languages. As
he notes, this dissertation is the result of his long-term studies and pre-
sents his observations, which, in his opinion, clearly indicate the kinship
he attempts to find (Majewski 1816: [3]):

For thirty years I have been reading and recording the most important ob-
servations [...]. The great similarity which I noticed between the speech,
customs, rituals, laws, deities of ancient Indians and ancient Iranians, as
well as ancient Slavs, prompted me to gather [those] scattered remarks.

The idea of kinship between Sanskrit and Slavic languages was not
Majewski’s original concept — the evidence of their common lineage had
already been recognised by some researchers.”” However, the author of

languages or, to his nephew Friedrich Adelung (1768-1843), author of, among
others, dissertation on Sanskrit and Russian language (Rapports entre la langue
Sanscrit et la langue Russe, St. Petersburg 1811). Cf. also Wielifiska-Soltwedel
(2007: 165).

16 This refers to William Jones’s “On the Literature of the Hindus” (Jones 1788).
Although the name of William Jones is not mentioned in this article in the first
volume of Asiatic Researches, there is no doubt that he is the author of this text,
which includes a fragment of an unidentified Old Indian work translated from
Sanskrit (probably in cooperation with the Kashmiri brahmin Goverdhan Caul)
and Jones’s own commentaries. See also the edition of the same text in The
Works of Sir William Jones, Vol. 4 (Jones 1807: 93-113).

17 Cf. footnote 1.

'8 One of the first scholars who noticed the similarity between different European

283



Agnieszka Kuczkiewicz-Fra$

“About the Slavs and Their Kindred” picked it up with enormous zeal,
pointing out numerous phonetic, grammatical and semantic similarities
between the Polish and Sanskrit languages. At the same time, he was
almost certain that for every Sanskrit word one can find in Polish (or,
more broadly, in Slavonic languages) an equivalent not only similar in
sound, but of convergent meaning. Therefore, he was diligently looking
for confirmation of this thesis, and deliberately chose Polish equivalents
of Sanskrit words in such a way that they were similar to each other pho-
netically — thus translating, for example, Skt. gadati (“to talk”) as Pol. ga-
da¢ (“to chatter”); Skt. pralaya (“dissolution; end of the world”) as Pol.
przelanie, potop (“overflow, flood”); Skt. hara (“destroyer”) as Pol. archaic
haraburda (“loud argument”); Skt. gopa (“cowherd”) as Pol. gap (“a person
watching something mindlessly, staring at something”); Skt. vari (“wa-
ter”) as Pol. war wody (“boiling water”); Skt. dhavati (“to run”) as Pol.
dawaé koniem (“to ride a horse very fast”, a very colloquial expression,
difficult to translate into any language). Sanskrit words quoted by
Majewski were also quite often distorted to make them phonetically simi-
lar to their Polish equivalents. For example, he wrote dzina (“day”) in-
stead of Skt. dina, to make it similar to Pol. dzieri (“day”); niebah, nabo, nebo
(“sky”) instead of Skt. nabhal, similar to Pol. niebo (“sky”); hora (“moun-
tain”) instead of Skt. giri — cf. hora (“mountain”) in Czech and other Slavic
languages; kuma (“love”) instead of Skt. kama — probably by association
with Pol. kuma (“godmother; female friend”). Sometimes, to make the
similarity even more evident, Majewski modified both form and meaning
of Sanskrit words, for example writing kala instead of Skt. khala (“villain”)
and translating it as Pol. kalny, brudny (“defiled, unclean”); prasiada in-
stead of Skt. prasada (“welfare”) as Pol. biesiada (“feast”); or Skt. divyati
(“to praise, joke”) as Pol. dziwi¢ si¢ (“to wonder”). Finally, it happened
that he created neologisms to serve the intended purpose, for example
*moklec (“the one who is bedraggled [in Pol.: mokry, przemoczony] because

and Asian languages (including Greek, Latin, German, Slavic, Celtic and Per-
sian) was the Dutch scholar and university professor in Leiden, Marcus Zuerius
van Boxhorn (1612-1653) who created the theory of a common proto-language,
described by him as “Scythian language”. Majewski often refers to this term in
his works. The term “Indo-European languages” — even though used for the
first time as early as 1813 by the British researcher Thomas Young — has spread
only after Majewski’s death, largely thanks to research in comparative linguis-
tics conducted by the German linguist Franz Bopp.

284



Polish-Sanskrit Kinship in the Eyes of Walenty Skoroch6d Majewski

of his occupation”) to translate the mysterious word Mokwah," or *psoliziec
(from Pol. pies “dog” and liza¢ “to leak”) to explain the Skt. word svalili®.
The search for linguistic similarities led Majewski deep into etymolog-
ical considerations — he tried to independently justify the origin of some
words or phrases through the prism of the desired Sanskrit-Slavic con-
vergence, although many books available to him offered the correct ex-
planation of their sources. An example of such an attempt is his explana-
tion of the etymology of the word “Sanskrit”, in which he omits the in-
formation contained even in the work of Paulinus® (Majewski 1816: 23):

[...] [T]his shortened word consists of two roots: samos, saman (“alone [Pol.
sam], loner, perfect, scholar monk, hermit”), as well as krit (“scream [Pol.
krzyk], speech”), what is confirmed by a word kridati (“to joke”) and words
krita sakta (“screaming [Pol. krzyczqce], talking trinkets”), prakrit (“common
speech”), etc. — this language we will call Samskrit, or the speech of loners,
hermits or scholars, or, finally, the perfect, or the only, speech.

Sanskrit lexemes were written by Majewski in such a way as to resemble
the Polish words as much as possible. He did so because he was con-
vinced that “the meaning and value of Sanskrit forms are very close to
the Slavic [languages]” (Majewski 1816: 37). In his record, therefore, he
marks neither the length of vowels, nor those consonants that do not exist
in Polish — mainly retroflex consonants, which he unifies with dentals; he
also generally mixes voiced and voiceless consonants (cf. Majewski 1816:
10f.). The sybilants (in Sanskrit s, s and s) are written in a completely arbi-
trary way (as Polish s, § and sz), but usually the nasalisation is marked,
using the Polish characters q or ¢.

Due to the notation described above, the Sanskrit words and phrases
in Majewski’s polonised record are often difficult or even impossible to
decipher, hence the need to compare the fragments that could be identi-
fied with source texts — i.e. mainly, but not exclusively, with Paulinus’s
grammar and articles included in the first issue of Asiatic Researches.
Thanks to such parallel reading, however, we find that some of the errors
and inaccuracies committed by the author of the dissertation were the
result of previous mistakes made by the writers whose works he used -

! Probably distorted English Mopplah — the name of a Muslim community from
Kerala, whose members often perform the profession of a fisherman.

%0 Cf. $va-lih “licking up or lapping like a dog” (Monier-Williams 1960: 1105.1).

?1 Cf. Paulinus a S. Bartholomaeo 1799: 14.

285



Agnieszka Kuczkiewicz-Fra$

like improperly applied sandhi rules, or mixing letters d and bh (as, for
example, in: diszak instead of bhisak “doctor”; darah instead of bhara “large
amount”; bideti instead of bibheti “be afraid of”) caused by an almost
identical form of Grantha characters used by Paulinus to designate both
sounds. Though Majewski should not be blamed directly for such errors,
they undoubtedly resulted from his poor knowledge of Sanskrit which
often made it impossible for him to properly recognise individual lexems.
Apart of that, he also committed mistakes that we do not find in the
source texts, and which testify to his insufficient mastery of Sanskrit
grammar rules.”

The imperfections of Majewski’s approach were also noticed by his
contemporaries, who criticised, above all, the deficiency of the present-
ed comparative material and the research method itself. In the archive
of the Warsaw Society of Friends of Learning, one can find a devastat-
ing review of the dissertation “About the Slavs and Their Kindred”
(Kraushar 1902b: 30f.):

Before the general meeting of both Departments that was held on April 21
[1816], the Faculty of Science devoted his attention to the dissertation of
Walenty Skorochéd Majewski On the Sanskrit Language, in which he at-
tempted to prove the kinship of this language with the Slavic ones.
Deputies in this issue, appointed to evaluate the author’s views: Lipinski*
and X. Szwejkowski** did not recognise the arguments provided by
Majewski in defense of his thesis as sufficient and complete.

To prove — the experts adjudicated — that the construction of two lan-
guages is the same, you need to base it not only on an equal number of
parts of speech and their variations — such as similarity found between the
Slavic languages and Latin, even though the latter is not their kindred; but
to do it one has to examine declensions of every single part of speech and
trace similarities on the actual examples. Moreover, to prove the kinship in
meaning, one has to demonstrate more numerous examples and more ex-
tensive sentences, that not only the original words but also derivatives
correspond to each other at least — as the author claims — in one third.

2 The examples of errors of this type can be found in the introduction to the new-
est critical edition of Majewski’s work, cf. Kuczkiewicz-Fras (ed.) 2018: XIX-XX.

B J6zef Lipiniski (1764-1828) — educationalist, theater critic, novelist, poet and
translator, from 1805 a member of the Warsaw Society of Friends of Learning.

* Wojciech Anzelm Szweykowski (1773-1838) — Piarist, pedagogue and linguist,
one of the most outstanding education activists of Congress Poland, author of
dissertations on Polish grammar and spelling.

286



Polish-Sanskrit Kinship in the Eyes of Walenty Skoroch6d Majewski

Thus, for this reason, and because of the length of the dissertation, the
deputies suggested that the author would read in the public only the first
part of his work, namely the one comprising the description of language
and its literature, as well as the excerpt from the narrative poem: the fight
of Sakszmana [sic] with the giant Attikeya.

In spite of continuous efforts made for many years to attract wider audi-
ence and find students who would continue the pioneering work of the
“first Polish indologist”, or obtain funds for the publication of subse-
quent works® or, at least, recover his private money spent for printing,
Majewski succeeded neither in spreading his works nor in gaining recog-
nition or approval from the Polish scientific community. His public
speeches went unnoticed, only laconically and by rule mentioned in the
records of meetings of the Warsaw Society of Friends of Learning. But
there were also those who admired his pioneering work and appreciated
the meticulous research, such as another distinguished nineteenth-
century expert in Slavic studies, anthropologist and historian Wawrzy-
niec Surowiecki, who summed up Majewski’s activity as follows
(Kraushar 1902b: 366):

Although other obligatory jobs have not allowed the author to develop his
work properly, he must be credited with paving the way to familiarizing
us with our most ancient ancestors, and also with the fact that in connec-
tion to his subject he refers to numerous sources [written by] ancient clas-
sical and social writers.?

A great advocate of Majewski’s scholarly output was also the writer and
philosopher Edward Dembowski, who wrote an extensive biographical
feature devoted to him in his journal Przeglgd Naukowy (“Scientific Re-
view”) (Dembowski 1842: 881):

Majewski’s work — says Dembowski — is characterised by a grand idea, at
that time not very common, to bring the Slavs back to their original seat, to
India; but this thought is neither created nor worked out properly. Majew-

» Majewski managed to publish only a small part of his works, leaving most of it
(21 volumes) in manuscripts. Cf. Batowski 1859: 338ff.

* Uwagi Surowieckiego nad rozprawq W. S. Majewskiego O gledzeniu poczqtku
narodow stowiariskich (1816) [Surowiecki’s remarks about W. S. Majewski’s
dissertation “On Tracing the Beginings of the Slavic Nations” (1816)], in
Kraushar 1902b: 366.

287



Agnieszka Kuczkiewicz-Fra$

ski, always striving for historical truth, sees it in the distant darkness of
the past, but does not hurry towards it, does not light up the items he
comes across, does not feel a tempestuous drive to know the truth, but
with the cold mind of a scholar from the 18th century he examines his sub-
ject as if for fun, even though with all strength he wants to recognise it.

Dembowski grieves over the indifference towards the dissertation
“About the Slavs and Their Kindred”: “its reception was cold, even
though some of the scholars noticed the importance of Majewski’s work;
but it did not meet the approval of the majority” (Dembowski 1842: 883).
At the same time he claims that (ibid.: 872)

[...] for the greatness of his ideas, his learned life, his superhuman persis-
tence at work he deserves the eternal gratitude not only of his compatriots,
but of all the Slavs — because in his works, purely Slavic spirit flutters, and
the hottest love towards all mankind blushes with alive fervor.

Nevertheless, Majewski’s work was known among various foreign au-
thors. Even Friedrich Adelung mentions it together with the Sanskrit
grammars of Colebrook, Wilkins, etc. (Adelung 1830: 37), stressing that
the book contains a comparison of Sanskrit “especially to the Polish lan-
guage” (ibid.: 57).

Over time, Majewski’s ideas and conclusions, so revolutionary and
difficult to verify during his lifetime, have found partial confirmation in
the further course of the study of languages and their mutual connections
as well as of genetic relationships between far and often seemingly alien
peoples. On the other hand, the progress of knowledge already a few
decades later helped identify mistakes and glitches that Majewski com-
mitted — involuntarily or intentionally — in his works. Less than a hun-
dred years after publication of “The Layout and Content of the Work on
the Origin of Numerous Slavic Nations” (Rozktad y tres¢ dzieta o poczatku
licznych ~ Stawiariskich Narodéw, 1818), Ignacy Chrzanowski noticed
(Chrzanowski 1906: 450):

The assumption of this work is the concept of a close relationship between
the ancient Indians and the Slavs, which is supposed to be based on the sim-
ilarity of languages, religious rituals and ideas, customs and laws. There are
many apt remarks and observations here, but also a lot of involuntary falsi-
ties and arbitrary remarks, refuted subsequently by developing studies
which prove that Sanskrit and the Slavic languages flow from one source
but are not more closely related than other Indo-European languages [...].

288



Polish-Sanskrit Kinship in the Eyes of Walenty Skoroch6d Majewski

Walenty Skorochéd Majewski, the first Polish Sanskrit scholar and pio-
neer of Indo-Slavonic comparative research, died in Warsaw on July 3,
1835, firmly believing in the rightness of his observations and deeply
convinced about the meaningfulness of his research.

289



Agnieszka Kuczkiewicz-Fra$

References

Adelung, Friedrich 1811. Rapports entre la langue Sanscrit et la langue Russe
presents a I’Académie imperial russe. St. Petersburg: F. Drechsler.

Adelung, Friedrich 1830. Versuch einer Literatur der Sanskrit-Sprache. St.
Petersburg: Kray.

Adelung, Johann Christoph 1806. Mithridates oder allgemeine Sprachenkun-
de, mit dem Vater Unser als Sprachprobe in bey nahe fiinf hundert Sprachen
und Mundarten. Erster Theil. Berlin: Voss.

Batowski, Aleksander 1859. Walenty Skorochéd Majewski i jego naukowe
prace [Walenty Skorochéd Majewski and his Scholarly Works], in:
Pismo zbiorowe, ed. by J. Ohryzko, Vol. 1. Petersburg: W drukarni J.
Ohryzko.

Bopp, Franz (transl., ed.) 1819. Nalus, carmen sanscritum e Mahabharato,
edidit, latine vertit et adnotationibus illustravit Franciscus Bopp. Londini:
Treuttel et Wiirtz.

Carey, William 1806. A Grammar of the Sungskrit Language, Composed from
the works of the most esteemed Grammarians. To which are added, Examples
for the Exercise of the Student, and A Complete List of the Dhatoos, or Roots.
2 Vols. Serampore: Serampore Mission Press.

Chézy, Antoine-Léonard 1815. Discours prononcé au Collége royal de France,
a l'ouverture du cours de langue et de littérature sanskrite (...) le lundi 16
janvier 1815. Paris: ].-M. Eberhard.

Chrzanowski, Ignacy et al. (eds) 1906. “Majewski Skorochéd Walenty”,
in: Wiek XIX. Sto lat mysli polskiej. Zyciorysy, streszczenia, wyjatki [19th
Century. Hundred years of Polish thought. Biographies, summaries,
excerpts]. Vol. 1. Warszawa-Krakéw: Gebethner i Wolff, 449-452.

Dembowski, Edward 1842. “Rys zycia Walentego Skorochoda Majewskie-
go” [Biographical Features of Walenty Skoroch6d Majewski], in: Prze-
glad Naukowy 3: 881.

Galewicz, Cezary 2011, “The Pre-Academic History of Oriental Studies:
Walenty Skorochéd Majewski”, in: Res Orientales XX: Figures pionniéres
de l'orientalisme: convergences européennes: 231-241.

Jones, William 1788. “On the Literature of the Hindus, from the Sanskrit,
communicated by Goverdhan Caul, with a short Commentary”, in:
Asiatic Researches 1: 340-355.

290



Polish-Sanskrit Kinship in the Eyes of Walenty Skoroch6d Majewski

Jones, William 1807. “On the Literature of the Hindus, from the Sanskrit,
communicated by Goverdhan Caul, with a short Commentary”, in:
The Works of Sir William Jones, Vol. 4. London: J. Stockdale and ]J.
Walker, 93-113.

Kraushar, Aleksander 1902a. Towarzystwo Krélewskie Przyjaciét Nauk 1800-
1832. Monografia historyczna osnuta na Zrédfach archiwalnych. Ksiega II.
Czasy Ksigstwa Warszawskiego 1807-1815. Tom 2. Z illustracyami [Royal
Society of the Friends of Learning, 1800-1832. Historical Monograph
Based on Archival Sources. Book II. Times of the Duchy of Warsaw,
1807-1815. Tome 2. With illustrations]. Krakéw—Warszawa: Gebeth-
ner i Wolff.

Kraushar, Aleksander 1902b. Towarzystwo Krolewskie Przyjaciét Nauk
1800-1832. Monografia historyczna osnuta na Zrédtach archiwalnych.
Ksiega I11. Czasy Krolestwa Kongresowego. Czterolecie pierwsze. 1816-1820.
Z illustracyami [Royal Society of the Friends of Learning, 1800-1832.
Historical Monograph Based on Archival Sources. Book III. Times of
the Congress Poland. First four years 1816-1820. With llustrations].
Krakéw-Warszawa: Gebethner i Wollff.

Kraushar, Aleksander 1905. Towarzystwo Krélewskie Przyjaciét Nauk 1800-
1832. Monografia historyczna osnuta na Zrédtach archiwalnych. Ksiega II1.
Czasy Krolestwa Kongresowego. Ostatnie lata. 1828-1830. Z illustracyami
[Royal Society of the Friends of Learning, 1800-1832. Historical Mono-
graph Based on Archival Sources. Book II. Times of the Congress Po-
land. Last Years. 1828-1830. Tome 2. With illustrations]. Krakow-
Warszawa: Gebethner i Wollff.

Kuczkiewicz-Fras, Agnieszka (ed.) 2018. Walentego Skorochoda Majewskie-
go rozprawa o Stowianach i ich pobratymcach [About the Slavs and Their
Kindred of Walenty Skorochéd Majewski]. (Orientalia Polonica 10.)
Krakow: Ksiegarnia Akademicka.

Lelewel, Joachim 1820. Dzieje staroZytne Indii ze szczegolnem zastanowieniem
si¢ nad wpltywem, jaki mie¢ mogta na strony zachodnie [The History of An-
cient India, with special consideration of the influence it could have
on the Western countries]. Warszawa: Nakladem i drukiem N.
Gliicksberga.

Majewski, Walenty 1816. O Stawianach i ich Pobratymcach, Czes¢ Isza (...)
rozprawy o jezyku samskrytskim (...) [About the Slavs and Their Kin-
dred, Part I (...) of treatise on Sanskrit language (...)], Warszawa:
Drukarnia Wiktora Dabrowskiego.

291



Agnieszka Kuczkiewicz-Fra$

Majewski, Walenty 1818. Rozklad y tres¢ dzieta o poczqtku licznych
Stawiatiskich Narodéw, tudziez kazdego w szczegdlnosci we 1V. Tomach...
[The layout and content of the work on the origin of numerous Slavic
nations, and of each of them in particular in IV volumes...]. Warsza-
wa: Drukarnia Stanistawa Dabrowskiego.

Majewski, Walenty 1828. Grammatyka mowy starozytnych Skuthow czyli
Skalnych Gorali, Indo-skythow, Indykow, Budhynow Herodota samskrytem
czyli doktadngq mowq zwaney... [Grammar of the Tongue of Ancient
Scythes, or Rocky Mountaineers, Indo-scythes, Indices, Herodot’s
Budinoi, yclept Sanskrit, or precise speech...]. Warszawa: author’s
publication.

Monier-Williams, Monier 1960 [1899]. A Sanskrit-English Dictionary: Ety-
mologically and philologically arranged with special reference to Cognate In-
do-European languages. Repr. Oxford: The Clarendon Press.

Paulinus a S. Bartholomaeo 1799. Sidharubam, seu Grammatica sanscridami-
ca, cui accedit dissert. Hiss crit. In linguam sanscridamicam vulgo Samscret
dictam. Rome.

Podolak, Barbara 2012. “Walenty Skorochéd Majewski — zapomninany
archiwista i pasjonat jezykow wschodnich” [Walenty Skorochéd
Majewski — Forgotten Archivist and Enthusiast of Eastern Languages],
in: LingVaria 7,1(13): 183-194.

Wieliriska-Soltwedel, Matgorzata 2007. “Walenty Skorochéd Majewski.
The Precursor of Polish Indological Studies”, in: Rocznik Orientalistyczny
60,2: 157-170.

Wojcicki, Kazimierz Wiadystaw 1855. Cmentarz powqzkowski pod Warszawq
[Powazki Cemetery Near Warsaw]. Vol. 1. Warszawa: S. Orgelbrand.

292



Self-Surrender of the Afflicted One (arta
prapatti) as the Concept of Human
Existence in the Prapannaparijata of Vatsya
Varadaguru

Halina Marlewicz

“Affliction and craving, delusion and anguish will continue, until one takes
refuge with You, the Destroyer of all sins”."! This verse from the Visnu
Purana (ViP) describes the human condition with a choice of vocabulary
imbued with strong emotional connotations persuasive to everyone, even
if miseries are related to a particular religious tradition which interprets the
human condition and provides remedies according to principles which are

”oou

alien and distant to the reader of the verse. Words like “pain”, “craving”,
“delusion”, “anguish” as used in the verse are all concepts with certain
determined religious connotations. They can, however, also be read and
interpreted as speaking about universal experiences such as insurmounta-
ble powerlessness in the face of life-torments; the inability to achieve peace
of mind due to ever-unfulfilled desires; angst; the sense of deficiency of life
or even of its absurdity; and the mutable value of our choices and our
deeds resulting from inadequacy and partiality of our judgment.”

Vatsya Varadaguru (1165-1200 to 1277°), a post-Ramanuja thinker of
the Visistadvaita Vedanta tradition, refers to the triad of life-torments
(tapatritaya) in his work Prapannaparijata (PraP) 4,1, along with two other
motives which should impel man to seek a spiritual teacher who would
guide him into the self-surrender to God (prapatti). The refuge-seeker

Y Visnu Purana 1.9.73: tavad artis tatha vasica tavan mohah tathasukham |

yavan na yati saranam tvam asesaghanasanam | |

Precise dating of the Puranas is rather an impossibility. In the early Visistadvaita
Vedanta literature, the name of ViP together with the name of its commentary
written by Visnucitta is mentioned in the Atmasiddhi of Yamuna (966/7-1038).

On the other hand, there are also listed many factors considered harmful to the one
who wants to become liberated, which are focused on the inability to fulfil the re-
quirements of the ritual aspects of religious life, cf. infra p. 16 (PraP 2,12cd-14ab).

3 Cf. Stark 1990: 23ff., and Oberhammer 2004: 65, footnote 184.

Published in: Carmen Brandt & Hans Harder (eds): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Halina Marlewicz

should also be grieved by the [incessant] cycle of rebirths, and be indif-
ferent (virakta) to the benefits (phala) of life in this and in the other world.*
In another passage from the PraP (1, 22-23), being a quotation from the
Visvaksena Samhita, one gets the impression of a personal understanding
of miseries of human beings: detrimental effects of time (kaladosa), un-
steadiness of the mind (manascaricalya), attachment of the senses to their
objects (visayendriyasamyoga), indulgence in forbidden acts (nisidhakarana),
etc. What is not and cannot indeed be universally acknowledged is the
remedy given for life-afflictions. Therefore, one can meet with different
mystagogies in different religious and philosophical traditions aiming at
such transformation of one’s vision of the world and the metamorphosis
of one’s self, which will change the perspective on the human condition
within the world (as described for example in the verse from the ViP
quoted at the beginning).

The focus of the present text will be Varadaguru’s concept of self-
surrender of the afflicted one (@rta prapatti), in which the sense of misery
derived from being entangled in the bonds of samsara is strongly under-
lined. Such a perspective on life should lead the devotee to a firm resolu-
tion to attain ultimate and final release from the torments of the samsaric
cycle of rebirths. Factors listed in PraP 4, 1 which are to be decisive mo-
tives for the arta prapatti, show that in its propaedeutic there is a need to
understand one’s own life-circumstances. The devotee should be grieved
at the hopelessness of his condition (cf. samsarodvignamanasia (Prap 4,1)
and atmano durdasapattim vimrsya (Prap 1, 26)), which should also make
him indifferent to enjoyments of the present and future life (cf. PraP 3, 1 -
virakteneha camutra phale). He should resolve to unconditionally entrust
his fate to God in all awareness of the meaning of this act as well as to
offer himself to Him; i.e., he should no longer understand himself to be

* Cf. PraP 4,1: samsarodvignamanasa tapatritayabhiruna |

virakteneha camutra phale gamyo gurur mahan | |

The triad is a widely known, traditional Samkhya classification, in the SaK 1,1, it is
called the triad of miseries (dulikhatraya). In the ViP 6, 5, 1-10 the triad is called
tapatraya. The very Sanskrit names of the three life-torments in the ViP and in the
SaK 1,1, are the same (though the ViP defines them slightly differently than the
SaK): adhyatmika — torments of the self, divided further into mental (psychological)
or physical (ViP 6. 5, 2-5); adhidaivika — torments pertaining to the ‘divine” such as
cold, heat, wind, rain, water etc. (ViP 6,5,8); and adhibhautika — sufferings caused by
living beings, either men or beasts (ViP 6,5,7). Also, Verkatanatha while comment-
ing on SarG refers to the ViP classification (Ct. SarGBh 170, 15-19).

294



Self-Surrender of the Afflicted One (arta prapatti) in the Prapannaparijata

the master (svamin) of his life, but to place his trust in God and know that
He will release him by His grace (madekopayasamuittih mam prapanno
vimucyate). This is why Vatsya Varadaguru says that “the door to self-
surrender is the graciousness of the One who is sought for refuge”, just
before introducing a quotation from the Laksmi Tantra (LaT): “[...] the
man who is to be protected [by God], renounces being the master
(svamin, lit. “Lord”) over the fruit [of actions], which [act] finalizes in
granting [oneself] to Ke$ava [=Visnu and] thus is ‘offering oneself [to
Him]"”.° In the verse which follows, Varadaguru interprets the sense of
the above LaT quote: “it is clear that depending on the Master (svamin)
means giving up one’s own effort with regard to what is to be undertak-
en (upaya) and with regard to the result [of actions].”” Such an attitude is
then taken to be the exact sense of an act of offering oneself (atmaniksepa)
to God. In the eighth chapter of the PraP this offering, entrusting, or sac-
rificing oneself to God is given the name of the middle path® and further
explained as the act of taking refuge in God in the full trust that He will
protect the devotee. For the purpose of such self-sacrifice one needs to
relinquish the mental attachment to the results of religious deeds which
are to be performed (upaya), and avoid all deeds which are faults (apaya).’
PraP 1, 26 gives motives for prapatti which where expounded by the Lord
(Bhagavat) to Visvaksena, a teacher from the Visvaksenasamhita (ViS)":

PraP 2, 21: prapattes tu prapattavyaprasadadvarata.

6 LaT 17,74 quoted in the PraP 2, 21.

7 Cf.PraP2,22.

PraP 8, 4cd-5 gives more information about what this act should consist in: “He

who altogether renounces what is to be undertaken (upaya) and what is to be

avoided (apaya) follows the middle course, having determined: «He will protect

[me]», he who offered [to God] everything that is his own, will realize Him, the

God of gods, the Highest Person as his protector.”

(PraP 8,4cd-5: upayapayasamnyasi (tyagi) madhyamam vrttim asrital |

raksayisyatiti niscitya niksiptasvasvagocaral |

budhyeta devadevam tam goptaram purusottamam | |).

° Cf. PraP 8, 40cd—41: “The wise who is dear to the Husband of Sri (=Visnu) [...]
should avoid mental hold (graha) over what is to be undertaken (upaya). But
should he perform, in conformity with the given place and time, the particular
[act] prescribed (viSesavihita), which is appropriate to his social rank (varna) and
stage of life (asrama)” (upayatvagraham [...] varjayen manasi sudhih |
svavarnasramayuktam tu desakalanuriipatah |
visesavihitam yac ca tat kuryac chripateh priyam |1 411 1).

10 Cf. Oberhammer 2007: 49f.

295



Halina Marlewicz

Having reflected on the miserable condition (apatti) [that has] befallen
oneself (@tmanal) and on My [auspicious] qualities, whoever surrendered
to Me [having] the knowledge of Me as the sole means, is released [from
the samsara].!

This statement quite straightforwardly suggests that the arta prapatti is
the means towards the ultimate emancipation of the devotee.

In the Visistadvaita Vedanta philosophical tradition to which Vatsya
Varadaguru belonged, self-surrender (prapatti) to God came to be the ac-
knowledged means to spiritual emancipation.”” Varadaguru classifies
prapatti under two headings, i.e. the prapatti of the “afflicted” (drta) and of
the “contented” (drpta). The motive of the misery of life seems to be sus-
tained in the considerations about prapatti of the afflicted one (arta). The
source of the prapatti division into the drta and drpta is the epic Ramayana,
quoted in the Prap 2, 24cd-25ab: “If even an enemy, be it an afflicted or a
contented one, searches refuge with somebody else, he is to be protected
by the man with disciplined spirit, [to the extent of] giving up his life [for
him].”" In the lines that follow the quote, Varadaguru changes the con-
text and the connotation of the arta and drpta. In the Ramayana the per-
sons in need are shown to be either the enemy whose afflictions deprived
him of his self-confidence (drta) or the enemy who still retained his pride
(drpta). Varadaguru imbues the words arta and drpta with religious con-
notations by saying that “the contented (drpta) is the one who grieves
[only] when he attains another body, the afflicted (drta) is the one who
grieves also when he has just entered the body.”"* From the epic, socio-
cultural setting of the long-established law of giving refuge to everyone
who needs it, he shifts to the religious plane and classifies prapatti under

" Cf. PraP 1, 29: atmano durdasapattim vimysya ca gunan mama |
madekopayasamoittilh mam prapanno vimucyate | |, cf. also PraP 2, 6.

2praP 3, 13 (quoting the LaT 17, 100cd—102ab): “This is the refuge of the non-
knowers [of gnostic knowledge], this is the refuge of the sages: this is the bank
(param) for those desiring to reach the other shore (i.e. to be delivered from
samsara), and this is for them who strive for immortality /future happiness.”
(idam Saranam ajfianam idam eva vijanatam |
idam titirsatam param idam anantyam icchatam | |).

13 Ram VI, 12, 15: arto v yadi va drptah paresam Saranagatah |
arih pranan parityajya raksitavyah krtatmand | |

1t is the person who lives at present and does not wish to transmigrate, i.e. who
wants to attain emancipation in this life.

296



Self-Surrender of the Afflicted One (arta prapatti) in the Prapannaparijata

two headings: the arta and the drpta prapatti, indicating that it is the
means to attain the Lord (bhagavatprapti).”

What may be of some interest is that Ramanuja (died around 1137),
the foremost representative of the Visistadvaita Vedanta, also hints at the
triad of torments in his later work Saranagatigadyam'® (SarG)Y. The three
factors of human misery in the world appear there in a different context,
which changes their connotations as well. The dread of the samsaric exist-
ence is not present as a motive for turning to God for shelter. Here, the
devotee realises his guilt before God, before His whole creation and be-
fore the community of co-believers “even with an endless [amount] of
offences against me, even with an endless [amount] of offences against
what belongs to me, even with an endless [amount] of unimaginable
offences [...]”) and then asks God for shelter. In this particular citation,
Ramanuja seems to indicate the beneficial effects of entrusting God, who
by His grace will deliver the devotee. The detrimental situation of being
thrown into the inevitably afflictive worldly reality does not seem to be of
importance. There is also no mention of the need to turn to a spiritual pre-
ceptor for receiving the dvaya-mantra. The devotee understands and realis-
es as well that his status is that of a “servant” to God"® (kairikarya), which

15 Cf. PraP 2, 26-27: yasya dehantarakrte soko drptas sa ucyate |
yas ca prarabdhadehe’pi Socaty artas sa ucyate | | 261 |
artadyptavibhagena prapattir iyam ucyate |
sadhanam bhagavatpraptau sa eveti sthitih drdhah | 1271 |

16 In the Visistadvaita Vedanta Ramanuja is the acknowledged author of the SarG,
but his authorship has been questioned by scholars (cf. Carman 1981 [1974]:
62ff., Lester 1976: xff.).

17 Cf. SarG 17-19: “[...] even with an endless [amount] of offences against me,
even with an endless [amount] of offences against what belongs to me, even
with an endless [amount] of unimaginable offences, even with the soul’s (At-
man’s) nature proper confused by the beginningless, adverse [to it] I-principle
(ahambkara), that is its cause and effect [...]. [Even if] you are such [as described],
you, free from the mere smell (i.e. slightest trace) of torments of the self, or
[torments] caused by other living beings or brought about by nature, stay hap-
py here in Srirangam until you leave the body, always merely reciting the
dvaya-mantra and pondering on its sense. (duhkha anantamadapacarayukto’pi,
anantamadiyapacarayukto’pi, anantasahyapacarayukto’pi etatkaryakaranabhiitanadivi-
paritahankaravimiadhatmasvabhavo’pi [...] | 1171 | evambhiito’si | 1181 | adhyatmi-
kadhibhautikadhidaivikaduhkhagandharahitas tvam dvayam arthanusandhianena saha
sadaivam vakta yavac charirapatam atraiva Srirange sukham dsva | 1191 1),

'8 Ramanuja’s notion of being in one’s own entirety the ‘servant’ of God is inter-

297



Halina Marlewicz

should become the incentive to search shelter with the Compassionate
One, pronouncing the dvaya-mantra in whichever manner he can".

The context in which the issue of the triad of life-torments appears in
the works of the two authors shows that the ‘spiritual atmosphere’ in
which the devotee should turn to God for shelter was conceived some-
how differently by the two authors. The devotee who undertakes
saranagati® as it is expounded by Ramanuja seems to take refuge in God,
trusting in Him with the complete freedom of his spirit, even if the
awareness of offences committed towards God and co-beings should
arouse in him the sense of guilt. Dread and the sense of a miserable con-
dition into which the devotee is thrown in his life should not be for him
the primary reasons for placing his confidence in the Omnipotent.”'

preted by G. Oberhammer as the particular state of man’s existence in his relat-
edness to God which consists in remaining at immediate disposition of the
master as his possession, allowing him to use freely his property, which turns
into the sense of personal immediateness, becoming for man a joyfully experi-
enced reality (cf. Oberhammer 2010a: 29-31).

¥ Cf. SarG 17 (p. 169), 4-7:

[...] etanmiladhyatmikadhibhautikasukhaduhkhataddhetutaditaropeksaniyavisayanu-
bhavajianasankocaripamaccaranaravindayugalaikantikatyantikaparabhaktiparajfiana-
paramabhaktivighnapratohato’pi [...] yena kendpi prakarena dvayavakta tvam [...].

%0 Of the two notions, which with time began to be used interchangeably, though at
the beginning they did not carry precisely the same sense in their religious appli-
cation, the term Saranagati seems to be older (cf. Matsubara 1994: 32). In the
Visistadvaita Vedanta tradition, approximately two hundred years before Var-
adaguru, Ramanuja used the term prapatti only twice in his earliest work, the
VedS (VedS 116, 9). He neither discusses sarandgati in extenso, nor does he make a
distinction between saranagati and prapatti in the works to be subsumed under the
heading of the orthodox Vedantic tradition, i.e. in the Vedarthasamgraha (VedS),
the Sribhasya (Sribh) and the Bhagavadgitabhasya (BhGBh). In the Bhagavadgita-
bhasya (BhGBh), the formula saranam prapadye, always meaning the refuge-taking
in God, occurs quite often, but this is obviously conditioned by the very text of
the commented work. It is only in the SarG that saranagati becomes the terminus
technicus, so to say, for the path of refuge-taking. In contradistinction to Ramanu-
ja, Vatsya Varadaguru prefers to use prapatti, for which other terms such as
niksepa (offering of oneself), nydsa (sacrifice of oneself), samnyasa (complete renun-
ciation), and tydga (renounciation) are proposed to be synonyms.

(Cf. PraP 2, 7(=LaT 17, 75): ‘niksepaparaparydayo nyasah paricangasamyutah |
sammnydsas tyaga ity uktah saranagatir ity api’).

*! More on the history of the concepts of saranagati, prapatti and bhakti, as well as

298



Self-Surrender of the Afflicted One (arta prapatti) in the Prapannaparijata

In Vatsya Varadaguru’s prapatti, however, the afflicted one is motivated
by experiencing the dread of life-torments connected to the samsaric ex-
istence; he should also be indifferent to the present and the future lives.
All this should prompt him to turn to the spiritual preceptor in order to
be initiated in the prapatti. The introduction of the devotee into the self-
surrender by means of initiation gives to the act a more ritualistic frame
than the sarandgati of Ramanuja seems to have.

The artaprapatti in the Prapannaparijata™

“This composition, known as the prapannaparijata, told on earth, is where
all that is wished for is generated in its entirety for living beings”*. The
work “fulfils wishes” of the devotees in its overall aim of establishing the
self-surrender to God (prapatti) as a path to salvation (moksa) meant for all
members of the Vaisnava community*, and not only for a limited group
which can have access to the salvific paths as prescribed by the orthodox
sources. It also grants the Vaisnava the complete knowledge about the
“middle path”, which consists of relying on God for emancipation.

their interrelation, cf. e.g. Buitenen 1962: 24ff., Matsubara 1994:32, Oberhammer
2004:142-161, Oberhammer 2010: 261-294, Marlewicz 2012: 111-115.

2 The subject is also discussed extensively in Marlewicz 2012: 148-172.

» PraP 10, 49: prapannaparijatakhyah prabandhah kathito bhuvi |
asesapeksitam yatra parito jayate satam | |

* The basic tenet in the PraP is that every member of the Vaisnava community
can practice prapatti. In the PraP 1, 15cd-16 as well as in the PraP 3, 2ab, Var-
adaguru quotes the Sanatkumarasamhita, which says that “prapatti always grants
the fruit of all wishes to everyone” (sa hi sarvatra sarvesam sarvakamaphalada).
However, there is also made a reservation that “it shall abandon men because
of [their] lack of trust (avisvasat)” (cf. PraP 1, 17cd: [...] pumsam avisvasat
prapattih pracyutd bhavet). In the third chapter of the PraP, which deals with the
eligibility (adhikara) for prapatti, Varadaguru says that “the right to practice
prapatti belongs to the man wishing to attain something, unable to have it by
other means, from all classes (varna), possessing virtues (sattvika)” (PraP 3, 1:
ananyopayasaktasya prapyecchor adhikarita prapattau sarvavarnasya sattvikatvadi-
yogatal (sattvikatvayoginal), and in the fourth chapter Varadaguru says that a
good pupil to learn the prapatti is “a Vaisnava of good nature, religious right-
eousness (dharmasila), who believes in God (astika), is pure, profound, clever
and courageous)” (cf. PraP 4, 7cd-8ab:
astiko dharmasilas ca stlavan vaisnavah Sucih |
gambhiras caturo dhirah Sisya iti abhidhiyate).

299



Halina Marlewicz

In the preface (avataraniki) to the PraP, Varadaguru introduces the reader
into the ten topics of the book® in the following sequence: scriptural evi-
dence (pramana) for prapatti, its nature (svariipa), the devotee’s eligibility
(adhikara) to the practice, the devotee’s conduct towards the spiritual
teacher, as well as the qualities of a good teacher and a good pupil. In the
fifth chapter of the PraP the Vaisnava manner of worshipping God is
described in minute details® and the bhakti components are listed”. The
sixth chapter is mainly dedicated to the description of the nature of the
Goddess Laksmi in relation to her husband Visnu. In the eighth and
ninth chapters, Varadaguru refers to what the Vaisnava should do

» PraP (avataranika) 1-2: “auspiciousness of self-surrender, its nature proper,
eligibility, the conduct of the refuge-takers towards spiritual teacher, towards
God, towards sages and humans, injunctions established [in the Vedas], what is
to be avoided and the results of it. These are ten topics declared from the con-
cise exposition of topics of the Vedanta and so on”

(PraP 1-2: prapatter manasaubhagyam svartipam adhikary api |
prapannanam gurau vrttih srise sirisu satsu ca |

vihitesu vyavasthanam varjaniyam phalam tatha |

ete dasarthah kathyante trayyantadyarthasamgrahat 11 21 1).

% 1n the PraP 5, 3 Varadaguru refers to a “king of ascetics” (yatindra), which one
might suppose is Ramanuja: yatindroditanityoktakramenaiva yajed dharim — he
should worship Visnu in the succession described in the Nitya[grantha], which
was proclaimed authoritatively (udita) by the king of ascetics.

¥ PraP 5, 35-37a: “This is the eightfold bhakti: parental love (vatsalya) for My dev-
otees and rejoicing in the worship; one’s homage paid [to Me], avoiding deceit
(dambha) with regard to Me , devotion to listening to stories about Me, which
should produce change of voice, tears and trembling, constant remembering
Me as well as that one does not subsist on Me”

(PraP 5, 35-36ab: madbhaktajanavatsalyam ptjayam canumodanam |
svayamabhyarcanam caiva madarthe dambhavarjanam | | 351 |

matkathasravane bhaktil svaranetrangavikriya mamanusmaranam nityam yac ca mam
nopajivati | | 36| | bhaktir astavidha hy esa [...]).

The contemporary editor of the PraP suggests that the above passage is taken
from the Garuda Purana 219. The quote, however, can be traced down to the
GarP 1, 227 (the chapter devoted to the loving devotion to Bhagavan bhaga-
vadbhaktivivaranam), where the eightfold aspect of Visnu-bhakti is given in a
slightly different form. What Varadaguru refers to as the “eightfold bhakti” — in
its fixed determinations and the prescribed manner of executing it — is a daily
routine of the devotee, which differs, in its overall sense, from the bhakti-yoga as
it was described by Ramanuja in the Sribh (cf. Marlewicz 2010).

300



Self-Surrender of the Afflicted One (arta prapatti) in the Prapannaparijata

(upaya) and what he should avoid (apaya). The tenth chapter speaks about
the results of prapatti. Even a brief summary of the book allows one to see
a shift in both how — in about two hundred years after Ramanuja — the
practice of self-surrender was understood, as well as what its actual con-
tent was. In the new religious and spiritual milieu in which Varadaguru
lived, the practice was notably redefined. An immediately striking feature
is an extensive reference to the agent-centred code of conduct of a
Vaisnava, with its rules meticulously codified in chapters five, eight and
nine, which altogether make almost half of the composition.

Authoritative sources which Varadaguru uses in order to give a de-
tailed description of the main subject of the PraP include both Vedantic
and non-Vedantic texts. The verse from the ViP, which describes the mis-
erable human condition and indicates the self-surrender to God as the
way to emancipation, is one of many quotations® to be found in the in-
troductory chapter of the PraP, in which the author seeks to establish, for
the Vaisnava religious tradition to which he belongs, the historicity, doc-
trinal authenticity and validity of the path of self-surrender (prapatti).

According to the author of the PraP, the first scriptural reference to
self-surrender is nydsa (the reminiscence of the Vedic sacrifice) as it is
presented in the TA”. In the PraP, “this ascetic practice is reinterpreted to
be a ’sacrifice of oneself’ in terms of the Sarandgati spirituality.”® In the

% There are many more quotations in the first chapter which indicate ancient and
reliable roots of the practice of self-surrender (prapatti) as a valid and acceptable
means to attain salvation, though the array does not constitute the historicity of
the notion in terms of its theological interpretation, but it rather speaks for
what Varadaguru himself thought about the origins of the notion (cf. Ober-
hammer 2004: 69). The sources that Vatsya Varadaguru mentions are: nydsa
vidya of Taittiriya Aranyaka (TA 10, 63, 19ff. (=MNarU 24-25 or NarayanaU 49—
52)), Kathavalli (a passage from §vetas’vatar0panisad 6, 18), the Pariicaratra Samhitas
(Laksmitantra, Sanatkumara-, Visvaksena-, and Ahirbudhnya Sambhitas); the Smrti
literature; Visnu Purana, Ramayana, Mahabharata, Bhagavadgita (caramasloka, BhG
18, 66), Manu, Visnudharma. The very fact that Varadaguru wants to establish
the validity of the practice by profusely citing also from the Paficaratric samhitas
show that at least for him these sources were already authoritative.

* Nyasa, taken by Varadaguru as a synonym of prapatti, can be traced down to
the Vedic orthodoxy, i.e. to the TA 10, 63, 19ff. (=MNarU 24-25). Cf. Oberham-
mer 2007: 46-48.

%0 Cf. Oberhammer 2007: 48: “He should sacrifice the living atman (jiuatman) as an
oblation (havili krtvd) in the mighty fire of the Brahman, whose body the [living
atman] is, with the [syllable] om, which has the form of the dvaya[-mantra]. (4) In

301



Halina Marlewicz

words of Varadaguru, “there (i.e. in the TA) it is prescribed as the sacri-
fice within the body for the one who knows this. They say that prapatti
called nyasa (sacrifice of oneself) is the highest of ascetic practices.”*!

In the second chapter of the composition, Varadaguru describes
prapatti the following way:*

The state of mind (buddhi) which has the nature of resolve (adhyavasiya) re-
sulting in supplication (yac7id) [of the man] who, not having obtained some-
thing, wishes to obtain it, is urged be the structure (riipa) of self-surrender.

The element inductive to undertake prapatti is the sense of not being able
to obtain the desired thing by one’s own resources. In the face of incapa-
bility to achieve one’s spiritual aim, one turns to God to supplicate Him
for granting the wish. After the short characteristics of prapatti as a men-
tal attitude, Varadaguru continues to describe it in a more detailed man-
ner, quoting profusely from the Pafcaratric* sources:

“Refuge-taking ($aranagati) is self-surrender (prapatti) being the supplica-
tion (ydcid) — with a strong trust as its cause — which is the only means for
that [wish], in the case that one’s own wish is not to be obtained other-
37 (2) But self-surrender (prapatti) is characterised with the word ref-
uge-taking (Saranagati): “One should take to self-surrender (prapatti), char-
acterised by sarandgati with loving devotion (bhaktya)” so it was said by the
Lord to Visvaksena, [listening] with respect (3—4ab). What is called “the
self-surrender of the afflicted (arta prapatti)” consists of five parts (4cd): “I

wise

this manner, the practice of prapatti [using this mantra], whose nature is the
pranava, is handed down.”
(PraP 1, 4-5: jivatmanam havih krtva taccharire mahiyasi |
brahmagnau juhuyad om ity anena dvaya riiping | |
iti prapatter amnatah prayogah pranavatmanah ).
The very same passage is to be found in the MNarU 24-25.
3 praP 1, 12: tasyaivam viduso yajfiah sarire tatra kalpitah |
prapattim tapasam esam nydasakhyam ahur uttamam | | and Oberhammer 2007: 48.
32 Cf. German translation of the same in Oberhammer 2004: 74-77.
3 PraP 2,1: buddhir adhyavasayatma yaciiaparyavasayini |
prapyecchor anupdasya prapatte riipam isyate | |
* A Vaisnava tantric tradition with very rich textual heritage; many texts were
written most probably between 5th and 10th centuries. On the name Paficaratra
cf. Buitenen 1966 and Raghavan 1965.
% The editor of the text ascribes the verse to Bharata Muni.

302



Self-Surrender of the Afflicted One (arta prapatti) in the Prapannaparijata

am the abode of sins, a nothing, who has no other way out, “You be my
only means [of salvation], this thought of supplication expressed as ‘ref-
uge-taking’ (saranagati) should be applied to this God”?’ (5). “Having re-
flected on the miserable condition (durdasapatti) of oneself, and the [auspi-
cious] qualities of Hari, the one who surrendered to Him, [having] the
knowledge of Him as the sole means [to liberation] is released [from the
bonds of samsara]”®® (6)%.

The choice of quotations gives a coherent characterization of one of two
kinds of the prapatti of the afflicted one, which consists of five limbs. This
five-limbed prapatti is preceded by words of earnest prayer, a supplica-
tion founded on faith and complete trust in God. Indeed, requesting God
for help requires putting all one's faith in Him; without this precondition,
the prayer of supplication would be meaningless. In the immediately
following statement, supposedly taken from Visvaksena Samhita (ViS), it is
said that “One should take to self-surrender (prapatti), [...] with loving
devotion (bhaktya)”. The use of the adverbial form bhaktyd here seems to
suggest that the ritual act is to be performed with religious ardency rather
than to indicate that bhakti (taken as the means of emancipation) is to be
made subservient to the arta prapatti. In the next step of characterizing

% AhirS 37, 30. Verse 22 of Yamuna’s StoR is similar in its overall emotional at-
mosphere: “I am not well-established in religious virtuousness (dharma), neither
am I the knower of the self nor the loving devotee of Your lotus-feet. I am noth-
ing (akificana), have no other resort. O, my Protector! I take shelter at your feet”
(na dharmanistho’smi na catmavedi na bhaktimams tvaccaranaravinde |
akimcano’ nanyagatih saranya tvatpadamiilam Saranam prapadye | |).

¥ Ahir$ 37, 30c-31.

3 Cf. PraP 1, 29. The verse here is a slight modification of one of the ViS verses

referred to in the PraP 1, 23-32.

PraP 2, 2-6: “ananyasadhye svabhiste mahavisvasapirvakam |

tadekopayatayaciia prapattih Saranagatili” | 121 |

Sarandgatisabdena prapattis tu visesata |

“prapattim samsrayed bhaktya Saranagatilaksanam” || 31 |

ity hy uktam bhagavata visvaksenaya sadaram |

artaprapattit ity ukta saisa paficangasamyuta | | 41 |

“ahamasmy aparadhanam alayo’kificano’gatil |

tvam evopayabhiito me bhaveti prarthana matih |

Saranagatir ity ukta sa deve’smin prayujyatam | 151 |

atmano durdasapattim vimysya ca harer gunan tadekopayasamvittih tam prapanno

vimucyate” 1161 |

39

303



Halina Marlewicz

arta prapatti, Varadaguru chooses an excerpt from the Ahirbudhnya
Samhita (AhirS)* to describe the five-limbed prapatti of the afflicted one*'.
The passage, in its undertone, is surprisingly similar* to the 22nd stotra
(religious hymn) from the Stotraratna of Yamuna (966/7-1038)*. In spite
of announcing the five-limbed arta prapatti, in the citation there are only
four constituents: the first is the realization that one is sinful (aham asmy
aparadhanam dlayalh). This generates the sense of one’s worthlessness (lit-
erally the sense of being a “nothing”, akificanah). The third component is
the realization of having no other way out (agatili), which in turn becomes
the incentive to supplicate God by saying “You be my means” (tvam
evopayabhiito me bhaveti prarthana matih), i.e. turning to the particular God
in order to request him to give refuge (saranagatir ity uktd sa deve’smin
prayujyatam). In the summarizing, conclusive quotation-verse, the same
as PraP 1, 26, the five-limbed prapatti of the afflicted one is said to result
in the emancipation of the devotee. He becomes released from the bonds
of samsara provided that he understands his hopeless situation and rec-
ognises that God is his only means towards emancipation. Since this kind
of self-surrender is shown to be refuge-taking (Saranagati) undertaken by
the devotee with loving devotion, it seems that here Varadaguru explains
darta prapatti as Saranagati proper.

In the subsequent verses there appears a description of a six-limbed
prapatti (already shortly characterised in verses 30-31ab of the first chap-
ter of the composition, which constitute a part of a longer quotation from
the ViS)*. This prapatti is identified with nyasa (sacrifice of oneself) in the

“ Since 1916, when Otto Schrader published the text and the study of the
Ahirbudhnya Sambhita, there was an on-going discussion as to the place of origin
and approximate period in which the Ahirbudhnya Samhita was composed.
Varadaguru, whose dates are 1165-1200 to 1277, quotes the AhirS as an author-
ity, so the work must have existed long enough before Varadaguru to achieve
this position. Matsubara 1994: 27 places it around 600 A.D. Rastelli indicates
that the first text which quotes AhS is the PraP, as well as that “the AhirS
shows the influence of several other traditions, as for example Kashmir Saivism
and Visistadvaitavedanta” (cf. Rastelli 2005:116).

! Cf. AhirS: 37, 29-31.

42 Cf. Rastelli 2005:126. According to Rastelli, this is an indication that AhirS re-
lied on Visistadvaitic teachings regarding the prapatti theory.

* Research of R. Mesquita resulted in establishing the most feasible dates of
Yamuna as 966/7 to 1038 (cf. Mesquita 1973: 179-183).

# As a matter of fact, the ViS as quoted by Varadaguru, the AhirS 37, 28-29ab, and

304



Self-Surrender of the Afflicted One (arta prapatti) in the Prapannaparijata

AhirS®, and in the Vigsvaksena Samhita (ViS) passage there are introduced
the following circumstances leading towards the practice®:

Because one does not have the right (adhikira) to perform karma yo-
ga*, [...] as well as one has no right (adhikrti) to jfiana yoga®, and al-
so, since these [two] are not there, there is generated neither affec-
tion (priti) to Me nor loving devotion (bhakti), therefore one should
take refuge at My feet as the only aim and end (aikzintyﬁt).49

It is noticeable here that factors conducive to taking refuge “at the feet of
the Lord” consist in the inability to follow the paths of karma-, jiana- and
bhakti-yoga. The incapacity to realise these is evaluated on the formal plane
as not having the right (adhikrti) to perform karma- and jiiana-yoga. Though
the reason given here is jurisdictive, the overall sense of the quote agrees
with what Yamuna says in stotra 22 to such an extent that even the se-
quence of reasons is the same. When Yamuna says: “I am not well-
established in religious virtuousness (dharma)”, he most probably speaks of

the LaT 17, 60 give an identical definition of the six-limbed prapatti. In the AhirS the
definition is said to be that of the knowers of the Veda. Cf. Oberhammer 2007: 47.

# Cf. AhirS 37, 27-28cd: yad yena kamakamena nasadyam sadhanantarail |
mumuksund yat samkhyena yogena na ca bhaktitah |1 37-25 1 |
prapyate paramam dhama yato navartate punah |
tena tendpyate tattannydsenaiva mahamune || 37-26 | |
paramatma ca tenaiva sadhyate purusottamal |
sodha hi vedaviduso vadanty enam mahamune | | 37-27 | |
anukiilyasya samkalpah pratikilyasya varjanam |
raksisyatiti visvaso goptrtvavaranam tatha | 1 37-28 | |
atmaniksepakarpanye sadvidha saranagatih |

# Cf. Oberhammer 2007: 49-50, who indicated that “the fragments transmitted by
Varadaguru cannot derive from the extant ViS, because in this text Visvaksena
is the teaching person”, though he supposes that it is nevertheless the ViS, but
in a form which we do not know at present.

* Literally “the discipline of action”, I take the variety of yoga of the BhG to mean
union with God through action here.

* Literally “the discipline of gnostic knowledge”, here: union with God through
gnostic knowledge.

¥ PraP 1, 26cd-29abs: [...] tasman na karmayoge’smin adhikaro hi vidyate |
[...] jiianayoge’py abhiratih (adhikrtilt) kasyacid vidyate na ca |
tad abhavan mayi pritir na ca bhaktis ca jayate | 1 281 |
tasman matpadayugalam aikantyac charanam vrajet | | 29ab| |

305



Halina Marlewicz

a more general idea of dharma. Nonetheless, karma-yoga, of which the above
passage from the ViS speaks, can certainly be subsumed under dharma. In
the expression: “neither am I the knower of the self” it is suggested that the
devotee is unable to attain the gnostic knowledge (jfidna) of the jiiana yogin.
The remaining “nor [am I] the loving devotee at Your lotus-feet” can be
reasonably interpreted as indicating the fact that one is also unable to fol-
low the path of bhakti-yoga. Having realised all this, one takes refuge with
God (cf. “I am nothing (akificana), have no other resort. O my Protector! I
take shelter at your feet!”). It can be reasonably assumed that the Saranagati
of the ViS resounds with the ideas of Yamuna, who is traditionally regard-
ed as one of the founders of the Visistadvaita. After having indicated the
absence of any formal right to the practice of karma- and jiiana-yoga, the ViS
lists the six limbs of prapatti identified with sacrifice of oneself (nydsa):
“Producing benevolence, avoiding adverseness, the belief ‘He will protect
[me]’, as well as the choice of the protector, offering of oneself® and hum-
bleness, this is the six-fold refuge-taking.””"

In the second chapter of the PraP, however, Varadaguru uses mainly
the LaT to define the six-limbed prapatti. In the LaT 17, 75, it is said to be
the same as the sacrifice of oneself (nydsa), offering (niksepa), complete
renunciation (samnydsa), relinquishment (tydga) and refuge-taking
(Saranagati)™.

“Because of unsuccessful accomplishing of all parts of the [ritual] acts and
also because of inability to complete [them], as well as because one does not
succeed (asiddhel) in the right to perform (adhikara), since there are faults
[regarding the required] place, time and quality, acts to be performed
(upaya) are, indeed, not effective and also there arise manifold faults (apaya).
(12-13ab) Thus what consists in giving up pride is called humbleness (kir-
panyam), miserable condition (dainyam). The miserable condition (dainya)

% n the PraP 2, 21 and the LaT 17, 74, offering of oneself (atmaniksepa) is ex-
plained as giving up one’s lordship over the fruits of one’s own deeds and con-
ferring it to Kesava (Visnu). It is clear that depending on the Master is desisting
from self-exertion with regard to what is to be undertaken (upaya) and the fruit
[of actions]; such is offering (niksepa) which consists of these parts. (22).

51 PraP 1, 30cd-31ab (also AhirS 37, 27-28):
anukiilyasya samkalpah pratikilyasya varjanam |
raksisyatiti visvaso goptrtvavaranam tatha |
atmaniksepakarpanye sadvidha saranagatih | |

%2 Cf. PraP 2, 8: niksepaparaparyayo nyasah paficangasamyutah |
samnydsas tyaga ity uktah saranagatir ity apil |

306



Self-Surrender of the Afflicted One (arta prapatti) in the Prapannaparijata

which [involves] desisting from [self-] contentment [having described the
situation as above] is called humbleness (kﬁrpanya)53.” (12cd-14ab) Because
other means are difficult to be accomplished [as it was shown above], their
discontinuance is, indeed, proposed and it is suggested that the “nobody”
(akificana)- is entitled (adhikarin) to refuge-taking. (14cd—15ab) “Because of
potency (sakti) and easy approachability (siipasadatva), and on account of
compassion/grace (krpd) eternally [extended], because of the foremost re-
lation of the Ruler and the subordinate (iSesitavyasambandhit), and also be-
cause it (prapatti) is not the first/prominent element, the strong conviction:
"He will protect us, who are in conformity [with Him]!" would be the con-
fidence (vigvdsa) destroying/wiping out all demerit: o Sakra!”® (15cd-
17ab) Having acknowledged the impossibility of one’s own protection in
accordance with the appropriateness of the One who is to be surrendered
to, the desired thought regarding the means [of salvation] due to trust
(visvasat): “he will protect [me]” is created: (17cd—18ab) “Even being the
Compassionate One, even as the Lord of the souls being obviously the
One who has power (sakta), not having been requested, he will not protect
[anyone]” so the thought to ask Him [arises]. “Be the One who will protect
[me]!” In this way the act of choosing of the protector is transmitted in the
tradition”.%® (18cd—19) Hence it is desired that self-surrender means as
much as/results in prayer. Whereas for the self-surrender in the like man-
ner the graciousness of the One who is sought for refuge is the way. (20)
“By this for the one who is to be protected there is giving up [his] lordship
(svamin) with regard to the fruit [of actions] which finalizes in conferring
[it] to Kesava, therefore it is called offering of oneself.”” (21) It is clear that

17

depending on the Master is giving up one’s own effort with regard to
what is to be undertaken (upaya) and the fruit [of actions], so offering [of
oneself] consists of these parts. (22) In this manner, these parts are collect-
ed in the self-surrender of the afflicted.*®

> LaT 17, 68cd-70ab.

>* The very same expression is used by Yamuna in his StoR 22:
na dharmanistho’smi na catmavedi na bhaktimams tvaccaranaravinde |
akimcano’ nanyagatih saranya tvatpadamiilam saranam prapadye | |
(I am not well-established in pious acts (dharma), neither am I the knower of the
self nor the loving devotee of Your lotus-feet. I am nothing (akificana), have no
other resort. O, my Protector! I take shelter at your feet.

% LaT 17, 70,cd-72ab.

*LaT 17, 73.

* LaT 17, 74.

% PraP 2, 12-22: angasamagryasampatteh asaktes capi karmanam |
adhikarasya casiddheh desakalagunaksayat 11121 |

307



Halina Marlewicz

By now it is noticeable that in the five-limbed self-surrender the emphasis
is on creating a particular frame of mind of the devotee — which becomes
the condition for the prayer of supplication which the five-limbed sur-
render is; man recognises his offences against God, his unworthiness,
helplessness, and he submits unconditionally to God’s grace in his sup-
plication, recognizing Him as the only One who can save him.

The constituents of the six-limbed self-surrender, identified, in its
overall character, with the “sacrifice of oneself” — namely being well-
disposed to others, avoiding adverseness, trusting in God as one’s protec-
tor, asking God for protection, offering of oneself and the sense of hum-
bleness — are all conditioned by earlier-acquired awareness that the or-
thodox karma-, jiiana- or bhakti-yoga cannot be successfully accomplished.
This, paradoxically, makes one eligible for the self-surrender, i.e. for an
unconditional sacrifice of oneself. The self-surrender which is supplica-
tion and the one which is identified with the sacrifice of oneself seem to
be different facets of the same event, except that in the first case Varada-
guru refers to prayer and in the second, to a crucial transformation of the
understanding of one’s existence.

The self-surrender of the afflicted (arta) in both these dimensions is a
radical step — the devotee renounces the fruits of his actions, which
means that he should no longer expect to liberate himself from samsaric

upaya naiva sidhyanti hy apayah bahulas tatha |

iti ya garvahanis tat dainyam karpanyam ucyate’ 1 1131 |
upayantaradauskaryat tannivrttir hi siicita |
akimcanadhikaritvam prapatter api siicitam | 1141 |
‘Sakteh siipadatvic ca krpayogic ca sasvatat |
1sesitavyasambandhat anidam prathamad api | 1151 |
raksisyaty anukiilan na iti ya sudrdha matih |

sa visvaso bhavec chakra! sarvaduskrtanasanah 11161 |
svaraksayogyatam jiiatva prapattavyasya yuktital |
raksayisyatiti visvasat abhistopayakalpanam 11171 |
varunavanapi vyaktam saktah svamy api dehinam |
aprarthito na gopayet iti tatprarthand matih 11181 |
gopayita bhavety evam goptrtvavaranam smytam |
yaciiaparyavasayitvam prapatter ata isyate | 1191 |
prapattes tu prapattavyaprasadadvarata tatha 11201 |
tena samraksyamanasya phalam svamyaviyuktata |
kesavarpanaparyanta hy atmaniksepa ucyate 11211 |
upaye ca phale caivam svaprayatna nivartanam |
svamyayattam iti vyaktam; niksepasyangita tatha | 1221 |

308



Self-Surrender of the Afflicted One (arta prapatti) in the Prapannaparijata

bonds by means of his own effort. Instead, he puts his trust in the salvific
power of God and, in this sense, becomes entirely dependent on God for
his salvation. The inability to fulfil requirements of religious-ritualistic
life or lack of competence (adhikara) to fulfil them are indicated as reasons
to feel miserable. The obvious connotation of this afflictedness seems to
be that every devotee wants to perform acts which are beneficial and
conducive to his spiritual welfare, so the inability to meet the desired
requirements leaves one desolate and may result in a conviction that he
has no rescue. Not only is the afflicted unable to realise his dharmic life.
What is more is that due to his incapacity in this regard, he fails to accu-
mulate the fruits of meritorious acts and generates bad karma by his de-
merits. Therefore, the ego-centred conviction and trust in the ability to
govern one’s life in order to attain one’s aim only by one’s own effort
have to necessarily disappear and be replaced by humbleness
(karpanya).” The relation (sambandha) between the supplicant and God as
his only means of salvation is obviously a relation of a subordinate serv-
ant and a Master, which can be directly concluded from the fact that
Visnu pervades all his creation, so he is its protector with divine power to
save, before whom the devotee learns to live his life.

An absolute act of entrusting oneself to the compassionate redeemer
does not seem here to be a passive acceptance of God’s will. To complete-
ly entrust God means to recognise the sine qua non of the self-surrender,
which consists in unconditional offering of oneself (samnyisa, nyasa) and
relinquishment (tyaga). This is not tantamount to a submissive complian-
cy with God’s will or with samsaric existence, with its “affliction and crav-
ing, delusion and anguish”, and all its mental and physical suffering, in
order to propitiate God for one’s transgressions against dharma. It rather
suggests taking a different perspective on one’s life. To entrust oneself
without reserve to God imbues one’s life, paradoxical as it seems to be,
with a sense of spiritual freedom which becomes less ego-, but much
more theo-centred. This imbues the devotee with a sense of responsibility
and accountability before the One who permeates all His creation, the
One who is present in it and directs it according to His nature of the be-
nign and benevolent protector.

Such a transformation of one’s core, essential being, to the effect that
one resigns oneself to God in the totality of his being, will not make the

* Cf. a similar attitude expressed in St. Matthew 23, 12: “And whoever exalts
himself will be humbled, and he who humbles himself will be exalted.”

309



Halina Marlewicz

“triad of life-torments” disappear. The afflictions will not cease, as the
change of attitude does not change the reality of life, but the oppressive,
detrimental nature and its immediate influence on man are delegated to
the samsaric sphere, where in fact they belong. The sense of unconditional
belonging to God, of completely entrusting oneself to Him, presupposes
in itself integrating God in one’s own life. In that sense, the arta prapatti
becomes a concept of human existence, in which the life of the devotee,
thrown into the samsdric existence, is directed by the radical imperative to
submit to the grace of a benevolent, compassionate and all-pervading
God. The arta prapatti thus truly becomes the sadhya bhakti as the kind of
loving devotion in which God is not considered a means (sddhana) to the
devotee’s emancipation, but the actual end and aim of it. When the devo-
tee understands this, he understands as well that the way to emancipa-
tion is God’s grace.

Two aspects of Varadaguru’s conceptualization of self-surrender seem
to have become more prominent in the attempt to reconstruct its basic
conceptual frames. Firstly, it seems to be saturated with bhakti spirituali-
ty, though the loving devotion to God is radicalised to the extent of the
absolute sacrifice of oneself and completely entrusting oneself to the
grace of God. Secondly, the ritualistic approach of the Paficaratra appears
much more prominent in Varadaguru’s times, with its meticulously de-
scribed rules of conduct, particularised account of the eligibility for the
practice and a more formalised religious-ritualistic approach. The present
analysis of the self-surrender has not explored the actual implications of
the devotee’s role in the process, though the passages from the PraP do
not show him as a passive witness to God exercising His grace. Fulfilling
religious obligations and performing duties connected to the rank and
stage of life remain a necessity, though the devotee should renounce, or
better, confer their results to God.

Dasein’s rebirth in faith is “a transformation (Umstellung) of human ex-
istence by God’s mercy,” says Martin Heidegger.” Heidegger indicates
that the transformation takes place both “in and by trusting taken hold of
the mercy of God” (ibid.), so the synergistic aspect of the transformation
is brought to light — man has to trustingly turn to God as his sole resort so
that God can grant him His salvific grace. The intuition of Heidegger
brings out in full relief the mystic dimension of prapatti as “sacrifice of

% Martin Heidegger 2004: 53: ,[...] ein Umgestelltwerden der Existenz in und
durch die gldubig ergriffene Barmherzigkeit Gottes”.

310



Self-Surrender of the Afflicted One (arta prapatti) in the Prapannaparijata

oneself”. If man takes refuge in God unconditionally and with complete
trust in the divine grace, this radical step results in the transformation of
being. Living one’s life with the awareness of God’s presence, conscious
of Him permeating his creation, opens the believer’s perspective on life
here and now. This, in turn, allows him to attain the freedom of spirit
with its healing effect on understanding the hierarchy of life values.

311



Halina Marlewicz

Abbreviations

AhirS
AtmaS
BhGBh
BSa
CS

GiS
GarP
LaT
MNarU
NarayanaU
PraP
SaK
SarG
SriBh
SiT
StoR
VedS
ViP

ViS

Ahirbudhnya Samhita

Atmasiddhi, see: SiT

Bhagavadgitabhasya

Brahmasiitras

Catuhsloki, in: Srivatsankaracharyar (ed.) 1969[?]: Srimad
Vedanta Desika’s Chatusslokibhashyam, Sthothraratnabhash-
yam, and Gadyatrayabhashyam. Madras: Sri Vedanta Desika
Seventh Century Trust.

Gitarthasamgraha by Yamuna

Garuda Purana

Laksmitantra, see: Gupta, Sanjukta 1972.
Mahanarayanopanisad

Narayanopanisad

Prapannaparijata (see: Sudarsanacharya, T.K.V.N. (ed.) 1954)
Samkhyakarika of Isvarakrsna

Saranagatigadyam (in: CS)

Sribhasya by Ramanuja

Siddhitrayam by Yamuna

Stotraratna by Yamuna (see: CS)

Vedarthasamgraha (see: Buitenen, Johann, A. B. van 1956)
Visnupurana. maharsivedavydsapranitam visnumahapuranam
sridharasvamikrtatmaprakasakhyavyakhyaya  bhisitam. Ed.
Thanesacandra Utpreti. (Parimal Sanskrit Series 21). Vol.
1 (1 to 3 amsas), vol. 2 (4 to 6 amsas). Delhi: Parimal Pub-
lications 2003 (2nd ed.).

Visvaksena Sambhita

312



Self-Surrender of the Afflicted One (arta prapatti) in the Prapannaparijata

References

Buitenen, Johann A. B. van 1968. Ramanuja on the Bhagavadgita: a condensed
rendering of his Gitabhasya with copious notes and an introduction. New
Delhi: Motilal Banarsidass.

Buitenen, Johann A. B. van 1988. “The Name ‘Paficaratra’, in: History of
Religions 1, 2 (Winter, 1962): 291-299.

Buitenen, Johann A. B. van 1956. Ramanuja’s Vedarthasamgraha. (Deccan
College Monograph Series 16.) Poona: Deccan College.

Carman, John Braisted 1981 [1974]. The Theology of Ramanuja. An Essay in
Interreligious Understanding. (Ananthacharya Indological Research Se-
ries No. IX.) Bombay: Ananthacharya Indological Research Institute.

Gupta, Sanjukta 1972. Laksmi Tantra. A Paiicaratra Text. Translation and
Notes by Sanjukta Gupta. (Orientalia Rheno-Traiectina 15.) Leiden:
E.J. Brill.

Heidegger, Martin 2004. Phinomenologie und Theologie. Frankfurt: V. Klos-
termann.

Lester, Robert C. 1976. Ramanuja on the Yoga. Madras: The Adyar Library
and Research Centre.

Marlewicz, Halina 2010. “Loving is Remembering. Bhakti meditation in
the Sribhasya of Ramanuja”, in: Cracow Indological Studies 12: 261-297.

Marlewicz, Halina 2012. O praktyce duchowej wisisztadwaita wedanty.
Studium koncepcji bhakti i prapatti u wybranych myslicieli tradycji.
Krakow: Ksiegarnia Akademicka.

Matsubara, Mitsunori 1994. Paficaratra Samhitas & Early Vaisnava Theology.
With a Translation and Critical Notes from Chapters on Theology in the
Ahirbudhnya Sambhitd. Delhi: Motilal Banarsidass.

Mesquita, Roque 1973. , Yamunamuni: Leben, Datierung und Werke”, in:
Wiener Zeitschrift fiir Kunde Siidasiens 17 (1973): 177-193.

Mesquita, Roque 1990. Yamunacaryas Philosophie der Erkenntnis. Eine Studie
zu seinen Samvitsiddhi. (SbBOAW 563. Veroffentlichungen der Kommis-
sion fiir Sprachen und Kulturen Siidasiens 24.) Wien: Verlag der Os-
terreichischen Akademie der Wissenschaften.

Oberhammer Gerhard 2010. ,Im Angesicht des Anderen. Ramanujas
Saranagatigadyam. Ein wichtiger Text visnuitischer Religionstradition”,
in: Cracow Indological Studies 12: 261-297.

313



Halina Marlewicz

Oberhammer, Gerhard 2004. Zur spirituellen Praxis des Zufluchtnehmens bei
Gott (Saranagatih) vor Venkatanatha. Materialien zur Geschichte der
Ramanuja-Schule VII (SbPOAW 710. Veroffentlichungen zu den Spra-
chen und Kulturen Stidasiens 36.) Wien: Verlag der Osterreichischen
Akademie der Wissenschaften.

Oberhammer, Gerhard 2007. “The Influence of Orthodox Vaisnavism on
Vidistadvaita and Paficaratra”, in: G. Oberhammer & Rastelli, M.
(eds): Studies in Hinduism IV. On the Mutual Influences and Relationshop
of Visistadvaita Vedanta and Paficaratra. (SbOAW 756. Beitrage zur Kul-
tur- und Geistesgeschichte Asiens 54.) Wien: Verlag der Osterreichi-
schen Akademie der Wissenschaften: 37-54.

Oberhammer, Gerhard 2010a. “The Forgotten Secret of Human Love. An
attempt of an approach”, in: Cracow Indological Studies 12: 17-50.

Sudarsanacharya, T.K.V.N. (ed.) 1954. Prapannaparijatam of Sri Vatsya
Varadacharya alias Nadadur Ammal. (Sri Vaishnava Sampradaya Gran-
thamala 5). Tirupati: Tirumala-Tirupati Devasthanams Press.

Raghavan, V. 1965. “The Name Paficaratra: With the Analysis of the San-
atkumara-Samhita in Manuscript”, in: Journal of the American Oriental
Society 85: 73-79.

Schrader, Otto 1916. Introduction to the Paiicaratra and the Ahirbudhnya
Samhita. Madras: Adyar Library.

Stark, Sylvia (ed.) 1990. Vatsya Varadagurus Tattvanirnaya, Teil 1: Kritische
Textedition. (Beitrage zur Kultur- und Geistesgeschichte Siidasiens 4,1;
Sitzungsberichte, Osterreichische Akademie der Wissenschaften, phi-
losophisch-historische Klasse 570.) Wien: Verlag der Osterreichischen
Akademie der Wissenschaften.

314



,Kalavali narpatu” — Die vierzig Verse iiber
das Schlachtfeld: Bemerkungen iiber einen
Text aus der Sammlung Patinenkilkkanakku

Ulrike Niklas!

Vorbemerkung

Der vorliegende Artikel entstand aus einem von der Regierung Tamil
Nadus angeregten Ubersetzungsprojekt, im Zuge dessen 17 der 18 Pa-
tinenkilkkanakku-Texte ins Deutsche iibersetzt werden sollen.? Leider bie-
tet dieses Projekt keinen Raum fiir erkldrende Darstellungen zu den Tex-
ten. Da insbesondere ,Kalavali narpatu” ein recht extremer Text ist, der
einem kulturfremden Publikum kaum ohne Hintergrundinformation
vorgesetzt werden kann, ergreife ich hier die Gelegenheit, den Text erkla-
rend einzufiihren.

Einfiithrung: Patinenkilkkanakku

Patinenkilkkanakku ist der Name einer Sammlung von ,,18 kleineren Tex-
ten” (so ungefiahr wiedergegeben der Name der Sammlung) aus ver-
schiedenen Zeiten — begonnen in der Nach-Caitkam-Zeit® (etwa ab dem
4./5. Jh. n. Chr.). Die genaue Datierung aller dieser Texte ist ungewiss.
Sprachliche und inhaltliche Details legen nahe, dass sie nicht mehr der

Die Fritz-Thyssen-Stiftung ermoglichte der Autorin mit einer Reisebeihilfe
einen mehrmonatigen Aufenthalt in Stidindien und somit die Zusammenarbeit
mit einheimischen, traditionellen Tamil-Gelehrten.

Aus dem Projekt ausgeklammert bleibt der Text Tirukkural, der bereits hdufig in
zahlreiche Sprachen (u.a. auch ins Deutsche) tibersetzt wurde.

Die sogenannte Cankam-Literatur ist die dlteste uns bekannte Schicht der Tamil-
Literatur, die hdufig auch als die klassische Tamil-Literatur par excellence be-
zeichnet wird. Die einzelnen, in Anthologien geordneten, Gedichte stammen
aus verschiedenen Zeiten — grob gefasst ca. 200 v. Chr. bis ca. 300 n. Chr. Die
auf diese Literatur unmittelbar folgenden Werke werden als Nach-Carkam-
Literatur bzw. nachklassische Literatur bezeichnet.

Verbffentlicht in: Carmen Brandt & Hans Harder (Hg.): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Ulrike Niklas

altklassischen Carnkam-Periode zugehoren, dieser jedoch formal und lite-
raturtheoretisch noch stark verpflichtet sind.

In Veroffentlichungen zur tamilischen Literaturgeschichte wird diese
Sammlung hdufig bezeichnet als ,, 18 didaktische Texte” oder ,,18 ethische
Texte”, was eindeutig falsch ist (vgl. Zvelebil 1995: 536). Patinen ist das
tamilische Zahlwort fiir ,18“, kilkkanakku wiirde wortlich bedeuten ,,un-
tere (auch im Sinne von ,untergeordnete, kleinere”) Zihlung” — somit
konnen wir den Titel der Sammlung verstehen als ,,18 kleinere [Texte]”.
Wie Zvelebil an bereits zitierter Stelle klarstellt, ist dies eine rein formale
Bezeichnung: Texte wurden in der Nach-Cantkam-Zeit der tamilischen
Literatur eingeteilt in ,grolere” und ,kleinere”, abhéngig von der Zahl
der Verse, die sie enthalten — allerdings nach kompliziert gestalteten Be-
dingungen, insbesondere der Art der Metren, so dass wir hier dennoch
umfangreiche Texte von 400 Vierzeilern vorfinden kénnen neben Samm-
lungen aus nur 40 Drei- oder Vierzeilern sowie einigen Sammlungen von
Zwei- und sogar Einzeilern (darunter der beriihmte Tirukkural mit 1330
Zweizeilern und Mutumolikkafici mit 100 Einzeilern). Zahlreiche, aber bei
Weitem nicht alle dieser Texte sind didaktischen, ethisch-moralischen
Inhalts — man konnte sie als , gnomische Gedichte” bezeichnen. Aber die
Sammlung enthilt auch ganz andere Thematiken. Um diese zu verstehen
und beurteilen zu kdnnen, miissen wir einen kurzen Blick auf klassische
tamilische Literaturtheorie werfen.

Akam und Puram

Die klassische Tamil-Literatur ist eingeteilt in zwei grofSe literarische
Genres. Das bekanntere von beiden ist Akam (wortlich ,das Innere”),
welches eine stark kodifizierte Liebeslyrik bezeichnet. Das Liebesleben
eines Paares wird hier in fiinf Phasen eingeteilt, die vom ersten, voreheli-
chen Kontakt bis hin zu verschiedenen ehelichen Szenen reichen. Jeder
dieser Phasen ist symbolisch eine Landschaft mit allen dazu gehorigen
Elementen zugeordnet — die sogenannte Einteilung in tinai — ein Begriff,
der sich kaum tibersetzen ldsst (im Englischen wird zumeist der Begriff
,settings” benutzt). *

Puram bezeichnet das zweite, klassische Literaturgenre des Tamil,
namlich prinzipiell alles, was nicht unter Liebeslyrik fillt. Da in der dltes-

* Hierzu detaillierter demnichst zu den von Dr. Jonas Buchholz iibersetzten
Patinenkilkkanakku-Texten. Zwei Standardwerke zu diesem Thema sind John R.
Marr 1985 und A. K. Ramanujan 1994 [1967], Afterword.

316



»Kalavali narpatu” — Die vierzig Verse tiber das Schlachtfeld

ten, klassischen Tamil-Carnkam-Literatur im Puram-Genre die Untergat-
tung der Kriegsgedichte vorherrschend war, wird Puram oft als , Kriegs-
lyrik” der Liebeslyrik gegentibergestellt. Doch ist dies viel zu eng gefasst:
Bereits in der Cankam-Literatur finden wir in den Puram-Sammlungen
auch staatsphilosophische Gedichte, Eulogien und Elegien iiber Konige,
Gedichte hohen ethischen Inhaltes, in welchen z.B. definiert wird, was
einen guten Menschen (Mann) ausmacht und dass man niemanden
grundlos zu hoch oder zu niedrig achten soll — méglicherweise ein subti-
ler, frither Widerspruch gegen die Kastenhierarchie als brahmanische
Sozialordnung. Unter diesen Gedichten findet sich auch der beriihmte
Vers yatum tive, yavarum kelir (,iberall zu Hause, alle Menschen Ver-
wandte”), mit welchem sich nahezu jeder Tamile noch heute identifiziert.

Wohl weil bereits die dlteste bekannte Tamil-Grammatik Tolkappiyam
dem Puram-Genre nur ein einziges Kapitel widmet, wahrend Akam dort
in insgesamt vier Kapiteln detailliert beschrieben wird, und auch im Fol-
genden in der einheimischen grammatischen Literatur Puram weniger
beachtet wurde als Akam, ist Puram immer in gewisser Weise ein , Stief-
kind” der tamilistischen Forschung geblieben’ — sehr zu Unrecht, weil
manche Puram-Gedichte sicherlich zu den Hohepunkten der Weltlitera-
tur gezahlt werden konnen.

Unter den 18 Patinenkilkkanakku-Texten gehoren sechs dem Akam-
Genre an, die iibrigen zwdlf sind formal Puram-Texte.® Ein bedeutender
Unterschied zwischen klassischer Akam- und Puram-Poesie liegt darin,
dass alle Charaktere in Akam typisiert und nicht individualisiert sind. So
werden etwa auch keine Namen genannt — die Personen, die in den Ge-
dichten vorkommen, werden entweder nach , dramatischen” Funktionen
benannt (Held, Heldin, Freund des Helden, Ziehmutter der Heldin, Pas-
santen etc.) oder nach ihrer Zugehorigkeit zu bestimmten Landschaften
(Herr der Berge, Er aus der Hafenstadt usw.). In Puram hingegen werden
Stadtenamen und Konigsnamen genannt (auch letztere oft historisch, wie
ein Abgleich mit &ltesten Tamil-Inschriften belegt). Puram ist also bis zu
einem gewissen Grade individualisiert und situiert sich auch nicht in
symbolischen, sondern in real-geographischen Gegenden. Beschreibun-
gen von der Groflartigkeit der Hauptstddte der verschiedenen Koénige

> Dies soll nicht heilen, dass es gar keine Arbeiten zu diesem Genre gegeben hitte.
Herausragend sind hier z.B. Kailasapathy 1968 und George L. Hart et al. 1999.

® J. M. Somasundaram Pillai (1968: 376) teilt die Patinenkilkkanakku-Texte in drei
Gruppen ein: Tirukkural als alleinstehender Text; sechs Texte als zum Akam-
Genre gehorig und die tibrigen elf Texte als Puram-Texte.

317



Ulrike Niklas

gehoren zum Beispiel mit in die Thematiken nachklassischer Puram-
Literatur. Dabei werden die Stadte benannt und dem jeweils besungenen
Koénig (aus einer der drei grofien tamilischen Dynastien, ndmlich Cola,
Cera und Pantiya) zugeordnet.

Der am eindeutigsten zu Puram gehorige Text in Patinenkilkkanakku ist
,Kalavali narpatu”, ,Vierzig [Verse] iiber das Schlachtfeld”. Fiir Leser,
die sich mit tamilischer Literatur und deren Theorie nicht auskennen, ist
dieser Text mit Sicherheit nur schwer zu akzeptieren. In 41 Versen” wer-
den uns hier Kriegsgrduel aufgezahlt und das von Blut triefende
Schlachtfeld vor Augen gefiihrt.

In der Tat bietet dieser Text uns offenbar ein rares Beispiel fiir eine
Zwischenstufe literarischer Entwicklung in ein spéteres Literaturgenre.
Und darin mag auch der Hauptwert dieses Textes liegen.

In der Tamil-Literatur entwickelten sich — neben den grofsen Litera-
turgenres, wie z.B. den sog. ,Epen” — im Laufe der Zeit eine Reihe von
sogenannten ,kleinen Literaturen” (cirrilakkiyam auch pirapantam ge-
nannt), die insgesamt ihren Hohepunkt im Mittelalter und Spatmittelalter
(etwa 17. Jh. n. Chr.) haben und in einigen Varianten (z.B. cintu) bis ins
20. Jahrhundert hinein aktiv fortbestanden. Auch bildete sich eine eigene
Variante der Grammatikschreibung aus, sogenannte pattiyal ® welche die
z.T. hochst komplizierten formal-inhaltlichen Definitionen und metri-
schen Konstruktionen dieser , kleinen Genres” detailliert beschreiben.’

Normalerweise werden 96 ,traditionelle” Pirapantam-Genres aufgelis-
tet — nach Zvelebil (1995: 572) mag diese Liste bereits ins 16. Jh. n. Chr.
zuriickdatieren. Da die Entwicklung jedoch bis ins 20. Jh. weiterging,
existieren in der Tat mehr als 200 Pirapantam-Genres.

Pillai (1889: 259) erwihnt in seinem Aufsatz, dass alle ihm bekannten Manu-
skripte und Editionen dieses Textes 41 Verse enthalten, obwohl der Titel nur
von 40 Versen spricht.

Wie wir aus Kommentaren zu spateren Werken entnehmen konnen, beginnt
die pattiyal-Tradition im 8.-9. Jh. n. Chr., wobei allerdings die frithesten Texte
verloren und nur dem Namen nach bekannt sind. Der fritheste erhaltene
Pattiyal-Text ist Pannirupattiyal aus dem 10. Jh. n. Chr. Die Tradition setzt sich
bis ins 19. Jh. n. Chr. fort.

Metrik wie auch Rhetorik und andere eher literaturtheoretische Themen geho-
ren im Tamil mit zur eigentlichen Grammatik, unter welcher wir ja eher nur
Phonologie, Morphologie und Syntax verstehen. Im Tamil spricht man von der
Jfunffachen Grammatik” — bezogen auf (1) Phonologie, (2) Morphologie und
Syntax, (3) Literaturtheorie (Themen, Stilistik, ...), (4) Metrik, (5) Rhetorik.

318



»Kalavali narpatu” — Die vierzig Verse tiber das Schlachtfeld

Eines dieser Genres ist Parani. Im Zentrum eines Parani-Gedichtes steht
ein Kriegsheld, der zahlreiche (erwédhnt werden 700 oder 1000) feindliche
Elefanten auf dem Schlachtfeld getotet hat. Diese Zentralthematik ist
umrahmt von zahlreichen Strophen, die sdmtliche Grauel des Schlacht-
feldes in blutroten Bildern vor Augen fithren. T. P. Meenakshisundaram
bietet in seinem Aufsatz , The Parani Poetry” (1969: 196-207) eine kurze
Beschreibung und Interpretation des Parani-Werkes par excellence — Ka-
linkattupparani aus dem frithen 12. Jh. n. Chr." Es geht hier um den Sieg
des Cola-Konigs Kulotturika 1. iiber die Kalingas. Die Ara der Hohe der
Cola-Herrschaft in Stidindien (ca. friihes 11. Jh. bis Ende 12. Jh. n. Chr.)
war die fruchtvollste Periode fiir parani-Dichtung — was natiirlich viel
aussagt tiber die intensive und erfolgreiche Kriegstatigkeit dieser Dynas-
tie, die nicht nur die Gangad in Nordindien erreicht hat, sondern ihren
Einflussbereich auch auf grofie Teile Siidostasiens ausdehnen konnte.
Zeitweise gehorten auch Ceylon und die Malediven zum Cola-Reich.

Die Beschreibungen des Schlachtfeldes in Kalinkattupparani erinnern
sehr an dieselben in ,Kalavali narpatu” — womit dieser Text aus der Pa-
tinenkilkanakku-Sammlung ganz deutlich zu einem Bindeglied zwischen
altklassischer Puram-Dichtung und spéteren Parani-Werken wird. Jeden-
falls konnen wir hier in drei Stufen die Entwicklung einer literarischen
Thematik beobachten.

Bleibt noch zu erwdhnen, dass spétere Parani-Texte (ca. 15.-19. Jh. n.
Chr.) allegorischen oder symbolischen Inhalts sind und eigentlich religio-
se und philosophische Themen behandeln.

,Kalavali narpatu”

Wie schon erwidhnt ist dieser Text fiir Leser, die sich mit tamilischer Lite-
ratur und deren Theorie nicht auskennen, mit Sicherheit nur schwer zu
akzeptieren. Auch viele der im Text benutzten Bilder sind derart kultur-
spezifisch, dass sie ohne griindliche Vorkenntnisse nicht wirklich tiber-
zeugen konnen. Der literarische Wert dieses Textes liegt denn auch vor
allem in seinen formalen Aspekten: dem Metrum und den recht kompli-
zierten tamilischen Reimschemata — auf beide wollen wir hier allerdings

10 gg gab, in der Tat, zwei Texte gleichen Titels: zunéchst den hier erwédhnten, von
Cayarnkontar verfassten Text tiber Kulottunga I. Dieser Text muss spatesten 1118
verfasst worden sein. Ein weiterer Text gleichen Titels, vom Verfasser
Ottakittar, preist den Cola Vikrama und muss nach 1118 verfasst sein. Dieser
zweite Text ist verschollen.

319



Ulrike Niklas

nicht detailliert eingehen. Metrum und Reim mogen auch zuweilen die
Wortwahl des alten Dichters beeinflusst haben (um das Metrum korrekt
zu fiillen, oder um ein Reimschema fehlerlos durchzufiihren). Da diese
beiden Aspekte in einer Ubersetzung nicht nachvollzogen werden kén-
nen, muss der iibersetzte Text, in welchem man sich ja nunmehr nur auf
den Inhalt konzentriert, zwangsldufig sehr viel flacher wirken als das
tamilische Original. Da in tamilischer Dichtung allgemein der Form eine
grofie Bedeutung zugemessen wird (oft ist die Form wichtiger als der
Inhalt!), kénnen wir diesen Text allein von der Ubersetzung her nicht mit
Blick auf seinen literarischen Wert beurteilen.

In einem inzwischen bereits sehr alten — aber doch immer noch nicht
wirklich von der Forschung tiberholten — Aufsatz 6ffnet uns der tamili-
sche Jurist, Historiker und Literaturwissenschaftler Kanakasabhai Pillai
die Augen daftir, welchen anderen, realen Wert dieser Text haben mag.
In dem Aufsatz ,Kalavali or the Battle Field”, 1889 im Indian Antiquary
verdffentlicht, weist Pillai darauf hin, dass dieser Text einiges an histori-
scher Information enthélt. Was uns hier vor Augen gefiihrt wird, ist of-
fenbar die entscheidende Schlacht zwischen dem Cola-Konig Cenkannan
und dem Cera-Konig Kanaikka-Irumporai. Wie uns Vers 36 verrdt, fand
diese Schlacht in der Gegend von Kalumalam statt, welches — wie wir aus
Vers 14 entnehmen konnen — in der Korku-Region, also im Herrschaftsbe-
reich des Cera, liegt. Der Cera-Konig wird vom Cola besiegt. Eine in eini-
gen Manuskripten und Editionen dem Gedichttext vorangestellte kurze
Prosapassage erzihlt, dass der Cola den Céra-Konig in dieser Schlacht
gefangen genommen hatte. Der dem Ceéra ergebene Barde Poykaiydr, der
als Verfasser dieses Textes gilt, soll sich sodann an den Cola-Hof begeben
und die ,, Vierzig Verse tiber das Schlachtfeld” dort dem Konig vorgetragen
haben. Der Cola-Konig soll von diesem Gedicht derart bewegt gewesen
sein, dass er daraufhin den Cera-Konig freiliefs — eine moglicherweise histo-
rische Legende, die in spiterer Tamil-Literatur des Ofteren erwahnt wird.

Das Gedicht bietet uns einen detaillierten Einblick in alte stidindische
Kriegstechnik. So erfahren wir, dass sowohl Pferde als auch Elefanten
zum Einsatz kamen, dass die hauptsdchlich benutzten Waffen Speere
und Pfeile waren, dass Kriegstrommeln eine grofie Rolle spielten, und
dass zum Beispiel auch eine mutige und gewandte Infanterie Chancen
gegen die Kavallerie hatte, wenn sie die richtigen Techniken anwandte
(siehe hierzu z.B. den sehr grausam anmutenden Vers 9). Kanakasabhai
Pillai argumentiert, dass Literatur dieser Art — und davon gibt es einiges
im Kanon klassischer tamilischer Werke — zuweilen Aussagen in histori-

320



»Kalavali narpatu” — Die vierzig Verse tiber das Schlachtfeld

schen Inschriften unterstiitzen kann, wobei sodann Epigraphie und Lite-
ratur sich quasi gegenseitig verifizieren.

Ein Aspekt, der von Pillai nicht erwdhnt wird, mir aber bei Durchsicht
des Textes interessant erschien, ist die Terminologie fiir ,Feind”. Ich habe
18 verschiedene Termini identifiziert, zwei davon bezeichnen die ,Be-
wohner Kornkus” (Vers 14) und den Konig der Cera-Hauptstadt Varici
(Vers 39). Andere Termini bezeichnen die Feinde als , Fliehende”, ,sol-
che, die sich vergangen haben”, , Unaufrichtige”, ,solche, die den Cola-
Konig erziirnt haben”, , Wiitende”, ,solche, die sich nicht unterwarfen”,
,solche, die den Cola provozierten” — und ganze sechs Ausdriicke, die die
Feinde als ,solche, die sich nicht mit dem Cola-K6nig verbiindet haben”
bezeichnen. Biindnisse — insbesondere solche, die mit Tributen verbun-
den waren — spielten im alten Stidindien eine entscheidende Rolle.

Zur Illustration mochte ich hier nun einige wenige Verse des Textes in
Ubersetzung prasentieren."! Da die Ubersetzung selbst dem tamilischen
Text so eng wie moglich folgt, ist jedem Vers zudem eine ,freie Uberset-
zung” hinzugefiigt.

,Kalavali narpatu”, Vers 4

Auf dem Schlachtfeld, auf dem der rotdugige Konig die, die sich
ihm nicht verbiindeten, vernichtete, sahen die Elefanten, die die
schrecklich anzusehenden Streitwagen zerstort hatten, und dann
die Réder jener Streitwagen hochhoben, aus wie die Berge, welche
die Sonne auf ihrem Weg durch den weiten Himmel erreicht hatte.

FREIE UBERSETZUNG: Der Cola-Konig, der vor Zorn rote Augen hat, hat auf
dem Schlachtfeld die, die sich ihm nicht verbiindeten, vernichtet. Seine
Elefanten haben die gefiirchteten feindlichen Streitwagen zerstort und
stehen nun da, die Rader der Wagen in die Hohe hebend. Daher sieht das
Schlachtfeld aus wie eine Gegend mit Bergen, auf die die (untergehende)
Sonne sich nach ihrem Weg durch den weiten Himmel herabsenkt (die
grofien Elefanten erscheinen wie Berge, die Rider wie der Sonnendiskus).

"' Die deutsche Ubersetzung des gesamten Textes (sowie weiterer Texte aus Pa-
tinenkilkkanakku) wird von ca. Mitte 2020 an in einer Publikation der Regierung
von Tamil Nadu vorliegen, die den ersten Band des Ergebnisses unserer Uber-
setzungsprojektes darstellen wird.

321



Ulrike Niklas

,Kalavali narpatu”, Vers 9

Auf dem Schlachtfeld, auf welchem der Herr tiber das bewisserte
Land'? seine Feinde vernichtete, erscheinen die abgetrennten und
bei Seite geworfenen Beine, nachdem Fufisoldaten sich den Reitern
gendhert haben, und Beine samt Riistung und mit FufSringen, als
ob dunkle Haifische im weiten Ozean zappeln.

FREIE UBERSETZUNG: Der Cola-Kénig — Herr iiber reich bewdssertes Land
— hat auf dem Schlachtfeld seine Feinde vernichtet. Seine Fufisoldaten
haben sich von unten den hoch {iber ihnen sitzenden Reitern gendhert
und deren Beine — zum Teil samt Riistung, zum Teil mit FufSringen —
abgehackt und bei Seite geworfen. So sieht es auf dem Schlachtfeld aus,
als ob dunkle Haie im weiten Ozean zappeln.

,Kalavali narpatu”, Vers 14

Auf dem Schlachtfeld, auf dem der Herr iiber bewissertes Land die
Korikar vernichtete, flief3t reichlich leuchtendes rotes Blut, als ob ei-
ne Tasche Korallen verstreut, wahrend [die Krieger] die Riissel der
Elefanten, die [eigentlich] das Futter greifen, abhacken.

FREIE UBERSETZUNG: Der Cola-Konig hat die Korikar, seine Widersacher, auf
dem Schlachtfeld vernichtet. Seine Krieger hacken den feindlichen Elefan-
ten die Riissel — welche eigentlich zum Ergreifen des Futters dienen — ab,
und so ergief3t sich reichlich das leuchtend rote Blut und es sieht aus, als ob
aus einer Tasche Korallen auf dem Boden verstreut werden.

~Kalavali narpatu”, Vers 22

Auf dem Schlachtfeld, auf dem der Herr iiber flieBendes Wasser,
der eine Kriegstrommel mit vollkommenem donnergleichen Ton

12 Allgemein — also nicht nur in diesem Text — wird der Cola-Konig oft identifi-
ziert als ,Herr tiber wasserreiches, oder gut bewassertes Land”. Im Zentrum
des Cola-Reiches floss die Kaveri, die sich zudem kurz hinter der alten Haupt-
stadt Taficaviir in ein breites Delta spaltete. So war, in der Tat, das Gebiet des
Cola-Konigs durch aufierordentlichen Wasserreichtum charakterisiert, was rei-
che Ernteertrdge und somit allgemeinen Wohlstand bedeutete.

322



»Kalavali narpatu” — Die vierzig Verse tiber das Schlachtfeld

besitzt, die, die sich ihm nicht verbtindeten, vernichtete, sahen —
wihrend Krieger, die nicht fliehen, mit ihren glanzenden Schwer-
tern die Riissel der sieggewohnten Elefanten, mit Streifen auf der
Stirn [Streifen aus heiliger Asche], abschlugen — die so Abgeschla-
genen, nun unter den auf der Erde liegenden Konigsschirmen lie-
gend, aus wie Schlangen, die den hellen Vollmond, der nun die
Form von Hornern hat [Anspielung auf Mondfinsternis, wenn vom
vollen Mond nur eine Sichel zu sehen ist], belecken.

FREIE UBERSETZUNG: Der Cola-Konig herrscht iiber das Land, in dem die
Kaveri fliefst. Er besitzt volltonende, donnergleiche Kriegstrommeln. Auf
dem Schlachtfeld hat er die, die sich ihm nicht verbiindeten, vernichtet.
Seine Krieger, die nie den Riicken drehen in der Schlacht, haben den
sieggewohnten feindlichen Elefanten, die Zeichen aus heiliger Asche auf
der Stirn tragen, mit ihren glinzenden Schwertern die Riissel abgeschla-
gen. Diese abgeschlagenen Riissel liegen nun am Boden, unter den
Schirmen (konigliche Insignien) — und so sieht es aus, als ob Schlangen
am Vollmond lecken, der nun nur in Form einer Sichel erscheint.
[Anspielung auf den Mythos von Rahu und Ketu, die auch als Schlangen er-
scheinen. Sie verschlingen zuweilen Sonne oder Mond und rufen damit Eklipsen
hervor.]

~Kalavali narpatu”, Vers 41

Auf dem Schlachtfeld, auf welchem der Herr iiber das Land mit
reichlich flutendem Wasser, er mit den donnergleich drohnenden
Kriegstrommeln, die, die sich nicht mit ihm verbiindeten, vernich-
tete, erschien es, als ob die Elefanten — wahrend starke Krieger
glanzende Speere schleudern, so dass sie tief eindringen — den fes-
ten Stand verlierend, zusammenbrechen, ein Ohr am Boden, um
die Geheimnisse der Erde zu horen.

FREIE UBERSETZUNG: Der Cola-Konig beherrscht das Land mit den stark
flutenden Wassern. Er besitzt donnergleich drohnende Kriegstrommeln.
Die, die sich nicht mit ihm verbiinden, hat er auf dem Schlachtfeld ver-
nichtet. Dort schleuderten seine starken Krieger glinzende Speere, so,
dass sie tief [in die Korper der Elefanten] eindrangen. So brachen die
Elefanten, unfahig, weiter zu stehen, zusammen und fielen auf die Seite —
mit einem Ohr am Boden, so, als ob sie den geheimen Botschaften der
Erde lauschen wollten.

323



Ulrike Niklas

Literaturverzeichnis

Hart, George L. & Hank Heifetz 1999. The Four Hundred Songs of War and
Wisdom: An Anthology of Poems from Classical Tamil, the Purananuru.
New York: Columbia University Press.

Kailasapathy, K. 1968. Tamil Heroic Poetry. Oxford: Clarendon Press.
Kalavali narpatu” (Originaltext)
- Online-Edition aus Project Madurai
(<https:/ /www.projectmadurai.org>)

- digitale Edition, von der Regierung Tamil Nadus ohne Quellenan-
gabe zur Verfligung gestellt

- Originaltext aus Raja, P. 2012 (siehe unten)

Marr, John R. 1985. The Eight Tamil Anthologies, with Special Reference to
Purananiiru and Patirruppattu. Chennai: Institute of Asian Studies.

Meenakshisundaram Pillai T.P. 1969. “The Parani Poetry”, in: [Xavier S.
Thani Nayagam (Hrsg.):] Proceedings of the First International Conference
Seminar of Tamil Studies, Vol. 2. Kuala Lumpur: International Associa-
tion of Tamil Research, 196-207.

Niklas, Ulrike (Ubs./Hrsg.) (erscheint 2020). “Poykaiyar iyarriya kalavali
narpatu. — 40 Verse tiber das Schlachtfeld, verfasst von Poykaiyar”, in:

Sammlung von Patinenkilkkanakku-Texten in deutscher Ubersetzung [Ar-
beitstitel]. Herausgegeben von der Regierung Tamil Nadus.

Kanakasabhai Pillai 1889. “Kalavali or the Battle Field”, in: Indian Anti-
quary 18: 258-265.

Raja, P. (Hrsg.) 2012. Innanarpatu, Iniyavainarpatu, Karnarpatu, Kalavali-
narpatu. Text, Transliteration and Translation in English Verse and Prose.
Chennai: Central Institute of Classical Tamil.

Ramanujan, A. K. 1994 [1967]. “Afterword”, in: The Interior Landscape.
Love Poems from a Classical Tamil Anthology. Delhi: Oxford University
Press, 95-115.

Somasundaram Pillai, J]. M. 1968. A History of Tamil Literature. Annama-
lainagar: Published by the Author.

Zvelebil, Kamil 1995. Lexicon of Tamil Literature. Leiden: E.]. Brill.

324



Volkslieder iiber Hardaul, Prinz von
Orchha: Gottheit und Held

Tatiana Oranskaia*

Einleitung

Professor Rahul Peter Das ist einer von wenigen Wissenschaftlern, deren
Forschung sowohl den klassischen indologischen als auch den neuzeitli-
chen stidasienwissenschaftlichen Bereich umfasst. Mehr als das, auf bei-
den Gebieten beschiftigt er sich mit Fragestellungen verschiedener theo-
retischer Disziplinen — von der Sprach- bis zur Politikwissenschaft. Um
seiner wissenschaftlichen Vielseitigkeit wenigstens begrenzt Rechnung
zu tragen, habe ich in diesem Beitrag versucht, religionswissenschaftliche
und ethno-folkloristische Fragestellungen mit einem sprachwissenschaft-
lichen Ansatz zu verbinden. Im Zuge dessen habe ich den Artikel in zwei
Hauptteile aufgeteilt: Im ersten Teil wird der Kult und die Legende um
Hardaul unter Bezugnahme von drei iibersetzten und kommentierten
Liedtexten vorgestellt; im zweiten Beitragsteil, der als Anhang gestaltet
ist, sind diese drei Bundeli-Erzidhllieder iiber Hardaul fiir die Leser, die
sich fiir die Bundeli-Sprache und deren Grammatik interessieren,
transkribiert, glossiert und zeilenweise tibersetzt.

Die Hardaul-Lieder sind noch heute, obwohl mittlerweile in abge-
schwichter Weise, im kollektiven Geddchtnis der Bevolkerung Bundel-
khands, vor allem der Frauen, erhalten. Selbstverstindlich erscheinen sie
in mehreren Varianten, und eine edierte Ausgabe dieser Lieder ist ein

! Beim Sammeln und Analysieren von Liedtexten haben mich viele Menschen in
und auflerhalb Bundelkhands mit Rat und Tat unterstiitzt. Ich bin ihnen von
ganzem Herzen dankbar. Mein tief empfundener Dank geht an Dr. Bahadur
Singh Parmar aus Chhattarpur fiir seine geduldige Hilfe bei der Interpretation
der Texte. Ich empfinde tiefste Dankbarkeit fiir Herrn Dr. Bahadur Singh (i.R.,
Universitdat Hamburg), der unschétzbare Vorschlige zur Ubersetzung der Lie-
der gemacht hat. Ich bedanke mich auch bei Mr. Anil Yadav, Mr. Jitendra K.
Sharma, Dr. Shrish Jaswal und Dr. Dalpat Rajpurohit. Fiir die Hilfe mit der
deutschen Sprache danke ich vielmals Frau Olivia Jagiella, M. A.

Verbffentlicht in: Carmen Brandt & Hans Harder (Hg.): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Tatiana Oranskaia

Desideratum. Einige Frauen der &lteren Generation besitzen Hefte, in
denen Lieder, darunter auch die tiber Hardaul, mit der Hand aufge-
schrieben sind. Unter jiingeren Frauen scheint dieser Brauch jedoch aus-
zusterben. Hardaul-Lieder werden insbesondere auf Hochzeiten gesun-
gen. Meistens gehoren diese Lieder zum Genre Gari. Sie sind durch
rhythmische Besonderheiten gekennzeichnet und werden in der Regel
von den Frauen der Brautfamilie gesungen. Hardaul-Lieder werden auch
in Theaterstiicken im Nautamki-Stil iiber die Legende um Hardaul einge-
bunden - sowohl in audiovisuellen Inszenierungen als auch bei Live-
Auffiihrungen. Die Gesangstradition hat sich zweifelsohne seit dem Auf-
kommen von Audio- und Videogerdten und besonders in der Internet-
Epoche verdndert.

Samtliche Lieder lassen sich in zwei Haupttypen unterteilen: Erzahl-
lieder, die Episoden der Legende um Hardaul schildern, und Gebetslie-
der. Erzéhllieder iibermitteln den Inhaltskern der Legende. Diese existiert
ebenfalls in Prosaform in miindlicher und seit ungefdhr einhundert Jah-
ren auch in schriftlicher Uberlieferung. Die Lieder sind jedoch die zuver-
lassigeren Tréger des traditionellen Narratives, da die Prosatiberlieferung
naturgemaf viel stirker anfillig fiir inhaltliche Anderungen ist. Die Ge-
betslieder enthalten Bitten an Hardaul, von denen einige einen klaren
Zusammenhang mit dem Inhalt der Legende aufweisen. In den Gebets-
liedern kann Hardaul entweder als der einzige Adressat der Bitte oder
Einladung auftreten oder innerhalb einer Gruppe von — fast ausschliefs-
lich schivaitischen — Gottheiten.

Es muss darauf hingewiesen werden, dass selbst Muttersprachler ei-
nige Zeilen unterschiedlich interpretieren oder nicht in Gédnze verstehen.
Dies betrifft in erster Linie junge Menschen, die in solchen Féllen oftmals
dazu neigen, Unklarheiten durch einen Textfehler zu begriinden, und
empfehlen, das Lied auf YouTube zu héren. (Man findet allerdings bei
weitem nicht alle Lieder auf YouTube.) Aber auch dltere Menschen ver-
stehen nicht alles, und es kommt nicht selten vor, dass Erklarungen zu
einzelnen Zeilen stark voneinander abweichen.

Heute verehren Angehorige aller Kasten Hardaul, zumindest in den
zentralen Gebieten Bundelkhands. Friiher galt er jedoch als eine Gottheit
niedriger Kasten (vgl. Smith 1875) und wurde zudem wie noch heute von
der Stammesbevolkerung verehrt. Ein durch die traditionelle soziale
Hierarchie bestimmter Unterschied in der religiosen Einstellung zu ihm
ist auch noch in der Gegenwart zu beobachten. Fiir die Angehorigen von

326



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

Stammen und niedrigen Kasten ist er neben (und tiber) Khati Baba,
Karas Baba, Pir Baba und anderen eine der wichtigsten lokalen Gotthei-
ten, an die man sich im tdglichen Leben wendet. Demgegentiber befindet
er sich fiir die hoheren Kasten in der Regel am Rande des fiir sie relevan-
ten Pantheons und wird bei Hochzeiten oder, wie auch die weiteren
Gottheiten der ,kleinen/dorflichen (gramya) Tradition” (Vgl. Michaels
2006: 39), nur gelegentlich rituell verehrt. Erwdhnenswert ist auch, dass
sein Kult zu den Besessenheitskulten gehort.

Hardaul-Lieder weisen die typischen Merkmale von Volksliedern auf,
die Shirreff in seiner lobenden Besprechung des Buches Gram-Git
(,Dorflieder”) von Ram Naresh Tripathi nennt: Volkslieder “[o]ffended
against the laws of prosody and grammar; they were composed by low
caste and illiterate persons for their like, and, what was even worse, by
women for women” (Shirreff 1936: 210). Diese ironische Formulierung
zielt insbesondere auf gelehrte Pandits und deren kanonische Vorstel-
lungen von Dichtung.

Hardaul-Lieder sind in der Tat vor allem Frauenlieder. Frauen singen
sie und erschaffen ihre Variationen, Frauen treten auf als Erzdhler und
Hauptfiguren der Liedtexte. Die Lieder werden auf Hochzeiten gesungen
und einige von ihnen sind mit bestimmten Teilen des Hochzeitsrituals
verbunden. Die Beziehung von Frauen zu diesen Liedern steht im Ein-
klang mit der weiblichen Essenz der Verehrung von Hardaul, tiber die
Kolff (1990: 148) und Jain (2002: 88-96) schreiben. Die wichtigsten Aufga-
ben Hardauls sind die Erfiillung der Ziele und Wiinsche von Frauen. Im
Mittelpunkt steht seine Unterstiitzung der Familien beim Anberaumen
der Hochzeiten der Tochter und somit eine sehr wichtige Rolle bei dem
fiir Frauen zentralen samskira. Der deifizierte Prinz wird ebenfalls als
Beschiitzer der Frauenehre und folglich auch der Familienehre besungen.

Die drei Erzdhllieder, die in dem vorliegenden Beitrag in meiner
Ubersetzung aus dem Bundeli verdffentlicht und detailliert erlautert
werden, spiegeln die Schliisselepisoden der Legende wider. Ihre transli-
terierten Texte, glossiert und zeilenweise iibersetzt, folgen im Anhang.
Lied I Gari iiber Hardaul, das ich auch ,Klage der Campavati” nenne, und
Lied II Lied iiber die Bitte um Bhat wurden meines Wissens noch nie verof-
fentlicht. Das Thema des Liedes II kommt auch in einer allgemeinen,
nicht auf die Geschichte Hardauls bezogenen Form vor: Die Schwester

2 Transliteriert werden alle Worter und Namen, die in den in Lateinschrift versf-
fentlichten Werken nicht oder nur sporadisch vorkommen. Beim ersten Erwah-
nen eines nicht allgemein bekannten Personennamens wird er transliteriert.

327



Tatiana Oranskaia

besucht den Bruder, um ihn um Bhat® zu bitten, aber er gibt ihr keinen
(Gupta 2004: 77). Im selben Buch (ibid.: 140-142) und in Har'daul: bundeli
gatha (Gupta 2015-2016: 143-144) findet sich eine deutlich variierende
Version von dem hier verdffentlichten Lied III Gari iiber die Bhat-Gabe
Har'dauls. Im erstgenannten Buch ist dieses Jyonar Gari (,,Mahl-Gari“) und
im zweiten mit der sich wiederholenden Refrainzeile Maha Sor bhayau
(,,Ein grofier Larm ist entstanden”) betitelt. Unzéhlige weitere Versionen
dieses allgemein bekannten und oft gesungenen Liedes kénnen auch auf
YouTube gefunden werden.

Der Kult und die Legende um Hardaul

Hardaul ist die populérste lokale Gottheit Bundelkhands, einer Kulturregi-
on Nordindiens. Er wird als Beschiitzer und Patron von Brauten, unverhei-
rateten jungen und neuverméhlten Frauen verehrt. Er soll zudem fiir ein
gliickliches Eheleben sorgen. Gleichzeitig gilt Hardaul als eine historische
Figur aus dem Bundela-Geschlecht der Maharadschas von Orchha. Sein
echter Name soll Hari Simh Deo oder Hardeo Simh lauten. Mir sind jedoch
keine zuverldssigen Referenzen zu historischen Quellen, die ihn erwéhnen,
bekannt. Die einzige Quelle scheint die orale Tradition zu sein, die von ihm
und seiner Deifizierung nach dem Martyrertod berichtet. Diese Tradition
liegt offensichtlich den als historisch geltenden Werken zugrunde. Der
offiziellen Genealogie der Maharadschas von Orchha zufolge gelten die
Jahre 1608 und 1631 als die Daten der Geburt und des Todes des Prinzen
(Gaur 2006-2007; Orchha Princely State). Orchha, das Zentrum des
Hardaul-Kultes, ist die ehemalige Hauptstadt der Bundela-Herrscher.

Die mit dem Kult um Hardaul zusammenhingende Legende besteht
aus zwei Teilen: Der erste Teil, seine Hagiographie, erzdhlt vom irdischen
Leben des Helden; der zweite, der die mythische Ursache der Vergottli-
chung Hardauls schildert, handelt von seinem Wirken nach dem Tode.
Der Hohepunkt der Hagiographie ist der Gifttod Hardauls, wiahrend im
Mittelpunkt des zweiten, postmortalen Teils seine Fiirsorge fiir die Toch-
ter seiner Schwester steht, der er nach seinem Ableben eine prachtige
Hochzeitsbescherung (bhat) gewdhrt und auf deren Hochzeit Hardaul als
Gespenst — oder Gottheit — erscheint. Dies sind die beiden am hiufigsten
in Liedern besungenen Schliisselepisoden.

? Hochzeitsbescherung eines Mannes an seine Schwester und ihre Tochter. Siehe
unten die detailliertere Erklarung.

328



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

Die traditionellen Kerninhalte der Legende sind die Folgenden: Hardaul
wurde als Sohn von Bir Singh Deo (Bir Simh Deo) Bundela, dem bertihm-
testen Radscha von Orchha, geboren. Hardauls Mutter starb kurz nach
seiner Geburt, weshalb er von seiner bhauji (Standard-Hindi: bhabhi)
Campavati, der Frau seines &lteren Bruders Jujhar Singh (Jujhar Simh),
wie deren eigener Sohn grofigezogen wurde. Die enge Beziehung zu
seiner bhauji ist in der Legende von grofier Bedeutung. Deshalb ist der
Terminus [ala (,Liebling”), der junge méannliche Verwandte bezeichnet
und in Bundeli auch als Verwandtschaftsterminus fiir den jiingeren Bru-
der des Ehemannes (Hindi devar) verwendet wird, fast untrennbar mit
dem Namen Hardaul verbunden. Der in Verbindung mit seinem Namen
alternativ verwendete Titel diman (< Persisch divan; in der Bedeutung
,Hauptminister”) hebt die Rolle des Prinzen in der Verwaltung des Fiirs-
tentums hervor. Nach dem Tod von Bir Singh Deo bestieg der dltere Sohn
den Thron von Orchha. Jujhar Singh musste jedoch oft wegen politisch-
militarischer Angelegenheiten Orchha verlassen. Er verbrachte so die
meiste Zeit am Hofe Shah Jahans in Agra und nahm zudem an den Dek-
kan-Kriegen des Mogul-Herrschers teil. Die Verwaltung Orchhas {iber-
gab er wihrend dieser Zeit an Hardaul. Der jiingere Bruder regierte wei-
se und gerecht, und das Volk liebte und verehrte ihn.

Hardaul hatte jedoch auch Feinde, die ihn vor Jujhar Singh, als dieser
nach Orchha zurtickkam, verleumdeten und behaupteten, Hardaul habe
eine Beziehung mit dessen Frau, der Rani. Daraufhin befahl Jujhar Singh
seiner Frau, so sie denn unschuldig ware, Hardaul zu vergiften. Dadurch
geriet Campavati in einen dharmasamkat (,,Dharma-Widerspruch”): Als
eine ergebene Frau konnte sie ihrem Ehemann nicht den Gehorsam ver-
weigern, andererseits konnte sie aber auch nicht einen unschuldigen
Menschen, den sie als ihren Sohn ansah, ermorden. Sie versuchte, einen
Ausweg aus dieser Krise zu finden, indem sie Hardaul zum Essen einlud,
ihn jedoch vorwarnte, dass die ihm servierten Speisen vergiftet waren.
Dennoch nahm er die vergifteten Speisen zu sich und starb. Es war der
Beweis der Unschuld der Rani, und so war ihre und somit auch die Fami-
lienehre gerettet. Hardaul starb nicht allein. 900 Soldaten seiner Garde,
sein Diener aus der Mehtar-Kaste, sein Ross und sein Hund teilten das
Schicksal des Helden; auch sie aflen von den vergifteten Speisen. In den
meisten Darstellungen der Legende tun sie dies freiwillig, um nicht ohne
Hardaul leben zu miissen. In einigen Versionen geschieht diese Tragodie
ohne das Wissen der Opfer.

Damit endet die Geschichte allerdings nicht. Der Tod Hardauls ist
strukturell gesehen der zentrale Punkt der Legende und die Trennlinie

329



Tatiana Oranskaia

zwischen der Hagiographie und dem Mythos. Auch im Mythos rettet er
die Familienehre, diesmal aber die Ehre der angeheirateten Familie seiner
Schwester Kumjavati. Sogar nach seinem Ableben erfiillt er seine Pflicht
gegeniiber Kumjavati und deren Tochter. Die Hochzeit der Nichte von
Hardaul und Jujhar Singh findet nach dem Tod Hardauls statt. Als Jujhar
Singh der Schwester seine finanzielle und rituelle Unterstiitzung bei der
Einrichtung der Hochzeit verweigert, sorgt sich Hardaul auf deren Bitte
um die Hochzeit seiner Nichte — und das nach seinem Ableben: Er er-
scheint als Gespenst bei der Hochzeitszeremonie, ldsst ritualgeméfs der
Nichte eine prachtige Hochzeitsbescherung (bhat) zukommen und richtet
ein prachtvolles Festmahl aus. Seitdem hilft er allen mannbaren Maddchen
und Bréduten wie auch ihren Familien beim Arrangement des wichtigsten
Ereignisses im Leben einer Frau (vgl. Oranskaia 2018: 76).

Seine Funktion als Wohltiter der Braute verschafft ihm eine besonde-
re Stellung bei Frauen und bestimmt einige spezifische Ritualmerkmale.
So wird er unbedingt zur Hochzeit eingeladen und bekommt in der Re-
gel eine schriftliche Einladung — basita (< Urdu-Arab. vasiyat). Unter den
Piija-Gaben muss auf jeden Fall gelber, mit Kurkuma gefarbter Reis sein
(vgl. unten Lied II), und oft wird ihm auch Betel (pan) dargebracht. Diese
Gegenstande sind in einigen Liedern und prosaischen Varianten der Le-
gende présent.

Verhiltnis zwischen der Lied- und Prosaiiberlieferung

Die Lied- und Prosatiberlieferungen der Legende unterscheiden sich
voneinander, stehen dabei aber in einer Beziehung des gegenseitigen
Austausches: Einem Teil von Liedinhalten liegen offensichtlich in der
Prosaerzahlung wurzelnde Abschnitte der Legende zugrunde, wahrend
die an allgemeine und rituelle Volkslieder angelehnten Einzelheiten so-
wie einige im dichterischen Liedtext entstandene Details, die der Erzeu-
gung einer Stimmung dienen, in das Prosanarrativ {ibernommen werden.
Es ist schwer zu sagen, wie lange eine Ubernahme von neuen und gedn-
derten Inhalten aus dem letzteren in die Lieder dauern kann. Dass eine
solche Ubernahme moglich ist, beweisen jedoch die Lieder, in denen die
Figuren und Umstédnde sich in einigen Ziigen eindeutig von ihrer traditi-
onellen Darstellung unterscheiden. Als ein Beispiel kann das von Smith
(1875: 391) veroffentlichte Lied aus Malwa dienen, in dem Hardaul eine
heldenhafte Teilnahme an den Dekkan-Kdmpfen — offenbar auf Seiten
der Mogul-Truppen — zugeschrieben wird (Oranskaia 2018: 84). Diese
klare Abweichung von seiner traditionellen Hagiographie, wie sie sich

330



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

ansonsten in Liedern widerspiegelt, soll der die Gestalt heroisierenden
Tendenz, die zuerst in Prosaform vorkam, Rechnung tragen.

Der umgekehrte Einfluss von Liedern auf die Prosanarrative ist in
mehreren Episoden des Plots zu sehen. Sogar der Schwerpunkt des
postmortalen Teils der Legende — die Bhat-Gabe des Brautonkels — ldsst
sich auf die mit ethno-sozialen Faktoren verbundenen Folkloreklischees
und das entsprechende Ritual zurtickfiihren. So bittet in Volksliedern die
Schwester den Bruder: ,Hore meiner Bitte zu, Briiderchen, bringe den
Bhat rechtzeitig!” (Gupta 2004: 79). Eine dhnliche Situation in Bezug auf
die Hardaul-Legende ist in den Liedern II und III geschildert (siehe un-
ten). Das Erscheinen des Bruders zur rechten Zeit, um den richtigen Mo-
ment des Rituals nicht zu verpassen, soll der Frau die Ehre in der Familie
des Mannes gewdhrleisten. Obwohl die vom Bruder erwarteten Ge-
schenke fiir die Schwester selbst und fiir die Mitglieder der Mannesfami-
lie detailliert aufgezahlt sind, ist das Kommen des Bruders am wichtigs-
ten, selbst wenn er mit leeren Hinden kommt (ibid.). Ein anderes Beispiel
ist der Brautigam, der auf dem Hochzeitsmahl das Essen verweigert, bis
sein Wunsch erfiillt ist (vgl. unten Lied III).

Beide Teile des Sujets sind in Folklore, literarischen Texten und loka-
ler Geschichtsschreibung zu finden. Der Unterschied driickt sich aus in
voneinander abweichenden Gewichtungen: Die Autorentexte betonen
die Vergiftung Hardauls, wihrend in der Folklore die grofSztigige Unter-
stiitzung seiner Nichte in den Mittelpunkt riickt. Weitere Unterschiede
betreffen historische Ereignisse zu Hardauls Lebzeiten und ihre Interpre-
tation sowie die Genealogie der Bundela Maharadschas von Orchha. Die
Volkstradition nennt zwei S6hne von Raja Bir Singh Deo: den &lteren
Jujhar Singh und den jiingeren Hari Simh Deo (oder Hardeo Simh), tibli-
cherweise Hardaul genannt, sowie eine Tochter namens Kumjavati. Die
Geschichtsschreibung dagegen berichtet von elf Sohnen und einigen
Tochtern (Simh 2009: 33) oder zwolf Sohnen und einer Tochter Bir Singh
Deos von seinen drei Frauen (Gaur 2006-2007: 24).

Eine weitere drastische und wichtige Diskrepanz zwischen der traditi-
onellen Uberlieferung und der Geschichtsschreibung besteht darin, dass
Hardaul in der Folklore-Version als Brahmacarya (,,Zolibatar”, ,Junggesel-
le”) mit 16 oder 20 Jahren stirbt, wihrend er in den historisch gestalteten
Werken als ein verheirateter Mann und Vater eines Sohnes geschildert
wird. Die heutigen Maharadschas von Orchha gelten als seine Nachfahren.
Ihre Genealogie wurde in der Geschichte von Orchha (Gaur 2006-2007)
verdffentlicht, die als das kanonische Werk schlechthin gilt und tiber 20
Auflagen erreicht hat. Der Geschichtsschreibung zufolge (Jain 2002: 92)

331



Tatiana Oranskaia

war die Schwester Hardauls Kumjavati mit einem Panwar Thakur von
Barechha im Fiirstentum Datia verheiratet und zur Zeit der legendédren
Geschehnisse verwitwet (vgl. Lied II). Auch Hardauls Mutter soll aus Datia
stammen und auch er wurde dort geboren. In einem Lied wird Hardaul
dementsprechend ,Lala (,, Liebling”) von Datia” genannt (Smith 1875: 390).

Eigentlich beginnen die Unstimmigkeiten zwischen den zwei Uberlie-
ferungstypen schon mit Hardauls Lebensdaten. Die Folkloreversion stellt
Hardaul als Waise dar, fiir die der dltere Bruder und seine Frau wie El-
tern waren. In den meisten als historisch geltenden Werken werden die
Daten angegeben, die den Jahren 1608-1631 im Gregorianischen Kalen-
der entsprechen (Gaur 2006-2007; Simh 2009). Diese Daten sind so gut
wie allgemein akzeptiert, auch in der offiziellen Genealogie des Bundela-
Herrschergeschlechtes (Orchha Princely State). Demnach war Hardaul ca.
19 Jahre alt, als sein Vater starb. Das Ableben von Radscha Bir Singh Deo,
Hardauls Vater, soll historisch eindeutig in das Jahr 1627 datiert werden
konnen (Smith 1875: 389 FN).* Diese historische Information widerspricht
jedoch der Folklorevorstellung, in welcher der éltere Bruder fiir Hardaul
die Rolle des Vaters einnimmt. Auch andere Lebensdaten des Prinzen
werden genannt. So hélt Sudha Gupta (2015-2016: [12f.]) dagegen, dass
Hardaul mindestens acht bis zehn Jahre friiher geboren wurde als {ibli-
cherweise angenommen, also zwischen 1598 und 1600. Dessen Todesjahr
gibt sie zudem mit 1628 an (ibid.) und bezieht sich dabei auf Pandit Go-
relal Tivarl.’

Die Verbindung zwischen der Funktion Hardauls als Schutzgottheit
der Braute und dem mythischen Plot im zweiten Teil der Legende ist
klar. Zudem ist Bhat der Schliisselbegriff des Kultes und des postmorta-
len Teils der Legende. Er hat eine zentrale Bedeutung in den meisten
Liedern, auch im Lied iiber die Bitte um Bhat (siehe unten Lied II) und im
Lied Gari tiber die Bhat-Gabe Hardauls (siehe unten Lied III, das die letzte
Episode der Legende schildert). Die Hauptbedeutung des in neuindoari-
schen Sprachen verbreiteten Wortes bhat ist , gekochter Reis”. In einigen
Sprachen, darunter auch in Bundeli, bezeichnet es allerdings aufSerdem
den vom Onkel miitterlicherseits am Tag der Hochzeit {iberreichten Teil
der Mitgift und die Geschenke an seine Schwester, die Mutter der Braut.
Es kann auch fiir die Geschenke des Onkels der Braut an den Brautigam

* Jain (2002: 33) zufolge regierte Bir Singh Deo seit ca. 1606 und starb 1630.

> Gupta verweist hier auf keine Quelle, aber bezieht sich hochstwahrscheinlich
auf das Buch von Gorelal Tivari Bundel'khamd ka samksipt itihas [Eine kurze Ge-
schichte Bundelkhands], das 1990 V.S. (1933 u.Z.) erschien.

332



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

und die Mitglieder seiner Familie verwendet werden. Das Wichtigste ist
aber die Bescherung der blutsverwandten Frauen. Der Bruder ist somit
eine wichtige Stiitze einer Frau. In nordindischen Frauenvolksliedern
wird vom Bruder (bir) gesungen, der seine Schwester in ihrer angeheira-
teten Familie besucht und fiir sie prachtige Geschenke bringt (Uberoi
1994: 59). Obgleich der Lowenteil der Ausgaben eigentlich in die Mitgift
einflieft, ist der Beweggrund der Grofiziigigkeit eines Onkels die Bruder-
Schwester-Beziehung (vgl. Lieder II und III), die auch die rituelle Rolle
eines Mannes auf der Hochzeit seiner filia sororis bestimmt.

Die Hagiographie Hardauls im ersten Legendenteil enthilt eine Reihe
von historisch und politisch bedeutsamen Punkten. Nicht alle von ihnen
kommen in Liedern vor, die Prosaversion ist inhaltlich viel reicher.

Uberblick iiber die Verdffentlichungen von Hardaul-Liedern

Die ersten Publikationen von Liedern tiber Hardaul, aufgeschriebenen im
Distrikt Hamirpur, stammen von Smith (1875). Er publizierte vier Lieder
in Devanagari und iibersetzte diese ins Englische. Neun Jahre spéter ver-
offentlichte Cunningham zwei Lieder, eins von diesen enthalt nur drei
Zeilen; das liangere und bedeutend interessantere Lied (aus Malwa) er-
schien leider nur in einer groben Ubersetzung ohne den Originaltext
(Cunningham 1884: 163-165). Pandit R.G. Chaube (1896) publizierte vier
kurze Lieder, die in Haridwar von einem Sannyasin-Brahmanen aufge-
schrieben worden waren. Die letzte mir bekannte Veroffentlichung mit
einer Ubersetzung ins Englische stammt von Crooke (1910). Diese enthalt
einen im Distrikt Mainpuri und einen im Distrikt Agra von indischen
Schullehrern niedergeschriebenen Liedtext.

Seit den 1970er Jahren sind einzelne Lieder, die Hardaul gewidmet
sind, in Publikationen auf Hindi veroffentlicht worden. Dies sind in der
Regel allgemeine Werke tiber die Kultur Bundelkhands (Tripathi 2000;
Varma 2005) oder Sammlungen von Volksliedern (Tivari et al. 1995;
Gupta 2004). Das Buch Har'daul: bundeli gatha (,Hardaul: Eine Bundeli-
Sage”) von Sudha Gupta (2015-2016), das mir leider erst kurz vor dem
Korrekturlesen des vorliegenden Beitrags bekannt wurde, nimmt einen
Sonderplatz ein. Es ist eine wertvolle Sammlung von dichterischen Folk-
lore- und Autorentexten tiber Hardaul, die gesungen werden (oder ge-
sungen werden konnen). Sie sind in der Devanagari-Schrift auf Bundeli
aufgeschrieben und ins Hindi tibersetzt. Dartiber hinaus werden zu eini-
gen Liedern die sie erkldrenden Inhalte der Legende angefiihrt. Zudem
werden einige Bundeli-Vokabeln, die keine direkten Hindi-Kognaten

333



Tatiana Oranskaia

haben oder sich von der Bedeutung her von den verwandten Hindi-
Wortern stark unterscheiden, kommentiert. Der erste Teil des Buches (S.
25-151) umfasst kurze Folklorelieder, leider ohne Hinweis auf die Quelle,
den Ort und die Zeit des Aufzeichnens. Sie werden inhaltlich in drei
Gruppen aufgeteilt: (1) Gebete und Einladungen an Hardaul; (2) Geburt,
Kindheit und Vorfahren Hardauls und (3) Weitere Lieder. Der zweite
Teil (5.152-304) schliefst langere Texte in den Genres phag, caritr und gatha
ein. Hier sind Autoren- und Folkloretexte unter Angabe der Namen der
Autoren oder Sanger prasentiert; fiir die meisten sind auch die Namen
der Orte angegeben, von denen sie stammen. Der Textsammlung geht
eine Einfithrung voran.

Drei Erzihllieder iiber Hardaul: Ubersetzung und Kommentar

Wie auch die von Crooke (1910) publizierten Lieder stammen die in die-
sem Beitrag vorgestellten Lieder von indischen Schullehrern. 2004 und
2006 schrieben auf meine Bitte hin zwei Intellektuelle Bundelkhands,
Schullehrer von Beruf, einige ihnen bekannte Liedtexte nieder: Daftir bin
ich Herrn Janaki Sharan Verma (Janaki Saran Varma) und Herrn Hari-
vishnu Avasthi (Harivisnu Avasthi) zu grofiem Dank verpflichtet. Bei
Herrn Verma bedanke ich mich von ganzem Herzen ebenfalls fiir die
langjdhrige mannigfaltige Hilfe. Ich danke auch seinem Sohn, Dr. (med.)
Manoj Kumar, dank dessen Vermittlung mir eine Verbindung zu seinem
Vater auf elektronischen Kommunikationswegen méglich ist. Folgende
kurze Informationen tiber die beiden Herren, die mir die aufgeschriebe-
nen Liedtexte zur Verfiigung gestellt haben, sollen einen begrenzten Ein-
druck von dem Milieu vermitteln, in dem die Kultur Bundelkhands ge-
zielt aufbewahrt, aber auch interpretiert und tiberarbeitet wird.

Herr Verma (geb. 1924) kiampfte fiir die Unabhéngigkeit Indiens, war
lange Jahre ein aktives Mitglied der Kongress-Partei und hatte als solches
mehrere bedeutende Aufgaben in seiner Region. In den spéten 1970er
Jahren nahm er an die Kampagne gegen die Verhaftung von Indira
Gandhi teil und musste selbst einige Zeit im Gefdngnis verbringen. Er
arbeitete in Jhansi, wo er auch heute lebt, als Schullehrer und als Journa-
list, gab einige Zeitschriften und Zeitungen heraus, unter denen die Wo-
chenzeitung Lok'path (,,Der Weg des Volkes”) ist, die er von Vrindavan
Lal Verma tibernahm. Schon als Jugendlicher bewunderte er das Werk
dieses grofien Hindi-Schriftstellers, eines Einheimischen Bundelkhands,
dessen Namen er auch annahm. J. S. Verma ist Autor von zehn Biichern

334



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

und einer Reihe von Artikeln iiber die Geschichte, Kultur und Literatur
Bundelkhands. Zu diesen Themen schreibt er weiterhin.

Herr Avasthi (geb. 1933), studierter Historiker, arbeitete als Ge-
schichtslehrer und Schulinspektor in Tikamgarh, wo er auch heute lebt.
Seine Werke beschiftigen sich mit Bhakti-Dichtung, Epigraphik und der
Geschichte des Unabhingigkeitskampfes in Bundelkhand, darunter auch
mit der Rolle der berithmten Rani von Jhansi Lakshmibai. Er ist gesell-
schaftlich und kulturell aktiv und bereitet momentan neue Biicher tiber
Bundelkhand zur Veroffentlichung vor, unter ihnen Vis'payi Har'daul
(,,Gifttrinkender Hardaul”).

Die von Herrn Verma und Herrn Avasthi aufgeschriebenen Erzahllie-
der stellen, wie auch weitere Lieder dieses Typs, das tragische Geschehen
aus verschiedenen Perspektiven und durch verschiedene Erzdhlerfiguren
dar. Der Sprechzeitpunkt liegt immer nach dem Tod Hardauls und in den
meisten Féllen nach der postmortalen Episode der Bhit-Gabe. Einige Lie-
der enthalten volle oder — dfter — reduzierte Dialoge. Die meisten préasen-
tieren eine auktoriale Erzahlsituation, wéahrend einige durch personale und
Ich-Erzahlsituationen charakterisiert sind. Es gibt auch Lieder, die ver-
schiedene Erzdhlperspektiven verbinden. Die Lieder mit weiblichem Er-
zdhler (bei weitem der hédufigste Typ) sind am stérksten emotionsgeladen.

Die Reihenfolge der hier vorgestellten drei Erzihllieder entspricht der
Chronologie der widergespiegelten Ereignisse. Das unter Nummer I auf-
gefiihrte Lied ist eine Wehklage von Rani Campavati (,Klage der
Campavati”) nach dem Tod Hardauls. Im Lied II bittet Kumjavati ihren
verstorbenen Bruder Hardaul um Bhat, und im Lied III erfiillt Hardaul
ihre Bitte. Die mir verfiigbaren schriftlichen Texte dieser Lieder enthalten
Hinweise darauf, welches Gefiihl im Lied ausgedriickt wird: ,Klage der
Campavati” vermittelt darun dukh (,herzzerreifendes Weh”) und das
Lied von Kumjavati ist karunik (,,Mitleid erregend”). Der Refrain (tek), der
oft die erste Zeile des Liedes oder eine Hilfte derselben wiederholt, un-
terstreicht den emotionalen Topos des Liedes.

In allen unten aufgefiihrten Liedtexten folgt die Zeileneinteilung dem
Original. Die Zeilennummern werden im Kommentar in Klammern als
Referenzhinweise verwendet. Die erklarenden Worter sind in runden,
Ergédnzungen in eckigen Klammern angegeben.

335



Tatiana Oranskaia

Lied I Gari iiber Hardaul
(Har'daul ki gart)
auch: ,Klage der Campavati”
Refrain: Weinend vergehe ich

1. Wo finde ich Dich, Lala Hardaul? Weinend vergehe ich.
Wo Hardauls Leichnam verbrannte, dort stand die Rani-Schwégerin,

3. Thr Gesicht mit Tranen iibergossen. Welch eine schreckliche Stunde
ist gekommen!

4. Nirgends begegne ich diesem schonen Gesicht. Weinend vergehe ich.

5. Wie habe ich Dich, Sohn, aufgezogen, mit einem Wattefetzchen floste
ich Dir in den Mund Milch ein,

6. Wenn Du umfielst, richtete ich Dich auf, und er (der Radscha) hat
gesagt: , Vergifte ihn!”

7. Nun habe ich die ganze Geschichte erzdhlt — weinend vergehe ich.

8. Als Hardaul[s Trauerzug] durch [die Stadt Orchha] ging, kam in der
Stadt schwerer Gram aulf.

9. Alle Menschen standen weinend vor ihren Hiusern: ,Welch ein Un-
heil hat uns befallen!”

10. Wen rufe ich jetzt beim Namen Lala? Weinend vergehe ich.

11. Als Hardaul zum Eindscherungsplatz getragen wurde, starben sogar
Tiere und Vogel,

12. [Die Menschen] waren bestiirzt und briillten wie Vieh,

13. Wie kann ich das Herz tiberzeugen, es zu ertragen? Weinend vergehe
ich.

(Vermittelt von Herrn Harivisnu Avasthi)

Das Lied stellt einen Monolog der leidenden Schwégerin Hardauls dar
und zeichnet sich durch die tiberwiegend personale Erzahlperspektive
aus. Nur in den ersten zwei Zeilen schildert ein auktorialer Erzdhler den
Ort und die relativ definierte Zeit der Sprechsituation: der Scheiterhaufen
des Helden nach seiner Eindscherung. Das Lied ist chronologisch aufge-
baut und ldsst sich, wie auch die ganze Legende, in zwei Abschnitte auf-
teilen: vor und nach dem Tod Hardauls. Anders als die Legende enthalt
das Lied jedoch nicht einmal eine Erwdhnung des Bhits: Tatséchlich ist
die zentrale Episode des Mythos, die vom Bhat, fiir das Narrativ der
Campavatl unwichtig.

Ranis Beschreibung ihres Zustandes fillt mit dem Sprechzeitpunkt
zusammen: Sie fiihlt sich so, als sterbe sie gleich beim Weinen (1., Ref-

336



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

rain). Der erzéhlte Inhalt liegt in der Vergangenheit. Die erste Riickblen-
de (4., 5.) weist auf Hardauls Babyalter und Campavatis miitterliche Rol-
le hin. Sie erzidhlt von Hardauls frither Kindheit, als sie nach dem Tod
seiner Mutter diese Rolle {ibernommen und den Jungen grofigezogen hat.
Ihre Worter zeigen auf, dass ihr Schwager fiir sie wie ein Sohn ist, was
die romantische Beziehung, die man ihnen anlastet, ausschliefit. Die riih-
renden Erinnerungen stehen im dramatischen Missverhiltnis zum Befehl
ihres Ehemannes, des Radschas. Sie bezeichnet ihren Ehemann, wie es
die Familienetikette verlangt, mit dem Pronomen der dritten Person Plu-
ral (un=ne, ERG). Dem Befehl zufolge muss sie Hardaul vergiften, um die
boswillige Verleumdung zu widerlegen (5.).

Die mittlere Zeile (6.) teilt die erzdhlte Zeit in zwei Abschnitte auf: vor
und nach dem Tod Hardauls. Die Mutter-Schwégerin hat den Sohn-
Schwager vergiftet, und ihr Leid ist deshalb nun unertréglich.

Im zweiten Liedteil bezieht Campavati die ganze Welt, die Zwei- und
Vierbeiner in die Trauer um den Verlust mit ein (7., 8., 10. und 11.). Die
Schilderung des allgemeinen Kummers enthélt Klischeesituationen der
Hochzeitslieder, in denen der Ich-Erzéhler die Mutter des Brautigams ist.
Nur die Stimmung ist eine ganz andere. Typischerweise stehen Men-
schen in solchen Liedern an den Tiiren ihrer Hduser, erfreuen sich ge-
meinsam mit Tieren an der Ansicht des schonen Brautigams und bewun-
dern seine prachtvolle Kleidung (vgl. Gupta 2004). Auch die stolze Mut-
ter des Brautigams weint, aber — anders als die Rani-Schwigerin — vor
Freude. Zahlreiche Lieder dieser Art sind typisch fiir das Hochzeitsritual.

Lied II Lied iiber die Bitte um Bhat
(Bhat mag'ne ka git)
Refrain: Kanhaiya, es ist unertréglich! (In diesem Lied
wiederholt sich der Refrain nach jeder Zeile.)

1. [Kumjavati]: [Ich habe] es verzogert, bin [noch] nicht gegangen, um
[meinen Bruder] um Bhat zu bitten, die Hochzeitsstunde [meiner
Tochter] ist nah,

Der Bruder-Bhat-Geber, innig geliebter, ist teurer als das Leben,
Deswegen begab sich Kumjavati unverziiglich zur Stadt Orchha.
Jujhar Singh sagte verdrgert: ,Wozu bist Du hierhergekommen?

Dein Bruder-Bhat-Geber bin ich nicht, meine Schwester bist Du nicht,
Dein Bruder ist Hardaul, Du bist seine Schwester, gehe zu seinem
Hause!”

AR N

337



Tatiana Oranskaia

7. Als Kumjavati den Phil'bag (Garten des Palastes Hardauls) erreichte,
fiel sie in Ohnmacht,

8. Als sie wieder zu sich kam, stand sie wehklagend auf und so, wei-
nend, hat sie eine Gabe dargebracht,

9. Sie opferte gelben (mit Kurkuma gefarbten) Reis auf dem Scheiter-
haufen, auf dem der Korper des Bruders verbrannt worden war.

10. Die Stimme erklang: ,Schwester, gehe nach Hause und sei unbe-
kiimmert”,

11. Das Versprechen des Bruders: ,Ich komme, ich komme zur Hochzeit,
vergesse nicht die gliickverheifiende Stunde”,

12. gehort habend kam Kumjavati voller Zuversicht [zurtick] zur Stadt
Datia.

(Vermittelt von Herrn Janaki Saran Varma)

Das Lied zeichnet sich durch eine multiperspektive Erziahlung aus. Au-
Ber dem auktorialen Erzdhler (1., 3., Anfang 4., 7. bis Anfang 10., 12.) gibt
es zwei weitere Sprecher: Jujhar Singh (Ende 4. — 6.) und Hardaul (Ende
10., 11.). Die 2. Zeile ist unklar: Es diirften die Worter des auktorialen
Erzdhlers oder die innere Rede Kumjavatis sein. Sonst werden ihr in den
als ihre Dialoge mit jedem Bruder gestalteten Situationen keine gespro-
chenen Worter zuteil. Der fehlende Inhalt der Gesprédche wird aus der
auktorialen Erzdhlung ersichtlich. Sie spricht aber explizit im Lied III Gar1
itber die Bhat-Gabe Hardauls (siehe unten).

Kumjavati begibt sich auf den Weg nach Orccha (3.), um ihren é&lteren
Bruder Jujhar Singh, den Radscha Orchhas, zur Hochzeit ihrer Tochter
einzuladen und ihn um Bhat zu bitten. Der Legende zufolge ist er nach
dem Gifttod Hardauls ihr einziger lebender Bruder. Sie kommt zu ihm
aus Datia (12.), der Hauptstadt eines kleinen benachbarten Fiirstentums
mit demselben Namen. Allgemein wird davon ausgegangen, dass sie mit
einem Panwar Thakur in Datia vermihlt wurde (vgl. oben Abschnitt
,Der Kult und die Legende um Hardaul”). Die Bundelas und die Pan-
wars heirateten tatsdchlich untereinander (Jain 2002: 35). Auch Hardauls
Mutter soll aus Datia stammen und er selbst wurde dort, wie es traditio-
nell tiblich ist, im Elternhaus seiner Mutter (may'kd) geboren.

Jujhar Singh empfangt Kumjavati jedoch duflerst unfreundlich (4.). Er
lehnt die Bruder-Schwester-Beziehung zwischen ihnen ab und sieht sich
daher nicht verpflichtet, den Bhat zu geben (5.). Mit hohnischem Zynis-
mus empfiehlt er ihr, zum (nach seinem Willen vergifteten) Bruder
Hardaul zu gehen (6.).

338



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

Die orale Tradition erldutert diese Episode unterschiedlich — sozusagen aus
historischer und emotionaler Perspektive. Der ersteren zufolge sind
Kumjavati und Hardaul Kinder der zweiten (Jain 2002: 86) (oder nach an-
deren Versionen der dritten) Frau von Bir Singh Deo, die von Geburt eine
Panwar war, wihrend Jujhar Singhs Mutter seine erste Frau war und aus
dem Dhandhera-Clan stammte (ibid.). Nach der letzteren Version richt
sich Jujhar Singh an der Schwester, weil sie ihn aufbrausend des Todes
Hardauls beschuldigte und dabei sagte, er ware ihr kein Bruder mehr.

Eine weitere Diskrepanz in den Versionen des Narrativs betrifft den
Familienstatus Kumjavatis. So besagt eine Version, sie war verwitwet
(Jain 2002: 92). Diese Interpretation basiert darauf, dass der Brautvater im
Lied nicht erwdhnt wird. Bei der Ausrichtung der Hochzeit der Tochter
bereitete dieser Umstand zusatzliche Schwierigkeiten, was die Verant-
wortung des Bruders erhohte. Unter diesen Umstdnden verdeutlicht die
Absage Jujhar Singhs die unermessliche Niedertréchtigkeit seiner Natur.
Die andere Version bringt den Ehemann Kumjavatis ins Spiel. Diese ist
besonders in den zahlreichen Videos sehr populér.

Vi e
Abbildung 1: Palast von Hardaul ,, Pal'’ki Mahal”.

Zurtick zum Lied. Verstoflen vom édlteren Bruder geht Kumjavati in den
Phalbag (,,Blumengarten”) (7.) des Palastes Hardauls, der wegen der an

339



Tatiana Oranskaia

eine Sanfte erinnernde Form des Daches den Namen Pal'ki Mahal (,,Sanf-
te-Palast”) tragt (Abbildung 1)°. Dort f&llt sie in Ohnmacht (7.), als sie den
Scheiterhaufen Hardauls sieht. Nachdem sie wieder zu sich kommt (8.),
verehrt sie den Bruder, indem sie auf seinem kalten Scheiterhaufen gel-
ben Reis als Opfergabe darbringt (9.). Durch dieses Ritual tritt Kumjavati
in Verbindung mit dem Verstorbenen. Unsichtbar trostet er sie (10.) und
verspricht, ihre Bitte um Bhat zu erfiillen (11). Voller Zuversicht kehrt
Kumjavati zuriick nach Datia.

Kumjavatis Opfergabe, der gelbe, mit Kurkuma gefédrbte Reis, ist heu-
te ein unabdingbarer Teil der Hardaul-P#ji. Doch auch dartiber hinaus
verdient Zeile 9 des Liedes Aufmerksamkeit. Dass sich der Scheiterhau-

fen neben dem Wohnsitz des Verstorbenen befindet, wirkt wie eine
durch das Folklorenarrativ bedingte Verdichtung des rituellen Raumes
oder die Spur einer spezifischen Tradition der Beisetzung der Asche von
Toten. Diese ungewohnliche Vorstellung ist eventuell mit der Folklore-
tradition verbunden, die den Cabiitara’ im Phal'bag als die Samadhi (,Ke-
notaph”) Hardauls, wo seine Asche beigesetzt ist, darstellt. Es ist sein
Hauptschrein (Abbildungen 2 und 3).

Abbildungen 2 und 3: Hardauls Hauptschrein — Cabttara im Phil'bag (von auflen und
innen).

Er nennt sich auch, hiufig untrennbar vom Garten Phal'bag, Hardaul ka
baith'ka (,Empfangsraum Hardauls”), wobei dieser in der ,,offiziellen” Ver-
sion der Geschichte heute als sein akhara (,,Sportplatz”) prasentiert wird.
Wie dem auch sei, ist es offensichtlich kaum akzeptabel, dass sich die
Samadhi neben dem Palast befindet. Der heute dominierenden Ansicht
zufolge befindet sich Hardauls Samadhi, ebenfalls in Form eines Cabiitaras

6 Alle Fotos von der Verfasserin; 1-5 von Februar 2017, Foto 6 von Februar 2020.
7 Schrein einer lokalen Gottheit in Form einer viereckigen Plattform.

340



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

(Abbildung 4), auflerhalb des Stadtchens in ungefédhr anderthalb Kilome-
ter Entfernung von seinem Palast. Dieser Schrein gehort zu einer Gruppe,
die auch die Cabiitaras der 900 Soldaten seiner Garde, seines Dieners aus
der Mehtar-Kaste, seines Pferdes und seines Hundes einschliefst (Ab-
bildung 5). All diese Figuren sind laut Legende mit ihm zusammen an
den vergifteten Speisen gestorben.

el b AR 1 0N -
Abbildungen 4 und 5: Hardauls Cabtitara auflerhalb der Stadt, der als seine Samadhi
gilt (links) und Cabitaras, die als Samadhis der mit Hardaul zusammen an Gift gestor-
benen Menschen und Tieren gelten (rechts).

Nicht weit weg von dieser
Gruppe steht am Teich noch ein
weiterer Schrein Hardauls, der
dritte, der als seine Samadhi pra-
sentiert wird (Abbildung 6). Die
Tatsache, dass sich dieser
Schrein — anders als die anderen
beiden — am Wasser befindet,
soll beweisen, dass er die erste
Samadhi Hardauls ist, die am Ort
seines Scheiterhaufens errichtet
wurde. Frithestens 2017 er-
schien am Schrein ein Schild mit :
der Inschrift aum sri $ri 108 $ri Abbildung 6: Hardauls Cabutara am Teich

Har'daul jt maharaj ki mal samadht  quferhalb der Stadt, in der Nithe des Stadtteils
sthal (cet'ka) (,Aum sri sri 108 Ganj.

8 Das Foto der Abbildung 6 wurde im Februar 2020 aufgenommen. In einem
Foto desselben Schreins von Februar 2017 sind weder das Schild noch die
Uberdachung zu sehen.

341



Tatiana Oranskaia

[malige Invokation vom verehrten Herrn Hardaul] der Ort des Original-
Samadhts von seiner Hoheit dem verehrten Herrn Hardaul”), die jeden
Zweifel daran, welche von den drei Samiadhis die wichtigste ist, ausrdu-
men soll. Es versteht sich von selbst, dass die drei Schreine von drei ver-
schiedenen Priesterfamilien betreut werden.

Der oben aufgefiihrte Kommentar zum Kumjavati-Lied basiert primér
auf der iiblichen Prosa-Uberlieferung der Legende. Ohne diesen Kontext
wire die Anregung Jujhar Sings, dass Kumjavati zu Hardauls Haus ge-
hen soll, und ihre Ohnmacht beim Ansehen des Scheiterhaufens so zu
interpretieren, dass sie davor vom Tod Hardauls nicht wusste.

Lied III Gari iiber die Bhat-Gabe Hardauls
(Gari: Har'daul dvara bhat diya jana)
Refrains:
(a) Ein grofier Larm ist entstanden
(oder: Eine grofle edelmditige Tat ist geschehen)
(b) Der verstorbene Hardaul hat [seiner Nichte] einen
Bhat uiberreicht.

1. Ein grofler Larm ist entstanden, der verstorbene Hardaul hat [seiner
Nichte] einen Bhat tiberreicht,

(Refrain) Ein grofSer Larm ist entstanden.

2. Die Wohltat Lalas kann tiberhaupt nicht beschrieben werden,

3. Die Geschenke passen in den Hochzeitspavillon nicht hinein,

4. Der Bhat, die Aussteuer ist grofiziigig: Gold- und Silberschmuck, alles
ganz neu,

(Refrain) Ein grofier Larm ist entstanden.

5. Perlen bestickte, feine prachtige Saris,

6. Lotus-Girlanden mit Quasten sind prichtig,’

7. Untibertreffliche Seidenkleidung, die Bordiire mit goldenen und sil-
bernen Faden durchwoben, Blumen gldnzen,

(Refrain) Der verstorbene Hardaul hat einen Bhat iiberreicht.

8. Schwester Kumjavati ndhert sich einer Sédule,

9. Der Hochzeitspavillon schwankte, [alle] haben Worter gehort und es
wurde still,

° Der Interpretation von Herrn Jitendra K. Sharma (personliche Kommunikation,
Februar 2019) zufolge heifst kamj in Zeile 6 nicht ,Lotus”, sondern , Dattelpalme”
(Hindi khajiir), und es handelt sich hierbei um aus Fasern der Blattstiele gemachte
Seile, an denen bunte Glasperlentrauben hangen — also um eine Art Verzierung.

342



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

10. Keiner sagte etwas, der Tag ging in die Dimmerung,"’ [Kumjavati |
hat das Tika-Ritual durchgefiihrt,

(Refrain) Ein grofier Larm ist entstanden, der verstorbene Hardaul hat

einen Bhat tiberreicht.

11. [Vor den Gésten erschienen] Fladenbrote aus feinem Weizenmehl
und stifSe Fladenbrote mit schonem Dessin,

12. Das Aroma des Safran-Reises wurde uniibertrefflich,

13. [Kumjavati] redet weiter, spricht von der wahren Liebe [und
Hardaul] ging auf sie ein,

(Refrain) Ein grofSer Larm ist entstanden, der verstorbene Hardaul hat

einen Bhat tiberreicht.

14. Hardaul, unsichtbar, giefit Butterschmalz [auf die Speisen],

15. Das gesehen habend sagten die Géste: ,,Wie kann es sein?”,

16. Allen wurde bange ums Herz, alle haben ihre Unterhaltung beendet,
der Brautigam wurde stdrrisch:

(Refrain) Ein grofier Larm ist entstanden, der verstorbene Hardaul hat

einen Bhat tiberreicht.

17. [Brautigam:] ,,So lange ich nicht sehe, wer das Essen serviert,

18. Geht kein Bissen {iber meine Lippen,

19. Auch wenn Yugas vergehen, auch wenn ich vor Hunger sterbe”, so
war sein Schwur.

(Refrain) Ein grofler Larm ist entstanden, der verstorbene Hardaul hat

einen Bhat tiberreicht.

20. Den grofien Schwur des Brautigams gehort habend,

21. Hatte Lala [mit ihm und den Gisten] Erbarmen und liefs sich beim
Servieren [des Butterschmalzes] sehen,

22. [Den Gésten wurde somit] beim Festmahl Ehre erwiesen, die Schwes-
ter bittet um Gabe, [er] hat ihr Gefiihl verstanden.

(Refrain) Der verstorbene Hardaul hat einen Bhat tiberreicht.

23. [Kumjavati:] ,Bruder Hardaul, bitte hore was ich meine,

24. Hilf beim Verheiraten der Tochter,

25. Wie Du meiner [Bitte] nachkamst, so mache es auch fiir die ganze
Welt”, [Hardaul] hat sich einverstanden erklart,

(Refrain) Ein grofSer Larm ist entstanden, der verstorbene Hardaul hat

einen Bhat tiberreicht.

26. Der Schwester Kumjavati die Gunst gewadhrt habend,

10 Interpretation von Dr. Shrish Jaswal und Dr. Kalpana Jaswal (personliche
Kommunikation, August 2019). Herrn Jitendra K. Sharma (personliche Kom-
munikation, Februar 2019) zufolge, , Es wurde still, wie in der Nacht”.

343



Tatiana Oranskaia

27. Kehrte Lala Hardaul zurtick in seinen Ort,

28. [Sanger:] Der Gliick bringende Bundela-Held, der Sklave (Sdnger)
fuhrt die Erzdhlung [tiber ihn], die sich verbreitet hat,

(Refrain) Ein grofier Larm ist entstanden, der verstorbene Hardaul hat

einen Bhat tiberreicht.

(Vermittelt von Herrn Janaki Saran Varma)

Das Lied III schildert die Kulmination des postmortalen Legendenteils
und ist inhaltlich mit dem Lied II verbunden. Hardaul erfiillt sein Ver-
sprechen, das er seiner Schwester im Phal'bag auf seinem kalten Schei-
terhaufen gab (vgl. Lied II, Zeile 11). Als Gespenst besucht er die Hoch-
zeit seiner Nichte, tiberreicht den Bhat und richtet ein prachtvolles Fest-
mahl aus. Das Lied ist im Wesentlichen eine auktoriale Erzdhlung und
schlief3t zwei Ansprachen an Hardaul in Form der direkten Rede ein: des
Brautigams (16.-18.) und der Schwester (22. —24.). In beiden Féllen rea-
giert Hardaul darauf nicht verbal, erfiillt jedoch die Forderung des Brau-
tigams, sich sichtbar zu machen, und versichert Kumjavati, dass er ihrer
Bitte, allen Madchen einen Bhat zu besorgen, entgegenkommt.

Die Handlung spielt im Haus der Brautfamilie. Nach der Feststellung
des Liedthemas in der ersten Zeile (1.), die als ein zweiteilig gestalteter
Refrain wiederkehrt, wird die auflergewohnliche Wohltat Hardauls ge-
lobt (2.) und der préachtige Bhat geschildert (3.-8.). Unter den zahlreichen
schonen Dingen gibt es Gold- und Silberschmuck (4.), wunderschone,
perlenbestickte Saris (5.) und Seidenkleidung mit Jar'tar-Bordiiren (7.).
(Jar'tar ist eine Art Stoff mit eingewebten goldenen und silbernen Féaden.)
Nachdem der Bhat angekommen ist, erkennt Kumjavati die Anwesenheit
Hardauls in einer Saule (9.). Dies ist eine Briicke zum Lied II (11.), in dem
Hardaul die Schwester auf den Moment seines Erscheinens auf der
Hochzeit hinweist. Als sie sich im Lied IIl an den Bruder in der Saule
wendet (9.), verbreitet sich unter den Gésten das Gefiihl von Ruhe. Es
wird still, und das Tageslicht geht in Ddmmerung tiber. Alle verstehen,
dass der Onkel angekommen ist, und somit kann das Hochzeitsritual zu
Ende durchgefithrt werden (10.). Nach dem Tika-Ritual'' (10.) ist das

"' Ein zu verschiedenen Anléssen begangenes Hindu-Ritual, in dem ein senkrech-
ter Strich (t7ka oder tilak) vom Punkt zwischen den Augenbrauen auf der Stirn
gezogen wird. In Nordindien wird dafiir zumeist Zinnoberrot verwendet. Es ist
ein Zeichen der Ehrerbietung. Bei Hochzeiten trdgt tiblicherweise der Vater der
Braut ein t7ka auf die Stirn des Brautigams aulf.

344



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

Festmahl an der Reihe: Exquisite Fladenbrote und kostlicher Safranreis
werden serviert (11.-12.), die zu den Standardgerichten von Volkshoch-
zeitsliedern gehoren. Kumjavati bleibt neben der Sdule stehen und redet
zértlich auf ihren Bruder ein. Sie spricht von der geschwisterlichen Liebe,
und der Moment kommt (13.), in dem Hardaul die Sidule verldsst, um
weitere Verpflichtungen des Brautonkels zu erfiillen: Er giefst Butter-
schmalz {iber die Speisen der Géste (14.). Wir begegnen hier einem Volks-
liedklischee: Der dlteste Brautonkel miitterlicherseits giefit das Butter-
schmalz so auf die Speisen der Gaste, dass der Butterschmalzstrahl nicht
abbricht (Gupta 2004: 134). Anders als der Brautonkel in tiblichen Lie-
dern ist Hardaul jedoch unsichtbar; alle Anwesenden sehen das flielende
Butterschmalz, aber nicht denjenigen, der es ausgiefit. Kein Wunder, dass
sie verzweifelt und verdngstigt sind (16.). Das Ende der Zeile 16 fiihrt ein
weiteres Liedklischee ein: Der Brautigam weigert sich zu essen. Dieses
Klischee ist mit dem Brauch verbunden, dass der Brautigam als Erster zu
essen beginnt und keiner vor ihm essen darf. In dieser Situation, wenn
alle nach den stundenlangen Ritualen einen fiirchterlichen Hunger ha-
ben, ergibt sich fiir ihn eine gute Gelegenheit, seine Forderungen — in der
Regel an die Brautfamilie — durchzusetzen. So verhalten sich hédufig die
Brautigame in Volksliedern und so auch der Brautigam auf der ,,Hoch-
zeit zu Datia”. Er will denjenigen, der das Butterschmalz giefit und alle
Speisen serviert hat, sehen (17.). Seine Drohung bzw. sein Schwur (19.),
dass er ansonsten Aonen (yug) lang kein Essen zu sich nimmt und vor
Hunger zu sterben bereit ist (18.-19.), erweist sich, naturgemas, als wir-
kungsvoll: Hardaul ldsst sich sehen (21.). Nach ihrem Schwiegersohn
redet Kumjavati Hardaul an (23.). Sie bittet ihn, allen Familien beim Ver-
heiraten der Tochter zu helfen (24.). Zeilen 25 und 26 spiegeln die Vor-
stellung wider, dass Hardaul fiir alle Maddchenmiitter — also fiir so gut
wie fiir alle Frauen — Bruder und fiir alle mannbaren Maddchen Onkel
miitterlicherseits (mama) ist. Hardaul geht auf die altruistische Forderung
der Schwester ein (26.) und kehrt dann an seinen Ort zurtick (27.). Dieser
Ort soll zwischen Erde und Himmel sein, wo sich die Ahnen befinden.
Vassilkov (2016: 198) verortet Hardaul nach dem Tod in ,the warriors’
paradise”. In der hier vorgestellten Liedversion der Legende entspricht
Hardaul jedoch nicht der sich offensichtlich erst seit Kurzem im prosai-
schen Narrativ entwickelten martialischen Gestalt. Hier befindet er sich
unter den Ahnen und erweist in diesem Fall nur ihre guten Qualitdten: Er
ist gltickbringend (28.), zugénglich und hilfsbereit.

345



Tatiana Oranskaia

Schluss

Die Schlussfolgerung bezieht sich ausschliefllich auf die in diesem Beitrag
aufgefiihrten Lieder. Angesichts unterschiedlicher Versionen der verdf-
fentlichten Lieder und der hohen Wahrscheinlichkeit, dass viele Hardaul-
Lieder der Wissenschaft noch nicht zuganglich sind, ist keine Verallge-
meinerung moglich. Zu beriicksichtigen ist ebenfalls die Tatsache, dass
die Angehorigen der Kultur Bundelkhands, die diese Lieder seit ihrer
Kindheit kennen, sich im Verstdndnis der Texte nicht immer einig sind.

Die drei kommentierten Lieder schildern die Schliisselepisoden und
Hauptinhalte der Legende um Hardaul. Chronologisch aufgefiihrt stehen
fiinf zentrale Punkte der Legende im Fokus der Lieder: die von der Frau
des dlteren Bruders, des Radschas, in der Kindheit Hardauls eingenom-
mene Mutterrolle; der Gifttod Hardauls durch die Schwégerin auf Befehl
des idlteren Bruders; die Bitte der Schwester an den verstorbenen
Hardaul, dass er die rituelle und materielle Pflicht des Onkels miitterli-
cherseits auf der Hochzeit ihrer Tochter erfiillt; sein postmortales Er-
scheinen auf der Hochzeit in Datia und der von ihm tiberreichte tippige
Bhat (eine Art Aussteuer). Wichtig ist dabei ebenfalls, dass Hardaul auf
die Bitte seiner Schwester hin alle mannbaren jungen Frauen und Braute
in seine Gunst aufnimmt.

Das Liednarrativ préasentiert somit Hardaul als einen Mann, der unter
allen — realen oder mythischen — Umstidnden seinen Pflichten den Frauen
seiner Familie gegeniiber nachkommt, sei es eine eingeheiratete oder
blutsverwandte Frau: Schwégerin, Schwester oder Nichte. In beiden Tei-
len der Legende hingt die Handlung mit einer Frauenfigur zusammen,
die mit Hardaul durch einen der Verwandtschaftstypen verbunden ist.
Im ersten Teil ist es die Rani-Schwigerin, im zweiten Teil seine Schwes-
ter. Aus diesem Grund interpretieren Kolff (1990) und Jain (2002) seinen
Kult als einen Frauenkult und Hardaul als ,tutelary spirit of a female
cult” (Jain 2002: 92).

Hinter seinem ritterlichen Verhalten stehen die Sorge um die Fami-
lienehre und die von ihm als einem idealen Helden bedingungslos wahr-
genommenen Gesellschaftsnormen. Es sind die in Nordindien verbreite-
ten Normen, die Mitglieder der Rajputen-Gesellschaft besonders streng
befolgen. Diese Verhaltensmodelle zeigen sich insbesondere in Hardauls
Beziehungen zu seiner Schwigerin und seiner Schwester. Nach dem tra-
ditionellen nordindischen Hindu-Verhaltenskodex benimmt sich eine
Frau stark unterschiedlich gegeniiber dem &lteren oder dem jiingeren
Bruder des Ehemannes. Mit dem Letzteren, ihrem devar, darf sie, anders

346



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

als mit dem é&lteren Schwager und weiteren erwachsenen ménnlichen
Verwandten des Mannes, frei sprechen, ohne ihr Gesicht zu bedecken,
und scherzen. Karve schreibt: ,She can cut the most obscene jokes with
the husband’s younger brother” (Karve 1990: 193). Diese traditionell als
romantisch gefirbt angesehene Beziehung wird in der Legende in die
Beziehung Mutter-Sohn umgewandelt (vgl. Lied I), was die Moglichkeit
der sinnlichen Liebe ausschliefit. Dem postmortalen Legendenteil liegt
die Verhaltensnorm eines Mannes seiner Schwester — und folglich auch
ihren Kindern — gegentiber zugrunde (vgl. Lieder II und III).

Aufler den sozial festgelegten Verhaltensstereotypen kommen in den
drei Liedern zudem Motive und Klischees der Volkshochzeitslieder vor,
die sich in strukturellen Situationselementen, Figuren und Ausdrucks-
formen manifestieren. Die formalen Elemente untermauern das themati-
sche Feld der Lieder: die Hochzeit. Diese gilt als der zentrale Samskara
und das Sakrament fiir eine Hindu-Frau (Mies 1973: 33). Die drei Lieder
illustrieren deshalb insbesondere den weiblichen Charakter der Legende.

347



Tatiana Oranskaia

Literaturverzeichnis

Chaube, Ram Gharib 1896. ,,Popular Religion: The Legend of Hardaul”,
in: North Indian Notes and Queries 5,10: 163-165.

Crooke, William 1910. ,Religious Songs from Northern India”, in: The
Indian Antiquary 39: 321-345.

Cunningham, Alexander 1884. Report on the Tour in the Central Provinces
and Lower Gangetic Doab in 1881-82 (Archaeological Survey of India
17.) Calcutta: Office of the Superintendent of Government Printing.

Gaur, Lacch'man Simh 2006-07 [Vikram Samwvat 2063]. Or'cha ka itihas [Die
Geschichte Orchhas]. Or'cha Dham: Thakur L.S. Gaur.

Gupta, Sudha 2004. Bundeli vaivahik git [Bundeli-Hochzeitslieder]. Bhopal:
Adivasi Lok'kala Akadami, Madhya Prades Samskrti Parisad.

Gupta, Sudha 2015-2016. Har'daul: bundelt gatha [Hardaul: Eine Bundeli-
Sage]. Bhopal: Adivasi Lok'kala evam Boli Vikas Akadami Madhya
Prades Samskrti Parisad.

Jain, Ravindra 2002. Between History and Legend: Status and Power in Bun-
delkhand. Hyderabad et al.: Orient Longman Pvt. Ltd.

Karve, Irawati Karmarkar 1990. Kinship Organization in India. Delhi: Mun-
shiram Manoharlal.

Kolff, Dirk 1990. Naukar, Rajput and Sepoy: The Ethnohistory of the Military
Labour Market in Hindustan, 1450-1850. (Oriental Publications.) Cam-
bridge et al: Cambridge University Press.

Michaels, Axel 2006. Der Hinduismus: Geschichte und Gegenwart. Miinchen:
C. H. Beck.

Mies, Maria 1973. Indische Frauen zwischen Patriarchat und Chancengleich-
heit: Rollenkonflikte studierender und berufstitiger Frauen. Meisenheim
am Glan: Verlag Anton Hain.

Oranskaia, Tatiana 2018. ,,A Bundela Prince who Became a Deity: Strands
of Divinizing”, in: Dimitrova, Diana & Tatiana Oranskaia (Hrsg.): Div-
inizing in South Asian Traditions. London; New York: Routledge, 71-88.

Orchha Princely State. (Offizielle Genealogie der Dynastie Bundela.)

(<http:/ /www.indianrajputs.com/view /orchha>, Zugriff: 27. April
2019).

348



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

Shirreff, A. G. 1936. ,,Hindi Folk-Songs”, in: Journal of Royal Asiatic Society
2:209-223.

Simh, Pratipal 2009. Bundel'khand ka itihas [Die Geschichte Bundelkhands].
Hrsg. von Bahadur Simh Par'mar. Chatar'pur: Simh K.P.

Smith, Vincent 1875. , Popular Songs of the Hamirpur District in Bundel-
khand, N. W. Provinces”, in: Journal of the Asiatic Society of Bengal 64,4:
389-392.

Tivari, Kapil; Sukla, Naval & (assist.) Asok Misra (Hrsg.) 1995. Bun-
del'khand ke samskar git [Lieder Bundelkhands zu Ubergangsrituallen].
Bhopal: Madhya Prade$ Adivasi Lok Kala Parisad.

Tripathi, Kasiprasad 2000. Bundel'khand ki samskrtik virasat [Das kulturelle
Erbe Bundelkhands]. Dilli: Samay Prakasan.

Uberoi, Patricia 1994. Family, Kinship and Marriage in India. New Delhi et
al.: Oxford University Press.

Varma, Janaki Saran 2005. Lok'gito mé sahity, samskrti aur itihas [Literatur,
Kultur und Geschichte in Volksliedern]. Jhasi: Mayamk Varma.

349



Tatiana Oranskaia

Anhang

Drei Erzidhllieder tiber Hardaul,
transliteriert, zeilenweise glossiert und tibersetzt
Anmerkungen zur Transliteration und Glossierung

Vorbemerkungen

In den transliterierten Bundeli-Texten sind die Schreibweisen und die
Zeichensetzung der Originale beibehalten. So wird z.B. das Hilfsverb
oder die Kopula ,sein” in der Vergangenheitsform mit dem vorgehenden
Hauptwort mal zusammen und mal getrennt geschrieben.

Da in den mir verfiigbaren schriftlichen Texten so gut wie nie das Zei-
chen candrabindu verwendet wird, und das Zeichen bindu sowohl homor-
gane nasale Konsonanten in Konsonantengruppen als auch die Nasalie-
rung von Vokalen kennzeichnet, folge ich in diesem Fall, abweichend
von den Vorgaben der Herausgeber, dem Transkriptionsprinzip und
gebe die tibliche Aussprache in der lateinischen Schrift wieder. Anzu-
merken ist zudem, dass fiir Bundeli eine spontane (phonemisch leere)
Nasalierung typisch ist.

Ein vertikaler Strich (,,|” pirn viram), der in der Devanagari-Schrift das
Ende des Satzes markiert, ist in der Ubersetzung durch einen Punkt er-
setzt. Doppelte Striche, die in einigen Liedtexten nach dem gekiirzten
Refrain vorkommen, werden in der Transliteration nicht gekennzeichnet.

Vorgeschlagene Textkorrekturen sind in Klammern gegeben und durch
ein hochgestelltes Fragezeichen markiert, z.B. *(nayo nayo).

Die Glossierung folgt im Prinzip den Leipziger Glossierungsregeln
(https:/ /www.eva.mpg.de/lingua/resources/glossing-rules.php).

Zusitzliche Abkiirzungen und Glossierungsformen

DIR direct case

EMP emphatic

GRV gerundive

OPT optative

PRN pronoun

PTCL particle

RESCNV resultative converb

350



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

Die schwicher markierten Subkategorien des Geschlechtes (M), der Zahl
(SG) und des Kasus (NOM und DIR) sind nur gekennzeichnet, wenn dies
fiir die Darstellung der syntaktischen Beziehungen unabdingbar ist.

Buchstaben in runden Klammern werden fiir morphonologisch bedingte
Elemente verwendet, die keinen morphologischen Wert haben, z.B.
asu(v)-an=k-1, wo sich (v) einfiigt, um den Hiatus zu vermeiden.

Wiederholte Buchstaben in runden Klammern bedeuten, dass das mor-
phologisch relevante Element, das aus graphischen Griinden nicht als
einzelner Abschnitt in linearer Folge dargestellt werden kann, sich im
linearen Abschnitt zeigen ldsst, zu dem es gehort, z.B. ji-(7)v, wo die Na-
salierung Teil der Verbendung ist, sich aber im Vokal des Stammes reali-
siert.

Die morphologische Null wird durch das Zeichen & markiert.

Eine Null (0) bezeichnet Abwesenheit der Kongruenz in Ergativkonstruk-
tionen, wenn das Objekt im indirekten Kasus steht und das Verb die qua-
si-maskuline Endung annimmt.

Stimme in zusammengesetzten Verben sind durch tiefgestellte Ziffern
bezeichnet,

z.B. bha-D-1na ga,-J-1.

Jeder Refrain wird nur beim ersten Vorkommen glossiert und erscheint
im weiteren Liedtext ohne Glossen.

351



Tatiana Oranskaia

Lied I Har'daul ki gari

tek:

,,GarT tiber Hardaul” oder ,Klage der Campavati”

TO~10 kai mar,- D1 ji-(@)v mai

Refrain: weinen~weinen CVB sterben,;-PFV-F gehen,- SBJV.1SG ich

Weinend sterbe ich.

tum-é Lala Har'daul kahd pa-v mai. (tek).
Du/Ihr.PL-ACC Lala Har'daul wo bekommen-SBJVv.1SG ich (Refrain)
Wo finde ich Dich, Lala Har'daul? Weinend sterbe ich.

ja Har'daul=k-1 las dar-D-i-t-1,

wo-REL Hardaul=GEN-F Leichnam gelegt_sein-PFV-F-AUX.PST-F
rani bhauji utai khad-1-t-1

Rani-Schwigerin dort stehend-F-COP.PST-F

Wo der Leichnam Hardauls lag, dort stand die Rani-Schwégerin

asu(v)-an=k-1  lag,  ga, -1 jhar-@-1-t-1. ais-1
Trane-PL=GEN-F haften, gehen,-AOR-F giefien-PFV-F-AUX.PST-F solch-F
jur-&-1 kharab ghari  t-1
zusammenkommen-PFV-F schlecht Stunde.F COP.PST-F

mit flielenden Tranen beschmiert. Solch eine schlechte Stunde war ge-
kommen.

ais-i  strat na mil-e kaunau gav=mé. (tek)
Solch-F Gesicht.F NEG begegnen-3sB] irgendwelche Dorf=LOC (Refrain)
Kein solches Gesicht begegnet [mir] im Dorf.

tum'=kho bet-a kais-o pal-@-o,
Du/Ihr.PL=DAT/ACC Sohn-NOM/VOC wie-M grofiziehen-AOR-0
mau=mé  did phuan=sai dar-J-o

Mund=LOC Milch Wattefetzen=INS giefien-AOR-M

Wie habe ich Dich, Sohn, grofigezogen, in [Deinen] Mund tropfte ich
mit einem Wattefetzen Milch hinein,

kud'ran lag-e so tum-hé savar-J-o,
auf_Knien_kriechen passieren-3sBJ also Du/Ihr.PL-ACC aufrichten-AOR-0
un'=ne ka-O-1 ha-t-1 vis dar-o

er-OBL.PL=ERG sagen-AOR-F AUX-PST-F Gift eingeben-2IMP.PL

[wenn] Du umfielst, richtete ich Dich auf, er (der Ehemann-Radscha)
sagte: ,Gib Gift [in die Speisen]”.

352



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

10.

11.

12.

13.

khatam  ho, ga,-O-1 kahani.F sundv=mai — (tek)
Beendet sein, gehen,- AOR-F Geschichte.F Erzahlen=LOC — (Refrain)
Die Erzdhlung der Geschichte ist beendet. (Refrain)

jab Har'daul=kho bayrai kad-@-o, bhari
als.REL Hardaul= Acc auflen tragen-AOR-0 schwerer
dukh basti=mé bar-J-o,

Gram.M Siedlung=LOC wachsen-AOR-M
Als Hardaul durch [die Stadt im Trauerzug] getragen wurde, ent-
stand in der Stadt schwerer Gram.

dvar-é  ro(u)-t sab jan thad-o, par;  §\-J-au
Tiir-OBL weinen-PRS alle Menschen stehend-M fallen; gehen,-AOR-M
ais-o  samkatM gar-o,

solch-M Unheil. M grof:-M

Alle Menschen an den Tiiren ihrer Hauser stehend weinten: ,Solch
ein Unheil hat uns ereilt!”

aj Lald kai ki=khai bula-v maf, (tek)
heute Lala wen wen=DAT/ACC rufen-1SBJ ich, (Refrain)
Wen heifle ich jetzt Lala? (Refrain)

jab mar'ghat Har'daul ga-@-e h-ai,
als.REL Eindscherungsplatz Hardaul gehen-PFV-M.PL AUX.NPST-3PL
pasu—paksi tak  pran da-y-e h-ai,

Tiere-Vogel sogar Atem geben-PFV-M.PL AUX.NPST-3SG
Als Hardaul zum Eindscherungsplatz getragen wurde, gaben Tiere
und Vogel ihr Leben dahin,

it'n-e akul ~ byakul bha-0-e h-ai, dhoran se
derart-M.PL ~bestiirzt werden-PFV-M.PL AUX.PRS-3PL Vieh.PL wie
cilla-y rah-e h-ai

briillen-RESCNV AUX.PROG-M.PL AUX.NPST-35G
[die Menschen] waren bestiirzt und briillten wie Vieh,

kais-¢  dhar-e dhir man=khau sam'jha-v mai. (tek).

wie-ADV behalten-3sBJvV Ruhe Herz=ACC tiberzeugen-1sBJv ich (Refrain)
wie kann ich das Herz tiberzeugen, ruhig zu bleiben? (Refrain)

353



Tatiana Oranskaia

Lied II Bhat mag'ne ka git

,Lied tiber die Bitte um Bhat”

tek: Kanhaiya dhir na ja-t dhar-1
Refrain: Kanhaiya Erdulden.F NEG gehen-PRS behalten-PFV.F
,Kanhaiya, es ist unertrédglich.”
(Der Refrain wiederholt sich nach jeder Zeile, deswegen
ist er nur in der ersten Zeile angezeigt.)
1. der bha,-0-1 na  ga,J-i bhat
Verzogerung.F werden,-PRV-F NEG gehen,-AOR-F Bhat
mag-an,  byah=k-1 a gay O-1 ghari. (tek)

bitten-INF, Hochzeit=GEN-F kommen, gehen,-AOR-F Stunde.F (Refrain)
[Kumjavati]: [Ich habe] es verzogert, bin [noch] nicht gegangen, um
[meinen Bruder] um Bhat zu bitten, die Hochzeitsstunde kam.

bhaiya bhataiya  h-at pran-an  pyar-e,  bhav-an
Briiderchen Bhat_Geber COP.PRS-PL Atem-OBL lieb-M.PL Gefiihl-OBL
drg put'ri.

Auge Pupille

Der Bruder-Bhat-Geber ist lieber als das Leben, der Augapfel der Liebe.

bhat ju  mag-an  cal-O-1 Kumjavati atur  Or'cha  purl.
Bhat CONJ bitten-INF gehen-AOR-F Kumjavati schnell Orchha Stadt
Deswegen ging Kumjavati unverziiglich zur Stadt Orchha.

kah-at  Jujhar Simh  jhiijh'la-kat kahe=ko itai dag'r-O-1.
sagen-PRS Jujhar Singh sich_drgern-CvB wozu hier kommen-AOR-F
Jujhar Singh sagt verargert: ,Wozu bist Du hierhergekommen?

bhaiya bhataiya ~ na  ham h-al tihar-e aru
Briiderchen Bhat_Geber NEG wir COP.PRS-PL Dein-M.PL und

bahin na té ham'r-1

Schwester NEG Du unser-F

Dein Bruder-Bhit-Geber bin ich nicht und Du bist nicht meine Schwester,

bhaiya Har'daul bahin tum u-n'=k-1
Briiderchen Hardaul Schwester Du/Ihr.PL  PRN3-PL.OBL=GEN-F

354



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

10.

11.

ja-o vahi bakh'ri

gehen-IMP.2PL jenes.EM Haus

[Dein] Bruder [ist] Hardaul, Du bist seine Schwester, gehe zu seinem
Haus.”

pahiic-at phal'bag=mé so  Kumja kha-ké  tamaro
gelangen-PRs Phil'bag=LOC dann Kumja essen-CvB Ohnmacht
gir-0-1.

umfallen-AOR-F
Kumjavati erreichte Phtl'bag und fiel in Ohnmacht.

khul-at tamaro uth-@-i  bhar'bhara-ké  so
geoffnet_werden-PRS Ohnmacht aufstehen schaudern-CVB so
ro~ro-ké bhét  kar-O-i.

weinen~weinen-CvB Gabe.f tun-AOR-F
Als die Ohnmacht vorbei war, stand sie schaudernd auf und im
Weinen brachte sie eine Gabe dar,

tandul pir-e carha-y-e cita=par jahd
Reis gelb-M.PL opfern-AOR-M.PL Scheiterhaufen=LOC wo.REL
bir-an=k-1 datya  jar-O-1.

Bruder-OBL=GEN-F Korper.f brennen-AOR-F
sie brachte gelben Reis als Opfergabe auf dem Scheiterhaufen, wo
der Koérper des Bruders verbrannte.

a-a-1 avaj bahin ghar  ja-o aru

kommen-AOR-F Stimme.F Schwester Haus gehen-imp.2PL und
rai-o su  bephik'r.

bleiben-IMP.2PL PTCL unbesorgt

Es kam die Stimme: ,Schwester, gehe nach Hause und bleibe

unbesorgt.”

bhaiya=k-e bac'n-an ah-6 me
Briiderchen=GEN-M.PL Versprechen-PL kommen-FUT.1SG ich
ah-o byah=mé su  bhiil-e na

kommen-FUT.1sG Hochzeit=LOC PTCL vergessen-SBJV.1PL/SG NEG
moy sughari.

mein gliickliche_Stunde

Das Versprechen des Bruders: ,Ich komme, ich komme zur Hoch-
zeit, vergesse nicht die gliickverheifiende Stunde”,

355



Tatiana Oranskaia

12. sun'-ké Kumja su  kar'-ké  bharoso so  a-O-1
horen-cvB Kumja PTCL tun-CvB Hoffnung dann kommen-AOR-F
Datiya nag'ri.
Datia Stadt
gehort habend, kam Kumjavati voller Zuversicht zurtick zur Stadt
Datia.
Lied III Gari: Har'daul dvara bhat diya jana
,,Gari iiber die Bhiat-Gabe Hardauls”
tek [a]: mahd Saur bha-y-o
Refrain a: grofs Larm werden-AOR-M
Ein grofier Larm ist entstanden,
oder: grofie Edelmut werden-AOR-M
Eine grofie edelmiitige Tat ist geschehen,
(Im Folgenden ist die tibliche Interpretation aufgefiihrt.)
tek [b]: mar-J-¢é Har'daul bhat  da-y-au
Refrain b: sterben-PVF-OBL Hardaul Bhat.m geben-AOR-M
Der verstorbene Hardaul hat einen Bhat {iberreicht.
1. mahd saur bha-y-o mar-at Har'daul bhat

grofier Larm.M werden-AOR-M sterben- PFV.OBL Hardaul Bhat.m
da-y-au,

geben-AOR-M

Ein grofier Larm ist entstanden, der verstorbene Hardaul hat einen
Bhat tiberreicht.

Refrain a: mahd saur bhayo

2.

Lala=k-1 kar'-n-1  kachu barn-@-i na  ja-t,
Lala=GEN-F tun-GRV-F etwas beschreiben- PFV-F NEG gehen-PRS
Die Wohltat Lalas kann tiberhaupt nicht beschrieben werden,

mamdip=k-e nécé saman na sama-t,
Pavillon=GEN-OBL unten Sachen NEG hineinpassen-PRS
die Sachen passen in den Hochzeitspavillon nicht hinein,

356



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

dan day'jo suhat, svarn cadi  jev'rat,  sab na(y)-e na(y)-e
Gabe Aussteuer grofiziigig Gold Silber Schmuck alles neu-PL neu-PL
"(na(y)-o na(y)-o).

’(neu-sG neu-SG).

die Aussteuergabe ist grofiziigig: Gold- und Silberschmuck, alles
ganz neu.

Refrain a: mahi saur bhayau

5.

maiiti-n=s¢  guh-D-1 mamju sarl chab'dar
Perle-OBL=INS besticken-PFV-F fein  Sari wundervoll,
Perlen bestickte, feine prachtige Saris,

kamj=ki-'n dora-n=mé phumd'na  bahar
Lotus=GEN.F-’ (PL) Girlande-PL.OBL=LOC Quaste  Friihling
Lotus-Garlanden mit Quasten sind préchtig,

jore res'mi apar, jar'tar=k-1
Kleidung seiden uniibertrefflich goldene_silberne_Faden=GEN-F
kitar phil  camak  ra-y-au.

Bordyiire.F Blume gldnzen bleiben.AUX-AOR-M
untibertreffliche Seidenkleidung, die Bordiire mit goldenen und
silbernen Faden durchwoben, Blumen gldanzen.

Refrain b: mar-ai Har'daul bhat da-y-au.

8.

10.

khambhia=sé bhét kar-at  Kumjavat bain,
Saule=INs Treffen tun-PRS Kumjavat Schwester
Schwester Kumjavati ndhert sich einer Séule,

mamdip hal, pary@-au  sabd sun-at bha-y-au

Pavillon schwanken fallen-PFv-M Wort horen-PRS werden-AOR-M
cain

Stille.M

Der Hochzeitspavillon schwankte, [alle] haben Worter gehort, [und]
es wurde still,

kar-O-1  kahi  na kain, ha-t-1 uo'ni=k-1 rain, tika
tun-AOR-F jemand NEG etwas COP-PST-F Licht=GEN-F Nacht.F T7ka

357



Tatiana Oranskaia

pata, dayy-au.

ausfiihren, geben,-AOR-M

keiner tat etwas, [beim Tages-] Licht wurde Nacht, das T7kd-Ritual
wurde durchgefiihrt.

Refrain a: mahd saur bhayau.

11.

12.

13.

maida=k-e phul'ka — aur mdr-e

Weizenmehl=GEN-PL Fladenbrot und siifSes_verziertes_Fladenbrot-PL
chab'dar,

grofiartig

Fladenbrote aus feinem Weizenmehl und siifSe Fladenbrote mit
schonem Dessin,

kes'riya bhat=k-i  sugamdh bha-@-1 apar,
Safran Rice=GEN-F Aroma.F werden-AOR-F uniibertrefflich
das Aroma des Safran-Reises wurde uniibertrefflich,

kara-t age  uccar, saty prem=k-au  vicar,
macht-PRS weiter Aussprache wahre Liebe=GEN-M Gedanke
jog jor; dayy-au.

Einigkeit verbinden,; geben,-AOR-M
[Kumjavati] redet weiter, spricht von der wahren Liebe [und
Hardaul] ging auf sie ein,

Refrain a: mahd saur bha-y-au.

14.

15.

16.

chipt riip  ho-kai  ghi paras-at Har'daul,
unsichtbar Form COP-CVB Butterschmalz servieren-PRS Hardaul
Hardaul, unsichtbar, serviert Butterschmalz.

dekh-ké  barati k'-y-é h-ai ka jau  daul,
sehen-CVB Géste sagen-PFV-PL AUX.NPST-35G was dieses Ding
[Das] gesehen habend sagten die Gaste: ,Was ist das?”,

dil hau-n  lag-D-o haul, bhil, ga,y-e
Herz.M COP-INF beginnen-AOR-M.SG bange vergessen,; gehen,-AOR-PL
sab caul, dilha macal, ga,-y-au

alle Bewegung Brautigam storrisch_sein, gehen,-AOR-M.SG

358



Volkslieder tiber Hardaul, Prinz von Orchha

allen wurde bange ums Herz, keiner bewegte sich, der Brautigam
wurde storrisch:

Refrain a: mahd saur bha-y-au.

17.

18.

19.

jab'=laii par'saiya=k-e darsan na  pa-(@)y,
wenn.REL=bis Servierende=GEN-PL Anblick NEG bekommen-SJv.1PL
.50 lange ich nicht sehe, wer das Essen serviert,

tab=lati  na  bhojan=k-aii gras  h-al utha-(a)y,
dann=bis NEG Essen=GEN-M Bissen AUX.PRS-1PL heben-SJv.1PL
geht kein Bissen iiber meine Lippen,

cah-é yug bit ja-(2)y,, cay-é

wollen-S]v.3PL Yuga vergehen, gehen,-SJv.PL wollen-SJv.3PL
bhiikh-an mar,  jA-(@)y,, pan yahi

Hunger-OBL sterben,; gehen,- Sjv.1PL Schwur.M dieser:EMP

bha-y-au.

werden-AOR-M

Auch wenn Yugas vergehen, auch wenn ich vor Hunger sterbe”, so
war sein Schwur.

Refrain a: mahd Saur bha-y-au.

20.

21.

22.

Lala=ne diulhia=k-au dekh- @ pan mahan,
Lala=ERG Brautigam=GEN-M sehen-CVB Schwur grof3
Lala, den grofien Schwur des Brautigams gehort habend

par'san  dai-y-e pragat bha-y-e hau-ké  dayavan,
Servieren geben-AOR-PL sichtbar werden-AOR-M.PL COP-CVB gnadig
hatte Erbarmen und lief$ sich [beim] Servieren sehen,

bha-y-au bhaujan san'man, bahin mag-at  wvar'dan, bhav
werden-AOR-M Mahl ehrbar Schwester bitten-PRS Gabe  Gefiihl
jan, 8a-y-au,,

erkennen, gehen,-AOR-M

das Mahl wurde ehrbar, Schwester bittet um Gabe, [Hardaul hat] ihr
Gefiihl verstanden.

Refrain b: mar-@J-& Har'daul bhat da-y-au

359



Tatiana Oranskaia

23.

24.

25.

bhaiya Har'daul jara sun-iyo cit=lay,
Briiderchen Hardaul bitte héren-OPT.2PL Gedanke=DAT/ACC
,Bruder Hardaul, bitte hére was ich meine,

kanya=k-e yagy bic kij-iyo sahay,
Maidchen=GEN-OBL Gabe in tun- OPT.2PL Hilfe
hilf beim Verheiraten der Tochter,

jais-1  mau=pai kar-O-1  ay, vais-1 jagat=mé
wie-F ich=LOC tun-AOR-F Nachkommen.F so-F Welt=LOC
dikhay, bat man; ga,-y-au

zeigen.SBJV.3SG Wort.F akzeptieren, gehen,-AOR-M
wie Du meiner [Bitte] nachkamst, so zeige [es] auf der Welt”, [Hardaul]
akzeptierte [ihr] Wort.

Refrain a: mahi saur bha-y-au.

26.

27.

28.

Kumjavat  baina=kaii de-kar var'dan,
Kumjavat Schwester=DAT geben-CVB Gabe
Der Schwester Kumjavati die Gabe gewéahrt habend

Lala Har'daul ga-y-e ap'n-e asthan,
Lala Har'daul gehen-AOR-M.PL PRN.REFL-OBL Ort
ging Lala Har'daul an seinen Ort.

dhany Bundela jvan, das kar-at h-at

gesegneter Bundela Junge Sklave tun-IPFV AUX.PRS-3.SG

bakhan , yah chi;-y ga,-y-au,

Erzahlung M diese verbreiten,;- RESCNV gehen,-AOR-M

Gesegneter Bundela Junge, der Sklave (Sanger) fithrt die Erzdhlung,
sie hat sich verbreitet,

Refrain a: mahd saur bhayau.
(Refrain a) ein grofler Larm ist entstanden.

360



The Robber, the Demon, the Girl, and Her
Lover: An Episode from the Newari Version
of the Vetalapaiicavimsati

Felix Otter!

Introduction

The Vetalaparicavimsati (VP) is undoubtedly one of the most popular nar-
rative texts in South Asian literary history. Apart from the Sanskrit recen-
sions of Ksemendra (BKM), Somadeva (KSS), Sivadasa (SVP), and
Jambhaladatta (JVP), as well as the anonymous recension of Uhle’s (1881)
“Handschrift f” (VP(f)), numerous versions in New Indo-Aryan lan-
guages such as Marathi, Nepali (ed. and transl. Riccardi 1971), and Braj
Bhasa are attested (Sathaye 2017: 433; Riccardi 1971: 7); curiously enough,
a translation of the Braj Bhasa text is also among the first books ever to
have been printed in Hindi* (Han & Lal 1805). In addition to these, there
is a Newari version (NVP) of unknown date and authorship which has
been hitherto unedited with the exception of two tales which were edited
by the pioneer of Newari Studies in the West, the Danish scholar Hans
Jorgensen (1921).

The NVP seems to have enjoyed a considerable degree of popularity:
more than fourty manuscripts (MSS) of the text survive.> A preliminary

This article is part of the ground work for an edition of the Newari version of the
Vetalapaficavimsati which is currently in preparation. Since this project is still in its
very early stages, I crave the readers” indulgence for the necessarily preliminary
nature of most of what I have to say below. I am thankful to Roland Steiner for
bibliographical hints and to Stanislav Jager who read an earlier version of this
paper and made some useful suggestions; the usual disclaimers apply.

Or, more precisely: in a form of Khaii Boli with a frequent admixture of Braj
Bhasa forms written in Nagari script with heavy influences of Kay'thi (especial-
ly in the characters <kha>, «ca>, jha>, and «ra>), and with diacritical dots indicat-
ing the corresponding Nasta‘liq orthography.

% Besides the MSS held at the Staatsbibliothek zu Berlin (Hs. or. 6405, Hs. or.
6414, Hs. or. 6423, Hs. or. 6481, and Ms. or. Fol. 600 on which Jergensen based

Published in: Carmen Brandt & Hans Harder (eds): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Felix Otter

survey of the MSS held at Berlin and in the Nepalese-German Manuscript
Cataloguing Project (NGMCP) would suggest that the text has been
transmitted in at least two rather different versions that differ from each
other not in terms of contents, but in the precise wording and/or linguis-
tic variety;* in other words: the differences between these two versions
seem to be predicated on what Sathaye (2017: 431£.) has called the “fluidi-
ty” of the written transmission of folk tales in a South Asian context. On
the basis of these differences, the MSS surveyed so far can be tentatively
arranged into two groups, “A” and “B”.

The Newari Text in Relation to Other Versions

Comparing the text of NVP to the extant Sanskrit prose recensions,
Jorgensen (1921: 214£.) concluded that while the former was by no means
an imitation and/or translation of any of the latter, it was closer to the
text of JVP than to SVP or VP(f):® The order of the tales is by and large the

his edition of NVP 21 and 22), the Nepalese-German Manuscript Cataloguing
Project (NGMCP) lists 41 microfilms of MSS held in several collections in Nepal
(D5/12, D6/3, D9/23, D9/36, D22/25, D22/26, E5/4, E47/1, E169/9, E189/3,
E284/30, E370/4, E548/25, E741/4, E909/19, E966/2, E970/13, E1071/9,
E1102/8, E1162/26, E1466/19, E1495/3, E1520/2, E2048/5, E2049/7, E3224 /17,
G157/20, G185/21, G203/15, G232/9, H28/7, H65/3, H121/11, H122/5,
H1e61/7, H279/1, X1172/1, X1207/1, X1232/1, X1234/1, X1289/1); many of the
filmed MSS are incomplete and/or badly damaged. Unfortunately, G157/20 is
almost completely illegible because the microfilm is out of focus; also, two MSS
have been filmed twice (E169/21 = G185/21, E909/19 = E1162/26). In addition
to these, there is one MS of NVP at Cambridge University (Ms. Add. 1619; men-
tioned in Uhle 1881: XV f.; cf. Jorgensen 1921: 214 fn. 2) and one in St. Peters-
burg (Conrady 1891: 547; cf. Jergensen: ibid.). I have not yet been able to con-
sult these latter two MSS.

Synchronic variation in Classical Newari is still an acutely understudied field;
there are, however, some indications that the variance between the two ver-
sions can at least in part be explained in terms of dialectal differences between
the speech of Kathmandu/Lalitpur on the one hand, and Bhaktapur on the oth-
er — see below. For the phenomenon of variation in Indian narrative literature,
see Schmidt-Madsen (2011: 12 sqq.).

ibid.: “Schon ein fliichtiger Vergleich zeigt, daf8 keine der bekannten Sanskrit-
Rezensionen die direkte Vorlage der Nevari-Bearbeitung sein kann. Am néchs-
ten kommt ihr noch die Rezension von Jambhaladatta, auch die Rez. der Hs. f
zeigt noch manche Ubereinstimmungen, wihrend Sivadasa weiter absteht. [...]

362



The Robber, the Demon, the Girl, and Her Lover

same in NVP and JVP, with the exception of tales 7 and 8 of NVP (which
are given in the published text of JVP in reversed order) as well as 23
(which is missing in JVP). The principal differences in the layout of NVP,
JVP, SVP, and VP(f) are given in the table in Jorgensen (1921: 214). In the
introduction to his edition of JVP, Emeneau (1967: xiv ff.) has included
the data from Jergensen (1921) in his discussion of the relationship be-
tween the different MSS of his text, which he believed to have existed in
two different recensions: a “Nepali” recension (represented by his MS W)
and a “Bengali” one (MSS H, O, P, and V). Unfortunately, Emeneau
found MS W to be “as a whole unusable” (ibid.: xiii),® and based his edi-
tion almost entirely on the “Bengali” MSS. MS W, however, is demon-
strably much older than the “Bengali” MSS, being written on palm-leaf,
which suggests a date before the end of the 16th century CE (ibid.: xii f.).
Since MS W is the only witness of the “Nepali” recension, Emeneau’s
edition of JVP is heavily skewed in favour of the “Bengali” recension.”

Der Wortlaut ist meistens abweichend, manchmal ist Jafmbhaladatta] ausfiihr-
licher, manchmal [die] Ne[vari-Version]. Wortliche Ubereinstimmungen lange-
rer Abschnitte kommen nicht vor. Abweichend sind Einleitung und Schluf$ der
Erzahlungen.” Note, however, that Jergensen’s knowledge of JVP was limited
to Jibananda Vidyasagara’s editio princeps, Emeneau’s edition only appearing
thirteen years later.

ibid.: “The text is very corrupt, showing general carelessness, constantly bad
sariidhi, confusion between inflectional endings, considerable interchange be-
tween letters, due in some cases to confusion between letters such as p and y, or
between different vernacular sounds such as ki and s, in other cases due merely
to carelessness. Where the text is readable or can be reconstructed from its cha-
otic condition, it differs widely in language from the other manuscripts.” With-
out having been able to consult the MS myself, I am not at all sure that it is real-
ly as hopeless as Emeneau claims; some of the difficulties he cites, especially
the similarities between certain aksaras, are simply what has to be expected
when working with medieval MSS from Nepal. The “confusion between inflec-
tional endings” might be due to the fact that the MSS was written not in
“standard” Sanskrit, but in a kind of Newari Hybrid Sanskrit (Kolver 1999). If
that is the case, the linguistic variation in Emeneau’s MS W could be expected
to be rather regular, rendering the text much more accessible than Emeneau
claimed. A detailed comparison of NVP with the text of the “Nepali” recension
of JVP is certainly a desideratum.

ibid.: xiii: “Since the MS. [W] as a whole is unusable, differences have been
noted in the apparatus only for the introduction and story 1, and there only in
part; for the proper names variants have been noted throughout.”

363



Felix Otter

For this reason, anything we have to say about the relationship between
NVP and JVP should properly be understood to apply only to the “Ben-
gali” recension of the latter; it is quite conceivable that NVP and the “Ne-
pali” recension of JVP are in much closer agreement with each other.
However, in the absence of any edition (critical or otherwise) of the “Ne-
pali” recension, this is at present mere speculation.

In terms of contents, NVP and the published text of JVP largely seem
to agree — even in the names of places and characters, which would sug-
gest that there really is a close connection between NVP and the authorial
tradition® of JVP. There are, however, some rather striking differences
between the two, one of the most salient occurring in the tenth tale — the
tale (to borrow the title given to the episode in Emeneau 1967) of “How
Lavanyavatl kept her Promise to her Lover and was absolved of it”.
Simply put, it is the story of a girl who goes to meet her suitor on her
wedding night in order to honour a promise she had made to him before
getting married. On the way to her tryst, she is confronted by a robber
who wants to take her jewellery but agrees to let her go once she promis-
es to return and let herself be robbed after she has kept her promise to the
suitor — who in the event rejects her (for different reasons in the different
versions) and sends her home to her husband.” At the end of the vetila’s
narrative, the king has to decide which of the male characters behaved
the most honourably: the suitor, the robber, or the husband? As Sathaye
(2017: 435 sqq.) has pointed out, this story is something of a leitfossil when
it comes to the differences between JVP and the other known Sanskrit
recensions (ibid.: 439):

Jambhaladatta’s version [...] shows a marked deviation from the other
three, in both the plot as well as the riddle. While we cannot contextualize
the divergence with any historical precision, [...] it is safe to say that he has
introduced these changes to make an ideological point. In Jambhaladatta’s
narration, a troll (riksasa) also accosts Madanasena™ on the way to and

8 Schmidt-Madsen (2011: 4): “[...] I deliberately use the term ‘authorial tradition’
instead of the more common term ‘version’, or even ‘recension’, to indicate a
particular line, or ‘rhizome’, of textual transmission which shares a relationship
of spirit rather than letter.”

° In most versions of the story, Lavanyavati keeps her promise to return to the
robber first, but the robber spares her.

19 This is the name of the female protagonist in SVP, VP(f), BKM, and KSS. In JVP
and NVP, she is called Lavanyavati.

364



The Robber, the Demon, the Girl, and Her Lover

from her lover. The raksasa is somewhat of a redundancy, as he behaves in
exactly the same way as the thief, treating her with kindness on judging
her to be a speaker of truth (satyavadini). His appearance does, however,
indicate a Buddhist influence on Jambhaladatta’s storytelling, for the
raksasa motif is also found in the third-century Buddhist version from the
Chinese Tripitaka — and in no other recorded version of the story, world-
wide. Still, while Jambhaladatta indeed might have gotten the raksasa from
the ancient Buddhist version, he does not copy the entire tale. For
Jambhaladatta’s plotline has a more striking deviation at the end of his ac-
count. Here, the husband does not take his wife back, but rejects her, de-
claring “Now you will no longer be reputable for me’."" Jambhaladatta ap-
pears to approve of the husband’s stance, for the king’s answer to the
vetdla’s question is that the husband was the most virtuous, more so than
the lover, the thief, or even the raksasa. This is obviously quite different
from the other three medieval Sanskrit versions, and especially from the
Buddhist version, in which all four of the men (husband, lover, thief, and
troll) are equally lauded for their nobility.

When it comes to the relationship between NVP and the published text of
JVP, the interesting point is that even though NVP agrees with JVP in
introducing the raksasa character, the ending of the story differs widely
from JVP — as well as from the other known Sanskrit versions: Both the
thief and the raksasa are so impressed with Lavanyavati’s courage and
virtue that they decide to mend their ways, and henceforth to abstain
from robbery and the killing of living beings respectively. Thus,
Lavanyavatl can return to her husband unobstructed. That the husband
takes her back is implied, but not explicitly mentioned. In contrast to JVP,
NVP agrees with the other known recensions with reference to the king’s
judgment: it is the thief who acted most virtuously, because he acted out
of neither fear of punishment nor with regards for the consequences of
his actions in this life or in the next.

This Edition

The following edition of NVP 10 is based on two MSS which are held at
the Staatsbibliothek zu Berlin and have been described in Lienhard (1988:

!! Sathaye’s translation of the phrase tvam idanim mama prasamsaniya na bhavisyasi
is slightly ambiguous, since it might be understood to mean that the husband'’s
own reputation might be tarnished by Lavanyavati’s actions. Emeneau trans-
lates “I cannot now approve of you”.

365



Felix Otter

42f.)."2 Berlin HS. or. 6405 is dated NS 801 (= 1681 CE), and thus the oldest
dated MS of the text known so far with the exception of Cambridge Ms.
Add. 1619, which is dated NS 795 (= 1675 CE), which I have not yet been
able to consult; it will be referred to in the notes as MS A. Berlin Hs. or.
6414 (our MS B) is not dated, but can be tentatively placed in the middle
of the 18th century CE on paleographical grounds. The two MSS are fair-
ly representative of the two groups mentioned above, and furnish some
rather interesting accidental variants — as well as at least one substantive
variant in the conclusion of NVP 10."

There are to date no universally accepted standards of transliteration
for Classical Newari; the principles adopted here are largely based on the
internationally recognised system for the transliteration of Sanskrit, with
two minor modifications: (1) The grapheme <> is transliterated according
to its phonological value either as <> or «w>, where it represents the labial
on-glide /w/ before /a/; the digraphs wa> and «wo>, representing the
back vowel /o/,"* are always transcribed as «wa> and <«wo> respectively.
(2) Nasalisation of a preceding vowel is indicated by tilde (~), but where
anusvira represents the so-called “class nasal” in non-assimilated Sanskrit
or New Indo-Aryan loans, it is transcribed as «<n>. Word-final “inherent
a” has consistently been transcribed, although its realisation is debated.

In order not to unduly inflate the critical apparatus, the following
types of variance have not been noted:

(1) Regularly occuring variation, e.g. MS B consistently has cogwa for
cona as the imperfective form of cone “sit, stay” (Jorgensen’s “5th form” of
the verb); this variance occurs in other Classical Newari texts as well, but
it is at present unclear whether this is an instance of diachronical or syn-

12 There is, however, a minor inaccuracy in Lienhard’s description of Hs. or. 6405:
Fol. 55 is not missing, and the MS is actually complete. Rather, the numbering
of the fol. is faulty: Fol. 56 follows fol. 54 without any lacuna in the text.

B The terminology is W. W. Greg’s; cf. Schmidt-Madsen (2011: 10): “What Greg
did in “The Rationale of Copy-Text” was to reconnect the single best manu-
script of Bédier with the remaining manuscripts hung from Lachmann’s genea-
logical tree, and strengthen the readings of both. He did so by introducing a
useful distinction between two kinds of textual variation which he termed ‘sub-
stantives’ and ‘accidentals’: substantives were the variations which concerned
the underlying authorial intention of the text, while accidentals were the varia-
tions which concerned the formal presentation of it.”

!* Sometimes probably realised as [*o]; the conditions for the realisation or other-
wise of the on-glide are at present far from clear.

366



The Robber, the Demon, the Girl, and Her Lover

chronical, i.e. dialectal variation. The variation of /a/ ~ /d/ (more rarely
/a/), however, seems to reflect a difference in dialect: MS A consistently
has the spelling khi, where MS B has the more common khi “story, mat-
ter”; the same applies mutatis mutandis to the variants nanake ~ nanake “to
resemble”, khane ~ khine “to see”, nthane ~ fihane “to feel, experience”. In
the Dictionary of Classical Newari (hence: DCN), the attested forms with
/a/ are generally attributed to MSS written or copied in Bhaktapur.” In
some words, /o/ alternates with /u/, e,g. MS A kunhu, MS B konhu
“day”; the generally consistent variation of the prohibitive particle mu (in
MS A) ~ ma (in MS B) have likewise been ignored in the critical appa-
ratus.

(2) Purely orthographical variants have not been noted, e.g. > ~ <,
WA> ~ WO> ~ <0, <> ~ <D, > ~ «§, <kh> ~ <»; as a general rule, MS B prefers
> over <D, at least in verb forms.

(3) Variation in non-distinctive nasalisation, i.e. nasalisation that is not
a realisation of the emphatic marker {-4}, has not been recorded; visarga,
which is more often than not used as a punctuation mark, has generally
been ignored.

(4) Variants predicated on the use of tatsamas or ardhatatsamas have
likewise been ignored, e.g. karya/karyya ~ karja.

In all of these instances, the spelling of MS A — our copy-text — has
been given precedence over that of MS B. The orthography has not been
standardised, geminated consonants after /r/ have been retained wher-
ever they occur in MS A. Merely the punctuation has been modified.

Text

punarbbada rajana simsalpabrksaya cosa cona betala jwanawa hald | phawa
belasa betalana dhald* | bho rajan | jena khd lhaya | nena bijyahune® | |

daksinadisasa anekardjapanisena® sebalapd* cona bi<Ab4a>rabahu nama raja
dasyi cona | thwa desaya nama anangapula | thwa nagarasa® arthadatta nama
byapart dawa | thwayd putra dhanadatta nama | thwaB5lb>ya putrl
labanyabatt nama dawa | thwa putriya® rupajaubana khanawa thwaya babuna’
putrayake dhald || he putra® | jhejhesa banijala mahakulasa jayalapu chana
keheyata bhigwa jogyamha purusa soyawa thwayata biwa dhakd dhald® | thathe

' Further examples of “Bhaktapurisms” might be the dative marker {-yata} (in-
stead of {-yita}) and the animate agreement marker {-mha} (instead of {-mha}).

367



Felix Otter

babuna dhaya bacana nenawa® dhanadattana kandarppa nama baniyayata biya
bhalapawa tald | |

cha nhuya ksanasa dharmmadartta nama baniyana laba<A54b>nyabati khanawa
birahana pidalapawa thawa che wand || o' dhyabalapawa cond | thathe cona
belasa'* oya pasa cintamani namana dharmmadattayake nend™ || bho mitra |
cha chu jula ceta B52a> ma pacukawa cona* dhakd dhald™ || thwa nendwa
dharmmadattana mitrayake hald'® | bho mitra | rabanyabati khanawa oya bira-
hana je citta ma pacula dhaka dhald®® | | thwa nenawa mitrana dhald® | amo
kha labanyabatiyake thama dhasyand gaka khe dhaka® | chana karya siddha
juyu khe dhakd® || thwa nenawa thwa dharmmadatta™ rabanyabatiyake
wondwa thawa karya Thalad® | laba<A56a>nyabatina thwaya kha** nendwa dhali
| cheje jogya khawa khe® yathe khatasand babuna dadana ma biyak gathe kaya
dhaki®® | thwa nenawa dharmmadattana dhald | bho labanyabati | chana satya
yatasa je bacana chahati lhaya dhakd dhald® | Ihawa dhaka®® labanyabatina
<B52b> dhald | dharmmadattana dhala® | go kunhu chana® bibaha juyuwa o
kunhuya ratrisa sakala alamkalana tiyawa swamio napd surata sukha ma yasyi
nagarayd pi wane cona pusuliya mandapasa je cone | chana je napa lata waya
mala dhakd dhald® || thwa® nenawa jiwa khe® <A56b> dhaki amgikala yandwa
chola | |

lithe kandarppa nama baniyawo sudina® kunhu bibaha yatd | thwa kandarppa
nama baniyana koti takana dayaka abhalanana® tiyakald | abhalanana® tiyawa
bidyadhar the nanakawa thawa swamiyake wand | | oyad rupa jaubana khanawa
kaB53a>ndarppa oya stanasa lahatha tald | thwa khinawa labanyabatinag dhali
| bho swami | je thiya ma tele”” | jena kumara chamhawa satya yana taya dawa
| thwatena thwayake n™® je wane dhakd® | adesa bihuna dhakd dhala® | thwa
nenawa kandarppana® citasa bhia<A57aslapald | thwaya satya bhamga yanaya

papa jena chaya kaya dhaka ajiia biyawa* chold | |

thathe dhayawa wanandsyd lasa® caulawa napa latd | caulana kanyaya alamkala
swayawa citasa bhalapald | je mele wane mu malo | thwa kanya mocakawa
alamkala samastd kayana gaka* dhaka® | thathe bhalapawa kanyayake dhald |
he kanye*® | <B53b> cha mocakawa samastd yane dhakawa dhala® | thwa*
nenawa labanyabatina dhald | bho* caula | je satya patipala yanana i chana
je syanawa samastd®" kawa dhaka® | awa khachiya ma tewa dhald® | thathe
ne<A57b>iidwa caulana citasa bhalapald® | thwa janmasa je caula | lithu
janmasa otuka jatt” juyuwa hu ma do dhakd® | thwatena thathigwa
amdhakalasa sakala bhaya twalatawa satya pratipala™ yaya dhakd wane tana™ |

368



The Robber, the Demon, the Girl, and Her Lover

thwa badha yaya ma tewa dhakd® jend thani naliya thwa byapala tolatalago
dhaka® dhayawa labanyabatt kanya tolatawa® chola | |

lithe cibhaya bhii wi<B54a>fawa batabrksasa cona brahmaraksasa® napa lata® |
napa lanawa brahmaraksasana khanawa hald | he kanya | cha T wane tana®
dhaki | chana rudhila® masana je atma sukha bicA58a>ya dhaka dhald | thwa
nenawa® kanyana dhald | bho brahmaraksasa | dharmmadattayake wanana li
chana je ni® | awa jena satya ni pratipalayata wane dhakawa dhald® | thwa
bacana brahmaraksasana fiendawa cintalapald | thwa stri thath?”" bhayamkara
andharatrisa’ satya pratipala yayana wale jena bighna yaya ma tewa dhaka” |
awa’ thani naliya jend pranibarddha ma yatagwa dhaka dhayawa thwa kanya
tolatawa chold” | |

lithe samketa thayasa dharmmadattayake wand | dharmmadatta<B54b>na
khanawa puspaiijalt oya caranasa tayawa Ihald | <A58b> he rabanyabati | cha
sabitriwa tulya dhakid™ | chana pariksa yaya” dhakd jena thwate yana | awa
chana swamiyaké huni”® dhakia dhald” | dhaya thé®® che wandwa thawa
swamiyake wayawa sukhana cond® | |

thwaguli™ khasa betalana rajayake seyakald | he rajan | thwa pemhasa suya
tawa® satya dhakd fiend | thwa nenawa® rajana® uttara bild | he betala | nena
| thwaya® swamiyi satya ma khu® | gathena dhalasa | ona cittasa thathe
bhalapawa chola | gathe dhalasa® | thani tuni bibaha yana | thani
parapurugasa citta talo® | thwa stri chu prayoja<A59a>na® dhaki chold | |
hanid®* desa bahilasa cona <B55a> dharmmadattayd satya ma khu | gathena®
dhalasa | [cha nhuya nimittina thwa stri chu prayojana dhakd chola]” | |
hand®* brahmaraksasayd satya ma khu | gathena dhalasa | nhathu janmasa
brahmana jule® diiradesana ma bhigwa pratigraha kiyawa wale lasa khuna syatd
| thwateya huna brahmaraksasa juld dhakd hand®® thwa janmasi stri badha
yatasa lithu janmasa gathe juyu® bhalapawa <A59b> thwa® kanya tolatawa hala
dhakid®” || thwatena caulaya juko satya khawa'® | gathena dhalasa | oya™
ihalokd paralokd nhane mu mala | rajd nhane mu mala | thathe nhane mu
malasand thwa kanya' tolatawa | thwateya arthana caulaya tawa satya dhaki

bikramadityana *betalayata' lisala bila"™ | |

thathe dhastuni thwa betala rdjaya bohola tolatawa thawa thayasa sisal-
pabrksaya cosa cona wand'® | | B55b>

| | iti dasamo betalah'® samaptah 11 10 | |

369



Felix Otter

Apparatus Criticus

1 B punarapi betala jona warandasyd betalana dhard 2 B nehuna 3 B anekar-
djapanisyd 4 B sebarapawa 5 B thwaya anamgapiira nama nagarasa 6 B thwaya
7 B arthadattana 8 B add. dhanadatta 9 B jepanisa thawa birjana jayarapo chana
kehe rabanyabatiyatd bhigwa yogya purusa soyawa biwa dhaki 10 B thathé ba-
buya bacana nénawa 11 A add. bhi 12 B thathyd cole 13 B seyakard 14 A a.
corr. conand 15 B chana mana chana ma pacard 16 B dhard 17 B pacard 18 B
dhayawa 19 B om. this sentence 20 B om. khe dhaki 21 B chana karja bektana
siddha yuwa 22 B thathé dhayawa dharmmadatta 23 B dhard 24 B om. thwaya
kha 25 B om. 26 B om. B 27 chana satya yatasa jetd bacana cha athi dhdwa
dhaka hatd 28 B om. lhawa dhakd 29 B om. this sentence 30 B chena 31 B
thana jewo napa lacakara waya mala 32 B thathyd 33 B kha 34 B sudibasa 35 B
om. 40 B om. dhakd dhali 41 A a. corr. kandarppa 42 B om. ajiia biyawa 43 B
om. 44 B kasyana gato 45 B om. 46 B kanya 47 B cha mocakawa jena alamkala
dako yane 48 B thathé 49 A bhau 50 B liha waranasyd 51 B om. 52 B om. 53 B
om. 54 B cintarapard 55 B om. 56 B juyu ju ma seya 57 B pratipalana 58 B tand
59 B om. 60 B thathyi 61 B om. 62 B brahmaraksasawo 63 B om. napa latd 64
B tand 65 A a. corr. rula 66 B om. dhakd dhali 67 B lithé 68 A a. corr. niwa 69
B om. dhakawa dhala 70 B thwa bacana nénawa brahmaraksasana cintarapard
71 B om. 72 B dkarasa 73 B om. 74 B om. 75 B dhayawa todatd chord 76 B om.
77 B ya 78 B wani 79 B om. 80 B dhayawa 81 B chésa thawa swamiyake sukha-
na cond 82 B thwa 83 B om. 84 B om. thwa fienawa 85 B rana 86 B om. 87 B
khatta 88 B om. this sentence 89 B citta rata juré 90 A prayojena 91 B om. 92
B chana 93 B ona rajaya bhayana twadatard 94 B om. 95 B om. rthathu janmasa
brahmana jule 96 B brahmardksasa jurd | hano 97 B juyuwa 98 B om. 99 B om.
100 B om. 101 B om. 102 B om. thwa kanya 103 A betalayata 104 B om. dhaka
bikramadityana betalayata lisala bild 105 B thathyd dhastund betala thawa
thayasa cona wina 106 A betila

Translation

Again the king fetched the vetala from the top of the simsapa tree. When
he fetched him, the vetala spoke:" “O king, I shall tell you a story, listen!

' The incipit is much abridged in MS B: punarapi betala jona waranasya betalana
dhard | “Again, when he came to fetch the vetila, the vetala spoke.” This seems
to be the standard formula in the MSS belonging to group B. In JVP, the word-

370



The Robber, the Demon, the Girl, and Her Lover

In the south, there once was a king named Virabahu" to whom all kings
were beholden. The name of that country was Anangapura. In that city
there lived a merchant called Arthadatta.”® He had a son called Dhanadat-
ta, and a daughter called Lavanyavati. When he saw the youth" and beau-
ty of his daughter, the father said to his son: ‘Son, find a good, suitable man
for your sister, who is born of our noble merchant family,” and give her to
him [in marriage].” When he heard these words that his father had spoken,
Dhanadatta decided to give her to a merchant called Kandarpa.

One day, a merchant called Dharmadatta saw Lavanyavati, and tor-
mented by unfulfilled desire, he went home and brooded.” Then his
friend by the name of Cintamani asked him: ‘O friend, what happened to
make you so despondent?”” When he had heard this, Dharmadatta
spoke® to his friend: ‘O friend, when I saw Lavanyavati I became de-
spondent out of unfulfilled desire for her.” When he heard this, his friend
spoke: “You should tell this to Lavanyavati yourself; your business [with

ing is rather different: atha rijiia kruddhena punar aniyamano vetalo parakatham ka-
thayati “Then as the king was angrily carrying the goblin off again, the goblin
told another story” (tr. Emeneau,).

7 InJVP, the king’s name is Virake$arin.

'8 This passage reads rather more smoothly in MS B: daksinadisasa anekarajapanisyd
sebarapawa cona birabahu nama rdja dasyd cona | thwaya anamgapiira nama nagarasa
arthadatta nama byapari dawa | “In the south, there once was a king named
Virabahu to whom all kings were beholden. In his [capital] city called Ananga-
pura, there lived a merchant called Arthadatta.”

' The implication seems to be that the daughter has come of age.

' MS B reads: jepanisa thawa birjana jayarapo “Who has been born from our own
seed (?)”. Note that MS A has the inclusive form of the 1st person plural pro-
noun (jhejhesa “our [including you]”), whereas MS B has the exclusive form
(jepanisa “our [excluding you]”).

2I'MS A has o bhii dhyabalapawa cond, which I find difficult to construe; in MS B,
bhii is omitted. DCN gives “to meditate, to think, to study” as the meaning of
dhyabalape; the expression has no parallel in JVP.

2 The wording of this sentence differs somewhat in the MSS; A has cha chu jula
ceta ma pacukawa cond, B has chana mana chana ma pacard. Jergensen (1936) has
the expressions ceta ma pacaki ,startled or alarmed” (s.v. pacaké), pacula “is
composed” (s.v. picu). Neither meanings are attested in DCN.

» This is one of the instances of lexical variation between the MSS of groups A
and B respectively, with neither variant being more “correct”: A has lhald, B
dhard, both being perfective forms of verbs meaning “to speak”. Another exam-
ple from NVP 10 is furnished by the variation bhalape ~ cintalape “to think”.

371



Felix Otter

her] will surely succeed.” When he had heard this, Dharmadatta went to
Lavanyavati and brought his matter before her. When Lavanyavati had
heard what he had to say, she spoke: ‘Even though you and I are suitable
[for each other], my father and my elder brother won't allow it; how can I
take you [to be my husband]?” When he had heard this, Dharmadatta
spoke: ‘O Lavanyavati, if you promise me [something], I will say only
one thing.” ‘Speak’, Lavanyavati said. Dharmadatta spoke: ‘On the night
of your wedding day, when you have put on all your jewellery [but] have
not [yet] made love to your husband, I will be at the pavillion by the
pond outside the town.** You must come and meet” me there!” When she
had heard this, she agreed and sent him away.

Then, on an auspicious day, she got married to the merchant Kandarpa.
This merchant Kandarpa decked her out in jewellery worth ten million
tankas. Looking like a vidyadhar? with all her jewels, she went to her hus-
band. When he beheld her beauty and her youth, Kandarpa placed his
hand on her breast. When she saw this, Lavanyavati spoke: ‘My lord, do
not touch me.” I have made a promise to a certain young man. Therefore,
please grant me the permission to go to him first.” When he had heard this,
Kandarpa thought: “‘Why should I take the sin of her breaking a promise
upon myself?’, and he gave his permission and sent her on her way.

When he had thus spoken, she met a robber on her way. When the
robber saw the girl’s jewellery, he thought: ‘I must not go anywhere else.
All T have to do” is to kill the girl and take all her jewellery.” Upon think-
ing this, he spoke to the girl: ‘Hey girl, I will kill you and take every-
thing.” When she had heard this, Lavanyavati spoke: ‘O thief, after I have
kept my promise you may kill me and take everything. Now do not de-
tain me for [even] a moment!” When he had heard this, the thief thought:
‘In this life, I am a robber; there is no reason why there should be a simi-
lar birth in the next life.”® In this manner, [she] has abandoned all fear in

*In JVP, this kridavap? (“pleasure-pool” in Emeneau’s translation) is also the
place of Lavanyavati’s and Dharmadatta’s first encounter.

» MS A has the perfective (Jorgensen’s “1st form”) of laye, which is unusual in this
context; MS B has the 3rd grade stem of the causative (yacakara).

26 MS B has o thiye ma tera “do not touch this”.

* MS B has the perfective (Jorgensen’s “1st form”) gato instead of the more usual-
ly imperfective gaka of the verb gaye “to suffice”.

8 MS B has lithu janmasa otuka juyu ju ma seya “in the next life, I will not suffer the
same thing to happen”. Either reading poses a problem in the light of the king’s

372



The Robber, the Demon, the Girl, and Her Lover

this darkness and set out in order to* keep her promise. I must not ob-
struct her, therefore I shall henceforth abandon this kind of conduct.”
When he had said this, he let the girl Lavanyavati go.”

A little while later when she came to a field, she met with a brah-
mardaksasa who lived in a vata tree. When they met and the brahmaraksasa
saw her, he spoke: ‘Hey girl, where are you off to? Your blood and flesh
will be sustenance® for my soul!” When she had heard this, the girl spoke:
‘O brahmaraksasa, only after I have been to see Dharmadatta I [will be]
yours. Now, however, I will go in order to keep my promise’, she said.
When he had heard these words, the brahmaraksasa thought: ‘If this wom-
an has come out on such a terrible dark night in order to keep her prom-
ise I must not obstruct her. From today on, I will not kill living beings
any more.” With these words he let the girl go.”

Then she went to Dharmadatta at the appointed place. When he saw
her, Dharmadatta placed a flower garland at her feet and spoke: ‘O
Lavanyavati, you are like unto Savitri!” I have done this in order to test
you. Now go to your husband!” And she went home and to her husband
as she had been told and lived happily ever after.”**

judgment: it is, after all, the robber who is found to have acted without concern
for this world or the next — see below.

¥ Literally: “'I will keep my promise’ — so-thinking (dhakd), she has set out.” For
the use of dhaki (the functional equivalent of Skt. iti) in final clauses, see Jorgen-
sen (1941: 99).

*'In the published text of JVP, the encounter with the robber is considerably
condensed; significantly, the threat to kill her (and Lavanyavati’s acceptance of
it) are missing, as is the robber’s resolution to mend his ways.

3! Literally: “Your blood and flesh will give my soul happiness” (chana rudhila
mdsana je atma sukha biya).

32 The encounter with the brahmariksasa is narrated in somewhat greater detail in
NVP than in the published text of JVP; again, the resolution henceforth to ab-
stain from killing is peculiar to NVP.

¥ This is a reference to the episode of Savitri and Satyavant in the Mahabharata:
Savitrl did not renege on her promise to marry Satyavant even though Narada
prophesied that he would die within a year; see Vettam (1975: 713f.) for references.

* This passage differs considerably from the published text of JVP; there, Dhar-
madatta does not claim to have tested Lavanyavati, and instead implies to act
out of sheer decency: tada dharmadatto lavanyavatim samayatam alokya tasyah
padadvaye putarijalim akarot vydjahara ca — lavanyavati, tava satyavacanena prito 'smi
| tat katham aham papisthas tava satitvanasam karomi | “Dharmadatta, when he
saw that Lavanyavati had come, made a respectful salutation at her feet and

373



Felix Otter

When the vetala had told the king this story, he asked him: “O king!
Which of these four is the most virtuous?” When he had heard this, the
king answered: “O wvetala, listen! Her husband has no virtue because of
what he thought when he let her go: ‘On this very day that we got mar-
ried she decided for another man.*® What use is this woman?’, and he let
her go.*

Further, Dharmadatta who was outside of town has no virtue, because
he let her go thinking: ‘What use is this woman for the sake of one day?".”’

said: ‘Lavanyavati, I am pleased because you have made good your word. Then
how shall I be so wicked as to destroy your chastity?”” (tr. Emeneau). The re-
peated encounters with the robber and the brahmaraksasa, in which both release
her because they are pleased with her truthfulness, are missing from NVP, both
villains having been reformed in the meantime. As has already been pointed out,
the husband’s rejection of Lavanyavati is peculiar to the published text of JVP.

% Another instance of accidental variance: MS A has parapurusasa citta talo “[she]
has set her mind on another man”; MS B has parapurusasa citta rata juré “[her]
mind has become attached to another man”.

% As pointed out above, in the published text of JVP, it is the husband whose
conduct is considered to have been the most noble: yatah prathame’pi lavanya-
vatyah satyaraksanam dharmadattasya pranaraksanatvam vicintya kamahato’pi tam
trailokyamohinim patnim svayam adidesa | “For at the beginning, thinking that the
keeping of Lavanyavati’s promise was the only thing that would preserve
Dharmadatta’s life, although he was afflicted by love, he himself ordered his
wife who fascinated the three worlds to go.” (tr. Emeneau). In NVP, the impli-
cation seems to be that Kandarpa was not emotionally invested either in his de-
cision to let his wife go, nor in taking her back, and hence did not act nobly —
there was, so to speak, nothing in it for him either way.

%7 This is one of the more significant variants; MS A has a blank space of two lines
here — apparently, the MS from which it was copied had a lacuna here. A dif-
ferent hand has added the line: cha nhuya nimittina thwa stri chu prayojana dhakd
chold | “[He let her go,] thinking: “What use is this woman for the sake of one
day?’”. MS B gives a different reason: ona rajaya bhayana twadatard “He released
her out of fear of the king”. At first sight, the reasons given further on for the
moral superiority of the robber rather suggest that the reading of MS B (which,
incidentally, corresponds to the reason given in SVP: rajadandabhayat
parapurusena muktd “she was released by the paramour out of fear of the king’s
punishment”; also VP(f): dhanina dharmadattena rajabhitya sa tyakta “the wealthy
Dharmadatta let her go out of fear of the king”) should be adopted: The robber
acts neither out of consideration for this world nor for the next (as does the
brahmaraksasa), nor indeed out of concern regarding the king (as does, in the

374



The Robber, the Demon, the Girl, and Her Lover

Further, the brahmaraksasa has no virtue, because in a previous life, when
he was born as a brahmin, he was killed by a robber when he was on his
way to a distant land in order to receive an illegitimate gift. ‘For this rea-
son, I have become a brahmariksasa. If now, in this life, I kill a woman,
what will I become in my next life?” Thinking this, he let the girl go.

Therefore, it is only the robber who has any virtue, because he didn’t
need to be concerned® with this world or the next; he didn’t need to be
concerned with the king. Although he didn’t need to be concerned this
way, he let the girl go. This means that the robber had the greatest truth-
fulness.” This was Bikramaditya’s answer to the vetala.

As soon as he had thus spoken, the vetala left the king’s shoulder and
resumed his position on the top of the simsapa tree.”

Here ends the tenth vetala story.

reading of MS B, the suitor Dharmadatta). The problem with this reading is, of
course, that the next world does indeed feature in the reasoning of the thief: “In
this life, I am a robber; there is no reason why there should be a similar birth in
the next life.” (thwa janmasa je caula | lithu janmasa otuka jati juyuwa hu ma do
dhaka 1).

38 The verb hane is glossed in DCN as “to feel, to experience”; the implication
seems to be that the actions of the robber would not have any consequences ei-
ther in this world or in the next, and that he wouldn’t have to fear any punish-
ment from the authorities either. In the published text of the JVP, the noble
conduct of the robber, the brahmardksa, and the suitor is rather summarily dis-
missed as being “conditioned, not absolute” (viveka-, tr. Emeneau).

% This formula is much more concise in MS B: thathyd dhastund betala thawa thayasa
cona wina | “As soon as he had thus spoken, the vetala went back to his position.”

375



Felix Otter

References

Conrady, August 1891. “Ein Sanskrit-Newari-Worterbuch. Aus dem
Nachlasse Minayeff’s herausgegeben”, in: Zeitschrift der Deutschen
Morgenlindischen Gesellschaft 47: 539-573.

Emeneau, M[urray]. Blarnson]. 1967 [1934]. Jambhaladatta’s Version of the
Vetalapaficavinsati. A Critical Sanskrit Text in Transliteration, with an
Introduction, and English Translation. New Haven, CT: American
Oriental Society. Repr. New York: Kraus Reprint.

Greg, Walter Wilson 1950. “The Rationale of Copy-Text”, in: Studies in
Bibliography 3: 19-36.

Han, Mazhar ‘Ali & Lalla Lal 1805. Buetal Pucheesee; Being A Collection of
Twenty-Five Stories, Related, by the Demon Buetal, to the Raja Bikrumajeet.
Translated into Hindustanee, from the Brij B hak ha, of Soorut Ku-
beeshwur; by Muzhar Ulee Khani Vila; and Shree Lulloo Lal Kub,
Moonshees in the College of Fort William. Calcutta: Hindoostanee
Press.

Jorgensen, Hans 1921. “Ein Beitrag zur Kenntnis des Nevari”, in: Zeit-
schrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft 75: 213-236.

Jergensen, Hans 1936. A Dictionary of the Classical Newarl. (Det Kgl. Dans-
ke Videnskabernes Selskab. Historisk-filologiske Meddelelser 23,1.)
Kebenhavn: Levin & Munksgaard.

Jorgensen, Hans 1941. A Grammar of the Classical Newari. (Det Kgl. Danske
Videnskabernes Selskab. Historisk-filologiske Meddelelser 27,3.) Ko-
benhavn: Ejnar Munksgaard.

Kolver, Bernhard 1999. “Actives into Ergatives, or, Newari into Sanskrit”,
in: Helmut Eimer, Michael Hahn, Maria Schetelich & Peter Wyzlic
(eds): Studia Tibetica et Mongolica (Festschrift Manfred Taube). (Indica et
Tibetica 34.) Swisttal-Odendorf: Indica et Tibetica Verlag, 189-206.

Lienhard, Siegfried & Thakur Lal Manandhar 1988. Nepalese Manuscripts.
Part 1: Nevari and Sanskrit. Staatsbibliothek Preuflischer Kulturbesitz.
Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Nepal Bhasa Dictionary Committee 2000. A Dictionary of Classical Newari.
Compiled from Manuscript Sources. Kathmandu: Cwasa Pasa.

Riccardi, Theodore 1971. A Nepali Version of the Vetalapaficavimsati. New
Haven, CT: American Oriental Society.

376



The Robber, the Demon, the Girl, and Her Lover

Sathaye, Adheesh 2017. “The Scribal Life of Folktales in Medieval India”,
in: South Asian History and Culture 8,4: 430-447.

Schmidt-Madsen, Jacob 2011. Authorial Tradition and Scribal Innovation:
Text Critical Approaches to Indian Story Literature. Copenhagen: Univer-
sity of Copenhagen [unpublished M.A. thesis].

Sresthacharya, Iswaranand 1995. A Concise Dictionary Newar-English. Ka-
thmandu: Pilgrims Book House.

Uhle, Heinrich 1966 [1881]. Die Vetdlapaficavinigatikd in den Recensionen des
Civaddsa und eines Ungenannten. Leipzig: Deutsche Morgenldndische
Gesellschaft. Repr. Nendeln/Liechtenstein: Kraus Reprint.

Vettam Mani 1975. Puranic Encyclopaedia: A Comprehensive Dictionary with
Special Reference to the Epic and Puranic Literature. New Delhi: Motilal
Banarsidass.

377






Caste, Conversion and Social Change in
Telangana, South India

Adapa Satyanarayana

Historically, social movements and ideological struggles against the phi-
losophy and justification of the caste system in Telangana and Andhra go
back to the medieval period, which witnessed significant social fluidity
and mobility among the lower castes. Recent historical studies have
shown that the artisanal, occupational, farming and Dalit communities
protested and resisted Brahmanical ideology, precedence and dominance
over ritual, sacred and secular practice and sought social equality and
justice (cf. Chinnaiah 2017; Yagati 2003; Ramakrishna 1983; Satyanaraya-
na 2005). In particular, the Bhakti movement espoused the perceptions,
visions and world view of the lower non-Brahman castes and communi-
ties. This assumed a militant character and led to the emergence of sever-
al anti-Brahmanical heterodox sects like Virasaivism and Viravaisnavism
that denounced the caste system and untouchability. In Andhradesha,
two great social reformers, Potuluri Veerabrahmam and Yogi Vemana,
spearheaded the fight against caste oppression and Brahmanical domi-
nance. Their poetry, sayings, and verses (tatvilu) became popular among
common masses and they became an integral part of the Telugu folklore
(cf. Brown 1911). These saint-philosophers of the pre-colonial era pro-
pounded humanism, social harmony, fraternity, equality and social jus-
tice. Social reformers of the early nineteenth century, in particular the
Christian missionaries, have appropriated certain aspects of the medieval
Bhakti tradition to attack Brahmanical Hinduism and the caste system to
carry out proselytisation. The missionaries were also aware of the nature
of anti-Brahmanical sects like the saivaite, vaisnavite, and Nasraiah cults,
and incorporated some of the ideas of the Bhakti movement into their
preaching. The Christian missionaries were also observers of the function-
ing of the caste system, local customs, traditions and folk culture. They
were familiar with the major Hindu philosophical and religious systems
and thoughts. They learnt the local languages and studied the pre-colonial
anti-Brahmanical social protest movements of the lower castes.

Published in: Carmen Brandt & Hans Harder (eds): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Adapa Satyanarayana

Conversion as Empowerment

The natural causes and consequences of religious conversions have been
contentious issues of the social history of modern India. Divergent and
conflicting views, perspectives and interpretations have been presented
by scholars. I will focus on the Gandhian and Ambedkarite perspectives,
as they represented two opposite positions vis-a-vis religious conversion
in modern India.

Through his writings in the journals Young India and Harijan in the
1920s and 1930s Gandhi expressed his views on conversion. Since Gandhi
called himself a “Sanatani Hindu” and also believed in the varnasrama
dharma, he opposed religious conversions. He wrote, “[iJt is impossible
for me to reconcile myself to the idea of conversion after the style that
goes on in India and elsewhere today. Why should a Christian want to
convert a Hindu to Christianity?” (Gandhi 1976: 327). Gandhi opined that
conversion denationalises an Indian because a convert imitates Europe-
ans. He remarked, “I see many Christian Indians almost ashamed of their
birth, certainly of their ancestral religion, and of their ancestral dress. The
aping of Europeans by Anglo-Indians is bad enough, but the aping of
them by Indian converts is a violence done to their country [...]” (Gandhi
1976: 91ff.). He maintained that through material incentives, humanitari-
an work, etc., the missionaries resorted to conversion and their activities
were meant to destabilise and undermine Hinduism. Gandhi described
missionaries as vendors of goods with no spiritual merit/worth but pos-
sessing material goods which they promise to those who will come to
their fold. He opined that Western Christianity “does not represent the
spirit of God or Christianity but the spirit of Satan. And Satan’s successes
are the greatest when appears with the name of God on his lips” (Gandhi
1976: 235f.).-Therefore, he declared that “[i]f I had the power and could
legislate, I should stop all proselytizing” (as quoted in Sahadeo 2011:
138). Mahatma Gandhi’s views on the activities of Christian missionaries
do not provide any subjectivity and discretion to individuals and suggest
that converts have no choice of their own.

The Gandhian perspective suggests that the lower castes/communi-
ties accepted Christianity in ‘cow-like” obedience. It also intimidates that
converts were mainly attracted to the new religion by material incentives
and that by converting to Christianity they were denationalised. But, as
we shall see below, some of Gandhi’s formulations are not supported by
the experiences of Telugu Christians. On the basis of available evidence,
it could be found that the lower castes in Andhra and Telangana have

380



Caste, Conversion and Social Change in Telangana, South India

voluntarily, consciously and deliberately moved away from one set of
religious symbolism to another. They perceived Christianity as an egali-
tarian religion and hence suitable for their situation.

Contrary to Gandhi, Ambedkar took a more balanced and positive at-
titude and analysed conversion movements by Dalits as a process of em-
powerment and emancipation. He reasoned that there are two aspects of
conversion: social as well as religious, i.e. material as well as spiritual. He
argued that since Hinduism sanctions untouchability, discrimination and
inequality, Dalits would be able to achieve freedom and liberty by con-
version. Further, conversion brought happiness as Christianity provided
social equality and equality of treatment with others. By converting to
new religion Dalits could escape from the tyranny of Hinduism.
Ambedkar postulated that conversion is the simplest path and it alone
liberates the untouchables and provides them self-respect, dignity and
freedom (Ambedkar 2002). Further, Ambedkar argued that conversion
not only provides social mobility and spiritual democracy to Dalits but
also material gains and economic betterment through education and em-
ployment. He advised Dalits to change their religion for spiritual and
material gains (ibid.: 219):

The Hindu religion does not appeal to my conscience. It does not appeal to
my self-respect. However, your conversion will be for material as well as
for spiritual gains. Some persons mock and laugh at the idea of conversion
for material gains. I do not feel hesitant in calling such persons as stupid. I
tell you all very specifically, religion is for man and not man for religion.
To get human treatment, convert yourselves.

In this paper, I will highlight the contribution of the Protestant missionaries
in spreading Christianity among the Dalit-Bahujan communities in Tel-
angana, South India. During the second half of the nineteenth century,
many oppressed caste groups in the Telangana region of the erstwhile
Hyderabad State were converted to Christianity. From the existing studies
on socio-religious reform movements it is clear that religiously expressed
social protests of the lower caste communities of modern India have basi-
cally taken three directions: firstly, construction of new social and religious
identities, like the Adi-Hindu and Adi-Andhra movements; secondly, for-
mation of reforming associations like the Brahma Samaj, Arya Samaj, The-
osophical Society, Ramakrishna Mission, etc., and thirdly, adoption of a
new religious tradition of non-Indian origin, such as Christianity and Is-
lam, found suitable under the concrete conditions (Aloysius 1998: 16f.).

381



Adapa Satyanarayana

The Dalit-Bahujans in the Telangana region accepted the third option and
adopted conversion as a strategy to escape from caste oppression and an
agency of emancipation. It is also clear from the narrative accounts of the
Protestant missionaries in the Hyderabad State that mass conversions from
the Dalit communities commenced during the last quarter of the nine-
teenth century. The “man with the brown blanket” (Lamb 1920: 6) was the
target of the Christian missionaries. A Wesleyan missionary wrote (ibid.):

The slow, dull life of the peasant changes only with the changes of season,
or under stress of overwhelming calamity. Its badge is the brown goat-
hair blanket he carries. Inseparable from him in rain, sunshine, or in cold,
the blanket of the villager is the mark of his calling [...]. He is the true vil-
lager. There are millions of him. Toiling, resting, sleeping, dying; in pa-
tience, in poverty, in ignorance and in hope, he is the man on whom our
eyes are fixed [... ;] the man with the brown blanket is Haidarabad.

Spread of Christianity

The role of Christian missionaries in religious conversion and socio-
cultural change as well as the development of educational, health and
self-improvement schemes in modern India has been acknowledged by
many historical studies (cf. Frykenberg 2003 and 2008; Oddie 1969 and
1975; Billington Harper 2000; Webster 1992). Recent studies on the
growth of Christianity in modern India focused on the interconnections
between conversion movements, social reform and social change. Chris-
tian missionaries were considered to be the institution builders, since
they pioneered works relating to social reform, language/literature/
philology, and the socio-economic development of weaker sections of the
society (cf. Frykenberg 2003). The Protestant missionaries came to the
Nizam’s Dominions during the last decades of the nineteenth century.
Before the Wesleyan Methodist missionaries of England came to Hydera-
bad, the American Baptists were already present in the southern parts of
the Hyderabad State and established their headquarters in the Canton-
ment at Secunderabad. While the Church Mission Society was working in
the eastern part, namely the Dornakal-Khammam area on the borders
between the Hyderabad State and Krishna district in the Madras Presi-
dency, the Wesleyan Methodist Church began its activities in the Hyder-
abad State since 1879 and Burgess founded the first Methodist Church in
the city of Hyderabad (Lamb 1913; Sackett 1924). The Wesleyan Method-
ists decided to concentrate their work in Hyderabad city and in the dis-
tricts of Warangal, Karimnagar, Medak, Nizamabad and Adilabad of the

382



Caste, Conversion and Social Change in Telangana, South India

Telangana region. In 1880, a Telugu congregation was formed in Chadar-
ghat and in Secunderabad in the year 1881. Churches were built at both
the places. In order to establish more stations a tour of Telangana district
was undertaken by Reverends W. Burgess, B. P. Wesley and Benjamin
Pratt. Consequently, a couple of mission stations were established at Ka-
rimnagar in 1883, Siddipet in 1886, and Medak in 1886. Around this time
new circuits were also established at Kundi and Sangareddy (1893), Ni-
zamabad (1900), Aler (1902), Laxettipeta (1918), Nirmal (1938) and
Manchirial (1935). The first Christians were converted from among the
Malas. Sir Richard Meade, the British Resident in Hyderabad, supported
the missionaries and encouraged their activities in the Telangana region.
The beginnings of the Wesleyan Methodists Church go back to the last
quarter of the nineteenth century (Lamb 1913: 6). In December 1878, Rev.
Henry Little and William Burgess arrived in Secunderabad. And already
in 1879, the first Wesleyan Methodist Church was established in the Tel-
angana region under the leadership and guidance of Burgess and with
the help of the British Resident Richard Meade and high officials of the
Nizam’s government. A number of caste Hindus as well as carpenters
and blacksmiths were converted. By 1896, five circuits were established
at Karimnagar, Siddipet, Medak, Kundi and Aleru, and a total number of
4,000 conversions were made during the first phase of the missionary
work. The church in Hyderabad consisted of the converts from the Malas
and the Sudras. From the available data it is clear that the total number of
Christians in the Telangana region of the erstwhile Nizam’s State in-
creased from 1,656 in 1879 to 66,570 in 1921 (Census of India 1931: 54).
The spread of Christianity in the district towns and villages of the Tel-
angana region during the last quarter of the nineteenth century was sig-
nificant. The missionaries have undertaken extensive tours outside the
twin cities of Hyderabad and Secunderabad and founded many churches
in Karimanagar, Siddipet, Aler, Medak and Nizamabad (Lamb 1913: 8).
In the initial years, they also encountered opposition from the local peo-
ple. The pioneering work done by the founders of the church in the Hy-
derabad State like Burgess, Pratt, Wesley, etc., yielded good results. The
missionaries adopted the techniques of visiting the villages and preach-
ing in the bazars. In the rural areas, the crowds used to gather at the cen-
tre of the village and listen to the speeches of the missionaries. In a short
span of time, the missionaries achieved noticeable responses from the
local people. They also found favourable response from the government
officials for acquiring land to build churches and bungalows. The mis-
sionaries also took an active part during natural calamities and outbreaks

383



Adapa Satyanarayana

of diseases like the plague and cholera (Sackett [1951]: 27) but focussed
especially on establishing education institutions.

Educational activities of the Wesleyan Methodist Church in Telangana
included the establishment of several schools in Hyderabad, Secundera-
bad and in the rural and urban areas of the districts. The example of the
establishment of Chadarghat High School indicates the strategies of the
missionaries to spread literacy among the converts. In 1885, it was re-
ported that considerable inducements were offered by the government
for the establishment of a high school in Chadarghat. A beginning was
made in the Chadarghat Church. And Mr. Corewdson who had experi-
ences in teaching took charge. In November 1886, Mr. Soper arrived and
was specifically set apart to develop the school. Later, Ahmad Hussein, a
distinguished graduate of Madras University, was appointed as head-
master. About the progress of the school he wrote (Lamb 1913: 38):

Despite the hindrances, we close the year with 88 boys and with examina-
tion results higher than have been obtained in any other schools, with a
large measure of public confidence and with a solid foundation on which
to build up on the future the best educational institutions in Hyderabad.

In 1887, the numbers increased to 118 and six boys were sent up for the
middle school examination. In 1885, the “Theological Institutions” had
two names on its roll. In 1880-81, four schools for Hindu and Muham-
madan girls were founded in Secunderabad and Chadarghat and a fifth
in the mission compound for Christian girls, which subsequently devel-
oped into the Girls Boarding and Normal School in Secunderabad. The
Secunderabad Mission House was purchased, and in 1884 the Girls’
Boarding and Normal School was erected. Miss Agnes Lee, a daughter of
the first known Methodists who had come to Hyderabad, became the
first lady principal. In 1929, in the village schools in Telangana, there
were 4,815 pupils of whom 88 per cent were baptised Christians. Upon
inquiry it was found that 51 per cent of Christian children of school-going
age were being taught.

The spread of education and preaching by the missionaries became
popular among the Malas, for instance in Karimnagar district. The first
considerable work among the Mala people occurred in the village of Tor-
nala, and Sigarapu Rajanna led the way. He was a man of simple faith,
firm as a rock in his allegiance to his Lord, and for many years as a helper
opened up hamlet after hamlet to the preaching of the Word. According
to missionary accounts from 1888, there were 118 baptisms, mostly from

384



Caste, Conversion and Social Change in Telangana, South India

the villages already occupied. Year after year the movement spread, the
days of barrenness were forever ended, and in 1894, Karimnagar rejoiced
over a Christian community of 1,463 spread over 32 villages. Such con-
siderable success could not have been possible except by the cooperation
of the converts themselves. In Telangana, the Mennonite Church began
its work at Mahabubnagar and Gadwal (cf. Wiebe 1988). Most of the
members of the Church lived in villages (about 80 per cent). The converts
were mainly Madigas, but a few also came from the Mala caste. Almost
all the Church members were farmers, coolies and daily wage workers.
About 80 per cent of them were illiterate. Mennonite missionaries
brought the teachings of Christianity into the Mahabubnagar area at the
end of the nineteenth century. The number of ‘farmers” could indicate
that the Mennonites of the Mahbubnagar area were largely agricultural
peasants. The majority of them were very poor, owning at most a few
acres of relatively unproductive land. Most, like their coolie fellows, had
to work at least occasionally as daily wage labourers in their own or
nearby villages, and a minimum of one or two members in many ‘farmer’
families occasionally worked under contract in distant places as seasonal
migrant labourers.

In Telangana, the Wesleyan missionaries established many schools and
dispensaries, and imparted modern education, especially to the down-
trodden communities. For the first time, the depressed classes and com-
munities which had been denied opportunities of education by the tradi-
tional Hindu caste system, had gained access to modern knowledge and
became literates. Apart from providing education and employment as
pastors and school teachers, the Christian missionaries also introduced
many economic and agrarian programmes for the empowerment of the
Dalit-Bahujan communities in the Telangana countryside. Therefore, the
so-called “depressed classes” have been able to overcome the bondage and
enslavement imposed by Hinduism. Due to the impact of Christianity they
were able to improve their economic position and social status. In spread-
ing education through the boarding schools the Wesleyan, missionaries
have provided ample opportunities to the children of the downtrodden
communities, whose parents were unable to support them financially.

Thus, the missionary education benefited the first generation of Dalit
organic intellectuals in the Telangana region who had played a signifi-
cant role in the socio-political movements in the first half of the twentieth
century. In fact, the founder of the Dalit movement in the Nizam's State,
Bhagya Reddy Varma, was a product of missionary encouragement and
help (Chinnaiah 2017: 142). The newly educated Dalit-Bahujan children

385



Adapa Satyanarayana

found employment in the modern sectors like teaching, government ser-
vice, railways, army, police, hospitals and dispensaries, and gained some
sort of socio-economic mobility. Various missionaries like the Wesleyan
Methodists, the Mennonites, the Church Mission Society, the American
Baptists, etc., were instrumental in organising programmes of socio-
economic advancement for the benefit of lower caste women as Bible and
zenana activists. The Christian missionaries imparted modern education
and vocational skills and training among Dalit women as well as encour-
aged self-help activities, which made them self-employed and economi-
cally self-sufficient. In the Telangana region, Dalit women were educated
in the mission schools, employed as school teachers and nurses, and also
trained in vocational occupations like tailoring, embroidery, lace-making
and so on. In the erstwhile Hyderabad State, the Wesleyan missionaries
were the pioneers of women’s employment and empowerment through
self-help programmes and vocational education.

Mass Conversions of the Malas

The Protestant missionaries were able to attract the attention of the com-
mon, lower caste people because, firstly, they used Telugu language in
their religious preaching and propaganda, and secondly, the untouchable
castes like the Malas were quite familiar and accustomed to wander-
ing/travelling native spiritual preachers (gurus). In Telangana, the mass
conversions have taken place predominantly among the untouchable
Mala communities (Manikya Rao 1967). The Malas have a long tradition
of anti-Brahmanical ideology and their priests were known as the Mala
Dasaries. They were followers of Vaisnavism and had a long spiritual her-
itage. The Christian missionaries incorporated the Vaisnava tradition into
their spiritual preaching. Thus, the role of indigenous/native preachers
became a significant aspect of conversion among the Malas. In particular,
the caste head known as Peddamala became an important instrument of
linkages between the European missionaries and the local society and its
impact was quite considerable. A Christian missionary remarked, “The
order of elders thus instituted has the merit of being purely Indian and
quite in hormone with habits of the people” (Lamb 1920: 39). The Malas
of each village in Telangana have always had a headman whose office
was hereditary. It was noted that whenever the headman became a Chris-
tian and his affairs were of suitable character, he was appointed a Chris-
tian elder. Gradually, the order of elders acquired the respect and author-
ity which has always been given to the caste headman. Naturally, when

386



Caste, Conversion and Social Change in Telangana, South India

such men in association with the pastor constituted a local church court
its decisions were binding on the local community. Such a body of men
were the back bone of Christian village work. The caste elders helped the
pastor in his evangelical tours and contributed donations to the church.
The spread of Christianity in Hyderabad was largely spontaneous and
the place of the village evangelists was quite significant in causing mass
movements in Telangana. A missionary wrote (Lamb 1920: 29):

[...] we must rightly place in the centre of our picture the village evangelist
making his own appeal to the village where he lives. And those grouped
round it, it is even more important that some five hundred such men in
touch with each other make a collective impression over a wide area.

In the Telangana region, if the villager was a man with the “brown blan-
ket”, the Evangelist was a “man with the hymn book” (ibid.: 26). The
example of Yesuratnam in propagating Christianity among the villagers
is a case in point. It reveals the strategy and the tactics adopted by the
preachers for converting the village people. Through the method of sing-
ing and open dialogue in the streets, the preacher attracted the attention
of the people. During sickness he brought medicine to the village, and
when trouble occurred he offered his help. The young evangelists became
popular among the common people as they cared for their sufferings.
There were instances when villages requested the government not to
allow any Christian teacher in their midst. But, as the popularity of the
missionaries grew, the villages welcomed them and never allowed them
to leave them again. In fact, even a village headman belonging to an up-
per caste often visited the missionary for help.

The best example of a local preacher and his influence on the commu-
nity was narrated by a missionary in Karimnagar — a young Christian
preacher who was sharp, bright and modest, and his influence was felt
on the local community. His talent and abilities attracted the attention of
the district officials who took him into their office and trained him for
two years in administration, and he became a popular pleader of the
people. It was remarked that “[t]he young man has been stationed for
two years in a big village, which a few years ago petitioned the Govern-
ment of the Nizam not to allow any Christian teacher in their midst. To-
day they would tear him to pieces if he talked of leaving them. A high
caste headman of the village was often seen on his veranda. He was one
of those who petitioned to keep him out of the village” (Lamb 1920: 28).
The native preachers were the men who won the war for Christians. It

387



Adapa Satyanarayana

resulted in converting hundreds of Telangana villages to Christianity.
The picture of Yesuratnam in the villages reflects the commitment of the
native preachers. Rajayogi Guru Yerraguntla Peraiah, the forerunner of
the mass conversion movement in the Ongole region, and Karem Rajanna
in Karimnagar district in Telangana provided the classic example of the
link between the old and the new religious traditions. Regarding the con-
tribution of a Mala elder to the spread of Christianity in Karimnagar dis-
trict a missionary wrote (Lamb 1913: 29):

In 1893 Karem Rajanna was baptised, and stands for the sort of man
whose conversion has meant a good deals. Rajanna was not an ignorant
villager. He had been in military service and had seen the world, and it
was only after lengthened and intelligent conviction that he confessed his
faith in Christ. As he was the head Mala over 1,100 villages, stretching
from Karimnagar to the Godavary, his influence was immense and the
conversion of such a man naturally impressed those to whom his work in
many matters had been the final one. These incidents show the type of
some of the converts and explain the way in which the gospel message, in-
troduced to village after village by men of local influence, won so speedily
such widespread success.

Harassment of Converts

Persecution is a Tug-of-War between the old and the new; it tests the
strength of the bond that holds the community together. Some strands of
the rope snap for good, others are retired, others again are not broken at
all, but during the tussle it seems as if all must go. (Lamb 1920: 22)

Indeed, as this quotation indicates, the missionaries also witnessed vio-
lent opposition and physical attacks by the local people on certain occa-
sions. In every circuit, the accession due to famine work provoked an
outburst of hatred. In Medak a Mohammedan priest and in Siddipet the
Devil [low caste/Hindu] Priest were storm raisers. In Ramayampet and
Aler, social customs were made the occasion of violence. “But the torne-
do [tornado] swept over without destroying the tree of the Lord’s plant-
ing, their roots held” (ibid.). An instance was narrated by a missionary of
the encounter in a village in Karimnagar district. Here, a native preacher,
called Mangaiah, while touring the villages was subjected to physical
attack during the Dassera festival (Lamb 1913: 18):

A number of local people seized him, and after giving him a severe beat-
ing, with the utmost barbarity they stacked his hands down to the ground,

388



Caste, Conversion and Social Change in Telangana, South India

in such a manner that he could neither sit nor lie, and was obliged to
spend the night on his knees in great pain. Morning brought relief and he
was set at liberty, but it was many days past he recovered from the effects
of the ill treatment to which he had been subjected.

In another village, the same man had a dagger drawn on him by a Ro-
hilla. The colporteur had ventured to show this man a Hindustani gospel
and was very much terrified when the Rohilla unsheathed his dagger and
threatened to kill the “Christian dog”. But some local people interfered
and the Christian preacher made his escape. A missionary remarked,
“Joseph Mangiah is dead now, but his children ought to be proud of their
father’s part in establishing Christ’s kingdom in Karimnagar” (ibid.).

During the last decade of the nineteenth century persecution of a viru-
lent type was common. Converts were formally excommunicated in full
caste council, firewood and water were refused. The daughters forbid
mothers in the house and brothers rose against brothers because they had
entered the new way by converting to Christianity. This refers for in-
stance to the son of a village Patel (headman) in the district of Siddipet:
The boy was met by a missionary in a village rest house. The boy was
bright and earnest and frequently visited the missionary and decided to
change his religion. This brought down up on him a storm of persecu-
tion. His enemies were his neighbours and his own family members. He
was beaten, starved, reviled and eased out, but still he held to his deter-
mination to seek baptism. The crusade having failed, he was submitted to
cruel treatment by the parents and he was then sent away from them.
Such instances of persecution of converts were widespread.

Writing about the obstacles for conversion in the urban areas, a mis-
sionary wrote (Sackett [1931]: 50):

[Hyderabad] was a terrible place in those days. It was full of Rohilla and
Sikh followers of the Nizam’s army. Every man carried arms of some kind
or another. Brawls, assaults and daylight robberies, were daily occurrenc-
es; and, even for peaceable Indians like Sadhuvu, life was never safe with-
in the walls. On one occasion, while going “to see the tamasha” [(a theatre
play)] [the missionary] was attacked at the city gate, near Afzul Ganj, was
searched, robbed and badly mauled. It might have been much worse for
they found he was a Christian had not Pratt and Campbell [(other mis-
sionaries)] heard of his danger and rushed to his rescue. And yet these re-
doubtable men of God never flinched from their task.

389



Adapa Satyanarayana

The missionaries who were in Hyderabad had for a long time one of their
central meeting places in the square near the Residency clock-tower, but
the city remained closed to evangelistic work.

But outside Hyderabad, especially in the villages, missionary activi-
ties and their modern education contributed to the growth of a new
awakening and self-respect among the Dalit Christians, which in turn
shaped them as a distinct entity different from the caste-Hindu ‘other’.
The intellectual make-up of the first generation of Dalit Christian preach-
ers and intellectuals had been immensely influenced by Christian mis-
sionary thought and endeavours. Due to the religious and educational
activities of the missionaries, the converts of the Mala untouchable com-
munity and other lower castes were able to acquire new knowledge and
consciousness and change their livelihood conditions. Consequently, the
spiritual and material life of these poor depressed communities had un-
dergone a noticeable transformation, transmuting them into a distinct
community separated from the caste Hindus in terms of their religious
identity. The distinctness of the Dalit Christian community in modern
Andhra was amply manifested in the formation of native preachers, cate-
chists, pastors, teachers, Bible women and the zenana workers. It was
these mediators between the religious order and the local society, i.e.
Christian religion and Hinduism, who were instrumental in facilitating
the formation of the distinct community with a common religious belief
and world view. The missionaries have cared a lot for training, and edu-
cation of native assistants. Thus, Christianity truly became the religion of
emancipation for the poor in rural Telangana. For the lower caste per-
sons, the Christian missionary appeared to be a saviour because in times
of distress and necessity he was present to help them. Besides education,
the missionaries also provided impartial relief to the worst effected lower
caste population during the famines, epidemics and other disasters. Dur-
ing the late nineteenth century when the famines spread in the Telangana
districts of Medak, Karimnagar and Nizamabad, for instance, Posnett had
taken up welfare and employment activities and saved many poor peo-
ple. At times the individual missionaries became targets of attack and
even poisoning by the upper caste for their help and encouragement to
the downtrodden communities.

Women Missionaries

Between the years 1896 and 1912, 32 European Women workers were
sent to Hyderabad by the Women’s Auxiliary. Out of these, 14 were gen-

390



Caste, Conversion and Social Change in Telangana, South India

eral medical workers, 11 did medical work in schools and six in the zena-
nas (Lamb 1920: 30f.). The European women missionaries toured the
villages and distributed medicine to the sick people. During cholera, the
women missionaries did great service to the common people. They con-
tributed to a great change in the villages. In the Yellareddy area of Ka-
rimnagar district, the medical work was quite effective. They ventured
into the dangerous terrain and worked among the native people. In those
days, robbery and murders were quite common in the country side.

When a woman missionary wanted to visit the remote villages the lo-
cal officials advised her not to do so. However, an English official, even
though he had warned her and said that it was unsafe and risky, yet pro-
vided protection to her. The local people were hostile and they called her
“the little white devil”. Whenever she appeared the children playing in
the streets were hurriedly snatched up and dragged indoors. Arabs
armed with guns and knives squatted on the rocks round her house and
scowled every time she came out. Fear and hatred seemed everywhere.
But in less than a year the medicine bottle had won its way and her min-
istry of mercy and healing had so changed the host of the enemy that she
was called “the little white angel”. She became popular among the local
people and earned their respect. Thus, the traveling dispensaries and the
visits of women medical workers to villages during the market days be-
came a popular method of spreading the word of God.

In the course of touring villages and carrying out the work, European
women missionaries faced many problems, were sometimes molested
and risked their lives. They also had to confront many challenges in con-
nection with their work in the villages. It was observed that generally,
even a habitual criminal would not molest a European lady, but no one
was safe against the caprice of men under the influence of drinks or
drugs. A missionary reported (Lamb 1913: 106):

One of our ladies with her attendants passed a night in the open in the
custody of a village policeman who was too stupidly drunk to know the
blunder he had made; another was decoyed into a house to treat a woman
and found to her dismay that the patient was a man shamming illness; yet
another was compelled by the Inspector-General of Police to have two
armed policemen always on guard at her lonely dwelling, or he would not
guarantee her safety; a fourth lives alone, the only Englishwoman in a
purely native town. These things are never spoken of, but lives lived in
such an atmosphere of sub-conscious strain are instinct with a quiet hero-
ism that puts us men to shame and makes us realise something of the cost
at which women’s work is done.

391



Adapa Satyanarayana

Another missionary wrote (Lamb 1920: 32f.):

In a land where women of repute are secluded, the spectacle of English la-
dies passing to and fro through road less jungle, braving the hot sun and
monsoon delouses, causes unceasing wonder to treat the high and the rich
for handsome fees would seem natural, but to minister to the despised
and out caste for nothing is a new thing under the sun.

The hospital work by the women missionaries became quite popular
among the people. The missionary reports indicated that there were a
number of women teachers and wives of missionaries who having some
sort of first aid and nursing training became popular among the villagers
in the Karimnagar and Medak districts. As Jesus Christ said, “cleanse the
lepers”, the missionaries, in particular Dr. Kerr, started a Lepers Home at
Dichpalli, in Nizamabad District (Monahan 1948: 12). It was the leading
hospital for the lepers in the Nizam’s Dominions. Local rich people like
Narsa Goud and the Nizam’s government extended financial and materi-
al support for building the hospital. The British Resident and the Prime
Minister, Salar Jung III, appreciated the work of medical care and public
health by the missionaries. The Prime Minister promised that in this
work, “I must share. Tell me what I can do for you” (Monahan 1938: 15).
With his financial support, the Salar Jung Hostel for boys and girls was
constructed. The native press gave advertisement for the work done by
the missionaries. It was reported that on the occasion of the fund raising
at Secunderabad for the Dichpalli Leper Home 21,895 Rupees were col-
lected. The Nizam’s government not only extended financial support to
the missionaries but also made them their partners in the government
health policy.

Conclusion

Struggles against caste discrimination and efforts to eradicate untoucha-
bility have become an important part of missionary ideology and activi-
ties. It was mainly due to the endeavours of Christianity that the lower
castes got the benefits of modern education. Given the close-nit kith and
kin networks, the native spiritual leaders were the key factor in the for-
mation of a sense of belonging and group identity and solidarity. The
spread of Christianity brought about noticeable change among the Dalit
communities in the villages of Telangana. The native men and women
were also instrumental in the socialisation of the Christian community as

392



Caste, Conversion and Social Change in Telangana, South India

a coherent group and in imparting solidarity and identity. In the reports
of the missions, one notices the significant role played by them not only
in spreading the word of God but also in the creation of a Christian
community by conversions of kith and kin groups. The narratives of the
missionaries provide insights into the process of conversion at the local
level. The missionaries participated in local festivals and ceremonies,
countered the superstitions and persuaded the people to change their
ritual practices. They often maintained that the sacrifices to the local
gods, the demon worship, propitiation of evil spirits and sacrifices were
irrational. Conversions by the lower castes resulted in the emergence of a
new social order and a community with distinctive identities. The most
remarkable and significant aspects of the conversion of the Malas were
self-respect, confidence, dignity and justice. The converts, especially the
women who were educated, found employment as medical workers,
school teachers, bible women, etc., and were empowered by the church.
The Dalit Christians in Telangana, in spite of a certain heterogeneity,
could acquire the status of a distinct community. Thus, their adversaries,
the caste-Hindus, called them peddintollu, beef eaters and kirastanapollu,
followers of Jesus Christ, and referred to their religion as peddintolla-
matam, the religion of beef eaters.

393



Adapa Satyanarayana

References

Aloysius, G. 1998. Religion as Emancipatory Identity. A Buddhist Movement
Among the Tamils under Colonialism. New Delhi: New Age Internation-
al Publishers.

Ambedkar, Bhimrao Ramji 2002 [1936]. “The Path to Freedom”, in: Lella
Karunyakara (ed.): Modernisation of Buddhism. Contributions of Ambedkar
and Dalai Lama-XIV. New Delhi: Gyan Publishing House, 215-220.

Billington Harper, Susan 2000. In the Shadow of the Mahatma: Bishop V. S.
Azariah and the Travails of Christianity in British India. Grand Rapids,
MI: William B Eerdmans Publishing.

Brown, Clharles]. Plhilip]. 2009. Verses of Vemana. Alexandria, VA: Li-
brary of Alexandria.

Chinnaiah, Jangam 2017. Dalits and the Making of Modern India. New Del-
hi: Oxford University Press.

Frykenberg, Robert Eric (ed.) 2003. Christians and Missionaries in India:
Cross-Cultural Communication Since 1500; with Special Reference to Caste,
Conversion, and Colonialism. (Studies in the History of Christian Mis-
sion.) Grand Rapids, MI: William B Eerdmans Publishing.

Frykenberg, Robert Eric 2008. Christianity in India: From Beginnings to the
Present. (Oxford History of the Christian Church.) Oxford et al.: Ox-
ford University Press.

Census of India 1931. Census Report of the H.E.H. the Nizam’s Dominions.
Hyderabad: Government Central Press.

Gandhi, Mahatma 1976 [1937]. “A Christian Letter”, in: The Collected
Works of Mahatma Gandhi, Vol. 64. New Delhi: Publ. Division, Ministry
of Information and Broadcasting, Government of India (Harijan, No-
vember 3 — March 14, 1937), 325-327.

Gandhi, Mahatma 1976 [1925]. “For Christian Indians”, in: The Collected
Works of Mahatma Gandhi, Vol. 28. New Delhi: Publ. Division, Ministry
of Information and Broadcasting, Government of India (Young India,
August 8, 1925), 91-93.

Gandhi, Mahatma 1976 [1920]. “The Inwardness of Non-Co-Operation”,
in: The Collected Works of Mahatma Gandhi, Vol. 18. New Delhi: Publ.
Division, Ministry of Information and Broadcasting, Government of
India. (Young India: September 8, 1920), 235-236.

394



Caste, Conversion and Social Change in Telangana, South India

Lamb, Frederick 1920. The Story of Haiderabad. London: Wesleyan Mission
Press.

Lamb, Frederick 1913. The Gospel and the Mala: The Story of the Hyderabad
Wesleyan Mission. Mysore: Wesleyan Methodist Missionary Society.

Manikya Rao, B. J. 1967. A Study of the Work of the Wesleyan Methodist Mis-
sionary Society in Hyderabad from 1878-1947; with Special Reference to the
Ministries of C. W. Posnett and F. C. Sackett. Serampore: Serampore Col-
lege. [unpublished B.D. thesis].

Monahan, Dermott 1938. The Lepers of Dichpali, London: The Cargate Press.

Monahan, Dermott 1948. The Story of Dichpalli. Towards the Conquest of
Leprosy. London: The Cargate Press.

Oddie, G. A. 1969. “Protestant Missions, Caste and Social Change in India,
1850-1914", in: The Indian Economic and Social History Review 6,3: 259-291.

Oddie, G. A. 1975. “Christian Conversion in the Telugu Country, 1860-1900:
A Case Study of One Protestant Movement in the Godavari Krishna Del-
ta”, in: The Indian Economic and Social History Review 12,1: 61-79.

Ramakrishna. V. 1983. Social Reforms in Andhra 1848-1919. Delhi: Vikas
Publishing House.

Sackett, F[rank]. C[olyer]. [1951]. Posnett of Medak. London: Cargate Press.

Sackett, F[rank]. C[olyer]. [1931]. Vision and Venture: A Record of Fifty
Years in Hyderabad 1879-1929. London: Cargate Press.

Sackett, F[rank]. Clolyer]. 1924. Out of the Miry Clay: The Story of Haiderabad
Mission to the Outcastes. London: Wesleyan Methodist Missionary Society.

Satyanarayana, Al[dapa] 2005. Dalits and Upper Castes: Essays in Social
History. New Delhi: Kanishka Publishers.

Sahadeo, Ramnarine 2011. Mohandas K. Gandhi: Thoughts, Words, Deeds; His
Source of Inspiration: Bhagavad-Gita. Bloomington, IN: Xlibris Corporation.

Webster, John C. B. 1992. A History of the Dalit Christians in India. San
Francisco: Edwin Mellen Press.

Wiebe, Paul D. 1988. Christians in Andhra Pradesh: The Mennonites of Maha-
bubnagar. (CISRS Social Research Series 17.) Madras: Publ. for Chris-
tian Institute for the Study of Religion and Society & Bangalore: Chris-
tian Literature Society.

Yagati, Chinna Rao 2003. Dalits’ Struggle for Identity: Andhra and Hydera-
bad 1900-1950. New Delhi: Kanishka Publishers.

395






Zum Bergnamen Y Das in Wales

Britta Schulze-Thulin

Abbildung 1: Blick auf Y Das (Fotografie von Britta Schulze-Thulin).

Die Erhebung Y Das (Abbildung 1) liegt an der nordwestlichen Abbruch-
kante der Black Mountains/Y Mynydd Du' im Siidosten von Wales in
Grofibritannien. Die ,schwarzen Berge” bilden Teil des Nationalparks
Brecon Beacons/Bannau Brycheiniog, einer ,,Gegend von dufierster Na-
turschonheit — karge Hiigel und Berge, Seen, Fliisse und Walder. Es
herrscht Ruhe, Frieden und tiefste Einsamkeit in endloser Weite — ideal
zum Wandern und Entspannen” (Schulze-Thulin 2017: 194). So idyllisch

! Manchmal auch Y Mynyddoedd Duon genannt. Die Ortsnamen werden hier

zweisprachig auf Englisch und Walisisch angegeben, sofern vorhanden. Die
topographischen das/tas-Namen haben keine eigenen englischen Namen. Alter-
nativ gibt es noch die Schreibweise Y Dis. ~ zeigt, dass <a> lang ist. y ist der
bestimmte Artikel im Walisischen.

Veroffentlicht in: Carmen Brandt & Hans Harder (Hg.): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOI https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Britta Schulze-Thulin

beschreibe ich auch in meinem Wanderfiihrer fiir Wales einleitend dort
eine Tour (Schulze-Thulin 2019: 90):

Durch liebliche Landschaft am Fufle der Black Mountains [...] eine sanfte
griine Landschaft wie im Marchenland. Spater fiihrt der Weg an einem
Bach entlang zum Wasserfall Pwll-y-Wrach (,Hexenteich”) durch einen
alten Wald mit vielen seltenen Pflanzen.

Streng genommen ist Y Das kein eigenstiandiger Berg, sondern eher eine
steile Ausbuchtung an den Berghidngen Pen Rhos Dirion, Teil der nord-
westlichen Abbruchkante der Black Mountains/Y Mynydd Du. Er iiber-
schreitet mit seinen ca. 650 m problemlos die fiir ,Mountains” oder , He-
witts” in Grofsbritannien erforderliche Hohe von mindestens 2000 Fuf3
bzw. 609,6 m. Eine Hochstufung von Y Das wie bei der Erhebung Mynydd
Graig Goch, 610 m, in Nordwestwales vom hill ,Hiigel” zum mountain
,Berg” (BBC 2008) ist jedoch nicht moglich, da er nicht die Schartenhohe
von ca. 30 m zu allen Seiten {iberschreitet. Somit ist Y Das daher eigentlich
kein ,mountain” im britischen Sinne. Doch ist er steil genug, um als Moun-
tainbike-Route genutzt zu werden (Schulze-Thulin 2019: 91), vgl. auch im
Internet ,A steep trail leads E[ast] over Y Das, then drops to the road at
Blaen-y-cwm” (Darlow 2015). Am Fufie von Y Das sollten Wanderer auf-
passen, dass sie nicht mit Mountainbikern zusammenstoflen.

In diesem Aufsatz wird fiir Y Das der Begriff ,Berg” im Sinne von
,groflere Erhebung im Geldnde” verwendet, etymologisch ,der Hohe”
(uridg. Wz. *berg”- , hoch werden, sich erheben”), was auch bestens zur
Wiirde des Jubilars passt.

Die Gegend um Y Das ist auch historisch bemerkenswert.

1. Zur Geschichte der Gegend

Die frithe Besiedlung des Nordwestens der Black Mountains/Y Mynydd
Du wird durch ca. ein Dutzend steinzeitlicher Grofisteingrdber bezeugt
(vgl. z.B. die Karte bei Cummings & Whittle 2004: 56). Spater lebte dort
der britannische Keltenstamm der Silurer. Die Anwesenheit der Romer
ab der 2. Hilfte des 1. Jh. ist durch Romerforts, Romerstrafien und ver-
einzelt auch Romervillen belegt (vgl. Davies 1990: 31). Nachdem im 5. Jh.
die Romerherrschaft beendet war, iibernahmen Kleinkonigreiche die
Verwaltung.

Eines von ihnen war Brycheiniog, dessen Name sich vom Dynas-
tiegriinder Brychan (ca. 390-450 n. Chr.) ableitet, Sohn des irischen Prin-

398



Zum Bergnamen Y Das in Wales

zen Amlech und der walisischen Heiligen Marchell (Breverton 2000: 88f.
& 389). Die hohe Anzahl von irischen Ogam-Inschriften in Brecon-
shire/Sir Frycheiniog deutet in der Tat auf eine Herrscherdynastie iri-
schen Urspungs und Verbindungen zu irischen Niederlassungen (Red-
knap & Lewis 2007: 42f.).

Ab 1088 wurde Brycheiniog von den Normannen erobert und zur
Lordship of Brecknock/Arglwyddiaeth Brycheiniog, ,Herrschaft von
Brycheiniog”. Mit dem Verlust der Unabhéngigkeit von Wales 1536 wurde
die Grafschaft Brycheiniog gegriindet, auf Englisch Brecknockshire oder
Breconshire, auf Walisisch Sir Frycheiniog, die bis 1974 Bestand hatte.
Heute liegt Y Das im Landkreis Powys. Seinerseits ist Brycheiniog Bestand-
teil des walisischen Namens® fiir die Brecon Beacons: Bannau Brycheiniog
,Gipfel oder Leuchtfeuer von Brycheiniog” (vgl. das Geiriadur Prifysgol
Cymru ,, Worterbuch der Universitidt von Wales”, abgekiirzt GPC).

2. Zum Bergnamen

Der Bergname Y Das ist nach der nationalen Landesvermessungsbehorde
GrofSbritanniens Ordnance Survey (OS) von tas (f) ,(geordneter) Haufen
(von Getreide, Heu, Stroh), Stapel” abzuleiten — beim Eintrag das wird
auf tas verwiesen (Ordnance Survey 2019). Laut des Geiriadur Prifysgol
Cymru soll in tas eine Variante von das (m/f) mit anndhernd derselben
Bedeutung vorliegen (ausfiihrlicher hierzu unten 2.3). das ist das dltere
Wort. Es taucht bereits in den Juvencus-Glossen auf (9./10. Jh., gl. aceruo
,Haufen?) und ist damit altkymrisch.

In Wales gibt es eine Reihe von Ortsnamen, die sich von das/tas ,Hau-
fen, Stapel” ableiten, z.B. Pen-das-eithin in Waunfawr nahe Caernarfon in
Nordwales (Carr 2007: 123). Vermutlich entstanden diese Ortsnamen, wo
urspriinglich ein Stapel stand. Zudem hat die Erhebung Y Das die Form
eines Heustapels, dieser Name konnte also auch deskriptiv sein. Nur hier
kommt er als erstes Element vor (vgl. unten 2.1).

Von das abgeleitet sind dasu ,stapeln” und daswrn (m) ,Haufen, Sta-
pel”, PL. dasyrnau.

2 In diesem Aufsatz wird fiir die heutige Sprache der Ausdruck ,Walisisch” der
alternativen Bezeichnung ,Kymrisch” vorgezogen. Fiir frithere Perioden der
Sprache werden akymr. (altkymrisch) und mkymr. (mittelkymrisch) verwendet.

3 Stokes 1860-61: 216, siehe auch Falileyev 2000: 40.

399



Britta Schulze-Thulin

2.1 Zur Verbreitung der das/tas-Ortsnamen in Wales

Die Comisiwn Brenhinol Henebion Cymru/Royal Commission on the
Ancient and Historical Monuments of Wales (CBHC/RCAHMW) listet in
Wales eine Reihe von Ortsnamen mit den Elementen das und tfas, hier
eine Auswahl (Tabelle 1 und 2). Die mit Cae ,Feld” beginnenden Namen

sind Feldnamen. Die ungefahre Lokalitdt in Wales sei hier mit angefiihrt.

Tabelle 1: Ortsnamen mit dem Element das

Name Planquadratangabe | Gemeinde in Wales

Banc y ddas ,,Bo- SN 79186 68502 Gwnnws Uchaf, Siidwesten

schung des Stapels* Ceredigion

Ben-das-eithin SH 53416 59981 Waunfawr, Nordwesten

,Spitze des/eines Caernarfon

Ginster-Stapels”

Cae cefny das SH 40861 44839 Llanaelhaearn, Nordwesten

fawn ,Hinterfeld Caernarfon

des Torfstapels”

Cae Das ,Feld SN 53043 02468 Llanelli Wledig, Siidwesten

eines Stapels” Caerfyrddin

Cae das eithin SN 50665 50512 Llanwnnen, Siidwesten

,,Feld des/eines Ceredigion

Ginster-Stapels”

Cae das eithin (id.) SH 53406 60017 Waunfawr, Nordwesten
Caernarfon

Cae das fawn , Feld | SH 36920 42764. Pistyll, Caernarfon | Nordwesten

des/eines Torfsta-

pels”

Cae das fawn (id.) SH 43513 41982 Llanystumdwy, Nordwesten
Caernarfon

Cae das fawn (id.) SH 37583 42052 Pistyll, Caernarfon | Nordwesten

Cae das mawr SH 84099 47589 Tir Ifan, Dinbych Nordosten

,,Feld des/eines

grofien Stapels”

Cae das wair ,Feld | SN 58845 58151 Betws Leucu, Stidwesten

des/eines Heusta- Ceredigion

pels”

* In diesen Tabellen wird das/tas als ,Stapel” iibersetzt, um der Bedeutung als
»geordneter Haufen” gerecht zu werden.

400




Zum Bergnamen Y Das in Wales

Cae oddiar das SN 66873 68442 Lledrod Uchaf, Stidwesten

dywarch ,Feld vom Ceredigion

Torfstapel herunter”

cae'r ddas , Feld SJ 12902 42697 Corwen, Nordosten

des Stapels” Meirionnydd

Das-eithin ,,Gin- SN 70214 77482 Cwmrheidol, Siidwesten

sterstapel” Ceredigion

Park y das ,Park SN 27649 30035 Tre-lech a'r Betws, | Stidwesten

des Stapels” (Feld- Caerfyrddin

name)

Waundas , Wiese SN 35422 15291 Llangynog, Stidwesten

eines Stapels” Caerfyrddin

Waun-dasau ,,Wie- | SH 65074 05915 Plwyf: Towyn, Nordwesten

se von Stapeln” Meirionnydd

Y Das ,der Stapel” SO 19774 32824 Llanelieu, Siidosten
Brycheiniog

Weitere das-Namen sind im Herbst 2018 von der Nationalbibliothek von
Wales verodffentlich worden (Llyfrgell Genedlaethol Cymru/The Natio-
nal Library of Wales), z.B. Park das ,Park eines Stapels” oder Cae’r das
Mawn ,,Feld des Torfstapels”.

Seltener sehen wir tas in Ortsnamen (siehe Tabelle 2).

Tabelle 2: Ortsnamen mit dem Element tas

Name Planquadratangabe | Gemeinde in Wales
Cae tas wair ,, Feld SH 34187 43462 Pistyll, Nordwesten
des Heustapels” Caernarfon

Pen Tas-eithin SN 57409 43250 Pencarreg, Siidwesten,
,Spitze des Gins- Caerfyrddin nahe
terstapels” Llanbedr

Im Osten von Wales sind die das/tas-Namen seltener — in der ndheren
Umgebung von Y Das finden sich keine weiteren Beispiele (siehe jedoch
unten 3.5 zu tas-Ortsnamen in England).

Ofters kommt eine Kombination von das-/tas- mit eithin ,Ginster” vor.
Carr erwdhnt hierzu noch Pen-das-eithin ,,Spitze des Ginsterstapels” bei
Caernarfon (Nordwestwales) mit verschiedenen Schreibweisen, das zu
das/tas gehore (Carr 2007: 122). Zu Cae das eithin ,Feld des Ginsterstapels”
erklart Carr, dass gemahlener Ginster frither genutzt wurde, um Tiere
damit zu fiittern, besonders Pferde (ibid.: 177).

401



Britta Schulze-Thulin

2.2 Ahnliche Bildungen bei Ortsnamen

Eine Parallele bietet sich in Feldnamen mit mwdw! , Heuhaufen”, einem
kleinen runden Haufen aus Heu oder Korn, z.B. Cae Mydylan ,Feld des
Heuhédufchens” (Carr 2007: 189) oder auch in Ortsnamen in Cornwall wie
Magor/Magwyr, das neben ,Steinmauer” auch ,quadratische vertikale
Séule ausgeschnitten von einem Heuhaufen” bedeuten kann (ibid.: 417).

Vergleichbar sind auch die zahlreichen englischen Hiigelbezeichnun-
gen in Grofibritannien mit stack ,Stapel, Haufen”, sowie die gélischen in
Schottland und Irland mit cruach ,id.”, besonders in Donegal, z.B. Cruach
an Airgid ,Silberstapel”, der englische Name lautet Silver Hill.

2.3 Grammatikalische Besonderheiten

Das Geiriadur Prifysgol Cymru (GPC) verzeichnet die Eintrdge zu das
und tas folgendermaflen:

das (m/f), Pl. dasau, deisiau, deisi, deisydd, deis
tas (f), P. teisi, tasau

Beachtenswert ist bei diesen Wortern sowohl das schwankende Ge-
schlecht von das als auch die Pluralvarianten in beiden Lexemen.

2.3.1 Zum schwankenden Geschlecht von das

Im Walisischen gibt es zwei Geschlechter: maskulin und feminin. Das ur-
keltische Neutrum ist aufgegeben und nur noch in Spuren nachweisbar.

Das Geschlecht kann man im Walisischen u. a. an der so genannten
Lenition nach dem bestimmten Artikel y erkennen. Sie ist eine der drei
Mutationen im Walisischen, ein Konsonantenwechsel zu Wortbeginn,
meist ausgelost durch das vorangehende Wort. Der bestimmte Artikel y
verursacht bei Feminina Lenition (hier ¢ > d bzw. d > dd), nicht aber bei
Maskulina, siehe z.B. Schulze-Thulin 2006: 13.

Ob der Bergname Y Das maskulin oder feminin ist, ldsst sich anhand
des Artikels nicht ohne weiteres entscheiden. Nimmt man an, der
Bergname sei maskulin, so wiirde das, wire er feminin, tas zugrunde
liegen. Bei femininem das wiirde man mit Artikel y ddas erwarten, das als
Element in Toponymen auch vorkommt, z.B. Banc y ddas ,Béschung des
Stapels” (siehe oben 2.1).

402



Zum Bergnamen Y Das in Wales

Ein weiterer Hinweis fiir das Geschlecht ist der Gebrauch von maskuli-
nen bzw. femininen Zahlwortern. So ist in diesem Beispiel das weiblich,
da es nach dem femininen Zahlwort dwy ,,zwei” (f) gebraucht wird (mas-
kulin wére dau): dwy ddas yn y diwedd oedd ,am Ende waren es zwei Sta-
pel” (15./16. Jh., GPC).

Synchron kénnen Substantiva im Walisischen je nach Geschlecht eine
unterschiedliche Bedeutung aufweisen, erst in historischer Zeit einen
Geschlechtswandel vollzogen haben, und manchmal kann auch eine dia-
lektale Differenz vorliegen (Morris-Jones 1913: 228f.; vgl. Morgan 1952: 2;
Thomas & Thomas 1989: 50). Letzteres scheidet allerdings nach Morgan
aus (1952: 454f.), da tas, das und ddas manchmal alle im selben Dialekt
vorkommen, manche Dialekte aber nur eine Form verwenden. Spurell
wiére damit tiberholt, der tas als noérdliche Variante von das ansieht (An-
wyl 1915: 116).

Bevor wir nun detaillierter zur Etymologie schreiten, hier ein paar
Voriiberlegungen.

2.3.1.1 Ein altes Neutrum?

Ein schwankendes Geschlecht im Walisischen kann in seltenen Fillen auf
ein altes Neutrum deuten. Von dhnlicher Lautstruktur wie das ist mkymr.
ias (m/f) ,Sieden, Kochen, Leidenschaft; extreme Kilte; Schock”, dessen
ambivalentes Genus Irslinger (2002: 98 m. w. Lit.) mit mir. ess (m) , Was-
serfall” auf ein uridg. Neutrum *jes-tu-, Wz. *jes- ,sieden, schiumen”
(LIV 312f.) zuriickfithrt’. Bestens scheint hier der walisische Plural iasau
zu passen, denn -au ist die urspriingliche Endung der u-Stamme (siehe
z.B. Schrijver 2011: 43). Da diese aber im Walisischen produktiv ist,
scheidet sie als sicheres Indiz fiir einen urkeltischen u-Stamm oder gar
ein altes Neutrum aus (vgl. unten zu den Pluralendungen von das/tas).

Der Fall ias ldsst sich nicht verallgemeinern. Substantiva mit schwan-
kendem Geschlecht kénnen zwar eine Spur fiir alte Neutra sein, dies ldsst
aber umgekehrt nicht den Schluss zu, dass alle Nomina mit schwanken-
dem Geschlecht auch alte Neutra seien — in den meisten anderen Fallen
liegt hier Analogie zugrunde (Morris-Jones 1913: 195 & 228f.). Das ambi-
valente Geschlecht von das/tas muss keineswegs auf ein urkeltisches
Neutrum deuten® — es bieten sich weitere Erklarungen an.

® Zum Vokalismus im Mittelkymrischen vgl. Schrijver 1995: 105f.
® So aber Hill 2003: 274, siche unten 3.2.

403



Britta Schulze-Thulin

2.3.1.2 Analogie durch dhnliche Lautstruktur

Einsilbler: Einsilbige Worter der Struktur K(K)Vs sind meist mannlich, ias
(siehe oben) ist als Ausnahme zu werten.

Ererbt sind die t6-Bildungen mkymr. cas (m) ,Feind” (substantiviert
zum Adjektiv *kh,d-t6- siehe Irslinger 2002: 200, Wz. *keh,d- ,,seelisch auf-
gewtihlt sein”, LIV 319, IEW 517) und mkymr. blas (m) , Geschmack” (mit
air. mlas ,id.” < *mjs-t6-, Irslinger 2002: 270, Hill 2003: 280, vgl. auch
Schrijver 1995: 410, Wz. *mels- ,,woran schmecken, kosten”, IEW 725).

Vergleichbar sind auch mkymr. pas (m) ,Husten” < *k‘astV- <
*k*hos-t- (LIV 377, vgl. auch Schrijver 1995: 408) und mkymr. gwas (m)
,Diener” < uridg. *upo-sth,-6-, Wz. *steh,- ,wohin treten, sich hinstellen”
(GPC, NIL 638). Mkymr. glas (m) ,Blau, (Natur-)Griin” lasst sich als ur-
kelt. *glasto/a- rekonstruieren, siehe Irslinger 2002: 427, Hill 2003: 274, NIL
648 n. 36.

Eine Ausnahme ist das Femininum mkymr. gwas ,Ruhe, Wohnort”, air.
foss (m) , Verweilen, Ruhe” < urkelt. *uos-to- (Stiiber 2015: 129, Irslinger
2002: 257, Wz. *h,yes- ,,(ver)weilen, die Nacht verbringen”, LIV 293f.). Mog-
licherweise ist das Geschlecht von mkymr. gwas (f) ,,Ruhe, Wohnort” se-
kundér (auch im Hinblick auf das air. Maskulinum), um es von gwas (m)
,Diener” zu unterscheiden (weitere Beispiele bei Morris-Jones 1913: 228).

Liegt bei das/tas eine Beeinflussung durch Einsilbler der Struktur K(K)Vs
vor, so deutet diese moglicherweise auf ein urspriingliches Femininum hin.

Bemerkenswert ist, dass folgende Lehnworter aus dem Englischen
oder Franzosischen dieser Lautstruktur wie das im Walisischen ebenfalls
ein doppeltes Geschlecht aufweisen: ffas (m/f) ,Gesicht, Kohlenstof3” <
engl. face ,Gesicht” (GPC), gras (m/f) ,(gottliche) Gnade” < mengl. grace
,id.” (GPC) und vielleicht auch tras (m/f) ,, Abstammung, Stammbaum”,
vgl. engl. trace ,,Spur” oder franz. trace ,id.” (ohne Etymologie im GPC).
Vergleiche auch das doppeldeutige mas, das als Lehnwort aus lat. massa
(f) , Klumpen, Materie” feminin ist (akymr. mas ,Metall(klotz)”, mkymr.
~Material, Reichtum”, vgl. Lewis 1943: 42); als Lehnwort aus engl. mace
,Aufienhiille der Muskatnuss” in der Bedeutung , Macis, Aufienhtille der
Muskatnuss” aber beide Geschlechter aufweist (GPC).

Mehrsilbler: Auffillig ist das schwankende Geschlecht bei Abstrakta mit
dem femininen Suffix —as (urkelt. *-assi), zu dem in erster Linie Feminina,
aber auch Maskulina belegt sind (Irslinger 2014: 71, vgl. auch Zimmer
2000: 302f.). Nach Ausweis des GPC weisen z.B. mkymr. cymwynas ,,Ge-
fallen, Gefdlligkeit”, mkymr. dinas ,Stadt, Grofistadt”, mkymr. gwanas

404



Zum Bergnamen Y Das in Wales

»Holzpflock, Nagel, Haken”, mkymr. teyrnas ,Konigreich” und mkymr.
urddas ,Wiirde” jeweils beiderlei Geschlecht auf. Eine Ausnahme ist die
Ableitung mkymr. priodas ,, Hochzeit”, die nur feminin ist.

Es wire denkbar, dass das Geschlecht von das/tas durch Ableitungen
dieser Art beeinflusst sein konnte.

2.3.1.3 Entlehnung

Ein schwankendes Geschlecht kann auch auf eine Entlehnung hindeuten.
Hier ist das doppelte Geschlecht leicht zu erkldren. Kommt das entlehnte
Wort in lenierendem Kontext vor, wird es als leniert empfunden (hier
len. b < p) und im Walisischen eine neue Grundform geschaffen, z.B. engl.
bottle > wal. botel (f), mit Artikel y botel , die Flasche”, dazu neue Grund-
form potel ,Flasche” (vgl. Morgan 1952: 2f. & 453ff. mit weiteren Beispie-
len). Das Wort fir ,Vikar”, engl. vicer wurde zunéchst ins Walisische als
micar und bicar entlehnt (len. f < m oder b). Erst spéter ist , korrektes” ficer
belegt (Fowkes 1949: 208).”

Fiir unseren Bergnamen wiére also eine Entlehnung als wal. das denk-
bar, das mit Artikel y das als Femininum zu interpretieren wére, dazu
wurde eine neue Grundform tas geschaffen. Zu das als Grundform, inter-
pretiert als weibliches Lexem, wurde die neue Form y ddas gebildet (siehe
oben 2.3.1), interpretiert als madnnliches Lexem blieb hingegen d- nach
dem Artikel erhalten: y das.

2.3.2 Zu den Pluralendungen

Hier noch einmal die Plurale zu das und tas laut GPC:

das (m/f), P dasau, deisiau, deisi, deisydd, deis
tas (f), PL. teisi, tasau

7 Sicher kein Lehnwort ist das vergleichbare wal. tref (f) ,Stadt, Kleinstadt”, das in
allen keltischen Sprachen gut belegt ist (urkelt. *treb-, vgl. z.B. Delamarre 2003: 300
m. w. Lit.) und dessen Geschlecht scheinbar maskuline Nebenformen aufweist. tref
tad ,vaterliches Erbteil” (GPC: 3572) ist jedoch nach Morgan (1952: 98 n.) durch
Ausfall des Artikels zu erkldren. Auch weisen die zugehorigen Komposita cartref
(m) ,Hundertschaft, Unterteilung einer Grafschaft” und pentref (m) , Dorf” nicht
auf ein urspriingliches Maskulinum, wie Morris-Jones andeutet (1913: 228). Ver-
gleichbar konnten hier Komposita im Altirischen wie atrab (m) ,, Wohnen” (*-treb-o-)
sein, Verbalnomen zu ad-treba ,,wohnt”, siche NIL 705 und Stiiber 2015: 852.

405



Britta Schulze-Thulin

Es stellt sich die Frage, wie diese Vielzahl an Pluralbildungen zu beurtei-
len ist.

2.3.2.1 Zu Reflexen alter Stammklassen

Durch den Endsilbenverlust ist das altkeltische Deklinationssystem im
Walisischen verloren, Reste vom alten Kasussystem nur noch in petrifi-
zierter Form vorhanden (Koch 1983). Die diversen Endungen des Plurals
spiegeln unterschiedliche Staimme wider (Schrijver 2011: 41ff., vgl. auch
Morris-Jones 1913: 194). Betrachten wir nun die unterschiedlichen Plurale
von das und tas:

dasau/deisiau/tasau: -(i)au geht auf eine urkeltische Endung der u-Stimme
zuriick. Sie ist produktiv und mittlerweile die haufigste Endung im Wali-
sischen (King 2016: 53). deisiau ist vom kiirzeren Plural deis abgeleitet (sie-
he unten).

deisifteisi: -i konnte der Reflex eines alten i-Stamms (Morris-Jones 1913:
202ff.) oder eher s-Stamms sein (Schrijver 1995: 393ff.). —i tritt gerne se-
kundér an Nomina mit a oder e in der Wurzelsilbe (Morris-Jones 1913:
203) und an Lehnworter an (Nurmio 2010: 93). Vermutlich ist der Wurzel-
vokalismus —ei- aus deis oder dem ldngeren Plural deisiau tibernommen, da
die Pluralendung —i sonst mit Penultima-Umlaut **desi erwarten liefle, vgl.
das Lehnwort gardd ,Garten”, Pl. gerddi neben garddeu (ibid.). Im Altbre-
tonischen ist ein Plural desi belegt (siehe unten 3.1.1).

deisydd: der Ursprung von -ydd ist unklar. Morris-Jones postuliert einen al-
ten i-Stamm (ibid.: 202ff.), was auch Schrijver erwégt (2011: 42, ausfiihrli-
cher 1995: 393-396). Hamp (1976: 14) weist darauf hin, dass die Pluralen-
dung —ydd gerne sekunddr an Nomina antritt, die geographische Merkma-
le aufweisen, z.B. ist sie auch bei trefydd (tref (f) ,Stadt, Kleinstadt”, PL
trefi, -ydd, -oedd, trefios) und nentydd (nant (m/f), Pl. nentydd, naint, nannau,
neintydd, nantau, nennydd, urkelt. *nanto-/nantu-, ibid., siehe auch Dela-
marre 2003: 230f. m. w. Lit.). Damit ware —ydd auch bei deisydd klar sekun-
dar und das zur Gruppe geografischer Namen gehorig.

deis: der Vokalwechsel (Ultima-Umlaut) deutet auf urbrit. *-7 der urkelti-
schen o- und der neutralen i-Staimme, moglicherweise auch der neutralen
u-Stamme. Dieser Umlaut wurde nach dem Verlust von *-7 als Pluralmar-
ker empfunden und spéter auf alle (ehemaligen) Stammbklassen ausge-
dehnt (Morris-Jones 1913.: 195f.).

406



Zum Bergnamen Y Das in Wales

Festzuhalten bleibt, dass keine dieser Endungen Aufschluss iiber eine zu-
grundeliegende keltische Flexionsklasse liefern kann. Die verschiedenen
Endungen konnen, aber miissen nicht ein weiteres Indiz fiir ein Lehnwort
sein — im Walisischen kommen verschiedene Pluralendungen nebeneinan-
der haufig vor. Grund ist der oben genannte Zusammenbruch des Deklina-
tionssystems (zahlreiche weitere Beispiele bei Morris-Jones 1913: 202f.).*

2.3.2.2 Plurale von Nomina dhnlicher Lautstruktur

Das GPC fiihrt fiir fast alle bereits oben besprochenen Einsilbler der
Struktur K(K)Vs mehrere Pluralbildungen auf:

blas (m) ,Geschmack”, Pl. blasau, blasion, bleision; cas (m) ,Feind”, Pl. ca-
seion, casau; gwas (m) ,Diener”, Pl. gweision, gweison, gweis, gwais, doppelter
Plural gweisionach, gweisionain, eventuell auch gweisionau; ias (m/f) ,Sie-
den, Kochen, Leidenschaft; extreme Kalte; Schock”, P. iasau. pas (m) ,,Hus-
ten” hat keinen Plural.

Hier zeigt sich die weite Verbreitung der produktiven Pluralendung auf
—au (aufier bei gwas , Diener”), haufig ist auch —(i)on mit oder ohne Um-
laut, ein Reflex des urkeltischen Nominativ Plural der n-Stimme
(Schrijver 2011: 43),” das bei das/tas allerdings nicht belegt ist. Eine Beein-
flussung der diversen Plurale obiger Lexeme auf das/tas wire denkbar.
Der genaue Zeitpunkt und Weg wire hier noch genauer zu untersuchen.

Auch Mehrsilbler auf —as tendieren zu eher mehreren Pluralendun-
gen, vgl. die bereits oben besprochenen folgenden Eintrage im GPC:

cymwynas (m/f) ,Gefallen, Gefilligkeit”, Pl. cymwynasau, cymwynason;
dinas (m/f) ,Stadt, GroBstadt”, Pl. dinasoedd, dinesydd, dinasydd, dinasedd,
dinasau; gwanas (m/f) ,Holzpflock, Nagel, Haken”, Pl. gwanasau, gwanesydd;
teyrnas (m/f) , Konigreich”, Pl. teyrnasoedd, teyrnasau, selten auch teyrnesydd;
urddas (m/f) ,,Wiirde”, Pl. urddasoedd, urddasau; aber mit nur einem Plural
priodas (f) ,Hochzeit”, P1. priodasau.

® Vgl. hierzu auch Nurmio 2010 mit vielen weiteren Beispielen.
? Ausfiihrlicher Stiiber 1998: 30ff.

407



Britta Schulze-Thulin

3. Zur Etymologie

Das Lexique étymologique de I'Irlandais ancien (LEIA) stellt zugehoriges
mir. daiss (f) ,Haufen, Menge, Heuhaufen“ < urkelt. *dasti- zur uridg.
Wz. *d"eh,- ,stellen, legen, setzen, herstellen, machen” (LIV 136f.) und
erwdhnt neben wal. das noch ein Reihe von lautlich d4hnlichen Wortern
der Nachbarsprachen, die alle ,Stapel” oder ,(Heu)haufen” bedeuten
und deren Beziehungen untereinander zu kldren sind. So wurde z.B. fiir
anord. des (f) ,Heuhaufen, -schober” eine Entlehnung aus dem Keltischen
erwogen (LEIA 1996: D-13f.). Umgekehrt wurde mir. daiss auch als
Lehnwort aus dem Altnordischen (3.1) angesehen, von anderen aber
ganz Kklar als ererbtes Wort (3.2). Es stellt sich zudem die Frage, ob wal.
das/tas aus dem Irischen entlehnt sein konnte (3.3) und ob eine Verbin-
dung von wal. das/tas zu engl. tas und den britischen Ortsnamen vom
Typ Tasley (3.4) denkbar wire.

3.1 Entlehnungsbeziehungen zum Altnordischen

Das NIL stellt sowohl anord. des (uridg. *d"h;-s-iah,-) als auch mir. dais
und wal. das (uridg. *d"h;-sth,-i-) samt Cognita zur uridg. Wurzel *d"eh;-,
die in den Einzelsprachen weit tiber hundert nominale Bildungen her-
vorgebracht hat (NIL 99- 103). Die Bedeutung ,(Heu)haufen” ist jedoch
nur im Nordgermanischen und im Keltischen anzutreffen. Dies diirfte
angesichts der hohen Beleglage eher nicht auf Zufall beruhen — Lehnbe-
ziehungen wurden schon frith ins Auge gefasst.

3.1.1 Irisch und die skandinavischen Sprachen

Fiir das frithe Mittelalter (9.-12. Jh.) ist Sprachkontakt zwischen Wikin-
gern und Iren in Form von mehreren hundert altnordischen Lehnwortern
im Irischen und etwa sechzig irischen in den skandinavischen Sprachen
belegt (Schulze-Thulin 1996: 83 und 2001: 53). Mir. daiss ist sowohl als
Quelle fiir anord. des erwogen worden (Bugge 1905: 254, Fischer 1909: 18,
IEW 238, Schulze-Thulin 2001: 63 & 67 m. w. Lit.) als auch als Lehnwort
desselben angesehen worden (O Muirithe 2010: 35 m. w. Lit.). Betrachten
wir nun die involvierten Laute.

10 Schreibweise und Bedeutung nach DIL.

408



Zum Bergnamen Y Das in Wales

Der Anlaut lasst keine Riickschliisse zu: anlautendes d wird zu d in bei-
den Richtungen, z.B. anord. dorg , Angelschnur” > air./mir dorub(h)a
~Messlinie”, nir. dorugha , Angelschnur”, air./mir. Dubhdn > anord. Dufan
(Schulze-Thulin 1996: 95 und 2001: 59).

Sowohl die Phoneme a als auch e sind in beiden Sprachen in der
Hauptdrucksilbe' vorhanden und werden bei der Entlehnung in der Regel
auch so wiedergegeben, so @ > a z.B. in anord. karfi ,grofSes Ruderboot,
kleines schnelles Schiff” > air./mir. carb ,Schiff”, air./mir. capall , Pferd” >
anord. kapall ,,(Pack)pferd”; e > e z.B. in anord. sess ,Sitz” > air./mir. sess
,,(Sitz)bank in einem Boot” und air./mir. Bec(c)dn (air./mir. becdn ,ein biss-
chen”) > anord. Bekan (Schulze-Thulin 1996: 87f. und 2001: 55, 66 & 72).

In beiden Richtungen wire ein Lehnwort, das belegt ist mit irisch a
und anord. ¢, also frither anzusiedeln, als der aus a mit i-Umlaut entstan-
dene Wurzelvokal im Nordischen noch als [¢] gesprochen wurde (ge-
schrieben <e>)". Dieses konnte dann mit air./mir. a gleichgesetzt werden
wie z.B. der irische Personenname Caittil < anord. Ketil(I)*® oder air./mir.
cairling ,Hexe” < anord. kerling ,(verheiratete/einfache/alte) Frau” zei-
gen (Marstrander 1915: 62, Schulze-Thulin 1996: 106 m. w. Lit.). Fiir die
umgekehrte Richtung sind keine sicheren Beispiele bekannt."

Auslautendes anord. -s oder —ss ergibt air./mir. -s: anord. Magniis
(Personenname) > Maccus, Magnus (Bugge 1906: 151), anord. sess ,,Sitz” >
air./mir. sess ,,(Sitz)bank in einem Boot” (nir. seas) oder -s”: anord. meiss
,Korb” > nir. maois , Tragkorb, eine gewisse Anzahl von Fisch” (Farren
2014: 21, 43). Air./mir. -s und -s” konnten im Altnordischen nur -s erge-
ben, weil kein anderer Laut zur Verfligung stand, so -s > -s in air./mir.
grés ,(Kunst)handwerk)” > anord. gres- in gresjarn ,eine Art Eisen(draht)”,

"' In beiden Sprachen ist dies die erste Silbe.

12 Nach Marstrander vor dem Jahre 1000 (Marstrander 1915: 62, vgl. auch 154).

¥ Genauer Zimmer 1891: 141ff. Zum zugrunde liegenden a-Wurzelvokalismus
vgl. got. katils ,Kessel”, entlehnt aus lat. catillus ,Schiisselchen” oder catinus
,breite, flache Schiissel”, siehe z.B. Holthausen 1934: 56.

" Will man nicht hierzu paist ,Geist, Gespenst” > anord. *fess > nnorw. fess ,He-
xe, Troll” stellen (Sommerfelt 1954: 199, anders Torp 1963: 102). Fiir air./mir. p,
leniert zu f, > anord. f vgl. eventuell auch air./mir. péc , Penis” > FIAK (Perso-
nenname in Runeninschrift, Kirche Braddan auf der Isle of Man). Anord. anlau-
tendes Kj- stammt aus air./mir. K’e wie z.B. in air./mir. geilt ,einer der vom
Terror verrtickt wird, Irrer” > anord. gjalt ,wahnsinnig” (Schulze-Thulin 2001:
60). Umgekehrt leitet Bugge manx-gal. plod ,Flotte” (neben flod, Kelly 1866: 84)
aus anord. floti her (Bugge 1912: 293).

409



Britta Schulze-Thulin

s” > s nichtanlautend in air./mir. siist ,(Dresch)flegel” > anord. puist ,,id.”
(Schulze-Thulin 2001: 63f. & 68 m. w. Lit.).

Lautlich wiren also theoretisch beide Richtungen mdoglich, wenn man
wegen des Wurzelvokalismus eine frithe Entlehnung annimmt.

Marstrander lehnt aus kulturhistorischen Griinden ein irisches Lehn-
wort im Nordischen ab (Marstrander 1915: 154)”. Dem widersprechen aber
etwa zwanzig irische Lehnworter in den nordischen Sprachen, die Dinge
des tédglichen Gebrauchs bezeichnen (fiir eine Liste siehe Schulze-Thulin
2001: 66ff.). Das Wort fiir ,Heustapel” konnte von skandinavischen Sied-
lern auf den britischen Inseln mitgebracht worden sein, die dort fiir eine
Weile zweisprachig gelebt hatten. Andererseits ist auch im Irischen eine
Reihe von Lehnwortern aus dem Altnordischen belegt, die praktische Din-
ge bezeichnen, z.B. air./mir. cdba ,,Mantel < anord. kdpa ,id”.

Die Frage der Entlehnungsrichtung lédsst sich also weder lautlich noch
kulturhistorisch beweisen. Einen Hinweis liefert die Verbreitung in den
Einzelsprachen. Sowohl in den skandinavischen als auch in den kelti-
schen Sprachen sind Cognita von anord. des und wal. das belegt (siehe
unten). Wéhrend in den skandinavischen Sprachen die Belege auf die
westnordischen fallen, ist in den inselkeltischen Sprachen das Idiom
tiberall verbreitet, auch im Bretonischen, wo kaum Sprachkontakte zu
Wikingern nachweisbar sind (zu Walisisch siehe unten 3.1.2).

Die nordischen Sprachen warten neben anord. des auch mit fdr. des
,Heuhaufen, Heuschober” (Jakobsen & Matras 1961: 48) und shetl. des
Lid.” (Magntsson 1989: 112) auf; im Neunorwegischen gibt es noch die
Ableitung desja , kleiner (Heu)haufen” (ibid. und Torp 1963: 61). In den
ostskandinavischen Sprachen sind keine verwandten Worter belegt'®. Des
Weiteren sind erwidhnenswert Scots dass ,, Anteil eines Heuhaufens her-
ausgeschnitten mit einem Heumesser” (Warrack 1911: 125 mit weiteren
Bedeutungen), das leicht aus dem Schottisch-Gélischen entlehnt sein
kann (siehe unten) und shetl. des(s) ,,Heuhaufen, Heuschober”, das aus
dem Altnordischen stammt (Christie-Johnston 2010: 16).

15 Anders Borkent, die vielmehr staca ,Stapel (von Getreide)” als Entlehnung aus
anord. stakkr ,Stapel, Haufen, (Heu)schober” sieht und die irischen Worter
criiach und daiss als einheimisch (Borkent 2014, Appendix). Marstrander postu-
liert eine Entlehnung aus dem Mittelenglischen (Marstrander 1915: 126).

16 Christie-Johnston zitiert hierzu schwed. dialektal dos ,Stapel von Stroh oder
Heu”, aber ohne Beleg (Christie-Johnston 2010: 16).

410



Zum Bergnamen Y Das in Wales

In den keltischen Sprachen sind belegt manx-gél. dash ,Haufen, Getreide-
stapel” (z.B. Kelly 1866: 62), schott.-gél. dais ,Heuboden in einer Scheune
von Getreidegarben, Stapel von gelagertem Fisch oder Torf” (MacLennan
1925: 118). In den p-keltischen Sprachen ist neben wal. das noch abret. desi
(PL) gl. acervos ,Haufen” nennenswert (VVB 98f.)".

Das Wort fiir ,,Heustapel” fiigt sich gut in den in mehreren Sprachen
verbreiteten keltischen Lehnwortschatz im Altwestnordischen ein, be-
sonders fiir Dinge des tdglichen Gebrauchs. Vergleichbar ist z.B. air./mir.
sorn ,Ofen, Schmelzofen” (auch schott.-gédl. sorn ,Brennofen”, manx-gal.
sorn, surn, ,Kamin im Brennofen”) > anord. *sorn(-)'®, far. sornur, wnorw.
sorn (sonn)/torn (tonn), shetl. sonn, soin (siehe Schulze-Thulin 2001: 65ff.
fiir weitere Beispiele). Auch aufgrund wal. das und abret. desi (siehe
oben) scheint eine Entlehnung von mir. dais zu anord. des wahrscheinli-
cher als umgekehrt.

Urverwandtschaft postuliert u. a. Marstrander wegen air. tegdais
,Haus, Wohnstétte” (Marstrander 1915: 154). Auch Magntsson geht von
ererbtem anord. des aus, weil im englischen Yorkshire-Dialekt ein Verb
dese ,,Heu stapeln” belegt ist und postuliert daher urgerm. *dasjo(-) (Mag-
nusson 1989: 112), das NIL 102 auf uridg. *d"h,-s-jah,- zur Wurzel *d"eh,-
sstellen, legen, setzen” zuriickfithrt”®. Denkbar wire aber auch, dass
anord. des von den Wikingern nach Yorkshire gebracht wurde, nachdem
es aus dem Irischen entlehnt war.

3.1.2 Walisisch und Nordisch

Auch Wales hatte Beziehungen zu Wikingern im frithen Mittelalter. Wie
nach Irland kamen sie zundchst zu Pliinderungen, die bis ins 11. Jh. an-
dauerten (Richards 1975: 51ff.); spater muss es aber auch friedliche Kon-
takte gegeben haben, besonders zu den Nordleuten in Dublin (Schulze-
Thulin 1993: 289). Vor allem an der Nord- und Stidkiiste von Wales sind
nordische Ortsnamen belegt, die auch auf Handelsbeziehungen, vermut-

7 Vielleicht auch hierher mbret. tas ,,Haufen” und en-tasoit ,,d’ici un bon bout de
temps” (Faverau 2018-E). Der t-Anlaut ldsst sich durch Einfluss von franz. tas
,Haufen” erklaren, falls man nicht direkt eine Entlehnung aus dem Franzosi-
schen annehmen will (Piette 1973: 182).

'8 Zur jeweiligen Bedeutung in den nordischen Sprachen siehe Schulze-Thulin
2001: 68.

' Anord. des ist jo-Stamm, Genitiv Singular -jar.

411



Britta Schulze-Thulin

lich mit den Skandinaviern Irlands, und Besiedlung im 12. Jh. deuten
(Richards 1975: 57f.). Dekorative Muster auf Stein deuten auf skandinavi-
sche Einfliisse (fiir Nordwales siehe Edwards 2013: 371 m. w. Lit.).

Im Vergleich zum Irischen sind in der walisischen Sprache weitaus
weniger nordische Lehnworter zu finden (Beispiele zu ca. 45 moglichen,
wenn auch unsicheren Beispielen siehe Schulze-Thulin 1993: 296f.). Eine
Entlehnung von wal. das/tas aus dem Altnordischen erscheint von vorn-
herein also eher weniger wahrscheinlich.

Aber auch aus lautlichen Griinden ist eine Herkunft aus dem Skandi-
navischen unwahrscheinlich. Da sowohl 2 und e im Phoneminventar des
Altnordischen als auch des Altkymrischen, der Sprachstufe des Walisi-
schen bis zum 11. Jh., vorhanden waren, ist eine Entlehnung von wal.
das/tas aus altnord. des zweifelhaft, da sonst wal. **des zu erwarten wire,
vgl. e < e beim Personennamen Rein, akymr. Regin < anord. Reginn (Jones
1927: 166). Wal. a stammt vielmehr aus anord. 4, vgl. wal. iarll ,Graf” <
anord. jarl ,Jarl” (ndchst dem Konig hochster Titel in Norwegen, Baetke
1987: 313), wal. marchnad ,Markt” < anord. marknadr ,id.”. Man miisste
also eine frithe Entlehnung mit anord. [¢] < *a mit i-Umlaut annehmen
(siehe oben 3.1.1), was angesichts der zunéchst feindlichen Beziehungen
zwischen Nordleuten und Walisern abzulehnen ist.

3.2 Zur urindogermanischen und urkeltischen Etymologie von mir. daiss

Wihrend Einigkeit herrscht, dass mir. daiss zur uridg. Wurzel *d"eh;-
,stellen, legen, setzen, herstellen, machen” (NIL 99) gehort, gehen die
Meinungen zum urkeltischen Wurzelansatz auseinander. Matasovic listet
mir. daiss (f) mit wal. das (m/f) und abret. desi unter urkelt. *dasti- ,Hau-
fen, Stapel” (Matasovi¢ 2009: 91) wahrend Falileyev (2000: 40) und Hill
(2003: 273f.) alle keltischen Worter als urkelt. *dasto- rekonstruieren.

NIL 99 setzte fiir mir. daiss mit air. fegdais und wal. das mit Fragezeichen
uridg. *d"eh;-sth,-i- an, schliet aber auch eine Ableitung von einem s-Stamm
*d"h,-s-ti- nicht aus (ibid.: 105 n. 17). Dies passt gut zu Irslingers Annahme,
dass den irischen Formen wahrscheinlich ein urspriinglicher i-Stamm zu-
grunde liegt (Irslinger 2002: 421f.). Unwahrscheinlich erscheint dagegen Hills
Ableitung von einem o-Stamm *d"eh,-sth,-6- > urkelt. *dasto- (Hill 2003: 273f.),
da dieser im Altirischen nicht als i-, 7- oder 4-Stamm fortgesetzt wire, wie es
dais und tegdais reflektieren (NIL 646 n. 22).

Nimmt man fiir das Walisische ein Erbwort an, so wiirde wal. das kei-
ne Auskunft geben, ob hier *dasti- oder *dasto- anzusetzen ist. Nur auf
einen 7-Stamm kann das nicht zurtickgehen, da i-Umlaut zu erwarten

412



Zum Bergnamen Y Das in Wales

ware, vgl. wal. bardd ,Dichter”, Pl. beirdd < *bardi (Morris-Jones 1913: 90,
*¢*rH-d"h,-6- ,Lied(er) darbringend”, NIL 109 n. 26 m. w. Lit.).** Dagegen
wiirde urkelt. *-ti- oder *—to- keinen Umlaut bewirken.

Altbretonisch desi (Pl) gl. acervos” konnte lautlich auf *das- mit
i-Umlaut zuriickgehen. Die Pluralendung —i ist z.B. auch in abret. guohi
,Wespen” belegt (siehe oben 2.3.2.1 zu —i in wal. deisi) und der Umlaut in
abret. desi weist auf mogliches *dasz-. Jedoch ist der Pluralendung —i wie
im Walisischen auch im Bretonischen eine gewisse Produktivitit zuzu-
schreiben, die auch den Umlaut mit einschlieft, vgl. mbret. [iffrini, levriny,
PlL. zu leufran, levran ,Windhund”, ein Lehnwort aus afranz. levron
(Deshayes 2003: 462) oder mbret. bran ,,Rabe”, Pl. briny (im Walisischen
nur mit Umlaut, brdn ,id.”, PL. brain, Nurmio 2010: 93), siehe auch Hemon
1984: 32 mit weiteren Beispielen fiir den Plural auf —i im Bretonischen.
Altbretonisch desi kann damit keinen sicheren Aufschluss tiber die urkel-
tische Stammbklasse geben.

Nur das Irische weist damit mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit
auf urkelt. *dasti-.

3.3 Wal. das - ein Lehnwort aus dem Irischen?

Wie oben schon angedeutet, nimmt Morgan wegen der Anlautvarianten
bei das, tas und ddas ein Lehnwort aus mir. daiss an (Morgan 1952: 455),
gefolgt vom Geiriadur Prifysgol Cymru. In der Tat deutet das synchron
schwankende Geschlecht darauf hin (siehe oben 2.3.1.3). Wal. das konnte
als feminines Wort aus dem Mittelirischen daiss (f) entlehnt sein und da-
neben aus Analogie durch dhnliche Lautstruktur noch ein maskulines
Geschlecht entwickelt haben (siehe oben 2.3.1.2).

Lehnwortbeziehungen zwischen Wales und Irland konnen seit der
Besiedlung auf beiden Seiten der Irischen See bestanden haben. Auffal-
lend sind die in das 5./6. Jh. zu datierenden irischen Ogam-Inschriften in
Wales: Zu jener Zeit hatten die Iren Konigreiche in Wales, was die Tore
zur Entlehnung einer grofieren Menge an Lehnwortern geoffnet haben
konnte. Sicher ist nur, dass wal. das, sollte es denn ein Lehnwort sein, vor

20 Unwahrscheinlich ist ein urkelt. -Stamm **dasti- als Vorldufer von wal. das,
denn urir. und urbrit. *dass-i- wiirden wal. **deis erwarten lassen. Es wire die
Zusatzannahme notig, dass deis als Plural empfunden, dazu ein neuer Singular
das und spéter ein neuer Plural deisi/teisi gebildet wurde.

*! Unerwihnt bei Irslinger 2002: 421f. und im NIL 99ff.

413



Britta Schulze-Thulin

der altkymrischen Periode in die walisische Sprache gelangte. Denn be-
legt ist es zum ersten Mal in den Glossen von Juvencus (9.-10. Jh. siehe
Falileyev 2000: XV m. w. Lit., zu akymr. das ibid.: 40).

Lautlich stehen einer Entlehnung zu keinem Zeitpunkt Probleme ent-
gegen. Vergleiche die irischen Lehnworter im Walisischen, hier ohne
Datierung eines Entlehnungszeitpunktes: urkelt. *d- > urir. *d-/air. d- >
urbit. *d-/akymr./mkymr. d- ist belegt in mkymr. dringyaw < air. dring-
(Schulze-Thulin 2001a: 218 m. w. Lit.), urkelt. *-a- > urir. *-g-/air. —a- >
urbrit. *-a-/akymr./mkymr. —a- in Cablyd, Cablud ,Griindonnerstag” <
air. caplait ,,id.” (Jackson 1960: 91). Fiir auslautendes —s oder —s” sind (mir)
keine sicheren Beispiele fiir irische Lehnworter im Walisischen bekannt.
In umgekehrter Richtung ist fiir -s < -s hier der Personenname mir. Rés <
mkymr. Rhys zu nennen (Evans 1977: cxvii). Da im Urbritannischen und
Altkymrischen kein anderer dhnlicher Laut als -s zur Verfiigung stand
(vgl. Schrijver 2011: 30, 33), kann air./mir. —s (oder seine Vorform) prob-
lemlos tibertragen worden sein.

Nehmen wir an, wal. das sei bereits vor der Apokope im Irischen ent-
lehnt worden, dann ergeben sich folgende Moglichkeiten bei unter-
schiedlicher Stammbildung. Sowohl urkelt. *dasti-/urir. *dassis > urbrit.
*dassis®* als auch urkelt. *dasto-/urir. *dassos > urbrit. *dassos wiirde wal.
das ergeben. Im Nominativ Plural wére fiir beide Stimme urir. *dassi- >
wal. deis zu erwarten, was auch belegt ist. Der endungslose Plural mit
i-Umlaut ist jedoch kein sicheres Indiz, denn aus Analogie konnen alle
Stammklassen so ihren Plural bilden, z.B. auch alte 3-Stamme (VKG II:
86f., zum Plural siehe oben 2.3.2.1).

Von der Stammbildung her wére eine Entlehnung durchaus méglich.
Auch wegen des schwankenden Geschlechts ist davon auszugehen, dass
in wal. das ein Lehnwort, vermutlich aus dem Irischen, vorliegt. Ob abret.
desi (P1., Sg. *das) ebenfalls entlehnt ist, muss hier offen bleiben.

3.4 Zu engl. tas und den britischen Ortsnamen vom Typ Tasley

In den englischen Gebieten 6stlich von Wales sind mehrere mit Tas- be-
ginnende Ortsnamen belegt, so Tasley bei Bridgnorth und die Wiistung
Tassewode in der angrenzenden Grafschaft Shropshire. Das erste Element
konnte lautlich auf *tassa- zuriickgehen. Gelling schldagt daher unbelegtes

2 Kurzes i verursacht keinen i-Umlaut, vgl. wal. mad ,gliicklich, begiinstigt”, air.
maith ,,gut” < urkelt. *matis (Schrijver 1995: 265).

414



Zum Bergnamen Y Das in Wales

*tassa mit unbekannter Bedeutung vor (Gelling 1990: 290) wogegen Watts
(2004: 601) fir einen unbelegten Personennamen *Tassa plddiert (siehe
auch Baker 2018: 297).

Im Mittelenglischen ist tas ,Haufen” belegt, das in nengl. dial. tass
,Haufen” fortgesetzt ist. Das OED (Oxford English Dictionary) fiihrt
dieses Wort auf afrz. tas (m), auch fasse (f), vgl. auch provenzalisch fatz,
zurlick, das wiederum niederdeutschen (frankischen) Ursprungs sei (O-
ED, Vol. XVII: 1330). Aufgrund dieser unsicheren Etymologie wurde
mengl. tas als Grundlage fiir die mit Tas- beginnende Ortsnamen bisher
nicht in Erwdgung gezogen.

Vergleichbar ist das englische Dialektwort aus Leicester tazz ,a heap
of knots”, das bereits Davies als keltisches Lehnwort erkannt hat und zu
wal. tas ,Haufen” und bret. tas ,id.” stellt (Davies 1885: 163). Es wire
nicht auszuschlieflen, dass auch die englischen Tas-Ortsnamen mit
mengl. tas, wal. tas oder den Tas-Namen in Wales in Verbindung stehen.

Auffallend ist die geographische Ndhe zu Wales, das frither weiter
nach Osten hin ausgedehnt war als heute. Nachdem im 16. Jh. Wales an
England gefallen war, wurde jenseits der Grenze im heutigen Shropshire
noch bis ins 20. Jh. Walisisch gesprochen. John Davies” benutzt fiir sol-
che Gegenden den Ausdruck Cambria irredenta, ,das nicht-
zuriickkommende Wales” (Davies 1990: 222). In der Tat sind besonders
in der Umgebung von Oswestry viele walisische Ortsnamen bezeugt, z.B.
Llynclys in der Gemeinde Llanyblodwel **

Es ist zu vermuten, dass es im Englischen weitaus mehr Lehnworter
aus dem Keltischen gibt als bisher angenommen®. Dabei sind die wenigs-
ten Lehnworter aus dem Inselkeltischen vor der Mitte des 14. Jh. belegt
und in der Hochsprache zu finden, sondern eher in den englischen Dia-
lekten (Stalmaszczyk 1997: 79ff. m. w. Lit,, siehe auch Filppula et. al.
2008: 126ff.). Mengl. tas und Leicester tazz (siehe oben) wiirden sich hier
gut einftigen. Die Entlehnung wiére allerdings erst nach dem Aufkommen
der Lenition anzusetzen, also frithestens im Spéturbritannischen.” Den

3 Nicht zu verwechseln mit dem gleichnamigen John Davies des 19. Jh.

* Siehe auch Filppula et. al. 2008: 124f. m. w. Lit.

# Vgl. Durkin 2014: 76: , A thorough reappraisal of all possible cases of Celtic
borrowing in Old English, conducted by someone equally learned in Celtic lan-
guages and in Old English, is long overdue.”

% Vgl. Schrijver 2011: 5. Zur Datierung der Lenition siehe McCone 1996: 81-98,
besonders S. 92.

415



Britta Schulze-Thulin

Tas-Ortsnamen konnte entweder mengl. tas zugrunde liegen oder aber
sie gehen auf die Zeit zuriick, als die Grafschaften Ostlich des heutigen
Wales noch durchweg walisischsprachiges Gebiet waren. Dies ist kiinfti-
gen Forschungen tiberlassen.

4. Schlussfolgerungen

Wal. das ist mit einiger Wahrscheinlichkeit ein Lehnwort aus dem Iri-
schen (mir. daiss), das vermutlich seinerseits auch Geber fiir anord. des
und die anderen westskandinavischen Worter war. Das schwankende
Geschlecht und die Pluralvarianten von wal. das sind einerseits durch
den Lehnwortcharakter, andererseits durch Analogie zu erkldren. Hy-
perkorrektes tas (aus das) kann ins Englische entlehnt worden sein, viel-
leicht gehoren die englischen Tas-Ortsnamen dazu.

Aufere Ahnlichkeiten mit dem Nachnamen des Jubilars sind rein zufillig.

416



Zum Bergnamen Y Das in Wales

Literaturverzeichnis

Anwyl, John Bodvan (Hrsg.) 1915. Spurrell’s Welsh-English Dictionary. 7.
Aufl. Carmarthen: W. Spurrell & Son.

Baetke, Walter 1987. Worterbuch zur altnordischen Prosaliteratur. 4. Aufl.
Berlin: Akademie-Verlag Berlin.

Baker, James and Beach, Sarah 2018. The Place-Names of Shropshire Part 7.
Nottingham: English Place-Name Society; Bristol: 4Word.

BBC 2008. ,,Survey turns hill into a mountain”, in: BBC News (19. Sep-
tember 2008) (<http://news.bbc.co.uk/2/hi/uk_news/wales/north_
west/7623904.stm>, Zugriff: 25. Februar 2019).

Borkent, Aukje 2014. Norse Loanwords in Old and Middle Irish. Ancient,
Medieval and Renaissance Studies, Track Celtic, Utrecht University
(unveroffentlichte =~ M.A.-Arbeit)  (<https://dspace library.uu.nl/
handle/1874/296646>, Zugriff: 25. Februar 2019).

Breverton, T. D. 2000. The Book of Welsh Saints. Cowbridge: Glyndwr Pub-
lishing.

Bugge, Alexander 1905. Vesterlandenes indflydelse paa Nordboernes 0g seerlig
Nordmaendenes ydre kultur, leveset og samfundsforhold i vikingetiden.
Skrifter udg. af Vidensskaps-Selskabet i Christiania, Hist.-fil.kl. 1904,
Christiania: Dybwad.

Bugge, Alexander 1906. Die Wikinger: Bilder aus der nordischen Vergangen-
heit. Halle: Niemeyer.

Bugge, Alexander 1912. ,Norse Loan Words in Irish”, in: Osborn Bergin
& Carl J. S. Marstrander (Hrsg.): Miscellany Presented to Kuno Meyer.
Halle: Niemeyer, 291-306.

Carr, Glenda Lytton 2007. Enwau Pentrefi, Prif Anheddau a Chaeau Pum
Plwyf yn Arfon: Llanbeblig, Llandwrog, Llanfaglan, Llanrug a Llanwnda.
School of Welsh, Prifysgol Bangor University (unveroffentlichte Dok-
torarbeit) (http://e.bangor.ac.uk/4436/4/Carr%20488851_VOL1.pdf,
Zugriff: 25. Februar 2019).

Christie-Johnston, Alastair 2010. Shetland Words: A Dictionary of the Shet-
land Dialect. Lerweick: The Shetland Times Ltd.

Comisiwn Brenhinol Henebion Cymru/Royal Commission of the An-
cient and Historical Monuments of Wales. Rhestr o Enwau Lleoedd

417



Britta Schulze-Thulin

Hanesyddol/List of Historic Place Names (<https:/ /historicplacenames.
rcahmw.gov.uk/placenames?q=das>, Zugriff: 25. Februar 2019)

Cummings, Vicki & Alasdair Whittle 2004. Places of Special Virtue: Mega-
liths in the Neolithic Landscapes of Wales. (Cardiff Studies in Archaeolo-
gy.) Cardiff: Oxbow Books.

Darlow, Jamie 2015. , Britain’s Best Mountain Bike Weekend Breaks”, in:
Mountain Bike Roder (20. November 2015) (<https://www.mbr.co.uk/
news/britains-best-mountain-bike-weekend-breaks-335419>, Zugriff:
4. Juli 2018).

Davies, John 1885. ,The Celtic Element in the Dialectic Words of the
Counties of Northampton and Leicester”, in: Archaeologia Cambrensis,
(5th ser.) 2,7: 161-182.

Davies, John 1990. Hanes Cymru. London: The Penguin Press.

Delamarre, Xavier 2003. Dictionnaire de la langus gauloise. 2. durchges.
Aufl. (Collection des Hesperides) Paris: Editions Errance.

Deshayes, Albert 2003. Dictionnaire étymologique du breton. Quimper:
Chasse-Marée.

DIL: Dictionary of the Irish Language 1913-1976. Based Mainly on Old and
Middle Irish Materials. Dublin: Royal Irish Academy (<http://www.
dil.ie/>, Zugriff: 7. Mérz 2019).

Durkin, Philip 2014. Borrowed Words: A History of Loanwords in English.
Oxford: Oxford University Press.

Edwards, Nancy 2013. A Corpus of Early Medieval Inscribed Stones and
Stone Sculpture in Wales. Volume III, North Wales. Cardiff: University of
Wales Press.

Evans, D. Simon 1977. Historia Gruffud Vab Kenan. Caerdydd: Gwasg Prif-
ysgol Cymru.

Falileyev, Alexander 2000. Etymological Glossary of Old Welsh. (Buchreihe
der Zeitschrift fiir celtische Philologie.) Tiibingen: Max Niemeyer.

Farren, Robert 2014. Old Norse Loanwords in Modern Irish. Allman
sprakvetenskap, Lunds universitet (unverdffentliche B.A.-Arbeit)
<https:/ /lup.lub.lu.se/student-papers/search/publication/4861711>,
Zugriff: 25. Februar 2019)

Faverau, Francis 2018-E. Geriadur Bras (<http://geriadurbrasfavereau.
monsite-orange.fr/file /6fe0e0d1e2fca7d3c12e004804822cfa.pdf>, Zu-
griff: 1. Februar 2019).

418



Zum Bergnamen Y Das in Wales

Filppula, Markku; Klemola, Juhani & Heli Paulasto 2008. English and
Celtic in Contact. New York: Routledge.

Fischer, Frank 1909. Die Lehnworter des Altwestnordischen. Berlin: Mayer &
Miiller.

Fowkes, Robert A. 1949. ,Initial Mutation of Loanwords in Welsh”, in:
WORD 5,2: 205-213.

Gelling, Margaret & H.D.G Foxall 1990). The Place-Names of Shropshire,
Part I. LXII-LXIII. Cambridge: English Place-Name Society.

GPC: Geiriadur Prifysgol Cymru 1950-2002. A Dictionary of the Welsh
Language. Caerdydd: Gwasg Prifysgol Cymru (<http://geiriadur.ac.uk/
gpc/gpc.html>, Zugriff: 6. Februar 2019)

Hamp, Eric P. 1976. ,,On Some Gaulish Names in -ant- and Celtic Verbal
Nouns”, in: Eriu 27: 1-20.
Hemon, Roparz 1984. A Historical Morphology and Syntax of Breton. 2. Aufl.

(Mediaeval and Modern Breton Series 3.) Dublin: Dublin Institute for
Advances Studies.

Hill, Eugen 2003. Untersuchungen zum inneren Sandhi des Indogermanischen:
der Zusammenstof§ von Dentalplosiven im Indoiranischen, Germanischen,
Italischen und Keltischen. Bremen: Miinchner Forschungen zur histori-
schen Sprachwissenschaft.

Holthausen, F. 1934. Gotisches Etymologisches Worterbuch. (Germanische
Bibliothek. Abteilung 1. Reihe 4) Heidelberg: Carl Winter.

IEW Pokorny, J. 1959: Indogermanisches etymologisches Worterbuch. Bern;
Stuttgart: Francke Verlag.

Irslinger, Britta Sofie 2002. Abstrakta mit Dentalsuffixen im Altirischen. Hei-
delberg: Universitdtsverlag C. Winter.

Irslinger, Britta Sofie 2014. ,, The Gender of Abstract Noun Suffixes in the
Brittonic Languages”, in: Sergio Neri & Roland Schumann (Hrsg.):
Studies on the Collective and Feminine in Indo-European from a Diachronic
and Typological Perspective. (Brill's Studies in Indo-European Lan-
gusages & Linguistics 11.) Leiden; Boston: Brill, 57-113.

Jackson, Kenneth H. 1960. , Final Syllables in «Padraig» Loanwords”, in:
Etudes Celtiques 9: 79-91.

Jakobsen, Mads Andreas & Christian Matras 1961. Foroysk-Donsk Ordabok.
Térshavn: Feroya Frédskarfelag.

419



Britta Schulze-Thulin

Jones, Gwilym Peredur 1927. ,The Scandinavian Element in Welsh”, in:
Zeitschrift fiir celtische Philologie 16,1: 162-167.

Kelly, John 1866. The Manx Dictionary in Two Parts. Douglas. The Manx
Society.

King, Gareth 2016. Modern Welsh: A Comprehensive Grammar. 3. durchges.
Aufl. London; New York: Routledge Comprehensive Grammars.

Koch, John T. 1983. ,, The Loss of Final Syllables and Loss of Declension in
Brittonic”, in: Bulletin of the Board of Celtic Studies 30: 201-233.

LEIA D-: Vendryes, Joseph & Pierre-Yves Lambert 1996. Lexique
étymologique de I'Irlandais ancien de |. Vendryes. Lettre D. Dublin: Dublin
Institute for Advances Studies.

Lewis, Henry 1943. Yr Elfen Ladin yn yr laith Gymraeg. Caerdydd: Gwasg
Prifysgol Cymru.

LIV = Rix, Helmut & Martin Kiimmel (Hrsg.) 2001. Lexikon der indogerma-
nischen Verben: Die Wurzeln und ihre Primirstammbildungen. 2. durch-
ges. Aufl. Wiesbaden: Reichert.

Llyfrgell Genedlaethol Cymru/The National Library of Wales 2019.
Mapiau Degwm Cymru — Lleoedd Cymru/Welsh Tithe Maps - Places of
Wales  (<https://places.library.wales/search/52.416/-3.917/8?alt=&
page=1&refine=&query=das&sort=score&order=desc&rows=100>,
Zugriff: 25. Februar 2019).

MacLennan, Malcolm 1925. A Pronouncing and Etymological Dictionary of
the Gaelic Language. Aberdeen: Acair and Aberdeen University Press.

Magntusson, Asgeir Blondal 1989. Islensk Ordsifiabék. Ordabok Haskolans.
Reykjavik: Mal og Menning.

Marstrander, Carl J. S. 1915. Bidrag til det Norske sprogs historie i Irland
1915. Kristiana.

Matasovié¢, Ranko 2009. Etymological Dictionary of Proto-Celtic. (Leiden
Indo-European Etymological Dictionary Series.) Leiden; Bosten: Brill.

McCone, Kim 1996. Towards a Relative Chronology of Ancient and Medieval
Celtic Sound Change. (Maynooth Studies in Celtic Linguistics 1.) May-
nooth: Department of Old Irish, St. Patrick’s College.

Morgan, T. J. 1952. Y Treigladau a’u Cystrawen. Caerdydd: Gwasg Prif-
ysgol Cymru.

Morris-Jones, John 1913. A Welsh Grammar. Oxford: Oxford University
Press.

420



Zum Bergnamen Y Das in Wales

NIL = Wotko, Dagmar S.; Irslinger, Britta & Carolin Schneider 2008.
Nomina im Indogermanischen Lexikon. Heidelberg: Universitdtsverlag
Winter.

Nurmio, Silvia 2010. Astudiaeth o eiriau Cymraeg a chanddynt fwy nag un
ffurf luosog mewn testunau Hen Gymraeg a Chymraeg Canol Cynnar. Ad-
ran y Gymraeg, Prifysgol Aberystwyth University (unverdffentlichte
M.A .-Arbeit) (<https://pure.aber.ac.uk/portal/files /11363242 /MPhil
_rhan_1.pdf >, Zugriff: 25. Februar 2019).

O Muirithe, Diarmaid 2010. A Dictionary of Scandinavian Words in the Lan-
guages of Britain and Ireland. Dublin: Four Courts Press.

OED = The Oxford English Dictionary; Vol. 17 Su - Thrivingly /prepared by
J. A. Simpson and E. S. C. Weiner 1989. Oxford: Clarendeon Press.

Ordnance Survey 2019. Glossary of Welsh Origins of Place Names in Britain:

D to F (<https://www.ordnancesurvey.co.uk/resources/historical-map-
resources/welsh-d-f.html>, Zugriff: 25. Februar 2019)

T to Y (<https://www.ordnancesurvey.co.uk/resources/historical-map-
resources/welsh-t-y.html>, Zugriff: 25. Februar 2019)

Piette, J. R. F. 1973. French Loanwords in Middle Breton. Cardiff: University
of Wales Press.

Redknap, Mark & John M. Lewis 2007. A Corpus of Early Medieval Inscribed
Stones and Stone Sculpture in Wales. Volume I: South-East Wales and the
English Border. Cardiff: University of Wales Press.

Richards, Melville 1975. , Norse Place-Names in Wales”, in: Brian O Cuiv
(Hrsg.): The Impact of the Scandinavian Invasions on the Celtic-speaking
Peoples ¢. 800-1100 A. D. Dublin: Instititiid Ard-Léinn Bhaile Atha
Cliath, 51-60.

Schrijver, Peter 1995. Studies in British Celtic Historical Phonology. (Leiden
Studies in Indo-European 5.) Amsterdam; Atlanta: Rodopi.

Schrijver, Peter 2011. ,Old British”, in: Elmar Ternes (Hrsg.): Brythonic
Celtic — Britannisches Keltisch: From Medieval British to Modern Breton.
(Miinchner Forschungen zur historischen Sprachwissenschaft 11.)
Bremen: Hempen Verlag, 1-85.

Schulze-Thulin, Britta 1993. ,Zur Frage altnordischer Lehnworter im
Kymrischen”, in: Martin Rockel & Stefan Zimmer (Hrsg.): Akten des
ersten Symposiums deutschsprachiger Keltologen. (Buchreihe der Zeit-
schrift fiir Celtische Philologie 11.) Tiibingen: Max Niemeyer, 287-300.

421



Britta Schulze-Thulin

Schulze-Thulin, Britta 1996. , Old Norse in Ireland”, in: P. Sture Ureland
& lain Clarkson (Hrsg.): Language Contact Across the North Atlantic.
Proceedings of the Working Groups held at University College, Gal-
way (Ireland), August 29-September 3, 1992 and the University of Go-
teborg (Sweden), August 16-21, 1993. (Linguistische Arbeiten 359.)
Tubingen: Niemeyer, 83-113.

Schulze-Thulin, Britta 2001. ,,Notes on the Old and Middle Irish Loan-
words in Old Norse”, in: Nowele 39: 53-84.

Schulze-Thulin, Britta 2001a. Studien zu den urindogermanischen o-stufigen
Kausativa/lterativa und Nasalprisentien im Kymrischen. Innsbruck: Inns-
brucker Beitrdge zur Sprachwissenschaft.

Schulze-Thulin, Britta 2006. Lehrbuch der walisischen Sprache. Hamburg:
Buske.

Schulze-Thulin, Britta 2017. Wales. 6. durchges. Aufl. Bielefeld: Reise
Know-How.

Schulze-Thulin, Britta 2019. Wales: Die schonsten Kiisten- und Bergwande-
rungen; 50 Touren. 3. durchges. Aufl. Miinchen: Rother.

Sommerfelt, Alf 1954. , Et Laneord fra Geelisk”, in: Maal og Minne: 107-199.
Spurrell siehe Anwyl 1915.

Stalmaszczyk, P. 1997. ,Celtic Elements in English Vocabulary: A Critical
Reassessment”, in: Studia Anglica Posnaniensia 32: 77-87.

Stokes, Whitley 1860-61. ,,Cambrica: I. The Welsh Glosses and Verses in
the Cambridge Codex of Juvencus”, in: Transactions of the Philological
Society: 204-232.

Stiiber, Karin 1998. The Historical Morphology of n-Stems in Celtic.
(Maynooth: Maynooth Studies in Celtic Linguistics 3.) Maynooth: De-
partment of Old Irish, National University of Ireland.

Stiiber, Karin 2015. Die Verbalabstrakta des Altirischen. Bremen: Hempen
Verlag.

Thomas, Beth & Peter Wynn Thomas 1989. Cymraeg, Cymrig, Cymrég.
Cyflwyno’r Tafodieithoedd. Caerdydd: Gwasg Taf.

Torp, Alf 1963. Nynorsk Etymologisk Ordbok. Oslo: Forlagt av H.
Aschehoug & Co.

VKG = Pedersen, Holger 1913. Vergleichende Grammatik der keltischen Spra-
chen I-II. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

422



Zum Bergnamen Y Das in Wales

VVB = Loth, Joseph 1884. Vocabulaire Vieux-Breton. Paris: F. Vieweg.

Warrack, Alexander 1911. Chambers’s Scots Dictionary; Serving as a Glossa-
ry for Ramsay, Ferqusson, Burns, Scott, Galt, Minor Poets, Kailyard Novel-
ists, and a Host of Other Writers of the Scottish Tongue. London: W. & R.
Chambers, LTD.

Watts, Victor 2004. Cambridge Dictionary of English Place-Names. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Zimmer, H. 1891. ,Keltische Beitrdge III. weitere nordgermanische ein-
fliisse in der &ltesten {iberlieferung der irischen heldensage; ursprung
und entwicklung der Finn-(Ossian-)sage; die vikinger Irlands in sage,
geschichte und recht der Iren”, in: Zeitschrift fiir deutsches Alterthum
und deutsche Literatur 35: 1-172.

Zimmer, Stefan 2000. Studies in Welsh Word-Formation. Dublin: Dublin
Institute for Advances Studies.

423






Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der
einheimischen Presse

Sabine Franziska Strich

Einleitung

Der Beschluss der deutschen Bundesregierung {iber den Ausstieg aus der
Kernkraft bis 2022 (Die Bundesregierung 2011) steht im Kontrast zur
globalen Zunahme von Atomkraftwerken' (Carrara 2019: 4). Auch andere
Regierungen einiger weniger Ldnder Europas haben sich fiir einen
Atomausstieg entschieden und werden diesen voraussichtlich bis zum
Jahr 2040 vollzogen haben, falls er nicht ohnehin bereits geschehen ist
(vgl. ibid.: 6; Ashraf & Islam 2018: 504). Die Faktoren, die zu den geplan-
ten Atomausstiegen beitrugen, sind sehr unterschiedlich. Im Falle der
deutschen Bundesregierung gab der Reaktorunfall in dem japanischen
Atomkraftwerk Fukushima, der sich im Mérz 2011 ereignete und von der
International Atomic Energy Agency als major accident eingestuft wurde
(International Atomic Energy Agency 2011a), den Anlass (vgl. Karmakar
[P] 2013a; Mirja [P] 2011%). Demgegeniiber sind die Faktoren ebenso un-
terschiedlich, die andere Regierungen veranlasst haben, die Errichtungen
erster Kernkraftwerke in die Wege zu leiten oder mit den Bauarbeiten
fortzufahren — trotz des genannten katastrophalen Reaktorunfalls in Ja-
pan. Zu diesen Landern gehort Bangladesch.

In Bangladesch wird derzeit das erste Atomkraftwerk des Landes na-
he dem Ort Ruppur’ in dem westlichen Distrikt Pabna gebaut. Parallel

Bemessen nach der Anzahl geplanter oder jiingst in Betrieb genommener Reak-
toren. Jedoch sinkt der Anteil von aus Kernenergie produziertem Strom am
globalen Strommix aus diversen Griinden (Kumar 2017: 40).

Hier stehen 44 Zeitungsartikel im Zentrum der Analyse. Um diese von anderen
Quellen wie Monografien zu unterscheiden, wurde im Beleg der Anfangsbuch-
stabe der jeweiligen Tageszeitung in eckigen Klammern notiert.

Bengalisch: riip'pur; in englischsprachigen Publikationen auch ,Rooppur” (vgl.
Amin 1964). In diesem Aufsatz wurden Begriffe oder Textabschnitte des Benga-
lischen und Russischen transliteriert, das heif$t, die fiir diese Sprachen verwen-

Verbffentlicht in: Carmen Brandt & Hans Harder (Hg.): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Sabine Franziska Strich

zum bengalischen und englischen Sprachgebrauch bezeichne ich es im
vorliegenden Aufsatz als ,, Atomkraftwerk Ruppur“*. Am 2. Oktober 2013
hat die bangladeschische Premierministerin Sheikh Hasina’ den Grund-
stein fiir das Werk gelegt. Dieses Ereignis markierte den offiziellen Be-
ginn der Bauarbeiten, die einigen jiingeren Angaben zufolge im Jahr 2024
(Nar [B] 2019) mit dem Beginn der Einspeisung der erzeugten Elektrizitét
in das staatliche Stromnetz abgeschlossen sein sollen. Die Planungen fiir
dieses Atomkraftwerk begannen jedoch bereits in den 1960er Jahren.
Inwiefern diese zum Teil eng mit der Entstehung des Landes verwoben
und dartiber hinaus in explizit landesspezifische Gegebenheiten einge-
bettet sind, wird mitunter in den bangladeschischen Tageszeitungen
dargelegt und diskutiert.

Der vorliegende Beitrag widmet sich einer Analyse genau dieser Dis-
kussion in 44 Artikeln der vier auflagenstdrksten bengalischsprachigen
Tageszeitungen Bangladeschs.® Unter besonderer Beriicksichtung des

deten Schriften wurden unter Zuhilfenahme von Diakritika in die Lateinschrift

tibertragen — Bengalisch nach Das 2018: 6ff., Russisch nach Bunc¢i¢ [ohne Jahr].
* Bengalisch: rap'pur paramanabik bidyut-kendra. Andere Bezeichnungen sind
rip'pur paramanabik/paramanu bidyut- prakalpa (,atomares/Atom-Stromprojekt
Ruppur”) oder niukliyar/miukliya bidyut- ut-padan kendra (,nukleares/Kern-
Stromerzeugungswerk”) (Basak [Y] 2018); im Englischen zumeist ,Ruppur/
Rooppur Nuclear Power Plant”. Die vorliegenden bengalischsprachigen Quel-
len unterscheiden nicht zwischen ,,Atom-/atomar” und , Kern-/nuklear”, so
wie es etwa zum Zweck naturwissenschaftlicher Genauigkeit oder ideologi-
scher Abgrenzung aus dem deutschen Sprachraum bekannt ist (vgl. Jung 1995:
642). Hier wurde ohne Bedeutungsunterschied beides verwendet oder sich im
Rahmen von Zitaten strikt an die originalsprachlichen Vorlagen gehalten.
Komplett ,Sheikh Hasina Wajed”. ,Wajed” ist der Name ihres Ehemannes.
Dieser wird in Bangladesch nur selten genannt (vgl. The Prime Minister’s
Office [ohne Jahr]), weshalb er auch nicht in den vorliegenden Aufsatz tiber-
nommen wurde.
Als Orientierung bei der Auswahl der Tageszeitungen diente die Auflagenstar-
ke von 2018. Damals waren die Tageszeitungen mit der hochsten Auflagenstér-
ke Bamlades Pratidin (553.300 taglich verkaufte Exemplare; Abkiirzung im Quel-
lenbeleg: [B]), Pratham Alo (501.800; [P]) sowie danach drei Zeitungen mit einer
Auflagenstirke von 290.200, von denen Kaler Kantha ([K]) und Yugantar ([Y])
ausgewdhlt wurden (Calaccitra o Prakasana Adhidaptar 2018: 3). Artikel der-
selben Tageszeitungen auch aus anderen Jahren wurden verwendet. Die Kons-
tellationen auf der Liste der auflagenstdrksten Tageszeitungen haben sich je-
doch seit beispielsweise 2011 kaum verdndert (vgl. Calaccitra o Prakasana Adhi-

426



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

Aspektes Sicherheit wurden hier Darstellungen zur Geschichte sowie
weiterer Themenkomplexe rund um das Atomkraftwerk Ruppur analy-
siert. Einfithrend wird zudem auf die Situation der Stromversorgung in
Bangladesch und die Geschichte des Werkes eingegangen, um so insge-
samt besser nachvollziehen zu konnen, weshalb dieses Atomkraftwerk
trotz kontrarer Entwicklungen beispielsweise in einigen europdischen
Léandern errichtet wird.

Stromversorgung und ihre Bedeutung fiir die Politik in Bangladesch

Von Forschern und Journalisten wird eine konstante Stromversorgung
mitunter als ausschlaggebend fiir das Wachstum der bangladeschischen
Wirtschaft erachtet (vgl. Mansur 2012: 23; Basak [Y] 20187). Auch wird sie
bisweilen als ein Schliissel zur Entwicklung eines jeden Landes genannt
(vgl. Mondal 2010: 3; Muhammad 2012: 2; Uddin [P] 2016). Die Stromver-
sorgung in Bangladesch weist jedoch verschiedene Mangel auf, die im
globalen Vergleich zu einem niedrigen Pro-Kopf-Verbrauch an Elektrizi-
tat fiihren. Fiir das Jahr 2010 wurde er beispielsweise mit 279 Kilowatt-
stunden (Imam 2013: 2), fiir das Jahr 2017 mit 400 Kilowattstunden (In-
ternational Energy Agency [ohne Jahr]) pro Person angegeben.® Dabei

daptar 2011: 1). Bamlades Pratidin und Yugantar gelten als der amtierenden Re-
gierungspartei Awami League zugewandt, Kaler Kantha gehort zur selben
Mediengruppe wie Bamlades Pratidin (East West Media Group [ohne Jahr]). Pra-
tham Alo gilt als unabhéngig (Rah'man [P] 2017) oder ,centre-left” (Khan & Go-
vindasamy 2011: 367). Tageszeitungen in Bangladesch publizieren in einem poli-
tischen Klima, in dem eine Kritik an der Regierung als zusehends erschwert er-
achtet wird und fiir den Kritiker riskant sein kann (vgl. Desai 2003: 80-81; Feld-
man 2015: 67-68). Die Moglichkeiten der bangladeschischen Presse, sich in ihren
unterschiedlichen Funktionen (vgl. Park 1941: 1 & 8) zu entfalten, gelten als ein-
geschrankt. Gleichzeitig steht sie hdufig unter anderem wegen mangelnder Qua-
litat ihrer Inhalte beziehungsweise mangelnder Abgrenzung der Zeitungen un-
tereinander oder von politischen Parteien in der Kritik (vgl. Ullah 2009: [2]).

Die bengalischsprachigen Artikel, die fiir diesen Aufsatz untersucht wurden,
sind je Tageszeitung: Bamlades Pratidin 6, Kaler Kantha 10, Pratham Alo 19 und
Yugantar 9. Es sind unterschiedliche Arten von Artikeln im Umfang von 90 bis
3.341 Wortern, die zwischen Juli 2009 und Januar 2019 erschienen sind. Sie
dienten zur Analyse des Sicherheitsdiskurses und als ergdnzende Informati-
onsquellen fiir andere Abschnitte des Aufsatzes.

® In Deutschland lag der Pro-Kopf-Verbrauch 2010 bei 7.670 und 2017 bei 7.231

Kilowattstunden (Statista 2019).

427



Sabine Franziska Strich

wird der Strombedarf in der Regel als hoch und stetig wachsend darge-
stellt (vgl. Matin 2015: 58), unter anderem weil der Ausbau der Kapazita-
ten nicht gemifs dem Wirtschafts- oder Bevolkerungswachstum erfolgt
ist (Chary & Bohara 2010: 43). Parallel dazu wird in einigen Publikatio-
nen die Abhéngigkeit der derzeitigen bangladeschischen Stromversor-
gung von nicht als langfristig gesicherten einheimischen fossilen Brenn-
stoffen als Energietrdager kritisch bewertet (vgl. Islam 2008; Matin 2015:
58). Insbesondere Erdgas ist fiir die Stromerzeugung von Bedeutung,
wobei Bangladeschs Verbrauch im Jahr 2013 global an 33. Stelle lag
(Feldman 2015: 72). Technische Defekte, zum Beispiel aufgrund ungenti-
genden Ausbaus oder mangelnder Ausbesserung der Elektrizitatsinfra-
struktur, sind ebenso als ein Charakteristikum der Stromversorgungssi-
tuation zu nennen (Muhammad 2012: 18), obschon zwischen 2001 und
2016 Mafinahmen ergriffen wurden, die beispielsweise den Ubertra-
gungsverlust von 23,92 % auf 10,96 % reduzierten (Power Cell 2019). Die
Summe dieser und weiterer Probleme wird in unterschiedlichen Publika-
tionen als , power crisis” bezeichnet (vgl. Ali et al. 2013: 1526, D’Costa
2010: 146; Matin 2015: [1]). Themen wie die grundlegende Stromversor-
gung der Bevolkerung oder die Elektrizitatsinfrastruktur sind daher seit
langem von grofierer innenpolitischer Bedeutung. Deshalb ist das Thema
in den Tageszeitungen und bisweilen auch im Stadtbild présent, bei-
spielsweise in einem Wandbild in der Hauptstadt Dhaka (Abbildung 1).

/RS 8qwrm WbsE @ e Fwo ¢ ri .. f’q\svmmnmmm
e a:vqwmw@zmmfﬁ Aot TR Wumhﬁzoﬁﬁﬁwéwﬁi4
awxwﬁwooomﬁmm. 9% (R g et avemy it A Bfs waes \

R AT (F:) @ a0 o

Abbildung 1: Wandbild an einer stark frequentierten Strafle (Mirpur Road) in der bang-
ladeschischen Hauptstadt Dhaka im Jahr 2013 (Fotografie von Sabine Franziska Strich).

Der Text, der im Zentrum dieses Wandbildes steht, wurde in circa 25
Zentimeter hohen, blauen Buchstaben gemalt und kann als Huldigung an
die Energiepolitik der damaligen Awami-League’-Regierung unter Pre-

’ Kiirzere Form fiir Bangladesh Awami League (Bengalisch: bamlades doyami Iig).

428



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

mierministerin Sheikh Hasina verstanden werden. Er informiert {iber den
Ausbau der Kapazitdten, wie er zu dieser Zeit von der Stadtischen Ju-
gendliga Dhaka'® wahrgenommen wurde, die dieses Wandbild hochst-
wahrscheinlich in Auftrag gegeben hatte:

In den vergangenen vier Jahren sind 54 Kraftwerke mit einer Leistung von
3.845 Megawatt errichtet worden, die Stromerzeugung wurde zu einer
Leistung von 8.525 Megawatt ausgebaut, weitere 26 Kraftwerke fiir 5.287
Megawatt befinden sich im Bau, die Arbeiten an drei grofien kohle- und
gasbasierten Konstruktionen haben begonnen, ein Vertrag mit Russland
ist entstanden fiir die Errichtung des zu einer Leistung von 1.000 Mega-
watt fahigen Atomkraftwerkes Ruppur.'

Die hier angegebenen 8.525 Megawatt einheimischer Stromerzeugung
passen zu Angaben auch in anderen Quellen fiir das Jahr 2012 (Deutsche
Energieagentur 2013: 27). Im Januar 2014 bezog sich Staatsprédsident Ab-
dul Hamid ebenso auf die Stromversorgung wihrend seiner Inaugurati-
onsrede der durch allgemeine Wahlen erneut bestitigten Awami-League-
Regierung. Er erklédrte in dieser Rede, dass die einheimische Stromerzeu-
gung bei 10.264 Megawatt angekommen sei und das staatliche Stromnetz
mittlerweile 62 % aller Haushalte erreichen wiirde (Anonymus 2014a).
Wie fragil jedoch die einheimische Stromversorgung — ungeachtet der
Vergrofierung der Kapazitdten — war, verdeutlichte ein circa zehnsttindi-
ger Stromausfall am 1. November 2014: Die staatliche Stromversorgung
von ungefahr 100 Millionen Einwohnern auch in der Hauptstadt Dhaka
fiel aus, wihrend die anderen circa 60 Millionen Einwohner laut Matin
ohnehin keinen Anschluss an das staatliche Netz hatten (Matin 2014).
Damaligen Zeitungsberichten zufolge war dieses Ereignis in Bangladesch

19 Bengalisches Original: dhaka mahanagar yubalig (im Foto: zentriert, rot unterhalb
des blau geschriebenen Textes). Diese Organisation steht der damaligen, seit 2009
amtierenden Regierungspartei Awami League nahe und ist eine von ihren
Jugendverbanden. Derartige parteinahe Organisationen existieren in Bangladesch
teils seit den 1950er Jahren (vgl. Schendel 2009: 113). Sie dominieren oft die
Einrichtungen, aus denen die Mehrheit ihrer Mitglieder stammt. Versuche, ihren
Einfluss zu mindern, scheiterten stets (vgl. Ali 2010: 333).

! Bengalisches Original: bigata 4 bachare 3,845 megdoyat ksamatar 54ti bidyut- kendra
nirman kara hayeche, bidyut- ut-padan ksamata 8,525 megaoyate unnita kara hayeche,
5,287 megaoyater aro 26ti bidyut- kendra nirman ache, kay'la o gyas bhittik 3ti bara
nirmaner kij suru hayeche, 1,000 megaoyat ksamatd sampanna rup'pur paramanabik
bidyut- kendra nirmaner laksye rasiyar sathe cukti hayjeche.

429



Sabine Franziska Strich

,,beispiellos”12 (Anonymus 2014b) und hatte ,,alle bekannten Rekorde der
Vergangenheit gebrochen”" (BiSes Pratinidhi'* 2014). Sémtliche Kommu-
nikationsmittel waren somit aufier Betrieb (Anonymus 2014b), Kranken-
hduser wurden hauptsédchlich nur {iber Notstromgeneratoren versorgt,
die Wasserversorgung {iiber die offentlichen Leitungen war zeitweise
unterbrochen und Flughifen stellten ihren Betrieb ein (Staff Correspon-
dent 2014a). Von weiteren, wenn auch nicht so schwerwiegenden, Strom-
ausféllen seit diesem ist hin und wieder in den Tageszeitungen zu lesen."”

Nicht zuletzt aufgrund dieser prekdren Situation spielt die Stromver-
sorgung auch eine Rolle in dem andauernden Konflikt zwischen Regie-
rung und Opposition, der in Bangladesch zuweilen kompromisslos ausge-
tragen wurde und sich auf die gesamte Bevolkerung auswirkte (vgl.
D’Costa 2011: 143; Hossain 2015: 3). So rief die Oppositionspartei Bangla-
desh Nationalist Party (hiernach dem einheimischen Sprachgebrauch fol-
gend BNP)" im Juni 2010 unter anderem wegen des Strommangels soge-
nannte har'tils, Generalstreiks, aus (D’Costa 2011: 139), die das offentliche
Leben und wirtschaftliche Aktivititen zeitweise stark beeintrdchtigten.
Premierministerin Sheikh Hasina wurde jedoch zitiert, wie sie die Schuld
an der schlechten Versorgungssituation der BNP gibt (Basas [Y] 2013):

Sie machte die BNP- und ]amaat”—gefﬁhrte [Regierung] sowie die vergan-
gene Interimsregierung verantwortlich fiir den Strommangel im Lande'®

12 Bengalisches Original: abhiitapiirba.

13 Bengalisches Original: atiter sab jana rekard bhanga [hayeche].

" Einige Autorenbenennungen sind keine Eigennamen. Diese beispielsweise
bedeutet etwa , Sonderdelegierter”. Die Ubersetzungen stehen aus Griinden
des Platzsparens nur im Literaturverzeichnis.

1> Zum Beispiel ein zweistiindiger Ausfall der Stromversorgung des Flughafens
Chittagong (Staff Correspondent 2014b) oder circa 16 Stunden im Distrikt
Rajshahi (Staff Correspondent 2016).

16 Bengalisch: bamlades jatijatabadi dal; bien'pi. Die BNP bildete in Koalition unter
anderem mit der Partei Bangladesh Jamaat-e-Islami zuletzt 2001-2006 die
Regierung. Sie stellt und stellte die starkste Opposition, zeitweise die stirkste
auflerparlamentarische Opposition, zur seit 2009 amtierenden Regierungs-
koalition Grand Alliance (Bengalisch: mahdjot) unter Fithrung der Awami
League dar. Rivalititen zwischen Awami League und BNP sowie jeweils asso-
ziierten Organisationen dominieren das politische Geschehen in Bangladesch.

7 Kurzform fiir Bangladesh Jamaat-e-Islami (Bengalisch: bamlades jamayate
is'lami). Die Jamaat ist eine islamistische Partei, die Mitglied der Regierungs-
koalitionen unter Fithrung der BNP war.

430



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

und sagte, diese hatten in ihrer Amtszeit von sieben Jahren keine Anstren-
gung fiir selbst eine [einzige] Einheit Strom unternommen."’

Drastischere Worte verwendete die Premierministerin im Rahmen der
Grundsteinlegung fiir das Atomkraftwerk Ruppur am 2. Oktober 2013. In
ihrer Rede bezeichnete sie die Parteivorsitzende der BNP, Khaleda Zia,
als ,Morderin und Liignerin“® (Morsed & Hak [P] 2013) und sagte, dass
sich die Lebensbedingungen fiir die Bevolkerung verschlechtern wiirden,
wenn die BNP an der Macht wire (ibid.). Wiederum wurde wahrend des
Stromausfalls im November 2014 von Schuldzuweisungen seitens der
BNP berichtet: Der Stromausfall sei ein sham (Engl. u.a. ,Schwindel”)
(Staff Correspondent 2014c) der Regierung gewesen, um die Fernsehdi-
rektiibertragung einer Massenkundgebung der BNP zu verhindern (ibid.).

Das Atomkraftwerk Ruppur als Lésung der Energiekrise?

Die prekare Situation der Stromversorgung in Bangladesch fordert bei
einigen Menschen zweifelsohne eine positive Einstellung gegeniiber dem
Atomprogramm der Regierung und der Nutzung von Atomenergie im
Allgemeinen. Beispielsweise gibt das Stahlunternehmen Abul Khair Steel
(AKS), das scheinbar an den Bauarbeiten in Ruppur beteiligt ist, auf
Leuchtwerbeplakaten an, stolz auf diese Mitarbeit zu sein (siehe Abbil-
dung 2). Auch schrieb ein Autor 2009: ,Ich habe keine Kenntnis davon,
dass irgendeine Moglichkeit der Alternative angesichts des massiven
Strommangels existiert aufler die Errichtung eines Atomkraftwerkes auch
in Bangladesch”* (Is'lam [P] 2009). Das Atomkraftwerk Ruppur wurde
dariiber hinaus als ein , Traum langer Zeit"* (Yugantar Riport [Y] 2018)
oder eine ,extrem wichtige Einrichtung”® (Tarik [K] 2018) bezeichnet,

'8 Vergleichbare Darstellungen: Anonymus [Y] 2013; Yugantar Riport [Y] 2018.

' Bengalisches Original: dese bidyut- samkater janya bien'pi-jamayat netrtbadhin ebam
tattbabadhayak sar'kar'ke dayi kare tini balen, tara tader 7 bacharer Sasanamale ek iunit
bidyut-o ut-padaner udyog ney'ni.

0 Bengalisches Original: khuni o mithyabadi.

z Bengalisches Original: bamladeseo paramanabik bidyut-kendra nirman chara bisal
bidyut-samkat mokabilar bikalpa kono upay ache bale amar jand nei; vergleichbare
Darstellungen: Anonymus [Y] 2013; Uddin [P] 2016.

* Bengalisches Original: sbapna dirghadiner; vergleichbare Darstellungen als
, Traum”: Nijasba Pratibedak [P] 2014b; Rah'man [P] 2017; Uddin [P] 2016.

» Bengalisches Original: ati qurutbapiirna sthapana.

431



Sabine Franziska Strich

die ,in Bangladesch eine neue
Ara einleiten wird“* (Bisba-

= bidyalay Pratibedak [K] 2013).

™ Auch war zu lesen, dass ,[d]as

Nuclear
Power Plant

oy

Abbildung 2: Werbung des Unternehmens
AKS im Abflugbereich des internationalen
Flughafens in Dhaka im Jahr 2020 (Fotografie
von Carmen Brandt).

Nuclear Power Project Ruppur
unser [das bangladeschische]

| Bewusstsein aus schlafendem

Zustand erwecken wird. Das
Kernkraftwerk ist in unserem
Land ein Meilenstein der Renais-
sance”” (Basak [Y] 2018), oder
»als ein Staat der Atomenergie
hat unsere Reise zum Gipfel
begonnen”“* (Yugantar Riport
[Y] 2018). In einem der Zei-
tungsberichte iiber die Feierlich-
keiten anlédsslich der Grund-
steinlegung gab es jedoch auch
kritische Untertone betreffs der
Sicherheit (Nar [Y] 2013):

Bangladesch macht sich auf, in das Zeitalter der Atomstromerzeugung
einzutreten. Der Beginn eines neuen Kapitels steht unmittelbar bevor. Die
ehrenwerte Premierministerin Sheikh Hasina hat am 2. Oktober den
Grundstein fiir das Atomkraftwerk Ruppur gelegt. So wie dies [eine Sa-
che] des Stolzes fiir dieses Land darstellt, ist das Thema (bisay) atomare Si-

cherheit ein Grund (bisay) zur Sorge.”

** Bengalisches Original: bamladese natun yuger siicana kar'be.

* Bengalisches Original: rip'pur niukliyar paoyar prajekt amader ghumanta abastha
theke cetanar unmes ghatabe. niukliyar bidyut- kendra amader dese renesir mail'phalak.
Vergleichbare Darstellungen als ,Meilenstein”: Anonymus [Y] 2017; Uddin [P]

2016.

2 Bengalisches Original: paramanu Saktir rastra hisebe amader agrayatra Suru hala.
Vergleichbare Darstellungen zu Bangladeschs Eintritt in den ,Nuclear Club™:
Karim [B] 2017; Nijasba Pratibedak & Pab'na Pratinidhi [K] 2017; Yugantar

Riport [Y] 2018.

 Bengalisches Original: paramanabik bidyut- ut-padaner yuge prabes kar'te yacche
bamlades. suru hate yacche natun ek adhyayer. mananiya pradhan'mantri Sekh hasina 2
aktobar rip'pure paramanabik bidyut- kendrer bhittiprastar sthapan karen. eti yeman
edeser janya garber temani paramanabik nirdpattar bisay'ti bhabanar bisay.

432



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

Nach ihrer Wiederwahl im Dezember 2018 wurde von der Awami-
League-Regierung mitgeteilt, dass die Umsetzung von Megaprojekten
wie dem Atomkraftwerk Ruppur eine Prioritit der Regierung bleibe
(Afjjan [B] 2019; Hamid-Uj-Jaman [Y] 2018). Daran werde das Fortkom-
men des Landes gekniipft; dies war auch Bestandteil des Wahlverspre-
chens der Awami League (Afijan [B] 2019):

[...] ,Bangladesch wird zum [50-jdhrigen] Jubilaum der Unabhéangigkeit
[Bangladeschs] in der Legislaturperiode von 2021 ein Land mittleren Ein-
kommens. 2030 ist es ein Land hohen Einkommens und wird im Jahr 2041
als ein entwickeltes Land mit erhobenem Kopf an der Spitze der Welt ste-
hen. [...] Wenn all diese Megaprojekte umgesetzt werden, wird ausreichend
Entwicklung auf dem Gebiet der Kommunikationsvorrichtung, Energiever-
sorgung und des Kommerzes und Handels erreicht, und in Verbindung
damit werden sich die Arbeitsstruktur, das Einkommen der Menschen so-

wie das Wirtschaftswachstum um ein Vielfaches vergréﬁern.“28

Zusammengefasst wird deutlich, dass die Stromversorgung in Bangla-
desch zweifelsfrei einen hohen Stellenwert fiir die Innenpolitik hat. Biswei-
len wird die prekdre Stromversorgung von den zwei dominanten politi-
schen Parteien verwendet, um den politischen Gegner zu diskreditieren.
Dartiber hinaus scheint die Stromversorgung Bestandteil der Legitimati-
onsstrategie der bangladeschischen Awami-League-Regierung unter Pre-
mierministerin Sheikh Hasina zu sein, was in den folgenden Abschnitten
deutlich wird.

Geschichte des Atomkraftwerkes Ruppur

Oft wird 1961 als das Jahr genannt, in dem die Planungen fiir das Atom-
kraftwerk begannen® (vgl. Moréed & Hak [P] 2013; Rah'man [P] 2013).
Da Bangladesch bis 1971 der 6stliche Landesteil Pakistans war, waren die
zustdandigen Behorden Teil der gesamtpakistanischen Administration.

% Bengalisches Original: [...] ‘bamlades sbadhinatar subarnajayanti 2021 palan'kale habe
madhyam ayer des. 2030 sale ucca madhyam ayer des ebam 2041 sale unnata des hisebe
bisber buke matha tule dirabe. [...] esab mega prakalpa bastabayita hale deser yogayog
byabastha, bidyut- sar'baraha o byabasa-banijyer ksetre prabhiita unnati sadhita habe
ebam sei sange manuser karmasamsthan, ay o arthanaitik prabrddhi bar'be bahugun.’

2 Das steht im Kontrast zu einzelnen Darstellungen auch in der Fachliteratur, die
eine kiirzere und vergleichsweise geradlinige Planungsgeschichte beschreiben
(vgl. Mohan 2017).

433



Sabine Franziska Strich

Jedoch dominierten westpakistanische Angestellte auch die Verwaltung
des 0stlichen Landesteiles, was eines der vielen Probleme zwischen den
beiden weit voneinander entfernten Landesteilen war (vgl. Meher 2015;
Schendel 2010: 110), die sich auch auf das Atomkrafwerk Ruppur nieder-
schlugen (siehe unten). Die Wahl des Standortes fiel 1961 auf Ruppur im
Westen Ostpakistans, wo zwischen 1962 und 1968 Land fiir das Werk
sowie Nebengebdude akquiriert, erste Planungsbiiros eingerichtet und
Bodenarbeiten durchgefiihrt wurden (Anonymus [Y] 2017; Morsed &
Hak [P] 2013; Nijasba Pratibedak & Pab'ma Pratinidhi [K] 2017). Zwei
Griinde, die fiir diese Region sprachen, waren, dass sie wenig einheimi-
sche Energiequellen aufwies und kaum an das damalige staatliche Strom-
netz angeschlossen war (Matin 2015: 60). Dem sollte durch das Atom-
kraftwerk Abhilfe geschaffen werden, fiir das anfangs eine Leistung von
50 Megawatt geplant war (Amin 1964: 1588). So wurde es auf der Welt-
kraftkonferenz 1964 in Lausanne als die rentablere Option im Vergleich
zu den konventionellen Warmekraftwerken dieser Zeit vorgestellt (ibid.).

Geschichte: Vernachldssigung durch Westpakistan

Jedoch wurde das Werk in Ruppur damals nicht gebaut und mindestens
vier Angebote, die aus den USA, Schweden, der UdSSR und Belgien ein-
gingen, wurden abgelehnt (Matin 2015: 60). Stattdessen wurde 1966 mit
dem Bau des ersten Atomkraftwerkes Pakistans in Karatschi, im damali-
gen Westpakistan, begonnen. Diese Entscheidung sei tiberraschend ge-
wesen und wird mitunter als herber Riickschlag fiir das damalige Ostpa-
kistan empfunden (vgl. Ali et al. 2013: 1527; Matin 2015: 60; Nijasba Prati-
bedak & Pab'mad Pratinidhi [K] 2017; Yugantar Riport [Y] 2018). Auch
deshalb verschérfte sich laut einigen Autoren der Konflikt mit dem , Erz-
feind [West-]Pakistan”* (Uddin [P] 2016), denn die Verlegung der Atom-
kraftanlage sei geschehen, obwohl keine Untersuchung des Standortes
Karatschi erfolgt und ein Beschluss auf Ruppur als Standort gefallen sei
(Ali et al. 2013: 1527; Matin 2015: 62). In einem Zeitungsartikel wird einer
der moglichen Griinde genannt: Die pakistanische Regierung, deren Sitz

stets in Westpakistan lag, habe Indien in dieser Hinsicht ,,nachgeahmt”.*'

30 Bengalisches Original: cirasatru pakistan[er]. Vergleichbare Darstellung einer
schlechten Behandlung durch Westpakistan: Yugantar Riport [Y] 2018.

*! Bengalisches Original: [bharater] dekhadekhi. Der Autor erlautert nicht, warum
genau dies fiir Westpakistan notig war. Damals war die Stromversorgung des
gesamten Pakistans niedrig (Mohan 2017: 160). Das spiegelte sich zum Beispiel

434



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

Die Regierung hatte somit das erste Atomkraftwerk Pakistans im eigenen
Landesteil errichten wollen, nachdem Indien seinerseits mit dem Bau des
ersten indischen Kernkraftwerkes 1964 begonnen hatte (Basak [Y] 2018).
1971 war das Werk in Karatschi fertiggestellt und die Einspeisung des
dort erzeugten Stromes in das staatliche Netz begann (Mohan 2017: 160).
Fiir das Projekt in Ruppur bedeutete dies jedoch, dass die meisten Mitar-
beiter des Ruppur-Projektes nach Karatschi versetzt wurden, wodurch
sich die Planungen fiir das Werk in Ostpakistan verlangsamten (Matin
2015: 62).

Geschichte: 1971 und die ersten Kooperationen in Bangladesch

Fir das Jahr 1971 war ein Kooperationsvertrag mit dem Unternehmen
Westinghouse Electric Nuclear Energy Systems Europe fiir das Kraftwerk
in Ruppur geplant. Der Vertrag kam allerdings aufgrund des Unabhan-
gigkeitskrieges nicht zustande (Matin 2015: 63). Von Mirz bis Dezember
1971 dauerte dieser Krieg an und resultierte in der Griindung des Staates
Bangladesch. Die ersten Planungen fiir das Atomkraftwerk Ruppur wer-
den mitunter konkret mit Sheikh Mujibur Rahman,” dem ersten Prési-

in einem niedrigen Pro-Kopf-Verbrauch wider. Die einzigen vorliegenden Da-
ten fiir 1971 sind 93,48 Kilowattstunden pro Person in Westpakistan und in
Ostpakistan/Bangladesch 10,834 Kilowattstunden pro Person (World Bank
2014 [Deutschland (ohne Spezifizierung) 1971: 4.064,455 Kilowattstunden pro
Person]). Ein weiterer Grund fiir das genannte ,Nachahmen” konnte das nati-
onale Prestige sein, wie es mit Atomkraftwerken mitunter verkntipft wird (Elli-
ott 2017: 1-3 [Kapitel 1, Seite 3]). Somit waren Atomkraftwerke Bestandteil ei-
ner Art konfliktbedingten Wettbewerbs zwischen Indien und Pakistan. Seit
1947 bis heute dauert ein Konflikt zwischen beiden an, der hauptsachlich zwi-
schen Indien und Westpakistan ausgetragen wurde. Ostpakistan war Westpa-
kistan in diverser Hinsicht untergeordnet (Meher 2015: 303-304; vgl. Schendel
2009). Auch war Ostpakistan an den beiden Kriegen vor 1971 nicht direkt betei-
ligt, weil es hauptsdchlich um Regionen ging, die zwischen oder in Nordwest-
indien und Westpakistan liegen beziehungsweise lagen (vgl. Chaudhri 1987;
Meher 2015; Schendel 2009: 212). Die Konstruktion von Kernwaffen in den
1960er Jahren stand laut Kumar nicht mit den indischen Bestrebungen in Ver-
bindung, ein Atomprogramm aufzunehmen (Kumar 2017: 58).

%2 Sheikh Mujibur Rahman war Griinder der Awami League und gilt als eine der
fiihrenden Personlichkeiten, die sich fiir die Unabhangigkeit Ostpakistans ein-
gesetzt hatten. Unter anderem deshalb erhielt er den Beinamen banigabandhu
(,,Bengalenfreund”) und ist fiir viele der Staatsgriinder Bangladeschs.

435



Sabine Franziska Strich

denten des unabhéngigen Bangladeschs und Vater der derzeit amtieren-
den Premierministerin Sheikh Hasina, in Verbindung gebracht (Yugantar
Riport [Y] 2018):

Nachdem das Land unabhéingig wurde, unternahm der Vater der Nation,
Bangabandhu® Sheikh Mujibur Rahman, neue Versuche fiir den Bau des
Atomkraftwerkes Ruppur. [...] Dadurch ergab sich einiges an Fortschritt.
Aber auch die Arbeiten an diesem Projekt brachen [...] nach der Tétung
Bangabandhus mitsamt seiner Familie durch die Hénde von Mordern am
15. August des Jahres 1975 ab.**

Politische Instabilitdt und die Nachkriegssituation, in der sich Bangla-
desch befand, schrankten allerdings die Handlungsmoglichkeiten ein
(vgl. Anonymus [Y] 2017). Bis 2007 folgten daher weitere, oft lediglich
formale Schritte. So wurde Bangladesch 1972 Mitglied der International
Atomic Energy Agency und griindete 1973 per Présidialerlass die Bang-
ladesh Atomic Energy Commission (Chakraborty et al. 2013: 39), die dem
Ministerium fiir Wissenschaft und Technologie unterstellt ist. Zwecke
dieser interdisziplindren Einrichtung sind unter anderem Erforschung
und Forderung der friedlichen Anwendung von Atomenergie sowie die
Durchfiihrung von Entwicklungsprojekten inklusive der Errichtung von
Atomkraftwerken und Weltraumforschung (Ministry of Law, Justice and
Parliamentary Affairs 1973). 1978 ging ein Angebot eines franzdsischen
Unternehmens fiir die Errichtung eines 125 Megawatt leistungsfahigen
Kraftwerkes ein, dessen Realisierung allerdings an den nétigen finanziel-
len Mitteln scheiterte (Matin 2015: 64). Schon damals wurde deutlich,
dass die Errichtung eines Atomkraftwerkes in Bangladesch nur in Zu-
sammenarbeit mit dem Ausland moglich ist, was auch in der jlingeren
Presse so gesehen wird (Is1am [P] 2009):

Wenn in diesem Land ein Atomkraftwerk entstehen soll, besteht zuerst die
Notwendigkeit eines bilateralen Vertrages tiber atomare Technik mit den
entwickelten Landern. Bangladesch schloss eine Vereinbarung iiber atomare

% Siehe FuSnote 32.

* Bengalisches Original: des sbadhin haoyar par jatir pita bangabandhu sekh mujibur
rah'man rip'pur paramanabik bidyut- kendra nirmane natun udyog grahan karen. [...]
se anuyayl kajer bes khanik'ta agragati hay. kintu 1975 saler 15 agast ghatak'der hate
bangabandhu saparibare nihata haoyar par [...] e prakalper kaj'o bandha haye yay.
Vergleichbare Darstellungen der Planung nach Erlangen der Unabhéngigkeit:
Morsed & Hak [P] 2013; Nijasba Pratibedak & Pab'na Pratinidhi [K] 2017.

436



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

Kooperation mit den USA und China am 17. September 1981 beziehungs-
weise am 7. April 2005 ab. [...] Wenn jedoch kein bilaterales Abkommen mit
irgendeinem Land besteht, ist es auch nicht moglich, Kooperation beim
Handel mit atomarer Technik zu erhalten. Im Jahr 1985 erwarb Bangladesch
den Forschungsreaktor TRIGA® Mark-II mit einer Leistung von drei Me-
gawatt mittels genau dieses bilateralen Abkommens mit den USA.*

Die Einrichtung mit dem von General Atomics erworbenen Forschungsre-
aktor befindet sich in Savar, nordwestlich der Hauptstadt Dhaka, und un-
tersteht der Bangladesh Atomic Energy Commission. Sie dient neben der
Forschung auf unterschiedlichen Gebieten unter anderem dem Training
fiir Reaktorfahrer (Bangladesh Atomic Energy Commisson 2013). In den
1990er Jahren wurde der rechtliche Rahmen zur Griindung von Kontroll-
und Aufsichtsorganen erweitert, die fiir die Einhaltung der Sicherheitsvor-
gaben der International Atomic Energy Agency zustindig sind
(Chakraborty et al. 2013: 36). Seitdem wurden weitere Gesetzentwiirfe er-
arbeitet, zum Beispiel um die Kontrollinstanz des Kraftwerkes, die Bangla-
desh Atomic Energy Regulatory, zu griinden, die unabhéngig, das heifst
nicht demselben Ministerium wie die anderen involvierten Institutionen
des Werkes unterstellt sein sollte (ibid.: 37). 1996 wurde schliefllich der Bau
des Atomkraftwerkes Ruppur mit dem damaligen Amtsantritt der Awami-
League-Regierung in die Energiepolitik aufgenommen. Allerdings kamen
diese Pline mit dem darauffolgenden Regierungswechsel laut Premiermi-
nisterin Sheikh Hasina wieder ins Stocken (Yugantar Riport [Y] 2018):

[...] im Jahr 2001 kam die BNP-Jamaat-Koalitionsregierung an die Macht.
Sowie sie an die Macht kamen, brachen sie die von uns aufgenommenen,
sehr wichtigen, auf allgemeine Wohlfahrt ausgerichteten Programme ab.
Darunter war auch das Atomkraftprojekt Ruppur.”’

% Abkiirzung fiir , Training, Research, Isotopes, General Atomic”.

% Bengalisches Original: e dese niukliyar bidyut-kendra nirman kar'te hale sarbagre
prayojan paramanabik prayuktite unnata des'qulor sange dbipaksiya cukti. bamlades
yuktardastra o ciner sange yathakrame 17 septembar 1981 o 7 epril 2005 sale para-
manabik sahayogita bisaye dbipaksiya cukti kare. [...] tabe kono deser sange dbipaksiya
cukti na thak'le paramanabik prayukti adan-pradane sahayogita paoya sambhab nay.
bamlades yuktarastrer sange ei dbipaksiya cuktir madhyamei 1985 sale tin megaoyat
ksamatasampanna triga mark-2 gabesana culliti ane.

% Bengalisches Original: [...] 2001 sale bien'pi-jamayat jot sarkar ksamatay dse. tara
ksamatay esei amader neya anek gurutbapiirna janakalyan'miilak karmasiici batil kare
dey. er madhye rip'pur paramanabik bidyut- prakalpatio chila. Ashraf & Islam wei-

437



Sabine Franziska Strich

Mindestens ein Kooperationsabkommen fiir wissenschaftliche und tech-
nische Zusammenarbeit in diesem Bereich wurde jedoch auch wahrend
der Regierungszeit der Bangladesh Nationalist Party unterzeichnet — mit
den USA im Jahr 2003 (Bangladesh Atomic Energy Commission 2010: 24).

Geschichte: Russland als Partner

Nach ersten Gespriachen und Verhandlungen 2007 und 2008 (vgl. Ashraf
& Islam 2018: 506; Nijasba Pratibedak [P] 2014b) — wéhrend einer Phase
der Ubergangsregierung® — wurde schliellich die Kooperation zwischen
Bangladesch und Russland geschlossen, die letztlich in der konkreten
Planung des Kraftwerkes miindete (vgl. Nijasba Pratibedak [K] 2013c). Es
folgten ein Memorandum of Understanding im Mai 2009, ein Rahmenab-
kommen im Mai 2010 (Matin 2015: 72), der Vertrag tiber die Errichtung
des Atomkraftwerkes am 2. November 2011 und am 15. Januar 2013 ein
erster Kreditvertrag tiber 500 Millionen US-Dollar (vgl. u.a. Karim [B]
2017; Nijasba Pratibedak [K] 2013b). Die vertragsmaéfiig verantwortlichen
Parteien sind auf russischer Seite die Foderale Agentur fiir Atomenergie
Russlands (kurz: Rosatom)® sowie deren fiir den Bau zustédndige Behor-
de Atomstroiexport® und in Bangladesch die Bangladesh Atomic Energy
Commission des Ministeriums fiir Wissenschaft und Technologie (BiSes
Pratinidhi [P] 2012). Im Verlauf der Jahre folgten weitere Vertrédge, oft auf
Regierungsebene beider Lander, so zum Beispiel fiir die Boden- und
Fundamentarbeiten (Nijasba Pratibedak & Pab'na Pratinidhi [K] 2017)
inklusive mehrfacher Untersuchungen von Boden, Wasser, Umgebung

sen jedoch darauf hin, dass die BNP spatestens 2008 die Forderung von Atom-
energie als Energiequelle zur Stromerzeugung in ihr Wahlkommuniqué tiber-
nommen hatte (Ashraf & Islam 2018: 507).

% Eigentlich als maximal dreimonatiger Ubergang zur Einrichtung allgemeiner
Wahlen konzipiert, dauerte diese Phase der Ubergangsregierung von 2006 bis
2008. Sie war unter anderem von landesweiten gewaltvollen Auseinanderset-
zungen zwischen Anhéngern der Awami League und der BNP geprégt (Schen-
del 2009: 199). Auch schien kurzzeitig eine Machtergreifung des Militérs bevor-
zustehen (ibid.; Naik 2007: 3540-3541).

¥ Russisches Original: federal'noe agentstvo po atomnoj energii rossii. Rosatom ist
eines der fithrenden Unternehmen auf dem globalen Kernenergiemarkt (Pant
2017:29).

* Russisches Original: atomstrojéksport. Atomstroiexport ist ein staatliches Unter-
nehmen Russlands, das Rosatom unterstellt ist und Atomkraftwerke sowohl in
Russland als auch weltweit errichtet.

438



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

des Werkgeldndes durch russische Spezialisten (vgl. BiSes Pratinidhi [P]
2012; Karmakar [P] 2013a). Andere Abkommen betrafen entweder kon-
krete Arbeitsschritte, einzelne Organisationen oder spezifische Kosten
(vgl. Nijasba Pratibedak [P] 2014b; 2014c). Schliefllich wurde am 2. Okto-
ber 2013 der Beginn der Bauarbeiten am Fundament des Werkes in An-
wesenheit der Premierministerin feierlich begangen (vgl. Nijasba
Pratibedak [K] 2013b). Dariiber hinaus wurde im selben Jahr von der
bangladeschischen Regierung angekiindigt, dass ein zweites Atomkraft-
werk im Stiden des Landes gebaut werden soll (vgl. Anonymus [Y] 2013;
Nijasba Pratibedak [K] 2013a). Das geht mit den Plinen der Regierung
einher, bis zum Jahr 2030 ungefahr 25 % des Stromes im staatlichen Netz
aus Kernenergie zu gewinnen (Ashraf & Islam 2018: 504).

Anlésslich des Baubeginns wurde in Zusammenarbeit mit Rosatom
fiir die Offentlichkeit ein Informationszentrum zum Thema Atomenergie
in Dhaka eingerichtet (vgl. Nijasba Pratibedak [K] 2013d). In diesem Zu-
sammenhang wurde jedoch Kritik geiibt, unter anderem weil keine In-
formationen konkret zum Atomkraftwerk Ruppur, sondern lediglich zu
Kernenergie und der Sicherheit von Atomkraftwerken im Allgemeinen
enthalten gewesen seien (BiSes Pratinidhi [P] 2013b). Ungefdhr ein Jahr
spater, im November 2014, wurde von einer Demonstration der Jatiya
Gana Front" in Pabna gegen das Atomkraftwerk Ruppur berichtet: ,[...]
das Atomkraftwerk sei bedngstigend und zerstorerisch. Wenn dieses
Projekt umgesetzt wird, wiirde todlicher Verlust [fiir] Leben, Umwelt
und Eigentum entstehen”** (Pab'na Aphis [P] 2014). Die Demonstration
wurde durch das Eingreifen der Polizei aufgelost (Pab'na Pratinidhi [K]
2014) und die Bauarbeiten fuhren ununterbrochen fort. Auf Anraten rus-
sischer Involvierter wurde zudem das Werkgeldande erweitert (vgl. Ano-
nymus [Y] 2017; Nijasba Pratibedak [P] 2014c) und 2015 trat das Atom-
kraftwerksgesetz in Kraft, das unter anderem die Griindung eines Unter-
nehmens mit dem Namen Nuclear Power Company of Bangladesh fiir
die Leitung des Atomkraftwerkes vorsieht (Anonymus [B] 2015).

! Bengalisches Original: jatiya ganaphrant. Sie ist eine Partei, die sich von der
Worker’s Party abgespalten hatte.

2 Bengalisches Original: [...] paramanabik bidyut-kendra bhayabaha o bidhbamsi. ei
prakalpa bastabayita hale jiban, paribes o sampader maratmak ksati habe.

439



Sabine Franziska Strich

Geschichte: Indien als Partner

Indien kam als ein weiterer Kooperationspartner am 8. April 2017 hinzu.
Zwischen den Regierungen beider Lander wurde an diesem Tag die Coop-
eration regarding Nuclear Power Plants Projects in Bangladesh unterzeich-
net (Ministry of External Affairs [Indien] 2017). Die Initiative dafiir kam
von indischer Seite. Bei dieser Kooperation gehe es Indien laut Ariphujja-
man allerdings vornehmlich darum zu gewahrleisten, dass Kernenergie in
Bangladesch in keiner Weise fiir militirische Zwecke verwendet wird
(Ariphujjaman [P] 2018). Aulerdem verfolge Indien ein weiteres Ziel (ibid.):

[...] Indien versuche seit langem, eine Mitgliedschaft in der Nuclear Supp-
liers Group (NSG) zu erhalten. Indien kann dieser Vereinigung von 49
Landern aufgrund der Opposition Chinas nicht beitreten. Wenn Indien
der NSG beitritt, wird [es] auch dem milliardenschweren Markt* des
Atomwaren- und Techniksektors beitreten konnen. Wenn sie in die Arbei-
ten am [bangladeschischen] Atomkraftwerk einsteigen konnten, wiirde
der Weg fiir sie leicht zugénglich. [...] Seit der Atomwaffendetonation im
Jahr 1998 ist ein Verbot des Atomtechnikhandels und bestimmter militéri-
scher Giiter iiber Indien in Kraft.*

Diesem bilateralen Kooperationsabkommen folgte am 1. Mérz 2018 ein
trilaterales Memorandum of Understanding zwischen Bangladesch, Indi-
en und Russland, welches unter anderem vorsieht, dass indische Einrich-
tungen an der Ausbildung des zukiinftigen Personals des Atomkraftwer-
kes Ruppur beteiligt sein werden (ibid.).

Die Betongussarbeiten wurden am 30. November 2017 feierlich ein-
geweiht (vgl. Nijasba Pratibedak & Pab'na Pratinidhi [K] 2017; Karim [B]
2017). Anwesend waren die bangladeschische Premierministerin, Russ-
lands Vizeprasident Juri Iwanowitsch Borissow, der Direktor der Interna-

* Bengalisches Original: lakho koti takar bajare (,dem Markt von hundertausenden
koti von Taka®): koti ist der unter anderem im Bengalischen verwendete Begriff
flir zehn Millionen. taka ist der Name der bangladeschischen Wahrung und ein
Oberbegriff fiir ,,Geld”, unter anderem im Bengalischen und Hindi.

* Bengalisches Original: [...] bharat bahudin dhare niukliyar saplayars gruper (en'es'ji)
sadasyapad pete cesta kar'che. 49ti deser e jote bharat dhuk'te par'che na ciner badhar
karane. bharat en'es'jite dhuk'le paramanu panya o prayukti khate lakho koti takar bajare
dhuk'te par'be. rip'pur paramanabik bidyut-kendra nirmane yukta hate par'lle tader se
path sugam habe. [...] 1998 sile paramanabik boma bisphoraner par theke bharater opar
nirdista kichu samarik panya, paramanu prayukti raptanir nisedhajiia jari rayeche.

440



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

tional Atomic Energy Agency, Dohee Hahn, und andere (Uddin [B]
2018). 2020 wird erwartet, dass alle Geréte einschliefilich des Reaktorge-
hduses aus Russland gebracht, zusammengesetzt und installiert werden
(Anonymus [Y] 2017). Mittlerweile wird vom Betriebsbeginn wie folgt
ausgegangen: ,Die erste Einheit des Werkes mit 1.200 Megawatt Leistung
wird 2023 und die zweite Einheit 2024 fiir einen Testlauf den Betrieb
aufnehmen. [...] im Oktober 2024 soll [es] an die kommerzielle Stromer-
zeugung gehen”* (Kasem [K] 2016). Die oben aufgefiihrten Anderungen
und Verzogerungen fiihrten zu einer mittlerweile 59-jahrigen Planungs-
geschichte des Atomkraftwerkes. Es ist nicht auszuschlieflen, dass sich
diese Daten genauso wie die erwartete Leistung auch weiterhin verdn-
dern. Verdnderungen konnten eventuell auch im Zusammenhang mit
Sicherheitsbedenken auf lokaler und globaler Ebene stehen.

Wahrnehmungen der Sicherheit* des Atomkraftwerkes Ruppur

Wie am Anfang dieses Beitrags erwahnt lag das Hauptaugenmerk der
Analyse auf den Diskussionen zur Sicherheit in ausgewéhlten Tageszei-
tungen. Dabei wurde insbesondere deutlich, dass dieses Thema in den
meisten Artikeln zumindest Erwdhnung findet. Diese Anmerkungen zur
Sicherheit sind eingebettet in folgende Meinungsbilder, die sich in den
Artikeln widerspiegeln. 15 der insgesamt 44 untersuchten Zeitungsartikel
enthalten Auferungen, die auf eine positive Haltung des jeweiligen Au-
tors gegeniiber der Nutzung von Kernenergie zur Stromerzeugung in
Bangladesch im Allgemeinen, in Ruppur oder weltweit schlieflen las-
sen,” wihrend nur zwei Autoren in ihren Artikeln eine explizite Ableh-

* Bengalisches Original: kendrer ek hajar 200 megaoyat ksamatar pratham iunit'ti 2023
sale ebam dbitiya iunit'ti 2024 sale pariksamiilak'bhabe calu karar janya karyakram
cal'che. [...] 2024 saler aktobare banijyik ut-padane yaoyar katha. Ahnliche Daten:
Nar [B] 2019.

6 Sicherheit”, falls nicht spezifiziert, ist hier als ein Sammelbegriff zu verstehen.
Er umfasst einen Komplex an geschaffenen Gegebenheiten und nétigen
Mafinahmen, die dem Schutz der unterschiedlichen Lebensrdume (Boden, Luft,
Wasser), seiner Bewohner und deren Lebensgrundlagen dienen (vgl. Kuhlen
2014: 26). Dem vorgelagert sind im Sinne dieses Beitrags ein unterschiedlich
dargestelltes Mafs an Sicherheit, die durch Kerntechnik, die Kompetenz der
Fachkrifte und dergleichen geleistet werden kann.

47 Eine klare Beflirwortung ist zu lesen bei Islam [P] 2009, Is'lam [Y] 2011, Nar [Y]
2013, Karmakar [P] 2017, Rah'man [P] 2017, Uddin [P] 2016 und Yugantar Riport
[Y] 2018. Einige enthalten Argumente gegen die Nutzung von Atomenergie zur

441



Sabine Franziska Strich

nung® zum Ausdruck bringen. Vierzehn Zeitungsartikel geben positive
Ansichten unterschiedlicher Personen, zum Beispiel von Politikern oder
Wissenschaftlern, wieder, wobei die Haltung des Autors nicht eindeutig
ist.* In vierzehn Artikeln wird Personen Raum fiir ihre Meinung gege-
ben, die sich in Bezug auf gewisse Aspekte der Nutzung von Kernenergie
zur Stromerzeugung in Bangladesch oder weltweit kritisch dufiern, Be-
denken mitteilen oder etwas hinterfragen.” Vier Zeitungsartikel, die Po-

Stromerzeugung, die jedoch im weiteren Verlauf der Artikel iiberwiegend wider-
legt oder relativiert werden. Auflerdem wurden folgende Aussagen, die in zitat-
losen, kritikfreien Kontexten eingebettet sind, als Beflirwortung des Autors ge-
wertet: Dass alle Grofiprojekte der Regierung wichtig seien (Afijan [B] 2019); dass
der Fortschritt des Projektes planmafig verlaufe und das hochste Maf$ an Sicher-
heit erreicht werde (Anonymus [Y] 2017; Karmakar [P] 2011); dass Atomenergie
besser als fossile Energie sei (Basak [Y] 2018); dass man dem Nuclear Club beitre-
te (Karim [B] 2017; Nijasba Pratibedak & Pab'na Pratinidhi [K] 2017); dass Maf3-
nahmen der Awami League zur Verbesserung der Stromversorgung lobenswert
seien (Nr [B] 2019); dass das Atomkraftwerk Ruppur eine extrem wichtige Ein-
richtung sei (vgl. Tarik [K] 2018).

® Diese sind Koresi [Y] 2011 und Mirja [P] 2011. In diesen Artikeln genannte
Argumente fiir die Nutzung von Atomenergie zur Stromerzeugung werden im
weiteren Verlauf der Artikel widerlegt oder relativiert.

* Diese sind: Anonymus [B] 2015; Ariphujjaman [P] 2018; Basas [Y] 2013;
Bisbabidyalay Pratibedak [K] 2013; BiSes Pratinidhi [P] 2012; BiSes Pratinidhi
[P] 2013a; Hamid-Uj-Jaman [Y] 2018; Kasem [K] 2016; Morsed & Hak [P] 2013;
Nijasba Pratibedak [K] 2013a; Nijasba Pratibedak [K] 2013b; Nijasba Pratibedak
[K] 2013d; Pab'na Aphis [P] 2011; Rah'man [P] 2013.

%0 Als solche wurden die folgenden, stark verkiirzten Aussagen des Autors oder
von Personen, die wiedergegeben oder zitiert werden, gewertet: Die Involvie-
rung Indiens wirke unkoordiniert und die bangladeschische Regierung arbeite
intransparent (Ariphujjaman [P] 2018; Rah'man [P] 2017); es wird eine Umset-
zung addquater Sicherheitsmafinahmen in Ruppur angemahnt (Bises Pratinidhi
[P] 2013a; Nar [Y] 2013; Rah'man [P] 2013; Rah'man [P] 2017); der Informati-
onsgehalt im bangladeschisch-russischen Informationszentrum sei gering
(Bises Pratinidhi [P] 2013b); Fachkréfte wiirden dringend benotigt (Nijasba
Pratibedak [K] 2016), mit deren Ausbildung zu spdt begonnen worden sei
(Karmakar [P] 2017; Rah'man [P] 2017), was zu steigenden Kosten fiithre (Kar-
makar [P] 2013); die Richtigkeit der veranschlagten Kosten des Werkes in
Ruppur wurden hinterfragt (Nijasba Pratibedak [K] 2013c); negative Umwelt-
einfliisse auf das Werk seien zu bedenken (Nijasba Pratibedak [P] 2014a); eine
Protestgruppe forderte den Abbruch des Werkes (Pab'na Pratinidhi [K] 2014;
Pab'na Aphis [P] 2011); zustindige Behorden miissten illegale Aktivitdten in

442



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

sitionen sowohl fiir als auch gegen die Nutzung von Kernenergie zur
Stromerzeugung enthalten und somit ein differenzierteres Meinungsbild
aufweisen, wurden bei beiden Zdhlungen aufgefiihrt.”"

In lediglich 13 Zeitungsartikeln ist keine Bezugnahme auf die Sicher-
heit des Atomkraftwerkes Ruppur enthalten. Dabei wurden hauptsédch-
lich Darstellungen einbezogen, die an bestimmte Wertungen wie bei-
spielsweise ,sicher”, ,gtinstig”, ,riskant” und ,gefdhrlich” in Bezug auf
die Nutzung von Atomenergie zur Stromerzeugung in Bangladesch ge-
kniipft sind. Die sieben am héaufigsten diskutierten Punkte werden im
Folgenden vorgestellt.

Sicherheit: Vertrauen in die Technik

So wird in 14 Zeitungsartikeln die Sicherheit von Kerntechnik und ande-
rem technischen Equipment, baulicher sowie sonstiger Ausstattung des
Atomkraftwerkes Ruppur diskutiert. Das Atomkraftwerk Ruppur wird
mit einem Wasser-Wasser-Energie-Reaktor” beziehungsweise konkret
mit einem WWER-1200 ausgestattet (Rosatom 2017, vgl. u.a.
Ariphujjaman [P] 2018; Rah'man [P] 2017; Uddin [P] 2016). Dieser Reak-
tor wird auf einer Skala, die Reaktoren und Reaktortypen gemafl ihres
jeweiligen Entwicklungs- und Installationszeitraumes von Generation I
bis Generation IV einteilt, zur Generation III+ gezdhlt (Aly & Hussien

der Néahe des Werkes unterbinden (Tarik [K] 2018). Einbezogen wurden aus-
schlieSlich Aussagen, die nicht im weiteren Verlauf des jeweiligen Artikels re-
lativiert oder widerlegt werden. Doppelnennungen mit den Artikeln aus Fufs-
note 47 oder 49 sind moglich.

> Als solche gelten hier Artikel, in denen mindestens ein Aspekt der Nutzung
von Atomenergie zur Stromerzeugung in Bangladesch oder weltweit darge-
stellt wird, indem Pro- und Kontraargumente aufgezeigt werden, ohne dass al-
le Argumente der einen Seite im weiteren Verlauf des Artikels widerlegt oder
relativiert werden. Diese sind: Ariphujjaman [P] 2018; Karmakar [P] 2017; Rah'-
man [P] 2013; Rah'man [P] 2017.

*2Eine Art Druckwasserreaktor mit Ursprung in der UdSSR und unterschied-
lichen Modellen (Michaelis & Salander 1995: 421), die auch in der Gegenwart
weiterentwickelt werden. Die russische Bezeichnung fiir diese Art Reaktor
lautet vodo-vodjanoj énergeticeskij reaktor, die im Englischen mit ,VVER” und
Bengalischen mit ,bhibhiiar* abgekiirzt wird. Modellbezeichnungen wie
+WWER” oder ,WWER-1200” in Bezug auf das Atomkraftwerk Ruppur
werden genannt bei Anonymus [Y] 2017, Ariphujjaman [P] 2018, Nijasba
Pratibedak & Pab'na Pratinidhi [K] 2017, Rah'man [P] 2017, Uddin [P] 2016.

443



Sabine Franziska Strich

2014: 75). Die Sicherheit dieser Generation von Reaktoren oder des Reak-
tortyps, wie er in Bangladesch zum Einsatz kommen soll, wird wegen
seiner Fortschrittlichkeit sowie seines geringen Alters (vgl. Nijasba
Pratibedak & Pab'na Pratinidhi [K] 2017) und der technischen Sicher-
heitsmafinahmen (vgl. ibid.; Anonymus [Y] 2017; Basak [Y] 2018) in zwolf
Zeitungsartikeln als gegeben angesehen. Als weitere technische und bau-
liche Sicherheitsmafinahmen werden ein Schutzwall von 2,8 km Lédnge
und 13 m Breite (Anonymus [Y] 2017), andere Schutzmafinahmen vor
Starkwindereignissen, Uberschwemmungen (Bisbabidyalay Pratibedak
[K] 2013; Islam [Y] 2011) und Erdbeben (Bisbabidyalay Pratibedak [K]
2013) sowie ein Kernfanger (core catcher) (Rah'man [P] 2017) genannt. Die
im Zusammenhang mit der Reaktortechnik vergleichsweise hdufig zum
Ausdruck gebrachte Zuversicht, dass das Atomkraftwerk Ruppur sicher
sei, scheint sich fiir einige Autoren aus der schieren Tatsache zu ergeben,
dass das Werk mitsamt den Reaktoren in Russland entwickelt wurde,
wobei auch angefiihrt wird, dass ,[d]ieses Atomkraftwerk das erste mit
dieser Technik auferhalb Russlands ist”* (Ariphujjaman [P] 2018). So
werde ,Russlands modernste Technik angewendet”** (Bisbabidyalay
Pratibedak [K] 2013) und es wiirden , keine Sicherheitsrisiken bestehen**®
hinsichtlich des Werkes in Ruppur (ibid.). Mit derlei Worten zur techni-
schen Sicherheit werden unterschiedliche Politiker oder Projektmitarbei-
ter zitiert. So beispielsweise auch die bangladeschische Premierministerin
Sheikh Hasina (Yugantar Riport [Y] 2018):

[...] dieses Werk wird mit einem Reaktor der jiingsten Three-Plus-
Generation Russlands errichtet. In diesem Reaktor befinden sich moderns-
te Vorrichtungen der atomaren Sicherheit und der Strahlenkontrolle.>

> Bengalisches Original: rasiyar baire etii ei prayuktir pratham paramanabik bidyut--
kendra. Vergleichbare Darstellung: Anonymus [Y] 2017.

> Bengalisches Original: [...] rasiyar atyadhunik nirapatta prayukti byabahar kara
habe. Vergleichbare Darstellungen: Ariphujjaman [P] 2018; Anonymus [Y] 2017;
Bisbabidyalay Pratibedak [K] 2013; Bises Pratinidhi [P] 2013a; Nijasba Pratibe-
dak [K] 2013a; Uddin [P] 2016; Uddin [B] 2018; Yugantar Riport [Y] 2018.

% Bengalisches Original: kono nirapatta jhiiki nei. Vergleichbare Darstellungen:
Anonymus [Y] 2017; Yugantar Riport [Y] 2018.

> Bengalisches Original: [...] rasiyar sarbases jendaresan thri plas prayuktir ridktar dije
tairi hacche e kendra. paramanabik nirapattd o bikiran niyantraner sarbadhunik bya-
bastha ache e ridktare. Vergleichbare Auflerungen der bangladeschischen Pre-
mierministerin: Anonymus [Y] 2013; BiSes Pratinidhi [P] 2013a; Mirja [P] 2011,
Rah'man [P] 2013.

444



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

Mit vergleichbarem Vertrauen in die Technik wurden auch der Bauleiter
Igor Korolchenko (Bisbabidyalay Pratibedak [K] 2013), Chefingenieur
Yury Koshelev (Anonymus [Y] 2017) und der bangladeschische Minister
fiir Wissenschaft und Technologie Yeafesh Osman (Uddin [P] 2016) wie-
dergegeben.

Bei vier Autoren ergibt sich die Wahrnehmung, dass Kerntechnik si-
cher sei, aus der Annahme, dass diese auf Basis der Erfahrungen, die im
Rahmen von Reaktorunfillen gesammelt wurden, weiterentwickelt wur-
de. So ist in einem Zeitungsartikel Folgendes zu lesen (Islam [Y] 2011):

Der atomare Unfall Fukushima ist von anderer Natur als die Unfélle Three
Mile Island und Tschernobyl. Auch jetzt ist nicht die richtige Zeit fiir ein Ur-
teil tiber das Schicksal der Stromerzeugung und Errichtung neuer Kraftwer-
ke gekommen, indem man den atomaren Unfall Fukushima von allen
Atomkraftwerken der Welt fokussiert. Denn die den Unféllen zum Opfer
gefallenen Reaktoren von Three Mile Island, Tschernobyl und Fukushima
waren des Typs Generation IL. [...] An all diesen Reaktoren befand sich kein
umschlieBender Schutzwall. [...] Von 1970 bis 1990 waren Reaktoren des
Typs Generation II urspriinglich fiir den kommerziellen Gebrauch gebaut
worden. [...] Reaktoren, die dann seit 1996 fiir die kommerzielle Stromer-
zeugung errichtet wurden, werden als Reaktoren des Typs Generation III
bezeichnet. [...] Das Charakteristische eines Reaktors des Typs Generation
III ist, dass in einer gefdhrlichen Situation nicht die Moglichkeit einer Sto-
rung des Reaktorkerns besteht, kein Schaden die Umwelt ereilt, Miill in ei-
nem sehr geringen Ausmaf entstehen wird und die Lebensdauer der Brenn-
stibe lang ist. [...] Die Wahrscheinlichkeit des Eintretens einer Katastrophe
wird gering, wenn man [Kraftwerke] errichtet, indem man Reaktoren der
Typen Generation IIT und I+ installiert, dabei aus dem atomaren Unfall
Fukushima eine Lehre zieht,”® die unterschiedlichen Arten von Storfillen
berticksichtigt, genauso wie nattirliche [Katastrophen und auch] moderne
Flugzeuganschléigesg [oder] terroristische Anschliige.60

% TI+" oder , Three Plus” ist eine Bezeichnung fiir Folgemodelle der Reaktorty-
pen, die der dritten Generation von Reaktoren zugerechnet werden. Erwah-
nung findet diese bei Anonymus [Y] 2017; Basak [Y] 2018; Rah'man [P] 2017;
Yugantar Riport [Y] 2018.

58 Vergleichbare Darstellungen: Basak [Y] 2018; Bisbabidyalay Pratibedak [K]
2013; Karmakar [P] 2011; Uddin [P] 2016.

> Widerstandsfahigkeit gegeniiber einem Flugzeugabsturz: Bisbabidyalay Prati-
bedak [K] 2013; Uddin [P] 2016.

% Bengalisches Original: phukusima paramanabik durghatanda thri-mail ailyand o
cer'nobil durghatana theke bhinna prakrtir. phukusima paramanabik durghatanake

445



Sabine Franziska Strich

In lediglich zwei Artikeln wird die Moglichkeit ausgeschlossen, dass Nuk-
leartechnik sicher und somit fiir Bangladesch geeignet sei (Mirja [P] 2011):

Internationale Forscher sagen alle das gleiche, nukleare Technik ist auch
bis jetzt keine hundertprozentig sichere Technik. [...] Wie gefdhrlich eine
Errichtung dieser Art [von Kraftwerken] in unterentwickelten, armen, von
Unheil heimgesuchten, dicht besiedelten und erdbebengeféhrdeten Lan-
dern wie Bangladesch ist, das bedarf nicht der Erwdhnung. [...] Atom-
energie wird als ,unforgiving technology” beziehungsweise gnadenlose
Technik bezeichnet. Diese ist nicht[s] fiir uns.®!

Sicherheit: die Kompetenz der Mitarbeiter

Am zweithdufigsten — in insgesamt neun Zeitungsartikeln — wird in Be-
zug auf das Thema Sicherheit des Atomkraftwerkes Ruppur auf Fach-
krafte, Schulung und Ausbildung von Personal oder sonstigen Involvier-
ten eingegangen. Dabei werden tiberwiegend Bedenken zum Ausdruck
gebracht, dass einheimische Fachkrifte dringend fiir den Betrieb des
Werkes sowie die unterschiedlichen Aufsichtsbehérden und die Projekt-
leitung benotigt werden, jedoch ,,ist die Anzahl derartiger [ausgebildeter]
Personen in der Bangladesh Atomic Energy Commission (BAEC) nur

kendra kare bisber sab paramanabik bidyut- kendra theke bidyut- ut-padan o natun
bidyut- kendra nirman samkranta bhagya nirdharaner upayukta samay ekhan'o aseni.
kenana thri-mail dilyand, cer'nobil o phukusima durghatanar Sikar riektar'qulo hacche
jenaresan-11 (Generation-II) taip. esab riektar paroksa nirapatta bestani nei. [...] 1960
sal theke 1990 sal abdi jendresan-1I taip riektar milata banijyik'bhabe byabaharer janya
nirmita hayeche. [...] bastutapakse 1996 sal theke adyabadhi ye riektar banijyik'bhabe
bidyut- ut-padaner janya nirmita hayjeche seguloke bala hay jendresan-1II taip riektar.
[...] jenaresan-III taip riektarer baiSistya hacche: ye kona pratikiil paristhitite riektar
korer biparyay haoyar sambhaband nei, paribeser opar kona ksati nei, atyanta kam
parimane barjya tairi habe ebam jbalani rader ayuskal dirgha. [...] phukusima para-
manabik durghatana theke Siksa niye bibhinna prakar biparyay, yeman prikrtik,
adhunik biman aghat, santrast ham'la bibecandy ene jenaresan-111 ebam 111+ taip riektar
nirman kare sthapan kara hale durghatana ghatar sambhabana habe biral.

¢! Bengalisches Original: antarjatik gabesakera barabar'i bale as'chen niukliyar prayukti
ekhano paryanta satabhag nirapad kono prayukti nay. [...] bamladeser mato anunnata,
daridra, duryog'praban, ghanabasatipiirna o bhimikampapraban dese e dharaner
sthapana katata bipajjanak ta balar apeksa rakhe na. [...] paramanabik saktike bald hay
,Jan'phar'gibhim tek'nolaji’ ba nirday prayukti. eti amader janya nay. Vergleichbare
Darstellung: Koresi [Y] 2011.

446



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

eine Handvoll“®* (Karmakar [P] 2013b). Als Griinde dafiir wird unter
anderem angefiihrt, dass viele einheimische Experten vor der Pensionie-
rung sttinden oder kiirzlich in den Ruhestand gegangen seien (Islam [P]
2009; vgl. Karmakar [P] 2013b). Laut einem anderen Zeitungsartikel wer-
den 2.535 Fachkrifte fiir die unterschiedlichen Tatigkeiten im Atom-
kraftwerk benétigt, von denen 1.424 Personen eine Ausbildung in den
relevanten Fachbereichen in Russland erhielten® (Nijasba Pratibedak [K]
2016). Dariiber hinaus konnen die zukiinftigen Mitarbeiter des Atom-
kraftwerkes Ruppur mittlerweile auch in Indien einen Teil der Ausbil-
dung absolvieren (vgl. Nijasba Pratibedak [K] 2016; Yugantar Riport [Y]
2018) oder iiber vergleichsweise junge Studiengédnge einheimischer Bil-
dungseinrichtungen (z.B. Is'lam [P] 2009; Uddin [P] 2016).

Da jedoch der erste Arbeitseinsatz dieser Fachkréfte nicht im Atom-
kraftwerk Ruppur, sondern unter Aufsicht erfahrenen Personals in einem
anderen Atomkraftwerk im Ausland sein sollte (Karmakar [P] 2013b;
Nijasba Pratibedak [K] 2016), werden anfangs russische Fachkrifte fiir
den Betrieb zustiandig sein (vgl. Uddin [P] 2016). In einem Zeitungsartikel
wird die Situation konkret als ,Mangel an kompetenten [Fach-]Kréften”*
(Rah'man [P] 2013) bezeichnet, der bis zur Inbetriebnahme des Werkes
nicht behoben werden kénne (Rah'man [P] 2017). So wird bisweilen auch
explizit gesagt, dass man nicht in der Lage sei, Katastrophenmanagement
im Zuge eines Reaktorunfalls zu leisten (Nijasba Pratibedak [P] 2014a).
Unter anderem resultiert daraus eine Kritik an der bangladeschischen
Regierung, weil ,[...] ein fiir ein Land so notwendiges und wichtiges
Projekt wie ein Atomkraftwerk direkt und ohne die nétigen Vorbereitun-
gen begonnen wurde — etwas iiberstiirzt und unsystematisch”® (Karma-

62 Bengalisches Original: kintu bamlades paramanu sakti kamisane (bieisi) teman loker
samkhya hate gond. Vergleichbare Darstellungen, dass einheimische Fachkréfte
notig seien: Is'lam [P] 2009; Nar [Y] 2013; Nijasba Pratibedak [K] 2013a;
Rah'man [P] 2013; Rah'man [P] 2017.

63 Vergleichbare Darstellungen: Basak [Y] 2018; Bies Pratinidhi [P] 2012; Karmakar
[P] 2013b; Rah'man [P] 2017; Uddin [P] 2016; Yugantar Riport [Y] 2018.

% Bengalisches Original: daksa janabaler ghat'ti.

% Bengalisches Original: [...] paramanabik bidyut-kendrer mato deser janya prayo-
janiya o gurutbapirna ek'ti prakalpa Surui kard hayeche prayojaniya prastuti chara.
kichuta tarahuro kare, agochalobhabe. Vergleichbare Darstellungen eines Beginns
ohne ausreichend Fachkrifte: Karmakar [P] 2013b; Rah'man [P] 2017. Ver-
gleichbare Darstellung eines Projektbeginns zusitzlich ohne angemessene, vo-
rausgegangene Untersuchungen: Nijasba Pratbedak [P] 2014a.

447



Sabine Franziska Strich

kar [P] 2017). Schliefllich habe die Regierung auch die Ratschldge einhei-
mischer Fachkundiger teils nur als Kritik am Atomkraftwerk Ruppur
abgetan und ignoriert (Rah'man [P] 2017; vgl. Karmakar [P] 2017).

Sicherheit: Lagerung radioaktiven Abfalls

Ein weiterer Themenkomplex betrifft den radioaktiven Abfall und dessen
Behandlung beziehungsweise Lagerung. Sechs der insgesamt acht Zei-
tungsartikel, die diesen Aspekt diskutieren, stellen radioaktiven Abfall
konkret als gefdhrlich oder riskant dar. Entscheidend fiir die Sicherheit
der Bevolkerung sind deshalb Transport, Lagerung oder Aufbereitung
der unterschiedlichen Abfallprodukte. Diesbeziiglich gehen die Darstel-
lungen jedoch auseinander. So wird einerseits von einer mangelnden
Losung berichtet (Koresi [Y] 2011):

Auch nachdem [die Brennstébe] ineffizient geworden sind, geben sie wei-
terhin glithende Hitze ab. Damit auch radioaktive Strahlung [...]. Wo die-
ser Abfall aufbewahrt werden wird, wie [er] aufbewahrt werden wird, da-
fiir ist bis jetzt keine Losung gefunden worden.®®

Andererseits wird berichtet, dass Russland beziehungsweise russische
Unternehmen fiir den Miill zustandig sein wiirden (Uddin [P] 2016):

Russland hat daher die Verantwortung dieser schweren Arbeit fiir Bang-
ladesch iibernommen. Russland wird den im Atomkraftwerk verbrauch-
ten Uranabfall unter seiner Kontrolle nach Russland zuriicknehmen.®”

Die Moglichkeit eines eigenen Endlagers fiir den radioaktiven Abfall
wird in zwei Zeitungsartikeln erwogen. Auch dabei kommen unter-
schiedliche Positionen zur Sprache. Saphikul Islam erachtet als moglich

% Bengalisches Original: akaryakar haye yaoyar par'o equlo pracanda uttap chatate
thake. sei sange tejaskriya bikiran [...]. ei ‘barjya’ kothay rakha habe, kibhabe rakha ha-
be, tar kona samadhan ekhan'o udbhabita hay'ni. Unklarheit dartiber, ob und gege-
benenfalls zu welchen Kosten und welche Art Abfallprodukt von Russland zu-
riickgenommen wird: Rah'man [P] 2017.

57 Bengalisches Original: tai bamladeser janya kathin ei kaj'tir dayitba nijjeche rasiya.
paramanabik bidyut-kendre byabahrta iureniyamer barjya rasiya tader nijeder tadaraki-
[P] 2009; Islam [Y] 2011; Karmakar [P] 2011; Karmakar [P] 2013a; Nijasba
Pratibedak & Pab'na Pratinidhi [K] 2017; Yugantar Riport [Y] 2018.

448



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

und gut, ein Endlager in einer bergigen Region des Landes einzurichten
(Islam [P] 2011). Dahingegen wird Abdul Matin® mit einer kritischen
Meinung zu diesem Thema zitiert (Rah'man [P] 2017):

[Der hochgradig radioaktive Abfall] vermischt mit Silikat ergibt eine Sub-
stanz dhnlich fliissigem Glas, die in rostfreien Stahlbehédltern mit Zement
versiegelt an einem abgelegenen und trockenen Ort aufbewahrt wird. Die-
ser [Ort] muss ein solcher sein, an den auch in vielleicht 100.000 Jahren
kein Wasser gelangt. [...] Ein Ort dieser Art existiert nicht in Bangladesch.
Auflerdem kann geschehen, dass wir [den Abfall] an einem menschenlee-
ren, sicheren Ort iiberwachen konnen, indem wir einen Schwerbetonbau
herstellen. Aber das wird sehr riskant und extrem kostspielig.*’

Sicherheit: die Eignung des Standortes

Die Qualitdt der Gegend, in der das Atomkraftwerk Ruppur errichtet
wird, findet in sieben Zeitungsartikeln Erwdhnung. So wird einerseits
diskutiert, dass Ruppur eine besonders giinstige Bodenbeschaffenheit
vorweise (Pab'na Aphis [P] 2011) und im Vergleich zum Rest des Landes
vor Hochwasser und Erdbeben geschiitzt sei (BiSes Pratinidhi [P] 2013a).
Demgegeniiber gilt der Standort jedoch auch als ,erdbebengefahrdet””
(Nijasba Pratibedak [P] 2014a). Grundsétzlich iiberwiegen negative
Wahrnehmungen des Standortes in den Zeitungsartikeln, die sich dieses
Themas annehmen. So wird auch Premierministerin Sheikh Hasina wie-
dergegeben, wie sie einrdumte, dass ,[...] Bangladesch aufgrund des
negativen Einflusses der geographischen Lage und des Klimawandels
immer wieder Opfer von Naturkatastrophen wird“”! (Anonymus [Y]

% Abdul Matin war unter anderem als Chefingenieur in der Bangladesh Atomic
Energy Commission tédtig, nachdem er in den 1960er Jahren an den Projekten in
Ruppur und Karatschi mitgearbeitet hatte.

% Bengalisches Original: [...] silikar sange misiye galita kiacer mato ek'ta padartha
baniye ta stein'les stiler kan'teinare bhare kamkrit diyje Sildim kare kono nirjan o sukana
sthane rakha hay. ei sthan'ta hate hay eman yekane hay'to ek lakh bachareo pani dseni.
[...] e dharaner kono sthan bamladese nei. e chara hate pare am'ra ek'ta hebhi kamkriter
strak'car tairi kare ek'td janamanab'siinya nirapad sthane samraksan kara yete pare. kin-
tu setd habe jhiikipiirna o bahul byay'sapeksa.

70 Bengalisches Original: bhiimikampapraban.

7! Bengalisches Original: [...] bhaugalik abastha o jalabayu paribartaner madhyame ne-
tibacak prabhaber madhyame bamlades ghana ghana prakrtik duryoger Sikar hacche. In

449



Sabine Franziska Strich

2013). Das werde jedoch durch technische und bauliche Sicherheitsmafi-
nahmen am Werk kompensiert (siehe oben). Kritisiert wird in vier Zei-
tungsartikeln die Nahe zur Bevolkerung. Falls sich ein Unfall im Atom-
kraftwerk Ruppur ereignete, wiren im Umkreis von 100 Kilometern 50
Millionen Einwohner gefdhrdet und in einem grofieren Radius bis zu 200
Millionen Menschen, teilweise auch im benachbarten Indien (Koresi [P]
2011; vgl. auch Mirja [P] 2011; Nijasba Pratibedak [P] 2014a; Rah'man [P]
2017). Im Kontrast dazu wird in einem Zeitungsartikel die potentielle
Gefahr fiir das Werk von Seiten der Bevolkerung erwéhnt: Seit einigen
Jahren werden illegal Sand und Loss vom Grund des Flusses Padma ge-
fordert, um sie als Baumaterial weiterzuverkaufen (Tarik [K] 2018). Dies
bedrohe die Stabilitit des Fundaments nicht nur des Kraftwerkes, son-
dern auch zweier Briicken in der Ndhe des Werkgeldndes (ibid.). Hinzu
kommt insbesondere zwischen Dezember und Mairz die hohe Wahr-
scheinlichkeit eines niedrigen Wasserpegels des Padma, dessen Wasser
fiir die Reaktorkiihlung angedacht sei (Rah'man [P] 2017). Als Losung
dafiir werden Kiihltiirme und Wasserreservoirs vorgeschlagen (ibid.).

Sicherheit: Rolle der International Atomic Energy Agency

In fiinf von sieben der Zeitungsartikel, die auf die Rolle der International
Atomic Energy Agency eingehen, wird berichtet, dass man sich bei der
Umsetzung der Pldne an die Richtlinien und Hinweise dieser Organisati-
on halten werde, deren Vorgaben mitunter als ,internationaler Stan-
dard”” bezeichnet werden (Yugantar Riport [Y] 2018). Dies gelte auch fiir
die russischen Vertragspartner (Nijasba Pratibedak [B] 2018). Eine Befol-
gung der Richtlinien der International Atomic Energy Agency sei un-
ausweichlich fiir alle Linder, die ein solches Vorhaben umsetzen moch-
ten (vgl. BiSes Pratinidhi [P] 2013a; Karmakar [P] 2017; Nijasba Pratibe-
dak [K] 2013a). Dahingegen werden die Moglichkeiten der Einflussnah-
me der International Atomic Energy Agency lediglich in einem Zeitungs-
artikel angezweifelt. Sie habe kein Mandat, um sich bei Sicherheitsbe-
denken in die Vorgehensweise des betreffenden Landes einzumischen,
wie es laut eines zitierten Interviewpartners auch im Vorfeld des Reak-
torunfalles im japanischen Werk Fukushima gewesen sei (Rah'man [P]

die Zdhlung der Artikel fiir diesen thematischen Abschnitt nicht einbezogen,
da diese Aussage relativiert wird durch Vertrauen in die Technik.

72 Bengalisches Original: antarjatik man. Vergleichbare Darstellung: Moréed & Hak
[P] 2013.

450



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

2017). Daher wird angezweifelt, ob diese Organisation zuverldssig Auf-
falligkeiten im Atomkraftwerk Ruppur feststellen und an deren Behe-
bung mitwirken kénne (ibid.).

Sicherheit: Russland als kompetenter Partner

Héaufig wird die Sicherheit des Kraftwerkes auch in Bezug auf die Zu-
sammenarbeit mit Russland diskutiert. Abgesehen von dem als positiv
bewerteten Ursprung der Technik aus Russland wird in der Regel auch
die Kooperation mit Russland als sicherheitsférdernd bewertet. Laut drei
Berichten lege der russische Président personlich die hochste Prioritdt auf
die Sicherheit des bangladeschischen Werkes (Bises Pratinidhi [P] 2013a):

Die Premierministerin sagte, Russland sei ein [in] Krisenzeiten bew&hrter
Freund Bangladeschs.73 Sie hat [...] versichert, dass Russlands Prasident
Wiladimir Putin die sichersten und modernsten Geréte fiir das Ruppur-
Projekt zur Verfiigung stellen werde.”*

Zudem bezeichnet ein Autor Russland als Pionier der Kerntechnik und
schreibt: ,[...] [W]ir danken ihnen, weil sie mit uns diese entwickelte
Technik teilen“” (Uddin [P] 2016). In nur einem Artikel wird an der Ko-
operation mit Russland die als ,,Nuclear Liability” bezeichnete Klausel des
Vertrags zwischen Bangladesch und Russland kritisiert. Demgemaf3 sei
Bangladesch haftbar fiir Schdden, die im Rahmen dieses Projektes auch
aufierhalb Bangladeschs entstehen konnen, zum Beispiel wéahrend der
Anfertigung des Reaktors in Russland, worauf man jedoch keine Moglich-
keit der Einflussnahme Bangladeschs sehe (Rah'man [P] 2017).

Sicherheit: die Zusammenarbeit mit Indien

Auch die Kooperation mit Indien wird im Zusammenhang mit der Si-
cherheit des Atomkraftwerkes Ruppur in drei Zeitungsartikeln beleuch-

7 Vergleichbare Darstellung Russlands als Freund Bangladeschs: Rah'man [P] 2017.

7 Bengalisches Original: pradhan'mantrT balen, rasiya bamladeser duhsamayer
pariksita bandhu. rasiyar president bhladimir putin riip'pur prakalper janya sab'ceye
nirapad o sarbadhunik yantrapati sar'baraha kar'ben bale tike asbasta karechen. Ver-
gleichbare Darstellungen des russischen Prasidenten: Anonymus [Y] 2013;
Yugantar Riport [Y] 2018.

7 Bengalisches Original: [...] tara tader unnata ei prayuktiti amader seyar kar'che bale
am'rd tader dhanyabad jandi.

451



Sabine Franziska Strich

tet. Zumeist wird davon ausgegangen, dass Bangladesch von einer Ko-
operation mit Indien und dem damit verbundenen Wissensaustausch
profitieren wird (Karmakar [P] 2017; Kasem [K] 2016). Der verbleibende
Artikel kritisiert jedoch, dass durch die Kooperation mit Indien Unklar-
heit betreffs der Arbeitsteilung entstanden sei, da schliefSlich Russland
der Hauptpartner ist (Ariphujjaman [P] 2018). Der Autor dieses Artikels
beklagt zudem den Mangel an Aufkliarung durch die bangladeschische
Regierung und schildert detailliert, wie er bei verschiedenen Behorden
und Regierungsstellen vergebens versucht hat, Informationen tiber die
von ihm als kritisch bewertete Zusammenarbeit mit Indien einzuholen.
Schliefilich hatte er Erfolg bei Yeafesh Osman, Minister fiir Wissenschaft
und Technologie, den er entsprechend zitiert (ibid.):

[...] ,Indien wiirde die Verantwortung der Errichtung und Leitung des
Atomkraftwerkes Ruppur tibergeben — woher haben Sie derlei Informati-
onen bekommen? [...] Indien ist unser Freund [und] Nachbarland. Wir
werden lediglich etwas von Indiens langjdhrigem Wissen tibernehmen.
Dartiber hinaus werden wir keine Dienste empfangen.” Als Antwort auf
die Frage, ob also eine Krise mit dem Vertrag entstehen werde oder nicht,
sagt der Minister: , Indien ist doch kein feindlicher Staat, [sondern] ein mit

uns befreundeter Staat.””®

Sicherheitsfragen auf globaler Ebene

Neben den bereits erwdhnten Erwagungen, die direkt im Zusammen-
hang mit der Sicherheit fiir das Atomkraftwerk im eigenen Land stehen,
wurde in den vorliegenden Zeitungsartikeln zudem héufig Bezug auf
Atomprogramme oder die Energiepolitik in anderen Lindern genom-
men. Das kann unter anderem mit dem bereits oben skizzierten Mangel
an eigenen Erfahrungen im Umgang mit Kerntechnik begriindet werden.
Die héufigsten und umfangreichsten Beziige auf einzelne Lander betref-
fen Indien und Japan. Demgegeniiber wird zwar Russland in 34 Zei-
tungsartikeln genannt, allerdings sind damit mehr Russlands Tétigkeiten
in Bangladesch im Rahmen der Kooperation verbunden, als dass Hinter-

76 Bengalisches Original: [...] ‘bharat'’ke rap'pur paramanabik bidyut-kendra nirman o
paricalanar dayitba deoya habe — eman tathya dp'ni kothay pelen? [...] bharat amader
bandhu, pratibesi des. am'ra Sudhu bharater dirghadiner abhijfiatatuku neba. er baire
kono sebi neba na.” tahale cukti niye pare kono samkat tairi habe ki na — eman prasner
jababe mantr balen, ‘bharat to satrurdstra na, amader bandhurastra.”

452



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

grundinformationen zur Nutzung von Atomenergie in diesem Land ge-
geben wiirden.

In Bezug auf Japan iiberwiegen insbesondere die teils sehr detaillier-
ten Darstellungen des Reaktorunfalls und der daraus resultierenden
Entwicklungen. Wie im Abschnitt zur technischen Sicherheit des Atom-
kraftwerkes erwahnt wird in den vorliegenden Artikeln damit {iberwie-
gend verkniipft, dass auf Basis derartiger Unfélle die Kerntechnik ver-
bessert und somit sicherer gemacht werden konnte (vgl. Is'lam [Y] 2011;
Uddin [P] 2016), zumal auch Japan, so wurde Rosatoms Vizeprasident
Shokolov 2013 zitiert, seit dem Unfall Vorbereitungen fiir die Errichtung
vier neuer Atomkraftwerke getroffen habe (BiSes Pratinighi [P] 2013a).
Drei Autoren rdumten ein, dass ,[k]ein Zweifel [daran] besteht, [dass]
diese Unfille die Menschen global zum Zweifeln brachten””” (Basak [Y]
2018). So hatte auch eine Delegation der bangladeschischen Regierung an
der fiir die Klarung der weiteren internationalen Vorgehensweise zentra-
len , Ministerial Conference on Nuclear Safety” der International Atomic
Energy Agency im Juni 2011 teilgenommen (Karmakar [P] 2011). Die
Regierung Bangladeschs folgte dem dort mehrheitlich befiirworteten
Aufrechterhalten der Atomprogramme unter Erhohung der Sicherheits-
mafinahmen (International Atomic Energy Agency 2011b) und beschloss
am 11. Juli 2011, mit den Plénen fiir Ruppur fortzufahren (Karmakar [P]
2011). Eine weitere Konsequenz des Reaktorunfalles in Japan ist fiir einen
Autor, dass durch den Reaktorunfall der Preis fiir fossile Energietrager
steigen wird und Atomenergie dafiir die Alternative sei (Islam [Y] 2011).
Das jedoch lehnen zwei Autoren klar ab, insbesondere in Anbetracht der
moglichen Folgen eines Reaktorunfalls in Bangladesch (vgl. Koresi [Y]
2011; Mirja [P] 2011).

In acht Zeitungsartikeln wird Bezug auf die indische Situation ge-
nommen. Unter diesen wird in fiinf positiv iiber die Stromversorgung in
Indien auch durch Kernenergie berichtet oder die Autoren sprechen sich
explizit fiir eine Kooperation mit Indien aus. In lediglich zwei Artikeln
werden die Entwicklungen in Indien kritisch betrachtet und einer dieser
Autoren spricht sich gegen eine Kooperation mit Indien aus. Aus den
langjdhrigen Erfahrungen im Umgang mit Kerntechnik, dem Betreiben
von Atomkraftwerken und der indischen Expertise auch beim Betreiben
des ebenfalls von Rosatom in Indien errichteten Kraftwerkes Kudanku-
lam schlieflen zwei Autoren, dass Bangladesch von der indischen Kom-

77 Bengalisches Original: ei durghatana baisbik'bhabe manuske sandihan kareche,
sandeha nei. Vergleichbare Darstellungen: Rah'man [P] 2013; Uddin [P] 2016.

453



Sabine Franziska Strich

petenz im Rahmen der Kooperation profitieren werde (Karmakar [P]
2017; Kasem [K] 2016). Diese Kompetenz beschreibt ein Autor auch da-
mit, dass Indien mittlerweile fahig sei, Mangel in seinen eigenen Werken
zu identifizieren (Rah'man [P] 2013):

Nachdem zuletzt das ,Indian Atomic Energy Regulatory Board” die Zu-
lassung des Atomkraftwerkes Kudankulam erteilt hatte, teilten 60 indi-
sche Wissenschaftler gemeinschaftlich den Ministerprésidenten der Bun-
desstaaten Tamil Nadu und Kerala ihre Sorge hinsichtlich der Sicherheit
jenes Kraftwerkes mit. Der Grund fiir ihre Beunruhigung: Der erste Reak-
tor wurde mit vier gefahrlichen valves [Engl. ,Ventilen“] ausgestattet.”

Daraus ergibt sich allerdings fiir Bangladesch aus der Sicht eines anderen
Autors, der sich auf dasselbe Ereignis bezieht, die folgende Frage: , Haben
wir etwa kompetente Fachkrafte, um eine Sache dieser Art festzustellen?
[...] Indien hat genau diese Kompetenz. Daher konnten sie auf die Fehler
der Russen eingehen”” (Rah'man [P] 2017). Wenn es jedoch konkret um
die Errichtung von Atomkraftwerken geht, mangele es Indien, laut einem
anderen Autor, an Erfahrung und der nétigen Kompetenz (Ariphujjaman
[P] 2018). Auch auf Proteste gegen einzelne Kernkraftwerke sowie , mehr
als 100 sehr gefahrliche Vorfille allein in Indiens Atomkraftwerken inner-
halb von nur zwei Jahren”® wird in einem Artikel Bezug genommen (Mirja
[P]2011). In einem anderen Artikel wird der Minister fiir Wissenschaft und
Technologie, Yeafesh Osman, wiedergegeben, wie er daraus fiir Bangla-
desch Folgendes ableitet (Karmakar [P] 2011):

[...] Indien liegt in drei [Himmels]Richtungen zu Bangladesch. Falls Indi-
en in [seinen an Bangladesch angrenzenden Bundesstaaten] Westbenga-
len, Assam [oder] Meghalay Atomkraftwerke baut, kann Bangladesch

78 Bengalisches Original: ‘indiyan dtamik enarji reguletari bord” samprati kudan'kulam
bhabe tamil'nadu o kerala rajyer mukhyamantrider kiche oi bidyut-kendrer nirapattia
niye udbeg janiyechen. tider asankar karan, pratham ri-ik'tar (culli)-er sange car'ti
trutipiirna ‘bhalb’ sar'baraha kara hayechila. Vergleichbare Darstellungen: Ariph-
ujjaman [P] 2018; Rah'man [P] 2017 (statt , Ventil” dort ,sub standard pumps
[sab styandard pamp]”).

7 Bengalisches Original: e dharaner bisay cihnita karar mato daksa lok'jan ki amader
ache? [...] bharater sei saksamata dche. tai tara rasiyan'der bhul dhar'te pereche.

8 Bengalisches Original: sudhu bharater paramanabik'kendragulotei [sic] matra dui
bacharer byabadhane sa khaneker besi bipajjanak paristhiti.

454



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

auch infolge eines Unfalles dort in Mitleidenschaft gezogen werden. Wa-
rum sollte Bangladesch unter dieser Art von Umstanden kein Atomkraft-
werk errichten?®!

Fazit

Die Griinde fiir den Bau des Atomkraftwerkes Ruppur sind mannigfaltig.
Dabei ist der massive Strommangel einer der wichtigsten. Allerdings
ergab die Analyse von 44 Zeitungsartikeln, dass andere Griinde wirt-
schaftlicher sowie politischer Natur in den Tageszeitungen als beinahe
genauso wichtig erscheinen. Beispielsweise konnten die nach wie vor
steigenden Kosten (vgl. Afjjan [B] 2019; Hamid-Uj-Jaman [Y] 2018; Uddin
2019), die unter anderem aus notwendigen Folgeprojekten resultieren,
den mittlerweile anvisierten Zeitpunkt der Fertigstellung des Kraftwer-
kes verzogern, aber auch dessen Rentabilitit mindern (vgl. ibid.). Jedoch
deuteten einzelne Ausfithrungen in der vorliegenden Literatur und eini-
gen wenigen Artikeln (vgl. Rah'man [P] 2017) bereits an, dass das Projekt
zu der Kategorie von Atomkraftwerken gehoren konnte, die trotz der
enormen Kosten gebaut werden fiir das ,national prestige or in the hope
that technological developments and engineering experience will promo-
te lower costs” (Elliott 2017: 1-3 [Kapitel 1, Seite 3]). Wiederum tragen
sicherlich auch die bereits aufgewendeten Kosten, die bestehenden Ko-
operations- und Kreditvertrdge sowie die damit einhergehenden Ver-
pflichtungen zu einem Festhalten am aktuellen Kurs der Regierung bei.
Ein Abbruch des Projektes erscheint somit fiir ein Entwicklungsland wie
Bangladesch aus finanzieller Sicht schwierig. Auch aus politischer Sicht
ist er undenkbar, da vieles darauf hinweist, dass das Atomkraftwerk in
Ruppur explizit als Prestigeprojekt der amtierenden Regierungspartei
Awami League und der Premierministerin Sheikh Hasina gesehen wird.
Fraglich ist, ob die vergleichsweise niedrige Anzahl an kritischen
Anmerkungen in den analysierten Zeitungsartikeln aus einer Art Selbst-
zensur und somit der eingeschrankten Pressefreiheit in Bangladesch im
Allgemeinen oder/und der Regierungsnihe einiger Tageszeitungen re-

81 Bengalisches Original: [...] bamladeser tin dikei bharat. bharat yadi pascim'banige,
asam, meghalaye paramanabik bidyut-kendra sthapan kare, tahale sekhan'kar kono dur-
ghatanar karaneo to bamlades ksatigrasta hate pare. e rakam abasthay bamlades para-
manabik bidyut-kendra kar'be na kena?; vergleichbare Darstellung: Kasem [K] 2016.

455



Sabine Franziska Strich

sultiert.®

kungen auch einheimischer Experten nicht offen scheint, kommt in eini-
gen wenigen Artikeln zu Sprache (vgl. Rah'man [P] 2017). Sheikh Hasina
selbst wird zitiert, wie sie sich zuweilen ironisch auf Kritik am Atom-
kraftwerk Ruppur dufSert (Nijasba Pratibedak [K] 2013a):

Dass die Regierung generell fiir Kritik oder zumindest Anmer-

Auf die Kritiker der Regierung abzielend sagte die Premierministerin: ,Sehr
viele Personen genieflen die Vorteile von Elektrizitét, sitzen in einem klima-
tisierten Raum und machen negative Bemerkungen tiber uns.” Sie lud dazu
ein, die Klimaanlagen im Raum auszuschalten, bevor man Kritik sufert.®

Somit konnten auch die von Projektmitarbeitern geduflerten Bedenken
unbeachtet geblieben sein: ,, Aber ich® kann nicht das Abgeben aller Ver-
antwortung bei der Projektumsetzung an die Lieferanten befiirworten.
[...] Wer die Arbeit Russlands tiberwachen wird, ist eine besonders wich-
tige Angelegenheit”® (Rah'man [P] 2017). Schlieflich wurde diese unglei-
che Kooperation mit Russland ungeachtet der Tatsache eingegangen,
dass zwar keine negativen Erfahrungen, aber aufler in seinem Ur-
sprungsgebiet global eben auch tiberhaupt keine Erfahrungen im Um-
gang mit diesem Reaktortyp existieren. Dariiber hinaus wurde der Ko-
operationsvertrag bereits zwei Jahre nach dem letzten major accident in
einem Kernkraftwerk abgeschlossen.

82 Auf Basis der hier analysierten Zeitungsartikel lassen sich wegen der unglei-
chen Anzahl an Artikeln je Zeitung nur schwer Riickschliisse auf die Tageszei-
tungen ziehen. Tendenziell jedoch rdumten Pratham Alo und Yugantar diesem
Thema den meisten Platz gemessen am Umfang der Artikel ein, wobei Pratham
Alo prozentual die meiste Kritik beziehungsweise Bedenken veréffentlichte.

% Bengalisches Original: sar'karer samalocanakarider uddes kare pradhan'mantri balen,
‘bidyuter subidha bhog kare esi rume base anekei amader niye biriip mantabya karen.’
samalocand karar age rumer esi bandha kare neoyar ahaban [sic] janan tini. Ver-
gleichbare Darstellung: Anonymus [Y] 2013. Zum Umgang mit Kritik an der
Regierung siehe auch Abschnitt ,Sicherheit: die Kompetenz der Mitarbeiter”.

# Mohammad Nurul Islam und Rejaur Rahman in einem Interview von Pratham
Alo mit insgesamt vier Fachkundigen des Bereichs Kernenergie und Atomkraft-
werke. Islam, mittlerweile pensioniert, hatte in US-amerikanischen Kraftwerken
gearbeitet. Rahman ist Mitarbeiter der Bangladesh Atomic Energy Agency.

% Bengalisches Original: kintu prakalpata karar sab dayitba sudhu sar'barahakarir opar
diye deoyata ami samarthan kar'te pari na. [...] rasiyar kajer tadaraki ke kar'be, seta
bises gurutbapiirna bisay. Vergleichbare Darstellung: Koresi [Y] 2011.

456



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

Literaturverzeichnis

Ali, Mahmud S. 2010. Understanding Bangladesh. London: C. Hurst & Co.
(Publishers) Ltd.

Ali, Tausif; Arnab, Iftekhar Zaman; Bhuiyan, Saiful Islam; Rahman, Anik;
Hossain, Iftekhar & M. Shidujjaman 2013. ,Feasibility Study of RNPP
(Rooppur Nuclear Power Project) in Bangladesh”, in: Energy and Pow-
er Engineering 5: 15261530 (<http://dx.doi.org/10.4236/epe.2013.54
B289>, Zugriff: 19. Juli 2020).

Aly, Aly Islam Metwally & Rasha Hussien 2014. ,,Environmental Impacts
of Nuclear, Fossil and Renewable Energy Sources: A Review”, in: In-
ternational Journal of Environment 3,2: 73-93.

Amin, M. 1964. ,Bericht 47 IIC Pakistan. Economic Status of 50 MWE
Rooppur Nuclear Power Plant”, in: Weltkraftkonferenz Teiltagung in der
Schweiz, Lausanne 13.~17. September 1964: 1581-1590.

Afjan, Rukanujjaman 2019. ,Mega prakalpa mega pratyasa [Megapro-
jekt, grofie Erwartungen]”, in: Bamlades Pratidin (10. Januar) (<http://
www.bd-pratidin.com/first-page/2019/01/10/390762>, Zugriff: 28.
Februar 2019).

Anonymus 2013. ,Bidyut-kendrer nirapattay apos nay: pradhan'mantri
[Premierministerin: Keine Kompromisse bei der Sicherheit des Kraft-
werkes]”, in: Yugantar (29. Mai) (<https://www jugantor.com/old/
current-news/2013/05/29/1476>, Zugriff: 7. Mai 2019).

Anonymus 2014a. ,Nirapeksa nirbacaner madhyame dasam samsad
gathita hayeche: rastrapati [Staatsprdsident: Das zehnte Parlament
wurde durch faire Wahlen gebildet]”, in: Amader Samay (30. Januar):
ohne Zahlung.

Anonymus 2014b. ,Maha bidyut- biparyay. punarabrtti bandhe byapak
ayojan hok [Das grofie Stromchaos. Diverse Vorkehrungen mogen
zum Verhindern einer Wiederholung getroffen werden]”, in: Pratham
Alo (3. November): 10.

Anonymus 2015. ,Paramanabik bidyut-kendra din ctifanta anumodan
[Endgtiltiger Beschluss des Atomkraftwerkgesetzes]”, in: Bamlades
Pratidin (4. Mai) (<http://www.bd-pratidin.com/national/2015/05/
04/79055>, Zugriff: 28. Februar 2019).

Anonymus 2017. ,,Pradhan'mantrir agradhikar prakalpa. rap'pur bidyut-
kendra nirmane cal'che mahakarmayajiia [Das bevorzugte Projekt der

457



Sabine Franziska Strich

Premierministerin. Bei der Errichtung des Kraftwerkes Ruppur ge-
schehen grofie Opfer]”, in: Yugantar (18. August): 1 & 18.

Ariphujjaman, Mo. 2018. ,Rap'pur paramanabik bidyut-kendrer
nirman'kajeo yukta hacche bharat [Indien steigt auch in die Bauarbei-
ten des Atomkraftwerkes Ruppur ein]”, in: Pratham Alo (1. Novem-
ber): 1 & 4.

Ashraf, A.S.M. Ali & Md. Shafiqul Islam 2018. , Explaining Public Policy
Choices: A Case Study of the First Nuclear Power Plant in Bangla-
desh”, in: Strategic Analysis 42,5: 503-523.

Bangladesh Atomic Energy Commission 2010. An Introduction. Dhaka:
Scientific Information Division Bangladesh Atomic Energy Commis-
sion.

Basak, Dr. Arun Kumar 2018. ,Riip'pur bidyut- kendra amader cetanar
unmes ghatabe [Das Kraftwerk Ruppur wird unser Bewusstsein
wachriitteln]”, in: Yugantar (20. August): 5.

Basas (Abkiirzung fiir: Bamlade$s Sambad Samstha [National News
Agency of Bangladesh]) 2013. ,Rap'pur bidyut- kendrer kaj yathasa-
maye Ses karar ahaban pradhan'mantrir [Aufruf der Premierministe-
rin fiir eine piinktliche Beendung der Arbeiten am Kraftwerk
Ruppur]”, in: Yugantar (8. August): 20 & 19.

Bisbabidyalay Pratibedak [Universitdtsberichterstatter] 2013. , Buyete se-
minare karal'senko. paramanabik bidyut-kendrer nirapattay atyadhu-
nik prayukti byabahar habe [Karalschenko auf einem Seminar an der
BUET [Bangladesh University of Engineering and Technology]. Mo-
dernste Technik wird bei der Sicherheit des Atomkraftwerkes ange-
wendet]”, in: Kaler Kantha (4. Oktober): 2.

BiSes Pratinidhi [Sonderdelegierter] 2012. ,Rap'pur paramanabik
bidyut-kendra samiksa disembare suru [Beginn von Untersuchungen
fiir das Atomkraftwerk Ruppur im Dezember]”, in: Pratham Alo (17.
Oktober): 9.

BiSes Pratinidhi [Sonderdelegierter] 2013a. ,Seminare pradhan'mantri
Sekh hasina rap'pure paramanabik bidyut-kendra habe nirapatta o
man niScit karei [Premierministerin Sheikh Hasina auf einem Seminar:
das Atomkraftwerk Ruppur wird nur entstehen, indem man Sicher-
heit und Wiirde wahrt]”, in: Pratham Alo (30. Mai) (<https://www.
prothomalo.com/bangladesh/article /5905 / soi=s-iieifess-Ryjecam-2ca-
frel-e>, Zugriff: 27. Februar 2019).

458



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

BiSes Pratinidhi [Sonderdelegierter] 2013b. ,Rap'pur paramanabik bi-
dyut-kendra tathyakendre tathya thak'be na [Im Informationszentrum
[zum] Atomkraftwerk Ruppur werden keine Informationen sein]!”,
in: Pratham Alo (30. September) (<http://www.prothom-alo.com/
bangladesh/article/51674 /S4e(q-o-Ad@-A1>, Zugriff: 27. Februar
2019).

BiSes Pratinidhi [Sonderdelegierter] 2014. ,Jatiya gride bipatti kena [Wa-
rum der Arger mit dem staatlichen Stromnetz]”, in: Pratham Alo (2.
November): 1 & 2.

Bunci¢, Daniel [ohne Jahr]. ,,Wissenschaftliche Transliteration kyrillisch
geschriebener slavischer Sprachen” (<http://slavistik.phil-fak.uni-
koeln.de/fileadmin/slavistik /Mitarbeiter /Buncic/trans lit.pdf>, Zu-
griff: 31. Marz 2020).

Calaccitra o Prakasana Adhidaptar [Abteilung fiir Filme und Veroffentli-
chungen] 2011. Dhaka mahanagarir midiya talikabhukta bamla dainik pat-
rikar pracar samkhya o bijfidpan har [Publikationszahlen und Werberaten
je bengalischsprachiger Tageszeitung inklusive der Medien-Liste der
Metropole Dhaka]. [unverdffentlicht].

Calaccitra o Prakasana Adhidaptar [Abteilung fiir Filme und Veroffentli-
chungen] 2018. Dhaka mahanagarir midiya talikabhukta bamla dainik pat-
rikar pracar samkhya o bijfiapan har er talika [Liste der Publikationszah-
len und Werberaten je bengalischsprachiger Tageszeitung inklusive
der Medien-Liste der Metropole Dhaka] (<https://dfp.portal.gov.bd
/sites/default/files/files/dfp.portal.gov.bd /page/b5b99e8e_85fe_46
5d_992c_1feel7302efc/-=fa®m%202b1%2072271%20 8% 20R@%202%20
(7).pdf>, Zugriff: 30. April 2019).

Carrara, Samuel 2019. ,Reactor Ageing and Phase-out Policies: Global
and European Prospects for Nuclear Power Generation”, in: Manfred

Hafner (Hrsg.): Future Enerqy Program (<https://www.feem.it/m/
publications_pages/ndl2019-019.pdf>, Zugriff: 11. Médrz 2020).

Chakraborty, Alak; Rahman, Rezaur K.M. & Mohammad Shawkat Akbar
2013. ,A Step Towards Establishing Nuclear Safety Infrastructure for
Introduction of Nuclear Power Programme in Bangladesh”, in: Inter-
national Journal of Nuclear Law 4,1: 35-45 (<http:/ /dx.doi.org/10.1504/
ijnucl.2013.052043>, Zugriff: 19. Juli 2020).

459



Sabine Franziska Strich

Chary, Swaroop R. & Alok K. Bohara 2010. ,Energy Consumption in
Bangladesh, India, and Pakistan — A Cointegration Analysis”, in: The
Journal of Developing Areas 44,1: 41-50.

Chaudhri, Mohammed Ahsen 1987. , Geopolitical Factors in Pakistan-
India Relations”, in: Pakistan Horizon 40,1: 30-50.

Das, Rahul Peter 2018. Lehrbuch der modernen bengalischen Hochsprachen.
Zweite, korrigierte und augmentierte Auflage. (Stidasienwissenschaftliche
Arbeitsblitter Band 13). Halle (Saale): Stidasien-Seminar des Orienta-
lischen Instituts der Martin-Luther-Universitdt Halle-Wittenberg.

D’Costa, Bina 2011. ,,Bangladesh in 2010: Digital Makeover but Continued
Human and Economic Insecurity”, in: Asian Survey 51,1: 138-147.

Desai, Damodar Sar 2003. , Bangladesh”, in: Quick, Amanda C.: World
Press Encyclopedia: A Survey of Press Systems Worldwide. (Volume 1).
Farmington Hills: Gale, 76-82.

Deutsche Energieagentur 2013. Linderprofil Bangladesch. (<https://www
.dena.de/fileadmin/dena/Dokumente/Pdf/3103_Laenderprofil Ban
gladesch_REG.pdf>, Zugriff: 7. Mai 2019).

Die Bundesregierung 2011. Bundesregierung beschliefit Ausstieg aus der
Kernkraft bis 2022 (<https://www.bundesregierung.de/breg-de/
suche/bundesregierung-beschliesst-ausstieg-aus-der-kernkraft-bis-
2022-457246>, Zugriff: 11. Marz 2020).

East West Media Group Limited [ohne Jahr]. Welcome to East West Media
Group Ltd (<http:/ /ewmgl.com/>, Zugriff: 10. April 2020).

Elliott, David 2017. Nuclear Power. Past, present and future. Bristol: Morgan
& Claypool Publishers.

Feldman, Shelley 2015. ,Bangladesh in 2014: Illusive Democracy”, in:
Asian Survey 55,1: 67-74 (<https://dx.doi.org/10.1525/as.2015.55.1.
67>, Zugriff: 19. Juli 2020)

Hamid-Uj-Jaman 2018. ,Natun rel'path hacche ritp'pur paramanabik
bidyut-kendre. 26 dasamik 52 kilomitar rel'path nirman o samskare
byay 336 koti taka [Eine neue Bahnstrecke entsteht am Atomkraftwerk
Ruppur. Die Kosten bei Errichtung und Reparatur von 26,52 Kilome-
tern Bahngleisen betragen 3.360 Millionen [bangladeschische] Taka]”,
in: Yugantar (3. April): 15.

Hossain, Delwar 2015. Bangladesh in 2015. (Institute of Peace and Conflict
Studies Forecasts 2015, Special Report 177).

460



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

Imam, Badrul 2013. Energy Resources of Bangladesh. 2. Aufl. Dhaka: Bamla-
des Bisbabidyalay Marjuri Kamisan/University Grants Commission
of Bangladesh.

International Atomic Energy Agency 2011a. ,Fukushima Nuclear Acci-
dent Update Log” (<https://www.iaea.org/newscenter/news/fuku
shima-nuclear-accident-update-log-15>, Zugriff: 20. Februar 2019).

International Atomic Energy Agency 2011b. ,Ministers” Declaration En-
visions Strengthened Nuclear Safety Regime” (<https://www.iaea.
org/newscenter/news/ministers-declaration-envisions-strengthened-
nuclear-safety-regime>, Zugriff: 6. April 2020).

International Energy Agency [ohne Jahr]. ,IEA Atlas of Energy” (<http:
/ /energyatlas.iea.org/#!/tellmap/-1118783123 /1>, Zugriff: 19. April
2019).

Is'lam, Moh Saphikul 2008. ,Jbalani samkat. sambhabanamay bikalpa
jbalanir khoje [Brennstoff-Krise. Auf der Suche nach moglichen alter-
nativen Brennstoffen]”, in: Pratham Alo (14. Juli): 8.

Is'lam, Moh Saphikul 2009. ,Bamladese paramanabik sakti kendra niye
kichu katha [Einiges {iber das Atomkraftwerk in Bangladesch]”, in:
Pratham Alo (2. Juli): 11.

Islam, Moh Saphikul 2011. ,,Phukus$ima theke rap'pur: katadar?’ pra-
sange kichu katha [Einige Worte beztiglich [des Artikels mit dem Ti-
tel] ,Von Fukushima bis Ruppur: wie weit?’]”, in: Yugantar (9. Mai): 5.

Jung, Matthias 1995. ,,Umweltstorfille. Fachsprache und Expertentum in
der offentlichen Diskussion”, in: Georg Stotzel & Martin Wengeler
(Hrsg.): Kontroverse Begriffe. Geschichte des Offentlichen Sprachgebrauchs
in der Bundesrepublik Deutschland. Berlin; New York: Walter de Gruy-
ter, 619-678.

Karim, Enayet 2017. ,Rap'pur paramanu bidyut-kendrer k3j suru aj, ud-
bodhan karben pradhan'mantri [Heute ist Beginn der Arbeiten am
Atomkraftwerk Ruppur, die Premierministerin wird [sie] einwei-
hen]”, in: Bamlades Pratidin (30. November) (<http://www.bd-prati
din.com/national /2017 /11/30/285069>, Zugriff: 28. Februar 2019).

Karmakar, Arun 2011. ,Paramanabik bidyut-kendra sthapaner parikal-
pana theke pechabe na sar'kar [Die Regierung wird nicht vom Plan
der Errichtung eines Atomkraftwerkes ablassen]”, in: Pratham Alo (16.
Juli): 24 & 21.

461



Sabine Franziska Strich

Karmakar, Arun 2013a. ,Rap'pure paramanabik bidyut-kendrer kaj
septembare Suru habe [Die Arbeiten am Atomkraftwerk Ruppur wer-
den im September beginnen]”, in: Pratham Alo (29. Mai): 20 & 14.

Karmakar, Arun 2013b. ,Rap'pur paramanabik bidyut-kendra paramanu
Sakti kamiSaner tadarakir samarthya nei [Atomenergiekommission
verfiigt nicht tiber Kompetenz zur Beaufsichtigung des Atomkraft-
werkes Ruppur]”, in: Pratham Alo (17. September) (<https://www.
prothomalo.com/bangladesh/article /48030 / #ia19-*fe-<fimitag-sl ifes-
M-(<2>, Zugriff: 27. Februar 2019).

Karmakar, Arun 2017. ,Riap'pur paramanabik bidyut- prakalper byay
bat'che [Kosten des Atomkraftwerkes Ruppur wachsen]”, in: Pratham
Alo (30. April): 20 & 16.

Kasem, Abul 2016. ,Rip'pure yukta hacche bharat [Indien beteiligt sich
an Ruppur]”, in: Kaler Kantha (31. Oktober) (<https://www kaler
kantho.com/print-edition/first-page/2016/11/01/423517>, Zugrift:
7. Mai 2019).

Khan, Mahmud Hasan & Subramaniam Govindasamy 2011. ,Islamic
Militancy in Bangladeshi Newspaper Editorials: A Discourse Analy-
sis”, in: Multilingua 30: 357-376.

Koresi, Pher'daus Ah'mad 2011. ,Phuku$ima theke rap'pur: katadiir?
[Von Fukushima bis Ruppur: wie weit?]”, in: Yugantar (21. April): 4.

Kubhlen, Johannes 2014. Notfallschutz und Risk Gouvernance [sic]: Zur nukle-
aren Sicherheit bei Kernkraftwerksunfillen. Meckenheim: DCM Druck-
Center.

Kumar, Vinod A. 2017. ,The Expectant Global Nuclear Energy Renais-
sance: Movers, Shakers and Spoilers”, in: Nandakumar Janardhanan,
Girijesh Pant & Ravi B. Grover (Hrsg.): Resurgence of Nuclear Power.
Challenges and Opportunities for Asia. Singapore: Springer Nature, 39-70.

Mansur, Ahsan 2012. ,,Contemporary Macroeconomic Issues and Chal-
lenges”, in: Sadiq Ahmed (Hrsg.): Leading Issues in Bangladesh Devel-
opment. Dhaka: The University Press Limited, 23-52.

Matin, Abdul 2014. ,Bangladesh Blackout 2014”, in: The Daily Star (3.
November): 7.

Matin, Abdul 2015. Nuclear Power and Rooppur. Issues and Concerns. Dha-
ka: Madhyama Media & Publications Ltd.

462



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

Meher, Jagmohan 2015. , Dynamics of Pakistan’s Disintegration: The Case
of East Pakistan 1947-1971”, in: India Quarterly 71,4: 300-317.

Michaelis, Hans & Carsten Salander 1995. Handbuch Kernenergie. Kompen-
dium der Energiewirtschaft und Energiepolitik. Frankfurt am Main: Ver-
lags- und Wirtschaftsgesellschaft der Elektrizitatswerke m.b.H.

Ministry of External Affairs [Indien] 2017. Inter-Agency Agreement [...] on
Cooperation Regarding Nuclear Power Plant Projects in Bangladesh (<http:
//www.mea.gov.in/Portal/LegalTreatiesDoc/BG17B3022.pdf>, Zu-
griff: 16. Mai 2020).

Ministry of Law, Justice and Parliamentary Affairs 1973. The Atomic Ener-
gy Commission Order, 1973, Bangladesh (President’s Order No. 15 of 1973.)
(<http:/ /bdlaws.minlaw.gov.bd/pdf_part.php?act_name=&vol=&id
=449>, Zugriff: 7. Mai 2019).

Mirja, Maha 2011. ,Rap'pur paramanu prakalpa paramanabik bidyut--
kendra: bilasi o atmaghati [Atom-Projekt Atomkraftwerk Ruppur:
iibermiitig und suizidgefdhrdet]”, in: Pratham Alo (12. Dezember)
(<http://archive.prothom-alo.com/detail /date/2011-12-12 /news/20
8060>, Zugriff: 7. Mai 2019).

Mondal, Md. Alam Hossain 2010. Implications of Renewable Energy Tech-
nologies in the Bangladesh Power Sector: Long-Term Planning Strategies.
(Ecology and Development Series 74). Bonn: Zentrum fiir Entwick-
lungsforschung (ZEF).

Mohan, M. P. Ram 2017. ,Liability and Regulatory Aspects of Nuclear
Energy Promotion in South Asia”, in: Nandakumar Janardhanan, Gi-
rijesh Pant & Ravi B. Grover (Hrsg.): Resurgence of Nuclear Power. Chal-
lenges and Opportunities for Asia. Singapore: Springer Nature, 157-186.

Morsed, Saroyar & Mahabubul Hak 2013. ,Rap'pur paramanabik bidy-
ut-kendrer kaj udbodhan khaleda amake kakhano mene neben na:
pradhan'mantri [Erdffnung der Arbeiten am Atomkraftwerk Rup-
pur[,] Premierministerin: Khaleda wird mich nie respektieren]”, in:
Pratham Alo (3. Oktober): 1 & 14.

Muhammad, Anu 2012. ,Natural Resources and Energy Security: Chal-
lenging ‘Resource Curse’ Model in Bangladesh”, in: The Jahangirnagar
Economic Review 23: 1-22.

Naik, Rineeta 2007. ,Bangladesh. The Caretaker’s Burden”, in: Economic
and Political Weekly 42,35: 3540-3542.

463



Sabine Franziska Strich

Nijasba Pratibedak [Stdndiger Berichterstatter] 2013a. ,Seminare pra-
dhan'mantri. dbitiya paramanu bidyut-kendra habe daksinafcaler
care [Premierministerin auf einem Seminar. Ein zweites Atomkraft-
werk wird auf einer Sandbank in einer siidlichen Region entstehen]”,
in: Kaler Kantha (30. Mai): 2.

Nijasba Pratibedak [Standiger Berichterstatter] 2013b. ,Pradhan'mantri
udbodhan kar'ben. rap'pur paramanabik bidyut-kendrer nirman suru
2 aktobar [Premierministerin wird einweihen. Baubeginn des Atom-
kraftwerkes Ruppur ist am 2. Oktober]”, in: Kaler Kantha (5.
September): 3.

Nijasba Pratibedak [Standiger Berichterstatter] 2013c. ,Rap'pur parama-
nabik bidyut-kendrer samiksa kar'be etam'stray'eks'port [Atomstroi-
export wird Untersuchungen [fiir das] Atomkraftwerk Ruppur durch-
fihren]”, in: Kaler Kantha (29. September): 6.

Nijasba Pratibedak [Standiger Berichterstatter] 2013d. ,Raj'dhanite para-
manabik $akti tathyakendra calu [Informationszentrum zu atomarer
Energie in Hauptstadt er6ffnet]”, in: Kaler Kantha (2. Oktober): 3.

Nijasba Pratibedak [Stdndiger Berichterstatter] 2014a. ,Alocana sabhay
baktader abhimata. yathayatha samiksa chara paramanabik bidyut--
kendra nirman nay [Meinung der Redner in einer Diskussionsrunde.
Keine Errichtung des Atomkraftwerkes ohne griindliche Untersu-
chungen]”, in: Pratham Alo (16. Februar): 17.

Nijasba Pratibedak [Stindiger Berichterstatter] 2014b. ,Rappur para-
manabik bidyut-kendra. pratham paryayer trtiya cukti hacche
[Atomkraftwerk Ruppur. Ein dritter Vertrag fiir die erste Serie [von
Arbeiten] entsteht]”, in: Pratham Alo (3. Juni): 13.

Nijasba Pratibedak [Standiger Berichterstatter] 2014c. ,Rap'pur parama-
nabik bidyut-kendra. padmar carer 800 ekar jami byabahar habe [Atom-
kraftwerk Ruppur. 800 Acre Land einer Insel des [Flusses] Padma
werden [zukiinftig] genutzt]”, in: Pratham Alo (6. November): 17.

Nijasba Pratibedak [Stindiger Berichterstatter] 2016. ,Rap'pur para-
manabik bidyut- kendrer janya daksa janabal tairir suparié [Empfeh-
lungen zum Gewinnen kompetenten Personals fiir das Atomkraft-
werk Ruppur]”, in: Kaler Kantha (26. Oktober) (<https://www kaler
kantho.com/online/national /2016/10/26/421415>, Zugriff: 7. Mai
2019).

464



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

Nijasba Pratibedak & Pab'na Pratinidhi [Stdndiger Berichterstatter &
Pabna-Delegierter] 2017. ,Rap'pur paramanabik bidyut- kendrer cullir
kaj suru hacche &j [Heute ist der Beginn der Arbeiten am Reaktor des
Atomkraftwerkes Ruppur]”, in: Kaler Kantha (30. November): 1 & 8.

Nijasba Pratibedak [Stdandiger Berichterstatter] 2018: ,Rap'pur prakalpa.
bidyut- kendra suraksay rasiyar sange cukti [Projekt Ruppur. Vertrag
mit Russland zur Uberwachung des Kraftwerkes]”, in: Bamlides Prati-
din (19. September) (<https://www.bd-pratidin.com/last-page/2018/
09/19/361667>, Zugriff: 5. Mirz 2019).

Nir, Jinnatun 2019. ,Ghare ghare bidyut- niye natun parikalpana
sar'karer [Neue Pldne der Regierung fiir Strom in jedem Haus]”, in:
Bamlades Pratidin (5. Januar) (<https://www.bd-pratidin.com/last-
page/2019/01/05/389561>, Zugriff: 5. Médrz 2019).

Nir, Moh Ab'dun 2013. ,Rap'pur paramanabik bidyut- kendrer nira-
pattar janya ya karaniya [Was fiir die Sicherheit des Atomkraftwerkes
Ruppur realisierbar ist]”, in: Yugantar (2. Dezember) (<https://www.
jugantor.com/old/letters /2013 /12/02/46265>, Zugriff: 7. Mai 2019).

Pab'na Aphis [Biiro Pabna] 2011. ,Rap'pur paramanabik bidyut- prakalpa
paridarsane Rasiyar biSesajiiara [Russlands Experten auf Besichtigung
des Atomkraftprojektes Ruppur]”, in: Pratham Alo (15. September): 19.

Pab'na Aphis [Biiro Pabna] 2014. ,Bidyut- prakalpa batiler dabi [Forde-
rung nach einem Abbruch des Stromprojektes]”, in: Pratham Alo (6.
November): 8.

Pab'na Pratinidhi [Pabna-Delegierter] 2014. ,Rap'pur bidyut- prakalpa
batiler dabi. jatlya ganaphranter samabe$ panda [Forderung der Ein-
stellung des Ruppur Stromprojektes. Versammlung der Jatiya Gano
Front ist umsonst]”, in: Kaler Kantha (9. November): 18.

Pant, Girijesh 2017. ,Changing Geopolitics of Energy Security and the
Nuclear Power”, in: Nandakumar Janardhanan, Girijesh Pant & Ravi
B. Grover (Hrsg.): Resurgence of Nuclear Power. Challenges and Opportu-
nities for Asia. Singapore: Springer Nature, 23-38.

Park, Robert E. 1941. ,News and the Power of the Press”, in: American
Journal of Sociology 47,1: 1-11.

Power Cell 2019. ,System Loss” (<http://www.powercell.gov.bd/site/
page/d25a46c5-6c0{-47d7-94f2-9ac4351f4404 />, Zugriff: 7. Mai 2019).

465



Sabine Franziska Strich

Rah'man, Matiur 2017. ,Rap'pur paramanabik bidyut- prakalpa: sbapna o
bastabata [Das Atomkraftprojekt Ruppur: Traum und Wirklichkeit]”,
in: Pratham Alo (5. Februar): 17.

Rah'man, Mus$'phikur 2013. ,Paramanabik bidyut-kendra. nirapatta niye
udbeg [Atomkraftwerk. Erwédgungen zur Sicherheit]”, in: Pratham Alo
(25. August): 10.

Rosatom 2017. , First concrete poured at the constructed Rooppur NPP site
(Bangladesh)” (<http://www.rosatom.ru/en/press-centre/news/ first-
concrete-poured-at-the-constructed-rooppur-npp-site-bangladesh />,
Zugriff: 5. Februar 2019).

Schendel, Willem van 2009. A History of Bangladesh. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Staff Correspondent 2014a. ,Date with Darkness. Dhaka Life Goes Hay-
wire as Major Outage Shuts Amenities”, in: The Daily Star (2. Novem-
ber): 1 & 2.

Staff Correspondent 2014b. , Power Cut Stops Ctg Airport for 2 Hours. 2
Flights Land Late”, in: The Daily Star (25. Dezember): 11.

Staff Correspondent 2014c. ,,BNP Calls Blackout a Sham”, in: The Daily
Star (3. November): 3 & 4.

Staff Correspondent 2016. ,Grid Failure. Rajshahi Suffers 16-hr Black-
out”, in: The Daily Star (24. Juni) (<https://www .thedailystar.net/
backpage/rajshahi-plunges-darkness-1244698>, Zugriff: 26. Februar
2019).

Statista 2019. , Pro-Kopf-Stromverbrauch in Deutschland in den Jahren
1995-2018” (<https:/ /de.statista.com/statistik /daten/studie /240696
/umfrage/pro-kopf-stromverbrauch-in-deutschland />, Zugriff: 30.
Mirz 2020).

Tarik, Tarikul Hak 2018. ,Rap'purer nirapatta chidra [Ruppurs Sicher-
heitsliicke]”, in: Kaler Kantha (15. April): 18.

The Prime Minister’s Office [ohne Jahr]. ,,Sheikh Hasina” (<https://pmo.
gov.bd/site/biography/e58c7488-d4ce-4986-8cbd-6d0b5366d23c>, Zu-
griff: 11. Marz 2020).

Uddin, Mo. Nijam 2016. ,Rap prakalpa o rip'pur paramanabik bidyut--
kendra [Das [,]JRup[“]-Projekt beziehungsweise Atomkraftwerk

Ruppur]”, in: Pratham Alo (12. Januar) (<https://www.prothomalo.
com/durporobash/article/738022>, Zugriff: 19. Februar 2019).

466



Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse

Uddin, Rokan 2019. , Evaluating the Rooppur Nuclear Power Plant”, in:
Dhaka Tribune (3. Dezember) (<https://www.dhakatribune.com/
opinion/op-ed/2019/12/03/evaluating-the-rooppur-nuclear-power-
plant-2>, Zugriff: 16. Marz 2020).

Uddin, Salah 2018. ,Rip'pur paramanabik bidyut-kendrer dbitiya iuniter
miil kajer udbodhan [Einweihung der Hauptarbeiten der zweiten Se-
rie am Atomkraftwerk Ruppur]”, in: Bamlades Pratidin (14. Juli)
(<http:/ /www.bd-pratidin.com/national /2018/07/14/345172>, Zu-
griff: 28. Februar 2019).

Ullah, Mohammad Sahid 2009. Reinventing Media in Bangladesh. From
Crisis to Crises and Development. (unverdffentlichtes Manuskript).

Yugantar Riport [Yugantar-Bericht] 2018. ,Rap'pure pradhan'mantri.
paramanabik bidyut- kendra niye udbeger kichu nei [Premierminis-
terin in Ruppur. Nichts am Atomkraftwerk ist besorgniserregend]”,
in: Yugantar (15. Juli): 20 & 19.

World Bank 2014. , Electric Power Consumption (kWh per capita) — Bang-
ladesh, Pakistan, Germany” (<https://data.worldbank.org/indica
tor/EG.USE.ELEC.KH.PC?locations=BD-PK-DE>, Zugriff: 2. April
2020).

467






Indian and Universal?
The Significance of Francois-Marie de Tours
for the Case of Hindi

Heinz Werner Wessler

The present article draws from an ongoing research project based at the
University of Uppsala and funded by the Swedish Research Council.
Among other things, the article contextualises the potential impact this
project could have on current language politics in India. The focus of this
research project is on a hitherto unedited Hindustani dictionary Thesau-
rus Linguae Indianae from the French Capuchin Francois-Marie de Tours
(16...-1709). The project shows that the language documented by him in
Devanagari and called alternatingly Hindustani, lingua mogolana, lingua
Indiana and lingua vulgaris is indeed close to Modern Standard Hindi
(MSH). Furthermore, the fact that De Tours was convinced that the lan-
guage documented by him was during his time the lingua franca of the
Mughal Empire in a period of its most vast geographical extension and
even along the Southern coasts somehow supports the case of Hindi: the
nationalist claim on Hindji, i.e. MSH, as the sole official language of post-
colonial India.

Background

More than 70 years after the end of British colonial rule in South Asia and
the emergence of India as an independent state, India does not yet have a
national language in the common sense of the term. English is — besides
Hindi - still “used for all the official purposes of the Union” (Govern-
ment of India 2007: 212). Even though, according to the Indian constitu-
tion (1950), Hindi was supposed to be the sole “official language of the
Union” after a period of 15 years, the official status of English was ex-
tended by the Official Languages Act in 1963 (Ministry of Home Affairs
[1963]) and seems to be uncontested until today. And whereas the num-
ber of the officially recognised regional languages listed in the 8th sched-
ule of the constitution has been growing from originally 14 up to 22 (incl.

Published in: Carmen Brandt & Hans Harder (eds): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Heinz Werner Wessler

Hindi), the quest for a national language and the abolishment of English
for official purposes are still two highly contested fields.

The perhaps most outspoken deliberations on English being a super-
imposition and the removal of English to be part of the anticolonial
agenda are Mahatma Gandhi’s statements in his book Hind Swaraj or
Indian Home Rule (1910) (Gujarati original from 1909: Hind svardj). Ac-
cording to Gandhi, “by receiving English education, we [Indians] have
enslaved the nation” (Gandhi 1938: [79]), and hence English should be
replaced by provincial languages, and Sanskrit, Arabic and Persian for
“[r]eligious, that is ethical, education”; and above all, “a universal lan-
guage for India should be Hindi, with the option of writing it in Persian
or Nagari characters” (ibid.: [80]). However, the constitution prescribes
“Hindi in Devanagari script” and the “international form of Indian nu-
merals” (Government of India 2007: 212), i.e. the numbers globally
known as “Arabic numerals”. According to Amrit Rai, there was, in prac-
tical terms, no alternative to Hindi/Hindustani in its KhaiT Boli variant,
i.e. Modern Standard Hindi (MSH), Urdu’s twin sister (Rai 1984). At the
same time, paragraph 351 of India’s constitution, even though referring
to the “composite culture of India”, confirms the role of Sanskrit for the
development of Hindi’s vocabulary.

In his essay on “Defining Hindi”, Rahul Peter Das discussed the com-
plexity of the term “Hindi” and the difficulties to define it. Das shows
how “Hindi” has been applied to several languages in past centuries. His
article also outlines the process that has led towards MSH being a part of
the national project by some groups, which, even though contested, got
constitutional status. The idea of “Hindi” as the national language re-
lates, first of all, to the European notion of nation and its appropriation in
late colonial India (Das 2014). Declarations on the spread of Hindi, i.e.
MSH, as an essential part of nation-building have become a common
trope in the discourse on nation and identity. However, their impact on
ground realities and particularly on personal linguistic behaviours and
strategies is doubtful. Instead, allegations on “Hindi imperialism”, espe-
cially from regions where MSH and/or any other variants of Hindi are
not spoken as a first language, have become equally common.

Despite the official status of Hindi granted in the constitution and ob-
ligations resulting from this, such as described in Article 351" of the Indi-

! Government of India 2007: 216f.: “351. It shall be the duty of the Union to pro-
mote the spread of the Hindi language, to develop it so that it may serve as a
medium of expression for all the elements of the composite culture of India and

470



The Significance of Frangois-Marie de Tours for the Case of Hindi

an constitution and reaffirmed by the R&j'bhasa Samkalp Resolution of
the Indian parliament from 1968 (Department of Official Language
[1968]), which should have led to various measures to promote Hindi as
the official language in the whole of India, the effects in practical politics
have remained meagre. The official status of English and its role as a
prestige language in the social setup of India is more or less unchallenged
until today. The ongoing breath-taking growth of the educational sector
leads to more English, not less. Even though Narendra Modi is the first
Indian Prime Minister who mostly uses Hindi in his statements on the
national as well as international level, the ground facts on the relation-
ship of English and Hindi as well as other regional languages in India
and Hindi remain the same.

From an International to the National Language?

The national project is more and more connected to an international pro-
ject of Indian government institutions, namely, to establish Hindi as a
“world language”. For instance, while many languages which are classi-
fied as dialects of Hindi in the Census of 2011, such as Awadhi, Bhojpuri,
Bundeli and Magahi, were spread during British colonial times also out-
side of South Asia, modified variants of them are also today spoken,
taught in schools and receive some official status, particularly in Fiji,
Mauritius and Surinam. A series of World Hindi Conferences (Visva hindi
sammelan), starting 1975 in Nagpur (India), has been an important, gov-
ernment-sponsored tool to reach out also to speakers of those languages
and promote Modern Standard Hindi and Indian identity in the diaspo-
ra. Within India, Maithili mutated from a dialect of Hindi into a language
in a gradual process cumulating in its recognition in the 8th schedule of
the constitution in 2002 (cf. Jha 2018).

Furthermore, since 2007, the Indian government has been active in
promoting the official status of Hindi on an international level. The Ninth
World Hindi Conference in Johannesburg (2012) sent an appeal to the
United Nations (UN) to make Hindi one of its official languages (NDTV
2012), and since 2014, the Indian foreign minister as well as the prime

to secure its enrichment by assimilating without interfering with its genius, the
forms, style and expressions used in Hindustani and in other languages of In-
dia specified in the Eighth Schedule, and by drawing, wherever necessary or
desirable, for its vocabulary, primarily on Sanskrit and secondarily on other
languages.”

471



Heinz Werner Wessler

minister himself use Hindi whenever they speak in the General Assem-
bly.? The late Indian foreign minister Sushma Swaraj announced in 2015,
after the successful Indian initiative to introduce the UN World Yoga Day
(June 21) — supported by 177 country votes in the General Assembly —,
that she will make active efforts to gather the necessary 129 country votes
within the UN (NDTV 2015). It seems, however, that this move has lost
its incentive in the meantime. Related to these moves, the government
has announced a heavily funded programme under the name “Nikash”
to establish Hindi as a foreign language on a global level. Its advocates
believe that this might be able to challenge the efforts of the worldwide
net of Confucius Institutes for the spread of Chinese.

The fight for Hindi in the UN has gained a tremendous symbolical
meaning back home in India as well as in the diaspora. Arabic (since 1982),
Chinese, English, French, Russian and Spanish are currently official lan-
guages in the UN. Nepal has declared its support for the Indian demand in
2015. The foundation of the World Hindi Secretariat (Visva hindr sacivalay)
in Mauritius has to be seen in the context of these efforts to push Hindi on
the UN level. The secretariat became functional in 2008, and moved into an
impressive government-sponsored office compound including a huge li-
brary, convention hall, and conference facilities in 2018, right in time be-
fore the 11th World Hindi Conference in Mauritius in August 2018.

Although languages classified frequently as “Hindi” in past and pre-
sent have a history in the Indian diaspora from its beginning in the mid-
dle of the 19th century and besides the long and complicated history of
Hindi/Hindustani/Urdu as a lingua franca in North India (Chatterji 1960;
Rai 1984; King 1994; McGregor 2001; Rahman 2011), the current status of
Modern Standard Hindi continues to be a tricky issue. As already the title
of the volume documenting two workshops on the initiative of Rahul
Peter Das and edited by Agnieszka Kuszkiewicz-Fra$ — Defining the Inde-
finable: Delimiting Hindi (Kuszkiewicz-Fras 2014) — suggests, it is difficult
to define the languages for which the terms “Hindi” and “Hindustani”
have been applied for centuries and how Khaii Boli/Modern Standard
Hindi could rise to its present status of the Hindi. Beyond that, the fact
that Hindi has never managed to effectively challenge the status of English
as prestige language and the worries of disadvantages for non-mother
tongue speakers add to problems of the national language project in India.

% The first speech in Hindi in the UN General Assembly was made in 1977 by the
then foreign minister and later prime minister of India, Atal Bihari Vajpayee.
3 Cf. its official website on www.vishwahindi.com.

472



The Significance of Frangois-Marie de Tours for the Case of Hindi

The modern trope of the national language, being a result of a kind of
teleological development of a language with a coherent and naturally
hierarchical relation to other variants that group around it as its dialects,
offers a rather one-dimensional perspective on a complex historical de-
velopment. The colonial and postcolonial language policy discourse is
mostly concerned with the immediate needs of the nation in the making.
The historical evidence, however, needs more attention, and it has to be
verified whether it really supports the contemporary claims or rather
questions them.

De Tours’ Linguistic Work — New Evidence?

The arguments surrounding the idea of Khaii Boli being the legitimate
Hindi, used under the auspices of colonial language policy formation by
the anti-colonial movement and in postcolonial India with a focus on
identity, find a surprising support in a hitherto rather unknown early
17th century missionary interlocutor — the early Hindustani dictionary
and grammar written by the French Capuchin Frangois-Marie de Tours,
bearing the date of 1703 (dictionary) and 1704 (grammar). What makes
De Tours and his linguistic work particularly interesting from the per-
spective of postcolonial language politics is his insight into the linguistic
setup of the language De Tours himself calls “Hindustani” and “Lingua
mogolana”. Not much research on the manuscripts of either the diction-
ary or the grammar of this French Capuchin missionary has been done.
The dictionary was identified as such in an article by Ronald Stuart
McGregor in 1960, but was hardly further researched until recently with
the creation of the Uppsala research group.

In many respects, De Tours” grammar is also much more conclusive
than the other early Hindi/Hindustani grammars analysed by Tej
Krishan Bhatia in his standard history of Hindi grammatical traditions
(Bhatia 1987). At the time of writing his classical study, Bhatia did not
even mention De Tours in his chapter on “The Dawn of Hindi Grammar:
The Earliest Period (1698-1770)” (Bhatia 1987: 16-66). The dictionary is
also only briefly mentioned by McGregor in his review of early Hindi
lexicography (McGregor 2001: 9ff.; cf. also McGregor 2003: 947ff.). De
Tours himself uses the term “Hindustani” in the Devanagari title page as
well as in the dictionary, where the Devanagari column has the title
“Hindustani” — the first “1” is long in his spelling.*

* This is not necessarily astonishing since in Marathi and partly in Gujarati, which

473



Heinz Werner Wessler

Otherwise, it is interesting that the language is also called “lingua Indi-
ana” or “lingua mogolana” on the manuscript title page and continuous-
ly in the extensive introduction of the grammar. Anyway, “Hindustani”
(or the Indian language) is a term that is not astonishing. It appears, for
example, also in Benjamin Schultze’s famous early grammar Grammatica
Hindostanica published in 1745 (Schultze 1986). After all, the differentia-
tion between “Hindi” and “Hindustani” gained prominence not before
the first decade of the 19th century when John Gilchrist and the early
language primer writings in and around Calcutta’s Fort William College
made their appearance (Steadman-Jones 2007; Bhatia 1987: 67ff.). It is,
however, clear that De Tours” Hindustani is grammatically and lexically
quite close to Modern Standard Hindi (MSH) and not as close to other
transregional languages such as Braj, Marwari or Awadhi, which are
today subsumed under the term “Hindi” by the Indian state, for instance
in the Census of India.

Doubtlessly, this dictionary — the focus of the Uppsala project — is a
singular and important contribution to the early history of Modern
Standard Hindi as well as of the early forms of European encounters with
South Asia. The planned “webonary” (digital online dictionary) on the
basis of Francois-Marie de Tours’ dictionary, initiated at the University of
Uppsala, is intended to be a starting point for an extended open diction-
ary of early Hindi/Hindustani based on word lists and dictionaries pro-
duced before the foundation of Fort William College in Calcutta (1800)
and its impact on the development of Modern Standard Hindi. Beyond
this direct contribution to the early history of Hindi/Hindustani, the
research project will contribute to the study of text and context in the
European encounters with South Asia around 1700. Hence, this article
will give first insights into the findings of the research project based at
the University of Uppsala and, most importantly, contextualise De Tours’
linguistic endeavours and their impact in various fields of (so-
cio)linguistics, cultural studies, and language politics in current India.

Grammatical and Lexicographical Traditions
India is proud of the history of its grammatical and lexicographical tradi-

tions, starting with the linguistic interpretation of Vedic scriptures. The
Sanskrit grammarian Panini (date unclear, possibly 4th-3rd century BC)

have influenced De Tours’ orthography as well as his grammar, the difference
between long and short “i” is blurred, particularly in historical orthography.

474



The Significance of Frangois-Marie de Tours for the Case of Hindi

is often regarded as the greatest grammarian in antiquity worldwide. The
grammatical tradition, however, did not extend to the New Indo-Aryan
languages (Steadman-Jones 233ff.). Therefore, the Hindi grammatical
tradition is “alien in origin and largely adopted non-native paradigms
during the course of its development” (Bhatia 1987: 204).

From the 16th century onwards, Europeans started to study Indian
languages and write grammars and dictionaries. But while in the 16th
and early 17th centuries, the writing and studying of grammars and dic-
tionaries was not yet common among missionaries and sometimes seen
with suspicion among the Portuguese and even within the Catholic
Church itself, by the time of De Tours missionaries had systematically
started to study the languages of their missionary engagement as a sec-
ond phase in what Angela Barreto Xavier and Ines G. Zupanov have
called “Catholic Orientalism” (Zupanov 2007: 88ff.; Xavier & Zupanov
2015). Protestant missionary activities, which started in the early 18th
century with the very first mission in the Danish colony of Tranquebar at
the Eastern coast, similarly started with two missionaries that were deep-
ly devoted to the study of the language in their missionary field, i.e. Tam-
il. Bartholoméus Ziegenbalg and Heinrich Pliitschau started the (ongo-
ing) tradition of protestant missionary linguistics (Campbell 1858; Neil
1984; Frykenberg 2003; Onenkala 2015).

De Tours marks the turning point of earlier and more ad hoc forms of
missionary linguistics towards much more systematic and even theologi-
cally reflected forms of language studies. However, Joan Josua Ketelaar’s
grammar and dictionary, completed in 1698, has been coined “The oldest
grammar of Hindustani” by the famous Indian linguist Suniti Kumar
Chatterjee in an article in 1933 (Chatterjee 1933) and again by the editors
of one of the edition of 2008 in three volumes (Bhatia & Machida 2008; cf.
also Bhatia 1987: 21ff.; Bhatia 2018). Ketelaar’s grammar and dictionary
are almost half a century older than Benjamin Schultze’s Grammatica Hin-
dostanica of 1745, written in Latin, which until 1893 was believed to be the
earliest grammar of Hindustani (cf. Bhatia 1987: 50ff.).

It is possible that the head of the first Jesuit mission at the court of
Akbar (reigned 1556-1605), Jerénimo Xavier (1549-1617), or one of his
successors may have produced a dictionary and a grammar of Hindusta-
ni (Subrahmaniam 2005: 2ff.; Maclagan 1932: 50ff. & 193ff.). This again
may have survived unnoticed in some archive and may come to the light
of the day at some point in the future. The word list of Hindustani pre-
served in the Marsden Collection in the library of the School of Oriental
and African Studies, the SOAS library, MS 11952 in London bearing the

475



Heinz Werner Wessler

name of Jerome (Jerénimo) Xavier appears to be much younger, but
eventually may be a copy of an earlier word list from the Jesuit mission
to the Mughal court.

This issue needs further research, but for the time being the earliest
grammar and dictionary of Hindustani (with less than 2000 headwords)
goes to Ketelaar. Ketelaar produced word lists on different fields, all in a
rather vague transliteration into Roman script, and informed by the or-
thography of the Dutch of his days. However, compared to Ketelaar’s
linguistic work, Francois-Marie de Tours” is much more conclusive in
many respects. Another interesting aspect is that De Tours and Ketelaar
were not only contemporaries but for some time even based in the same
city, in Surat, and thus might have known each other, a circumstance
which will be discussed below.

The Manuscripts

Francois-Marie de Tours’ dictionary Thesaurus Linguae Indianae (De Tours
1703) consists of 424 pages. Its layout is in four columns: Latin key word,
Hindi gloss in Indic script (a kind of Moti, close to Devanagari), French
rendering, and a phonological transcription with a self-styled set of dia-
critics. In about 780 cases of Arabic or Persian loanwords, Arabic glosses
in Arabic script are added to the last of the four columns in two or even-
tually three different handwritings in Naskh and Nastaliq script. As his
grammar illustrates, De Tours knew also Hebrew and Hebrew script.

However, it is not clear whether he himself has written everything on
his own, even though at least one of these three handwritings as well as
the writing in Indic script itself are arguably De Tours” own handwriting.
Latin and Moi1 are recto, while the French gloss and the transliteration are
verso. De Tours used a form of Moii that is close to Devanagari script as
well as a rather accurate transliteration with a self-developed system of
diacritics that allow an insight into the pronunciation of the Early Mod-
ern Hindustani spoken in Surat around 1700.

Additionally, both documents display a setup that was obviously
meant for the printer. In the case of the dictionary, the numbering of each
line on each page was probably meant to facilitate printing. The numbering
of the pages is also very accurate, with the first word of the following page
and the last word of the preceding page given at the page bottom in order
to avoid confusion of the pages. However, both documents seemed to have

> Thanks to Paolo Aranha, who drew my attention to this manuscript.

476



The Significance of Frangois-Marie de Tours for the Case of Hindi

never been taken to the press for obscure reasons that are perhaps related
to the concurrency between the Jesuit and Capuchin orders (Aranha 2016).

The manuscript of the dictionary survived in the original version of
1703, which is kept in the Bibliothéque Nationale in Paris (MS 840), while
his grammar Grammatica Linguae Indianae Vulgaris sive Mogolanae (De
Tours 1704), consisting of 74 leaves (148 pages), is kept in the Vatican
missionary archive in Rome, the Archivio Storico di Propaganda Fide. Before
its journey to Paris, the manuscript of the dictionary was also preserved
in the Archivio Storico di Propaganda Fide among other manuscripts in Vol
XII Miscellanea (cf. Kowalsky & Metzler 1988).° It seems that the diction-
ary was separated from the grammar towards the end of the 18th centu-
ry, and earlier research literature had reported that it was lost. However,
it obviously had come to Paris after 1792, where the original and a copy
from the hand of the famous Orientalist Abraham Hyacinthe Anquetil-
Duperron (1731-1805), including an introduction to the Devanagari
script, are preserved in the Oriental Manuscript Collection of the Biblio-
theque Nationale (cf. De Tours 1784).

In a brief French introduction to the manuscript, Anquetil-Duperron
mentions that he had seen a version of the dictionary (in form of a manu-
script) during his stay in Surat in 1758 in the course of his study of the
Zoroastrian textual traditions, and he regrets not having made a copy
then. Unfortunately, this manuscript together with the archive of the
Capuchins in Surat is lost. However, Anquetil-Duperron prepared a
handwritten copy of the dictionary after he had received the manuscript
from Rome in 1784 — a loan that was apparently never returned. The his-
tory of the two manuscripts, the handwritten copy of both by Antequil-
Duperron, and the reason for their division between Rome and Paris forms
a sub-project of the Uppsala research group by Gunilla Gren-Eklund.

Colonialism and Cosmopolitanism

Colonialism did not only change political, administrative and judicial
structures. It also had its deep impact on knowledge systems, perceptions
and identity. As a kind of fallout of the discourse on Orientalism that
started with Edward Said’s famous study of 1978, the interaction between

® More precisely, this volume of Miscellanea is, according to the inventory, part
IT of the volumes Miscellanee Pastrizio (Kowalsky & Metzler 1988: 76). Thanks
for this information to Gunilla Gren-Eklund who discovered the manuscript,
which is today in the archives of the Pontifical Urbania University.

477



Heinz Werner Wessler

colonialism and indigenous knowledge systems has been studied from
different angles in recent years.

One of the most inspiring researchers in the changing knowledge econ-
omies in early colonial South Asia is Sheldon Pollock. In a number of arti-
cles and books as author and editor, particularly in a massive edited vol-
ume under the title Literary Cultures in History, Pollock’s main focus has
been the exploration of the “vernaculars”, i.e. modern languages, in the
knowledge economies of the 18th century (Pollock 2002; Pollock 2011).

Bernard S. Cohn (Cohn 1996) argues that the British Orientalists’
study of Indian languages was of primary importance to the colonial
project of control and command. The travelling friars and missionaries of
17th and 18th century have often been interpreted as agents of colonial-
ism, but it has to be added that the anti-Orientalist and post-colonial gaze
is more applicable to the later epoch of colonial domination after the
drastic decline of the Mughal Empire and the simultaneous rise of the
East India Company Raj.

The complex nature of early colonial forms of interaction in South
Asia have been discussed by Muzaffar Alam and Sanjay Subrahmanyam
(Alam & Subrahmanyam 2007). Joan-Paul Rubiés (Rubiés 2001) has in-
vestigated early modern travellers and friars in India, demonstrating the
scope of research on intercultural encounters before the rise of British
colonial power. Rubiés has particularly pointed out the Jesuit discovery
of Hinduism in the reports of one of the primary European intercultural
brokers of the early 17th century — Antonio Rubino and his account of the
history and religion of Vijayanagara from 1608.

Sumit Guha (Guha 2001) explains how “lexical awareness”, a central
issue in missionary linguistics, has to be interpreted in a broader histori-
cal context that goes beyond the binary of the coloniser and the colonised.
Pollock (Pollock 2002) sees similarities in the development of what he
calls the “vernacular millennium” in Europe and India leading to a new
form of cosmopolitism.

In recent years, the term “cosmopolitanism” has been explored as an
analytical tool in the study of cultural dynamics of Early Modern India
(cf. Lefévre, Zupanov & Flores 2015). The focus is on the complexities of
the interaction between different discourses, their languages and litera-
tures, and on the interest bearers in the interaction between South Asia,
Europe and Central Asia.

Cosmopolitanism signals a shift from sociality to humanity, and from
primordial identities as terms of reference for group solidarity towards
open discourse in a pluralist setup. The presence of Catholic missionaries

478



The Significance of Frangois-Marie de Tours for the Case of Hindi

in India around 1700 at the outskirts of the Mughal Empire has recently
been discussed, as already mentioned above, in the context of “Catholic
Orientalism” (Xavier & Zupanov 2015). The Uppsala project aims to
demonstrate how missionary-driven linguists in an overwhelmingly non-
Christian context before the advent of large-scale colonialism can be in-
terpreted as arbiters of intercultural exchange.

The town of Surat in modern Gujarat, then the blossoming sea harbour
of the Mughal Empire on the West coast, was a prominent place of this
kind of exchange in the 17th and early 18th centuries (Das Gupta 1979;
Gokhale 1979; Maloni 2003; Subrahmanyam 2005).” It hosted a number of
offices of European East India companies, including — at a later stage, i.e.
from 1741 onwards, — the Swedish East India Company. The Dutch grave-
yard and the old fort at Surat are the two main surviving remnants of this
extremely interesting chapter of what is sometimes called “connected his-
tory” of the 17th and 18th centuries.® This characterises the space in which
Frangois-Marie de Tours can be interpreted as an agent of a new form of
cosmopolitanism, and his dictionary as a tool to broker the translatability
of cultures (Assmann 1996) between Europe and India around 1700.

Part of this endeavour was the linguistic and lexicographical research in
New Indo-Aryan languages. This is the starting point of the Hindi gram-
matical tradition, which Tej Krishan Bhatia therefore calls “an alien tradi-
tion” (Bhatia 1987: 15). Given that Europeans had started to study Indian
languages, including Dravidian languages, and write grammars and dic-
tionaries, already from the 16th century onwards, it is astonishing that this
endeavour appears not to have been extended to Hindi/Hindustani. How-
ever, it is possible that a grammar in Persian language of Braj, today often
considered to be a dialect of Hindi, as part of the Tuhfat ul-hind by Mirza
Khan ibn-Fakkr ud-Din, was composed about the same time as Ketelaar’s
and Francois-Marie de Tours” grammars and dictionaries, or perhaps even
earlier. The editor of the critical edition of 1935, M. Ziauddin, believes that
Mirza Khan’s grammar was written in or before 1676. Bhatia, however,
clearly shows that the given evidence may rather refer to the year 1711, or
later (Bhatia 1987: 19; McGregor 2003: 942ff.).

The question of historical priority is, however, not so important. More
important are the descriptions of the language itself and their back-
ground in hotspots of intercultural encounters. It is not astonishing that

7 Subrahmanyam (2005: 42-69) uses “Mughal Gujarat” as a descriptive term for
the provincial Mughal rulership in this part of the Indian west coast.
® On the term “connected history” compare Subrahmanyam 2005.

479



Heinz Werner Wessler

Ketelaar and De Tours were active in the same seaport, namely in Surat.
Until the beginning of the 18th century, Surat was a much more im-
portant harbour and coastal town than Bombay on the Western coast,
and not only the residence of a large number of European merchants but
also missionaries (Maloni 2003). Being part of the Mughal Empire, it was
less than 400 km away from Aurangzeb’s newly created capital Au-
rangabad, where Wali Aurangabadi (1667-1707) was active, the author
whose works practically established the breakthrough for Urdu literature
as a main competitor to Persian as a literary language in North India.

Ketelaar, who was in the service of the Dutch East India Company, as
well as Frangois-Marie de Tours maintained relationships with higher
dignitaries of the Mughal administration and even with the court itself. A
manuscript kept in the University library in Uppsala from the Christo-
pher Henrik Braad (1728-1781) collection, extracted from the French
Capuchin diaries in Surat starting about 1650, mentions the name of
Ketelaar, and thus it is not impossible that Ketelaar and De Tours might
have known each other (Franks 2009). There is, however, no indication
that the protestant lay Ketelaar and the Capuchin friar De Tours ever
engaged in a dialogue on linguistic or lexicographical issues.

Frangois-Marie de Tours — the Missionary

Francois-Marie de Tours was a Capuchin friar, catholic priest and mission-
ary of French origin. He was from the town of Tours, but joined the order
in Italy. The reason for his shift to Italy and much of his biography alto-
gether are still widely unknown, but it is estimated that he arrived in India
in the 1680s. Like in the case of other Capuchins of the 17th and 18th centu-
ry, De Tours probably reached India not by the sea route (like the Jesuits),
but had travelled to the Near East to stay for some years possibly in the
Levant and in Safavid Empire’s capital Isfahan, where his order main-
tained postings and where Capuchins used to get training in Oriental lan-
guages. He probably learnt the Arabic script there or perhaps even earlier
in Rome, where there were teachers for Arabic. Since he knew also Hebrew
and Hebrew script, he definitely had access to Semitic languages. Once in
India, where the order had been active since 1632, he was based in Surat.
He also travelled to other places where his order maintained posts.

He returned to Rome in 1703 together with an Indian convert who
was introduced as a Brahmanic convert. As far as we know, the only
publication written by Francois-Marie de Tours during his stay in Rome
in 1703-1704 which was printed is a thin brochure published in Liege

480



The Significance of Frangois-Marie de Tours for the Case of Hindi

(Belgium). It is a pamphlet, containing 36 “doubts” (dubio), which argues
against certain forms of “accommodation” that the Jesuits advocated
since the start of the Madurai Mission in the beginning of the 17th centu-
ry by the Italian Jesuit Roberto Nobili (1577-1656). Actually, the main
purpose of his stay in the Vatican appears to have been to argue against
the Jesuit position in this controversy — on the adaptation of the so-called
Malabarian rites into Indian Christianity (cf. Aranha 2016).

The printed pamphlet clearly takes position in a controversy that was
theological in nature, but fought out between Capuchins and Jesuits, and
may have been the reason why further publications of Francois-Marie de
Tours were blocked from within the Vatican, their value as important
documents in missionary linguistics notwithstanding. However, the
Capuchin position on the Malabar rites controversy found more and
more support in the Vatican, which culminated in the Papal Constitution
Omnium solicitudinum by Benedict XIV from 1744, which restricted ac-
commodative practices of the Catholic mission to a large extend.

However, more than 40 years earlier, De Tours’ stay in the Vatican
was less successful than expected. Instead of gaining success in his or-
der’s attempts to convince the Vatican to take a tough stand in the issue
of accommodation in India, he had to return almost empty-handed. Fur-
thermore, the Congregatio decided to expel the Jesuits from Surat, but this
decision could not count as a solution of the serious theological issue that
De Tours was fighting against (Zwilling 2010: 21). Receiving the order to
leave India and go to Tibet must have been a tough test of De Tours’
obedience. As a member of the first group of Catholic missionaries ap-
pointed by the Holy Sea for Tibet, he crossed the Himalaya and reached
Lhasa in 1704, where he soon started to compose a grammar and diction-
ary of Tibetan, but passed away after his return from Tibet in Patna in
May 1709 (Mukherjee 2015: 140ff.; Kaschewsky 2020).

The adventurous Capuchin, who devoted his life to the Catholic mis-
sion in the East, and religious missionaries of his time in general, can also
be interpreted as professional brokers of intercultural exchange and cul-
tural diversity, evoking debates on multiculturalism and encounters of
cultures. His stay in the region was only interrupted by a return to Rome
in 1703 as acting procurator of the French Capuchin missionaries in South
Asia, and his grammar and dictionary were obviously finished for the
occasion to be submitted personally to the papal chair. Several notes for
the printer in the manuscript (already mentioned above) demonstrate
that it was meant to be handed over to the printing press for publication.
Why his grammar and dictionary were not printed, but disappeared in

481



Heinz Werner Wessler

the archives of the Congregatio de Propaganda Fide is not clear, but it might
be related on the rivalries between the different orders engaged in India.
Further research on the life and activities of Frangois-Marie might reveal,
among others, more details on the reasons why De Tours’ linguistic
works were not printed.

Hindi/Hindustani’s Identity

The Uppsala project makes this unique dictionary available in digitalised
form and initiates research in the semantics, orthography, phonetics and
grammatical aspects of the Hindustani that its author is trying to de-
scribe. Frangois-Marie de Tours’ dictionary “has the scope of a substantial
reference work”, as McGregor rightly concludes (McGregor 2001: 11).
The digital edition will be a basis for a conclusive webonary of Hindi in
the planned Early Modern phase of Indian history, i.e. before the Battle of
Plassey (1757) and the growth of the British East India Company Raj.

The online dictionary will be a first step towards a conclusive dictionary
of 17th and 18th century Hindi thesaurus. Since the webonary is open to
extension to further authors and dictionaries, it can develop a much broad-
er approach towards an early form of Hindi in dictionaries produced for
speakers of European languages, as well as Persian and Indian languages.

Hindi - or to be precise Modern Standard Hindi/Khaii Boli - claims a
literary tradition that goes back at least to the 12th century, but much of
its earlier tradition is connected with languages that are grammatically
and lexicographically quite distinct from Modern Standard Hindi. The
language represented by the grammar and dictionary of Francois-Marie
de Tours is, however, quite close to this modern language. In other
words, the hitherto unnoticed dictionary is of great importance for the
early history of Khaii Boli as “a transregional idiom”, as McGregor calls
it without referring to our lexicographer (McGregor 2003).

Beyond that, it is extremely interesting how Frangois-Marie de Tours
places the language he describes, i.e. Hindustani, in the setup of lan-
guages in the Mughal Empire at a time of its largest expansion. Firstly, he
sees Hindi/Hindustani as the lingua mogolana, the Mughal Empire’s own
language. Secondly, he claims that this language is the lingua franca (lin-
gua vulgaris) not only all over the Empire, but also along the coasts south
to the Empire. He clearly divides between provincial languages and Hin-
dustani, which appears to be parallel to the contemporary binary be-
tween regional languages and the official language of the Indian Union
according to the constitution of India. Beyond that, there is Sanskrit as

482



The Significance of Frangois-Marie de Tours for the Case of Hindi

the language of academic discourse, perhaps in analogy to the function of
Latin in European science of his days.

It is somehow surprising that Persian is not at all mentioned in De
Tours” cursory overview on the linguistic setup of the Mughal Empire,
even though a substantial number of Arabic/Persian glosses are to be
found in the dictionary manuscript, at least partly going back to the orig-
inal composition. Persian must have been present in some way or the
other in Surat, for example as language of the higher judiciary. De Tours
must have been aware that Persian was the common language at the
Mughal court, and that the Jesuits were active in Persian learning and
translating in relation to their mission at the Mughal court. The reasons
for this visible omission are not explained in the manuscript. The concur-
rency between Jesuits and Capuchins may be responsible for this bias.
Further research may throw more light on this issue.

The Hindi-Urdu or Hindi-Hindustani binary question does not arise
in De Tours’ introduction, and neither in his grammar itself nor in the
dictionary. The later controversy on language identity was not important
for de Tours. He does not explain, why he uses Moi1 as script, or whether
Nastaliq can be used as an alternative or not. Of course, the name “Urdu”
or any other earlier statement on “the language of the camp” or anything
of this kind is absent. The century of a blossoming early Urdu poetry had
just begun with Wali Aurangabadi’s Kuliyat gaining popularity in Delhi.
What is particularly interesting is that De Tours does not go into the lan-
guage of the intellectual elite in the Mughal Empire, i.e. Persian. Unlike
Ketelaar, who described Hindustani as well as Persian, De Tours is inter-
ested in Hindustani only.

British colonialism had a tremendous impact on the perception of the
linguistic setup and on language identity in India (Brass 1974; King 1994;
King 2008). The definition of separate identities of Hindi, Urdu, and Hin-
dustani in Calcutta’s Fort William College (Steadman-Jones 2007), the
establishment of English-medium schools and colleges since the 1820s,
the changing relationship between English and the so-called vernaculars
marked by Lord Macaulay’s notorious “Minute on Education” of 1835,
the change from Persian to Urdu as language of administration in the
East India Company’s North Indian territories in 1837, and the ascent of
Hindi in opposition to Urdu and Hindustani had disturbing consequenc-
es. On one hand, English became the heir of Persian as a prestige lan-
guage, quickly adopted particularly by parts of the Hindu elite. On the
other hand, the anti-colonial movement opened new spaces for the pre-
decessor of Modern Standard Hindi — Khai1 Boli. The definition of a re-

483



Heinz Werner Wessler

gional language as official language is probably a natural consequence of
the self-definition of the modern Indian state with its effort to create a
homogenous population. The printing press, the enormous growth in
education, the development of a reading middle class, and the blossom-
ing of film, radio and contemporary forms of social communication also
contribute to the spread of a homogenised language, to whose thesaurus
of wisdom many more speakers, readers and writers contribute than ever
before in history. The spread of Modern Standard Hindi in its various
forms, orally and printed, in current India is immense.

Universal Language

De Tours’ occupation with his Hindustani is a strong statement on the
significance of Modern Standard Hindi long before the days of Fort Wil-
liam College’s Bhakha munsis, before Bharatendu HariScandra (1850-
1885), Mahavirprasad Dvivedi (1864-1938), Ramcandra Sukla (1884
1940), Kamtaprasad Guru (1875-1947) and others, who constructed Mod-
ern Standard Hindi and its literature as part of the project of the Indian
nation and shaped its identity in opposition to Urdu and Hindustani.

The title page of the grammar describes the language as “the language
of the Mughals”, later on in Frangois-Marie de Tours’ introduction the
language is explained as being spoken in the whole Mughal Empire. One
has to keep in mind that the Mughal Empire reached an enormous size
under the late Mughal Aurangzeb (1618-1707, reigned 1658-1707), who
expanded its borders to the vastest size in its history — from Afghanistan
to the modern Indian North East, and from Kashmir to the present
Northern Tamil Nadu. Beyond that, De Tours argues that it was spoken
“along the neighbouring coasts” (viciniis marisque littoribus), i.e. beyond
the Mughal Empire in the last years of the reign of Aurangzeb. De Tours
travelled a lot in India, including South India — the Capuchins had a
house in Pondicherry. Hence, therefore is good reason that he argues
from first-hand experience “along the neighbouring coasts”.

He makes a point in the introduction in stating that there were three
languages, or three types of languages in India: first, the language of
knowledge (lingua scientifica), the common language (lingua vulgaris seu
universalis) and the regional languages of the people (gentilitia). This re-
fers to Sanskrit, Hindustani — also simply called lingua Indiana or lingua
mogolana (i.e. not Persian!) by De Tours — and provincial languages. I am
not aware of any other similar statement in the Early Modern period that
gives Hindustani such an importance as this.

484



The Significance of Frangois-Marie de Tours for the Case of Hindi

This characterisation of Hindi/Hindustani — and clearly De Tours does
not differentiate between the two — as a universal language on the Indian
subcontinent could serve as perfect fodder for the modern nationalist
effort to establish Hindi as the link language of the Indian Union. This
brings us back to the beginning of this article. The historical support for
modern claims on the function of Hindi through De Tours is yet in a state
of neglect. It falls in line with John Gilchrist argument in his Hindustani
grammar of 1796 (Bhatia 1987: 791f.) that the language he describes could
serve as a medium of administration in the East India Company’s territo-
ries better than the traditional Persian.” However, the Hindustani of
Gilchrist and the Fort William College was not exactly the same as Ma-
hatma Gandhi’s or postcolonial India’s. Gilchrist’s Hindustani was writ-
ten in Nastaliq script. Arabic script was in any case the dominating script
in the Northern part of the subcontinent during that time.

The question of script as an identity marker of language was not im-
portant in the early phase of grammars and dictionaries of Hin-
di/Hindustani from Ketelaar (who used Latin script only) until the time
of Gilchrist. De Tours does not explain the choice of script of his “univer-
sal language”. Arabic script had been another option. Even George Had-
ley in his Hindustani grammar of 1772 — almost 70 years later — attaches
no importance to the writing system yet. He does not even mention it,
nor does he hint to any bias or controversy relating to the question of
script (Bhatia 1987: 72ff.). James Ferguson’s grammar, published one year
later (1773), uses transliteration in Latin script for the language he de-
scribes, but introduces Devanagari as an adequate script that helps the
learner to understand the language’s phonology better. Beyond that, he
follows a typical colonial discourse argument by arguing that the use of
Perso-Arabic script was a sign of slavery (Bhatia 1987: 78).

Today’s discourse on Hindi fills many superimposed purposes. On
one side, there is Hindi/Hindustani as the lingua franca in many parts of
India with a certain degree of intelligibility with its twin language Urdu,
which played an important role in its development into Modern Stand-
ard Hindi, replacing Braj as the most important transregional variant of
Hindi in the 19th century (King 1994; King 2008; McGregor 2003). On the
other side, there are the controversial claims on Hindi as official language
of the Indian Union according to paragraph 341 of the Indian constitu-
tion, and on the necessity to develop Hindi primarily on the basis of San-

? Steadman-Jones (2007: 261) points to Gilchrist’s personal ambition, which made
him into an advocate of Hindustani.

485



Heinz Werner Wessler

skrit according to paragraph 351 of the constitution. Hindi’s connection
with the Devanagari script is now undisputable. A change to Latin script,
as suggested once by India’s perhaps most prominent linguist in history,
Suniti Kumar Chatterji, similarly to Turkish or Indonesian, is unthinkable
(Chatterji 1960: 137-139).

Beyond that, there is the Indian government’s continued effort to es-
tablish it as an official language in the United Nations and the pleasant
labelling of Hindi as “world language”, accompanying India’s develop-
ment as an economic, military and political superpower. Chatterji’s claim
on Hindi as “the representative speech of modern India” (Chatterji 1960:
133-154) is much less ambitious and finds support in De Tours’ state-
ments on his lingua universalis in the Mughal Empire and beyond. Hindi’s
history is not teleological, but much of the claims on it are already visible
in De Tours Hindustani. The lexical awareness that developed around
1700 at a cosmopolitan space like Surat was, in other words, the fertile
ground of what was to come. The nationalisation of Modern Standard
Hindi and the claims on its internationalisation grew from the language
De Tours describes as Hindustani: a language mirroring its multicultural
context in its glossary, and with an inbuilt lexical awareness to combine
elements of Perso-Arabic and Sanskrit within the New Indo-Aryan stock.

486



The Significance of Frangois-Marie de Tours for the Case of Hindi

References

Alam, Muzaffar & Sanjay Subrahmanyam 2007. Indo-Persian Travels in the
Age of Discoveries, 1400-1800. Cambridge et al.: Cambridge University
Press.

Aranha, Paolo 2016. “Vulgaris seu Universalis: Early Modern Missionary
Representations of an Indian Cosmopolitan Space”, in: Purusartha 33:
331-360.

Assmann, Jan 1996. “Translating Gods: Religion as a Factor of Cultural
(Un)translatability”, in: Sanford Budick & Wolfgang Iser (eds): The
Translatability of Cultures: Figurations of the Space Between. Stanford:
Stanford University Press, 25-36.

Bhatia, Tej K[rishan]. 1987. A History of the Hindi Grammatical Tradition:
Hindi-Hindustani Grammar, Grammarians, History and Problems. (Hand-
book of Oriental Studies. Section 2 South Asia 4.) Leiden et al.: Brill.

Bhatia, Tej K[rishan]. & Kazuhiko Machida (eds) 2008. The Oldest Gram-
mar of Hindustani: Contact, Communication and Colonial Legacy. Tokyo:
Research Institute for Languages and Cultures of Asia and Africa, To-
kyo University of Foreign Studies.

Bhatia, Tej Krishan 2018. “Discovering the Hindi Grammatical Tradition:
Historicity and Second Language Acquisition”, in: Ghanshyam Shar-
ma & Rajesh Bhatt (eds): Trends in Hindi Linguistics. (Trends in Lin-
guistics: Studies and Monographs 325.) Berlin: De Gruyter Mouton,
333-354.

Brass, Paul R. 1974. Language, Religion and Politics in North India. London:
Cambridge University Press.

Campbell, William 1858. British India in its Relation to the Decline of Hindoo-
ism and the Progress of Christianity; Containing Remarks on the Manners,
Customs, and Literature of the People. London: Snow.

Chatterji, Suniti Kumar 1933. “The Oldest Grammar of Hindustani”, in:
Indian Linguistics 2: 68-83.

Chatterji, Suniti Kumar 1960 [1940]. Indo-Aryan and Hindi. 2nd rev. ed.
Calcutta: Firma K. L. Mukhopadhyay.

Cohn, Bernard S. 1996. Colonialism and its Forms of Knowledge: The British
in India. (Princeton Studies in Culture/Power/History.) Princeton:
Princeton University Press.

487



Heinz Werner Wessler

Das Gupta, Ashin 1979. Indian Merchants and the Decline of Surat, c. 1700
1750. (Beitrdge zur Stidasienforschung 40.) Wiesbaden: Steiner.

Das, Rahul Peter 2014. “Defining Hindi: An Introductory Overview”, in:
Agnieszka Kuczkiewicz-Fras (ed.): Defining the Indefinable: Delimiting
Hindi. (Studies in Oriental Culture and Literature 1.) Frankfurt am
Main: Peter Lang, 11-63.

Department of Official Language [1968]. Rajbhasa Samkalp, 1968. (<https:
/ /www .rajbhasha.nic.in/hi/OL_resolution_1968>, accessed: May 15,
2020).

De Tours, Frangois-Marie 1703. Thesaurus Linguae Indianae [...]. MS Indien
840. Paris: Bibliotheque Nationale de France. Département des Ma-
nuscrits. (Digitalised manuscript: <https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
btv1b54100403k >, accessed: May 15, 2020).

De Tours, Frangois-Marie 1784 [1703]. Thesaurus Linguae Indianae [...].
Handwritten copy by Abraham Hyacinthe Anquetil-Duperron. MS
Indien 839. Paris: Bibliotheque Nationale de France. Département des
Manuscrits. (Digitalised manuscript: <https://gallica.bnf.fr/ark:/
12148 /btv1b100917225>, accessed: May 15, 2020).

De Tours, Frangois-Marie 1704. Grammatica Linguae Indianae Vulgaris sive
Mogolanae. Archivio Storico di Propaganda Fide. Miscellanee Gener-
ale, vol. XII, pp. 302r—400v.

Franks, Jeremy 2009. “Christopher Henrik Braad (1728-81) and his Ex-
tracts in 1760 From the Surat Capuchins’ Mission Diary that They Had
Kept Since the 1650s: An Introduction”, in: Journal of Early Modern His-
tory 13: 435—448.

Frykenberg, Robert Eric (ed.) 2003. Christians and Missionaries in India:
Cross-Cultural Communication since 1500. With Special Reference to Caste,
Conversion, and Colonialism. (Studies in the History of Christian Mis-
sions.) Grands Rapids, MI: Eerdmans.

Gandhi, M[ohandas]. K[aramchand]. 1938 [1910]. Hind Swaraj or Indian
Home Rule. Ahmedabad: Jitendra T Desai. (Online edition: <https://
www.mkgandhi.org/ebks/hind_swaraj.pdf>, accessed: May 15, 2020).

Gokhale, Balkrishna Govind 1979. Surat in the Seventeenth Century: A
Study in Urban History of Pre-Modern India. (Scandinavian Institute of
Asian Studies Monograph Series 28.) London: Curzon Press.

488



The Significance of Frangois-Marie de Tours for the Case of Hindi

Government of India 2007. The Constitution of India. (<https://www.
india.gov.in/sites/upload_files/npi/files/coi_part_full.pdf>, accessed:
May 15, 2020).

Guha, Sumit 2011. “Bad Language and Good Language: Lexical Aware-
ness in the Cultural Politics of Peninsular India, ca. 1300-1800”, in:
Sheldon Pollock (ed.): Forms of Knowledge in Early Modern Asia: Explo-
rations in the Intellectual History of India and Tibet, 1500-1800. Durham,
NC: Duke University Press, 49-68.

Jha, Mithilesh Kumar 2018. Language Politics and Public Sphere in North
India: Making of the Maithili Movement. New Delhi: Oxford University
Press.

Kaschewsky, Rudolf 2020. “The Role of Frangois Marie de Tours in the
Capuchin Mission in India and Tibet”, in: Orientalia Suecana 69: 29-41.
(<http:/ /uu.diva-portal.org/smash/get/diva2:1422970/FULLTEXTO
1.pdf>, accessed: May 27, 2020).

King, Christopher R. 1994. One Language, Two Scripts: The Hindi Movement
in Nineteenth Century North India. Bombay et al.: Oxford University
Press.

King, Robert D. 2008. “Languages Politics and Conflicts in South Asia”,
in: Braj B. Kachru, Yamuna Kachru & S. N. Sridhar (eds): Language in
South Asia. Cambridge: Cambridge University Press, 311-324.

Kowalsky, Nicholas & Josef Metzler 1988. Inventory of the Historical Ar-
chives of the Congregation for the Evangelization of Peoples or “De Propa-
ganda Fide”. (Studia Urbaniana 33.) Roma: Pontificia Universitas Ur-
baniana.

Kuczkiewicz-Fras, Agnieszka 2014 (ed.). Defining the Indefinable: Delimit-
ing Hindi. (Studies in Oriental Culture and Literature 1.) Frankfurt am
Main: Peter Lang.

Lefevre, Corinne; Zupanov, Ines G. & Jorge Flores (eds) 2015. Cosmopoli-
tismes en Asie du Sud: Sources, itinéraires, langues [XVIe-XVIlle siecle].
(Collection Purusartha 33.) Paris: Editions de 1Ecole des Hautes
Etudes en Sciences Sociales.

Maclagan, Edward 1932. The Jesuits and the Great Mogul. London: Burns,
Oates & Washborne.

Maloni, Ruby 2003. Surat: Port of the Mughal Empire. Mumbai: Himalaya
Publishers.

489



Heinz Werner Wessler

McGregor, Stuart 2001. The Formation of Modern Hindi as Demonstrated in
Early ‘Hindi’ Dictionaries. (Gonda Lecture 2000.) Amsterdam: Royal
Netherlands Academy of Arts and Sciences.

McGregor, Stuart 2003. “The Progress of Hindi, Part I: The Development
of a Transregional Idiom”, in: Sheldon Pollock (ed.): Literary Cultures
in History: Reconstructions from South Asia. Berkeley: University of Cali-
fornia Press, 912-957.

Ministry of Home Affairs [1963]. The Official Languages Act, 1963. (<https:
/ /indiacode.nic.in/handle /123456789 /1526 >, accessed: May 15, 2020).

Mukherjee, Rila 2015. “Competing Special Networks: Kazimbazar and
Chandernagore in Overland and Indian Ocean Worlds”, in: Michael
Pearson (ed.): Trade, Circulation, and Flow in the Indian Ocean World.
(Palgrave Series in Indian Ocean World Series.) Basingstoke; New
York: Palgrave Macmillan, 129-152.

NDTV 2012. “Proposal to Make Hindi a UN Official Language”, on: NDTV
(September 24, 2012) (<https:/ /www.ndtv.com/world-news/proposal-
to-make-hindi-a-un-official-language-500092>, accessed: May 15, 2020).

NDTV 2015. “India Trying to Get 129 Votes to Get Hindi as UN Lan-
guage: Sushma Swaraj”, in: NDTV (August 31, 2015) (<https://www.
ndtv.com/india-news/india-trying-to-get-129-votes-to-get-hindi-as-
un-language-sushma-swaraj-1212876>, accessed: May 15, 2020).

Neill, Stephen 1984. A History of Christianity in India: The Beginnings to AD
1707. Cambridge et al.: Cambridge University Press.

Onenkala 2015. “The Jesuit Perception of Later Mughals, Shah Jahan and
Aurangzeb, (1627-1707 AD)”, in: Indian Church History Review 49: 85-96.

Pollock, Sheldon 2002. “Cosmopolitan and Vernacular in History”, in:
Carol A. Breckenridge, Sheldon Pollock, Homi K. Bhabha & Dipesh
Chakrabarty (eds): Cosmopolitianism. Durham et al.: Duke University
Press, 15-53.

Pollock, Sheldon 2011. “The Languages of Science in Early Modern In-
dia”, in: Sheldon Pollock (ed.): Forms of Knowledge in Early Modern
Asia: Explorations in the Intellectual History of India and Tibet, 1500-1800.
Durham, NC: Duke University Press, 19-48.

Rahman, Tariq 2011. From Hindi to Urdu: A Social and Political History.
New Delhi: Oxford University Press.

490



The Significance of Frangois-Marie de Tours for the Case of Hindi

Rai, Amrit 1984. A House Divided: The Origin and Development of Hin-
di/Hindavi. Delhi: Oxford University Press.

Rubiés, Joan-Paul 2001. “The Jesuit Discovery of Hinduism: Antonio Ru-
bino’s Account of the History and Religion of Vijayanagara (1608)”, in:
Archiv fiir Religionsgeschichte 3: 210-256.

Schultze, Benjamin 1986 [1745]. Grammatica Hindostanica. Hrsg. von
Burchard Brentjes und Karl Gallus. (Wissenschaftliche Beitrdge 38 [I
27].)Halle (Saale): Martin-Luther-Universitdt Halle-Wittenberg.

Steadman-Jones, Richard 2007. Colonialism and Grammatical Representation:
John Gilchrist and the Analysis of the ‘Hindustani’ Language in the Late
Eighteenth and Early Nineteenth Centuries. (Publications of the Philolog-
ical Society 31.) Oxford et al.: Blackwell Publishing.

Subrahmanyam, Sanjay 2005. Explorations in Connected History: Mughals
and Franks. New Delhi et al.: Oxford University Press.

Xavier, Angela Barreto & Ines G. Zupanov 2015. Catholic Orientalism:
Portuguese Empire, Indian Knowledge (16th-18th Centuries). New Delhi:
Oxford University Press.

Zwilling, Leonard (ed.) 2010. Mission to Tibet: The Extraordinary 18th Cen-
tury Account of Father Ippolito Desideri, S.]. Translated by Michael J.
Sweet. Boston: Wisdom Publications.

Zupanov, Ines G. 2007. “Language and Culture of the Jesuit ‘Early Moder-
nity’ in India during the Sixteenth Century”, in: Itinerario 31,2: 87-110.

491






What I Learned from my Grandparents, and
Other Stories: Fragments of Biography,
Autobiography and a History of Calcutta

Benjamin Zachariah'

The Meanings of Lives

It seems not a little self-indulgent for a historian to tell a story with oneself
in it, even if one is not completely at the centre of it; a story of one’s own
life and family that purports also to illuminate a history: of Calcutta, and of
worlds connecting to Calcutta — Calcutta was formally renamed Kolkata in
2010, but that’s not a part of the story I wish to tell. That renaming, a point
on a meandering timeline that marked a process of denial of its history,
appropriated to one language the history of a complicated city — one might
have said “complex”, but everyone lives in a complex nowadays, so the
word is ambiguous. As I have been told ad nauseum throughout my life, I
have an unusual name for someone who comes from Calcutta, and I
should be called upon to justify it. There’s also another reason for the at-
tempt, as a writer participating in public debates in the Age of Identities,
and we might add, the Age of Youdentities, for we are not born with iden-
tities; we achieve them in some ways (identities) and have them thrust
upon us in other ways (youdentities). Since we are all read through the
lens of who we are perceived to be, and many arguments for and against
our writing are made ad hominem, this piece of writing can usefully be add-
ed to anything already ‘out there’ so that the ad hominem arguments are at
least a little better informed. And if, as a consequence of the perceived need
for affect and/or self-reflexivity, so much academic writing is thinly-veiled
autobiography, I like to think I have skilfully outmanoeuvred my fellow
academics in this piece by tearing off that veil altogether.

But it is hard to tell such a story with any sense of linear chronology.
Sufficiently fictionalised, one can imagine this to be potentially one of

! This piece started its life as a Christmas party academic lecture at Halle Univer-
sity in 2013, at the request of Professor Rahul Peter Das, when I was Indian
Council for Cultural Relations Professor there.

Published in: Carmen Brandt & Hans Harder (eds): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Benjamin Zachariah

those entangled narratives which have to be unpicked with a fine comb
by a reader who gives up in frustration after page 237, when the author
introduces seven new characters and a sub-plot in a new continent. This,
however, is a true story written by a historian.

I was born in 1972, a year after the independence of Bangladesh from
Pakistan, and shortly after the time Naxalites were being slaughtered
under cover of that war in Calcutta by a Chief Minister of West Bengal
who in his later life as Governor of Punjab reused the experience he’d
gained to consolidate his reputation as the political founder of the “en-
counter killing”. An air of defeated optimism marked my early child-
hood. My parents’ friends’ circle, and my grandparents’ friends” chil-
dren’s worlds, had been decimated by death, imprisonment and emigra-
tion; and a classmate of my maternal grandmother’s, whom I had known
in my childhood mostly as a Scrabble player and a purveyor of crisp
Bengali homilies, wrote a novel about the mother of a corpse with a
number (this was later translated into German by my mother).” My ma-
ternal uncle was already a reasonably successful drummer, and his circle
of friends would occasionally lose another member to a motorcycle acci-
dent or an overdose of something or other that I didn’t understand.

All of which is a way of providing what Bengalis consider paricay — to
recognise, to introduce, and to situate someone in a social grid. It’s also a
matter of claiming and maintaining status, which might be expressed in a
form of namedropping in which a familiarity with an important cultural
or socially important figure is claimed: can you say you met Manik-da at
breakfast? (I can’t; but I did meet him at a gathering of the Calcutta Youth
Choir, all of whom by which time were in their 70s or 80s). Were you in a
theatre group with Partha-da? (I was, indeed.) And if the da is mystifying
when used for people who are in some cases not only too old to be your
older brother, but could be your mama, kaka, or dadu, this is of course not
actually about the familiar or familial, but about establishing your con-
tacts as part of your paricay. You are only slightly more than the sum of
your contacts: “do you know who I am?”, said loudly and angrily in a
dispute or a fight, can be answered by “I don’t care a pubic hair for who
your father is”, but everyone knows it’s actually about whether you or
someone you know knows the Chief Minister’s Secretary, or whether the
Police Commissioner will take your call.

> Mahasweta Devi 2003. Mutter von 1084. (Transl. Aparajita Koch.) Bonn: Bonner
Siva Series.

494



Fragments of Biography, Autobiography and a History of Calcutta

This deep history of what it means to live in Calcutta has to be told in an
East Bengali dialect, in which the professionals from mofussil towns who
arrived in the 1930s talked to each other: small zamindars with smaller
landed incomes that had soon become insufficient for the growing needs
of a family, with inflation and the collapse of agricultural prices from the
late 1920s, soon to be followed by the Great Depression, making a strug-
gling middle class of persons with aristocratic pretensions.

Mizrahi Mosaic

In Nazi Germany, in order to be considered a Jew, one had to have at
least one Jewish grandparent. I had two, making me more than enough of
a Jew for the Nazis, but not enough for religious Jews or for most Zion-
ists, who required a Jewish mother as part of the qualification. But
grandparents are the next in line in my narrative; let me start a genera-
tion before. My paternal grandfather’s father was a Muslim. Sheikh Mu-
hammad Zakaria, a businessman of some description, arrived in Calcutta
from Awadh towards the latter decades of the nineteenth century. Since
he was homesick, he looked to speak Arabic with someone, which meant,
in Calcutta, the Baghdadi Jews (oral tradition has it that there were Jews
in the court of the Nawab of Bengal in Murshidabad, and they’d made
their way to Calcutta after Murshidabad had been destroyed as a trading
centre by the East India Company’s predatory trade and military practic-
es, as had the Armenian merchants). They had made their fortunes from
the former East India Company monopolies of opium and tobacco — more
opium, though; and the Baghdadi Jewish diaspora follows the opium
route: Calcutta, Rangoon, Hong Kong, Shanghai. My great-grandfather
married a Jewish woman (who he apparently courted by sending mes-
sages to her via the kites he used to fly across Calcutta rooftops: kite-
flying was a part of Awadh that he had brought with him); she was a
Cohen, which would be rendered only slightly inaccurately if described
as the Jewish equivalent of a Brahmin, and she was also a direct descend-
ant of the first Jewish settler in Calcutta. Sheikh Muhammad Zakaria thus
stayed in Calcutta, produced offspring, and built himself a large house,
which he later lost in a famous card game (it is said of him that he made
and lost several fortunes in his lifetime). He dropped the “Sheikh”, An-
glicised his surname to Zachariah, and when printing visiting cards, a
box of which managed to accompany me to Berlin, had the “Muham-
mad” shortened to “M”. He also won the first bicycle race in Calcutta;

495



Benjamin Zachariah

there’s a picture from the Statesman
(Figure 1), then a liberal British-run
newspaper, of him in vest and
shorts, leaning over the dropped
handlebars of the racing bicycles
that we still can recognise in the
modern versions. He probably did
not teach his children any Arabic;
he was anything but a religious
man, and Arabic learning in Cal-
cutta was still in the hands of tradi-
tional Muslim institutions that he
would have considered backward.
Judaeo-Arabic (Arabic written in
the Hebrew script), however, was
widely used in Calcutta, and Cal-
| cutta was the world centre for

7

Figure 1: My paternal great-grandfather, PTINting in Judaeo-Arabic, not too
Sheikh Muhammad Zakaria, c. 1893 (Pho- illogical a phenomenon for a city
tography by Chintamon Studios, Calcutta). with illiterate typesetters who
could therefore set type in any
language. (In my childhood, and into the days of my university life
around College Street and Harrison Road, small hole-in-the-wall printing
shops existed with nineteenth century printing presses, mostly small and
German-made, which in the days of colonial censorship and press regula-
tions would have been easier to hide from registration and surveillance.)
My paternal grandfather, named Moses, was a quiet man, who I had
just got to know when he died; I was five. I have vague memories of
playing cards, a strange memory-and-logic game called “Master Mind”,
and chess, with him. He read a lot of poetry; he’d worked in the Tata Iron
and Steel Company in Jamshedpur for most of his working life; he was a
member of his local Masonic Lodge. After his death, a letter in his papers
suggested that he had contemplated writing the examination for the In-
dian Civil Service, but had not done so, because he’d been misdiagnosed
with tuberculosis and would therefore have been ineligible on health
grounds for the ICS. The Tatas, who had long had the practice of employ-
ing former Civil Servants and government officials, was the next best to
that atmosphere. He drove an Oldsmobile in Jamshedpur in the early
1950s, and switched to a more economical Fiat Millecento of 1956, the

496



Fragments of Biography, Autobiography and a History of Calcutta

same model of car that is parked outside the café where Marcello enter-
tains his father on his birthday in Federico Fellini’s La Dolce Vita. My
father’s elder brother drove that same car until the end of the 1990s,
when it finally became impossible to put it back together or to find spare
parts; among its idiosyncrasies was a tendency for the self-starter to jam,
requiring a push-start with the clutch being sharply released in second
gear as one pumped the accelerator. One of the more famous pushers of
WBC 3352 was one John Birks (“Dizzy”) Gillespie, but we're getting
ahead of the story here.

My paternal grandmother, Rivka, was altogether a different person.
Outgoing, energetic, capable of unreasonable tempers, unexpectedly
egalitarian philosophies, and with a financial acumen that continues to be
of benefit to the family fortunes, she came from a Baghdadi Jewish family
that was more conservative, I imagine, than her future husband’s family.
She was born officially in 1905, but actually in 1900; I learned many years
after her death from my mother that she’d reduced her age by five years
out of consideration for her husband, who would otherwise have been
younger than her. (This was, for me, the solution to a number of chrono-
logical problems I'd been having while processing her stories to me as a
child when I was older and a trained historian who wished to translate
these stories from pleasant family memories to social history). When she
was born, or while her mother was pregnant with her, her father died;
her father died in childbirth, as it were, and her mother married again,
but was prevented from taking her daughter with her into the new mar-
riage because the child was clearly cursed, having caused the death of her
father. My grandmother was therefore entrusted to her Uncle Ezra and
his wife Ramah, who lived in a sprawling mansion on Theatre Road.
They were, or Ramah was, rich (until the Wall Street Crash of 1929, until
the separation of Burma from India, which separated Ramah from her
source of wealth, or after 1947, depending on the chronology one accepts,
after which they were not, and had to subsist on the support provided by
the Masonic Lodge, but fortunately the sprawling mansion was a rented
house, rented for the princely sum of 400 rupees a month, and the Lodge
could afford the rent). Her mother followed her new husband to Rangoon;
mother and daughter were reunited during the Second World War, when
Indians fleeing the Japanese invasion of Burma walked back to India with
whatever they could manage to carry. (By the 1935 Government of India
Act, Jews had been classified as “Europeans”, without regard to their place
of origin; but in a crisis, as my great-grandmother discovered, this Euro-

497



Benjamin Zachariah

peanness evaporated very quickly when faced with the rationing and dis-
criminatory availability of transport for the evacuation of Burma.)

The affluence of the family had not much joy in it for my grandmoth-
er; in her stories to me as a boy, she would always express disgust at her
aunt’s ability to buy a dress for 100 rupees and wear it only once — she
found it utterly wasteful, and her experience of opulence accompanied by
waste turned her into the stereotype of the cautious and thrifty Jew. It
was probably the only really Jewish thing about her. She started working
as receptionist and telephone operator in a British-owned paint company
at age 16 (this was where it made sense that she was born in 1900 and not
1905; in 1916, during the First World War, there were more jobs for wom-
en than in 1921). Between the ages of 16 and 40, she lived a full and inde-
pendent life, and she bought shares in companies she regarded as relia-
ble. In the 1920s, she travelled through the Eastern possessions of the
British Empire on ships, often as the Captain’s guest, preferably in the
company of two other young women of Jewish origin who were her
friends and confidantes. A photo-
graph (Figure 2) from that period,
sent to her brother in England,
shows her in 1920s flapper style:
short, loose dress, short hair — a
style she held on to until her death.
She learned music from one Sten-
ton Dozey (I render the name pho-
netically, because I never saw it
written down), and regretted that
she learned less of the piano and
more song: she had a pleasant
mezzo soprano voice, sang live on
radio in the early days of All-India
Radio in the 1930s, and was gener-
- ally expected to be the life and soul
- of parties. Her voice resembled, so

' it was said, that of the northern
My grandmother, Rivka Zachariah, picture English music-hall singer Gracie
sent to her brother. Photo: Private. Fields, which she was particularly

proud of. (Though by the time I
knew her, her range was limited and her hearing was fading, she taught
my sister and myself a great many songs, and when she could no longer

498



Fragments of Biography, Autobiography and a History of Calcutta

hear at all, she could still sit at my piano, sight-read my music and play it
better than I could.)

For the 1920s, this was a life that seemed perfectly reasonable, even on
the verge of respectable, though by the 1930s it was already a bit suspect,
with the backlash against the social and sexual freedoms of the 1920s
beginning. Much of what that life must have been like for her must be
inferred, for it could not altogether have been told to a boy of 7 or 8. And
there are objects that direct a trained historian’s attention to more. She
had a lamp in the shape of a Berlin bear in her collection (I have it now);
but that was the extent of her allusion to Weimar Berlin that I could iden-
tify: the lamp itself might have been a later acquisition, perhaps in a shop
in Jamshedpur after the Weimar Republic was no more, but Weimar was
certainly a world she knew of. She also had a collection of mildly anti-
German jokes and songs from the First World War era in her repertoire,
and of course the obligatory Great War marching songs: I learned “Pack
Up Your Troubles in Your Old Kit Bag” from her. Then there were the
eastern aspects of her memorabilia: a hand-fan of Malacca cane weave,
and other assorted objects. These she held on to for a whole lifetime: the
cane is now tired, but the fan survives.

She married, aged 39 (officially reduced now to 34), in 1939, and had
four children, three sons and a daughter. The daughter, the second-born
of her children, died in infancy during the brief evacuation of Jamshed-
pur, a steel-producing town, for fear of Japanese air-raids during the War
— a death she blamed on the Indian aspiring Fiihrer, Subhas Chandra
Bose, who had been employed by the Tatas as a strike-breaker during the
1920s and 30s, his “Bengal Volunteers” replacing and intimidating work-
ers on behalf of their employers. My grandmother believed that in his
days as a Japanese collaborator, Subhas had shared details about Jam-
shedpur, which had made it easier for the Japanese to choose targets.
This was probably unlikely: Jamshedpur was hardly an unknown target.
But I always had the feeling that my grandmother never shared the gen-
eral enthusiasm for the Netaji that others around her seemed to do, nor
for his family.

Internationalist Encounters, Communist Sub-Plots
The only one of my great-grandparents I actually knew well was my

maternal grandmother’s mother. She came from a family of small zamin-
dars in what had once been the Bengal Presidency and was now Bihar, in

499



Benjamin Zachariah

an area that we knew as children from her stories, but more from those of
her older daughter, my grandmother: the much-loved ”Bisan'purer galpa”.
Uma (that was her given name) married at 14, as one did in those days,
and was 90 when she died, in 1995, which made her younger than my
paternal grandmother or officially the same age, if her date of birth had
been calculated correctly (it often wasn’t in those days). She didn’t, there-
fore, finish school; she spoke and wrote Bengali, Hindi and English, and
was an avid reader, a self-taught artist whose paintings were in great
demand but which she never sold but gave away, and something of a
genius with needle and thread in the ‘folk” art of katha stitch, the Bengali
art of drawing with thread. Her themes were not particularly ‘folk’, how-
ever, sometimes to the consternation of her contemporaries. As her eye-
sight faded in her 80s, she regretfully gave up her art, and slowly also her
reading; she liked listening to plays read aloud by her elder daughter,
and if she knew the play, she would accompany the reading by synchro-
nising the reader’s lines with her own voice, playing the role from
memory. Poetry she remembered more vividly, and it was usually
enough to give her the opening line of a poem by Rabindranath or Ten-
nyson to have her recite the rest. I was one of the beneficiaries of her fad-
ing eyesight, having been given the right to raid her carefully-arranged
personal bookshelf for books I wanted to read. In retrospect, I ought to
have taken more of them, but I had an eye for the hardback 1920s edi-
tions of English-language books in her collection, and read a novel from
her collection called Piccadilly Jim about an American in London and New
York, when I was in my early teens.

But it was her husband, who apparently stayed alive long enough to
hold me, his first great-grandchild, in his arms once before he died,
whose life I encountered again in a peculiar way, in the records of the
Intelligence Branch of the Calcutta Police: he had apparently, after a de-
gree in electrical engineering from Sheffield University, proceeded to
Berlin to an apprenticeship with a German company. There, in the 1920s,
and in the heyday of the Weimar Republic, his peers included the group
of Indian exiles who were considered to be closely associated with the
Communist Party of Germany and with the Berlin India Committee,
which had plotted with the Kaiserreich to try and overthrow the British
Empire during the Great War: the remains of this great failed venture
now attempted to continue the good fight from their Berlin base. I do not
know this from my family’s stories about him (as far as I can recall, not
much was said about Tarun Kumar Roy in the family after his death, or

500



Fragments of Biography, Autobiography and a History of Calcutta

at least not to me, for I had not known him) — I discovered it from a ser-
endipitous find in the police archives in Calcutta.

Below is an excerpt from a copy of a Special Branch, Madras, officer’s
report, dated Dhanushkodi (port), 4th October 1929. It was routine for
police authorities to keep a complete record of all Indians entering and
leaving India, and for historians it can be quite convenient that such in-
vasions of privacy left traces, indeed even narratives, albeit refracted
through the report of the interviewing policeman, or the unknown police
informer, to whom the information was divulged. The report states that:

T.K. Roy, s/o Taraknath Roy, 87 Park Street, Calcutta — Indian student re-
turning from abroad.

This individual arrived at Dhanushkodi from London via Colombo on
4.10.29 having graduated as an Electrical Engineer from Sheffield Univer-
sity. He took an apprentice course in a German factory and spent about a
month in Berlin. His travel and studies abroad for nearly two years and
his own observations of the state of affairs in India have, he says, con-
vinced him that India cannot exert any influence among the nations so
long as she remains a subject country and that British administrators in
India do not represent the real mind of the British people at large. Roy is
of the opinion that the average Britisher knows nothing about India and
its importance in relation to his own country. All the friction between the
ruling and ruled nations is due entirely to the exploitation of British Bu-
reaucrats in India. From the trend of his talk it would appear that Roy is
rather disaffected with the British administration of India.

He further said he happened to see Raja Mahendrapratap in company
with one Chatterjee [a margin note adds: Virendra] at the Indian (Hindu-
stan) Association Berlin about a month ago. He was pointed out to be the
Indian Ambassador abroad. Roy learnt that these two individuals were ex-
iles having been forbidden by the Government of India from entering In-

dia. This Chatterjee is reported to be connected with the Pacifist Move-
ment which draws together the Subject Countries and Minor States in an
alliance against the great powers. Roy says the movement indirectly fights
against Imperialism.

These two exiles met the Indian students at the association in connection
with a tea party; had personal talk with the members assembled, enquir-
ing about their welfare and native place. Roy was not much impressed by
the personality of Mahendra Pratap; but learnt that this exile has been fo-
menting trouble against the British in China and Afghanistan.

501



Benjamin Zachariah

The report goes on to say that nothing incriminating was found in his lug-
gage and that he went to stay a day or two with another Mr Roy, an engi-
neer, in Madura.? The same Tarun Kumar Roy, recorded a couple of years
earlier as the son of late Tarak Nath Roy of Arkandi, Faridpur, and of 67
Dhurrumtolla St, Calcutta, had successfully applied for a passport to visit
England via Italy, Switzerland and France in 1927. No objection was raised,
the only information on record being from an Intelligence Bureau agent
who stated that on 21st May 1924 Tarun Kumar Roy had been present at a
meeting organized by the communist Nalini Ranjan Gupta, and attended,
among others, by SC Sengupta, friend and assistant of the communist
leader Muzaffar Ahmed.* It is possible that the police did not associate the
two — one way of avoiding surveillance was usually to transliterate your
name differently in English, adding or subtracting your middle name a few
times, and/or juggling your known addresses — but more probable that he
was watched for that reason; and he was alert enough in the interview
with the police on his return to India not to pretend that he had not met the
subversives he was suspected of having met, saying instead that he had
indeed met them, but had not been particularly impressed by them.” The
information he divulged was already in the public domain.

I shared with my last surviving grandparent, Ganesh Bagchi, the news
of his late father-in-law’s suspected communism. “I have new respect for
the old man”, Ganesh said on the phone to me (he was nearly 90 by
then). He added that my great grandfather had returned to Calcutta and
had become the Chief Engineer of the Calcutta Electric Supply, which
was a good opportunity for sabotage for a communist who would have
been an enemy of the state; but he never, to the best of our knowledge,
used this opportunity.

Ganesh, my maternal grandfather, was somewhat romantic about his
connections with the Communist Party, though his active involvement
seems to have ended in his student days in the 1940s, when he was an oc-
casional courier of illegal literature, internal communications and the occa-
sional parcel with unknown contents for the still-young Party, also helping
with famine relief organised by the communists during the Bengal Famine

3 IB Sl No. 44/1928, File No. 53/28, ff. 150-149, West Bengal State Archives
(WBSA), Calcutta.

4GB office letter signed SHH Mills to MF Cleary, Personal asst to director, IB,
Simla. Dated Calcutta 17th October 1927. IB SI No. 44/1928, File No. 53/28, f.
158, WBSA, Calcutta.

5 IBSI No. 44/ 1928, File No. 53/28, f. 158, WBSA, Calcutta.

502



Fragments of Biography, Autobiography and a History of Calcutta

of 1943. He had a brother who had been an “anarchist”, a term given to
members of the youth organisations founded in the aftermath of the first
partition of Bengal in 1905, and who were usually worshippers of the god-
dess Kali, and he had another brother, Debesh Bagchi, who composed mu-
sic and was a compatriot and friend of the musician Bhupen Hazarika,
who would probably be best known outside of specialist music and film
circles for a Bengali adaptation of Jerome Kern’s “Ol’ Man River”, one of
the songs of the Popular Front. (Debesh was an alcoholic who died young
in the 1960s, leaving behind debts that swallowed up my grandfather’s, his
brother’s, Mercedes Benz, brought back with love and a sense of status
from Kampala, and driven far too fast through the streets of Calcutta by
my grandmother at a time when there were few women drivers in the city).

Ganesh came from a large family of poor Brahmins from East Bengal,
coincidentally also from Arkandi, Faridpur, like his future father-in-law.
He went to a school that was quite highly regarded, South Suburban
School in Calcutta, and in 1939, won a prize at his school which included
a copy of Adolf Hitler’s Mein Kampf in English. He then proceeded to St
Xavier’s College, where the Jesuits taught him to speak English with less
of a strong Bengali accent, and gave him Daniel Jones’s pronunciation
dictionary, which in turn gave him an improbable BBC accent that stayed
with him for the rest of his life. As the only one in his family to get a
proper education (there were minor government officials in the family,
but they had not been as educationally accomplished), he was expected
to serve the family by marrying well, and a marriage had been arranged
with a suitable family, part of the dowry being a place paid for at Cam-
bridge University for him, but plans went wrong. Ganesh met Sudarsana
Roy, my maternal grandmother, at Calcutta University as they both start-
ed their MA degrees; he refused his arranged marriage, his family dis-
owned him, and before too long my grandmother was pregnant and had
dropped out of her MA. They married, of course, her father asking “what
was the big hurry?” when he was told about the impending arrival of his
grandchild. It was quite clear that Ganesh had “married up”.

My grandmother, with her Brahmo Samaj background, was of an elite
that Ganesh’s family could not match. Tarun Kumar Roy had educated
his two daughters well, Sudarsana at Santiniketan, where she studied
Arts shortly after the death of Rabindranath, the university’s founder
(though she had met him when her father went to see him when she was
a teenager), and Sunanda, her younger sister, at Presidency College, Cal-
cutta, in the first batch of women students. (Sunanda studied botany and

503



Benjamin Zachariah

zoology, and both sisters later taught at the same school in Calcutta.) Su-
darsana was a very well regarded singer, and many assumed she was
studying music in her Santiniketan years. She also belonged to the com-
munist elite — most of her cousins were party members, and as a 16-year-
old with the voice of an agitprop singer (she never needed a microphone to
be heard), she had sung at meetings of the Indian People’s Theatre Associa-
tion, and done her part for the Popular Front before university and war
took her away from that for a while. The Brahmo Samaj and the Com-
munist Party — this was a pairing that was not unusual at all; but it is hard
to write about in academic terms. At any rate, my grandmother was some-
thing of a communist elitist, believing in the importance of a political edu-
cation rather than the “instinctive” correctness of the “working class” — or
from a different perspective, was a strong opponent of Stalinist populism:
perhaps this was connected to a strong strand of Brahmo rationalism. She
was also on the other side of the famous Brahmo Samaj debate on whether
Brahmos were “Hindus” — for her, Hindus were irrational, superstitious
and backward, and she was not one of them. Her sister disagreed.

East African Interlude

My grandfather has told his own story at least twice in public, in a thinly-
veiled autobiographical novel called No Room for Love (Bagchi 1999) — a
reference to the lack of physical space in the city of Calcutta that allowed
people privacy — and then in an autobiography published in the last
years of his life (Bagchi 2015), so there’s not much point my telling his
story for him in any detail. Soon after independence, he and his wife vol-
untarily returned to life under colonial rule with their two young daugh-
ters, going to Kampala, Uganda, to teach. My grandparents’ place be-
came a refuge for interracial couples seeking protection and space (“room
for love”) away from the racism of the East African Indian community,
often of Gujarati origin (much to the annoyance of the children, who
found themselves sharing rooms to make room for the new guests). The
couple had their third child in Kampala, a son, who was referred to in the
family as mtoto mwafrika. My grandfather became the first non-white Prin-
cipal of the Teacher’s Training College, and started to write political plays
for an East African audience, with my grandmother in the leading roles.®

¢ Two of them, Of Malice and Men and The Deviant were published (Bagchi 1970
and Bagchi 1961).

504



Fragments of Biography, Autobiography and a History of Calcutta

Both Ganesh and Sudarsana went to London for a teacher’s training
course, and thence to Aberystwyth, Wales, where they were supposed, in
a nice ironic twist of colonial hierarchies, to teach the Welsh to speak the
King’s English — my grandmother, ever the actress, could of course do a
decent English accent (my grandfather’s English accent he owed, as we
know, to Daniel Jones), but for her friends’ entertainment, she would
recite Edward Lear’s The Owl and the Pussycat in a Welsh accent:

The Owl and the Pussy-cat went to sea
In a beautiful pea-green boat,
They took some honey, and plenty of money,
Wrapped up in a five-pound note.
The Owl looked up to the stars above,
And sang to a small guitar,

“O lovely Pussy! O Pussy, my love,
What a beautiful Pussy you are,

You are,
You are!
What a beautiful Pussy you are!”

Sudarsana’s cousin was also in England then, married to an English-
woman, and the two couples travelled through Europe in the summer
after my grandparents’ course ended. My grandfather had wanted to
acquire a Volkswagen Beetle for the journey, but his Jewish friends re-
minded him that it had been a Nazi car, and so he settled for a Morris
Minor, with the number plate PLR 137 (it was referred to as “Poor Little
Rabbit”). They returned to Kampala via India, where they had left the
children with my great grandmother.

They were something of a social sensation in Kampala, and were pe-
ripheral members of the now legendary Makerere circle which contained
the writer then known as James Ngugi,’ the Goan-origin writer Peter
Nazareth,? my grandmother’s favourite dance partner Erisa Kironde,’
and Murray Carlin, whose Not Now, Sweet Desdemona, about a theatre
group rehearsing Othello, is a tense story of interracial attraction and poli-
tics (Carlin 1969). One of my grandfather’s students in Kampala, Rajat

7 On the Makerere theatre circles, Peter Nazareth, and in passing on my grand-
parents, see Ngugi wa Thiong’o (2016), Chapter One.

8 Cf. Peter Nazareth (1972); John Scheckter (1996).

° Erisa Kironde was a writer and politician, one of the targets of Idi Amin’s re-
gime. See his post-Amin reflections (Kironde 1979).

505



Benjamin Zachariah

Neogy, was destined to make a name for himself, as the founder of the
journal Transition in 1961, which was partly funded by the Congress for
Cultural Freedom, a CIA front organisation, and included Wole Soyinka
as a prominent member of the editorial board."” (My grandfather, who
outlived Neogy by just over twenty years, had genuine affection for him,
even if Neogy’s bet with his friends that he would sleep with my grand-
mother was, in my grandfather’s account, one that Neogy lost.)

The family returned to Calcutta in the wake of Ugandan independ-
ence in 1963, thereby avoiding being expelled by Idi Amin a few years
later; my grandfather was involved in discussing employment quotas for
Indians (which since the 1961 Indian invasion of Goa suddenly also in-
cluded the Goans, for whom he attempted to speak). He said he found
Milton Obote a reasonable interlocutor, and both my grandmother and
he had long had an aversion to Indian racism against Africans, which
would now create a backlash against Indians who remained. His farewell
speech said he was going back to India “to forget that I am an Indian”.
But there were more things to forget: my mother recounts having to un-
learn a very British English in order to fit in better in the Calcutta of the
1960s: she developed instead, in the elite school she attended that had
once been whites only and now contained a fair number of Anglo-
Indians (formerly known slightly derogatorily as Eurasians), an accent
that used to be called “Bombay Welsh”, as well as a more Bengali variant
of English, both necessary survival skills for a young schoolgirl. She had
learned classical ballet in Kampala, and she continued her dance educa-
tion in Calcutta (which included more ‘traditional’ Indian forms of dance,
and later, modern dance and Graham technique, taught by a Brazilian in
the Calcutta of the 1970s). Bengali had now to be more than a distant,
written language, and the language of parents’ conversations; it had to
replace Swahili as the language of the house and the household (though
my grandmother and mother still spoke it to each other when I was a
child, mostly to communicate something I ought not to overhear and
understand — as a result of which I acquired a few useful words in Swahi-
li to break their code). Swahili in Uganda was, to make things complicat-
ed, a sort of British East African lingua franca, so their speaking it would

10 Cf. Paul Theroux’s obituary for Neogy (Theroux 1996); Theroux was part of the
circle around Neogy and the journal. See also Robert G Gregory (1981): 440-
459, and Robert G Gregory (1992), for the connections between Ganesh Bagchi,
Peter Nazareth, Ganesh’s friend and fellow playwright, and Neogy and the
journal Transition. The Deviant (cf. note 6) was published in Transition.

506



Fragments of Biography, Autobiography and a History of Calcutta

not have entitled them to make any claims about authentic connections to
Kampala; but even then, I could tell they missed it intensely.

Escaping the 1960s

The story goes on, of course, and as it gets closer to our own times, be-
comes slightly more familiar. But most historians like to tell stories of
dead people, even if, as in this case, most of the material comes from
second-hand oral testimony. Since the rest of the cast of characters is still
alive, this would be the point at which to wind down the narrative. They
who are alive cannot be spoken for, they must be spoken to, sie kdnnen
sich vertreten, sie miissen nicht vertreten werden. Beyond this point, the
family histories retold to me, my own childhood memories, and the nos-
talgia for a Calcutta of diverse fascinations, not the Kolkata of homoge-
nised upper-caste and middle-class Bengali boredom and panic about
cultural contamination, will get the better of me. For it must be so that a
change in name reflects or produces a change in the semiotics of belong-
ing: the “return to authenticity”, Calcutta to Kolkata, or James Ngugi to
Ngugi wa Thiong’o, is a mythical journey that cannot be undertaken.

The postcode “Calcutta 16”, where my paternal grandparents lived in
a little alleyway whose name and oversized houses belied its size (“Park
Lane”), and my maternal uncle, mtoto mwafrika and drummer, played in
his first bands in the 1960s and early 1970s, was a metonymy, metaphor
and microcosm for that diversity. Park Street and its jazz scene, restau-
rants and bars, and the party life of Parsis, Jews, Anglo-Indians, Muslims,
bhadralok, and various groups living in or passing through the city, have
had enough romantic retellings. At one of these parties, my father was
gifted a Samurai sword by his rather drunk host, but walking home at
three in the morning carrying a sword in the time of Naxalites was hardly
to be advised, so he left it behind to collect on another occasion, and by
the time the man was sober, he’d forgotten the giving of the gift. As the
1960s made way for the 1970s, death, exile, the Emergency and load
shedding were our best-remembered companions. Fragments of memo-
ries of passers-through-our-lives come back and forth: a man called Pu-
lock (in my mind unreasonably associated with the man from Porlock
who obstructed Coleridge’s view of Xanadu), invited to stay for a few
days, who stayed for six years. And a large and jovial Canadian, whose
plans to travel through India included the ambition to learn Hindi; he
never left Calcutta, and all the Hindi he ever learned was "idr kidr charas

507



Benjamin Zachariah

milta?”. Optimism, for us, was largely through books, many discovered
in one of my favourite spaces to read, Christel Das” magnificent library at
the Goethe Institut on Ballygunge Circular Road, which brought the
wealth of learning of the German-speaking world into our lives, and
which was cancelled and torn to pieces in a wanton act of bureaucratic
vandalism after she retired. The moral of the story is therefore the tone of
the beginning of these reflections: an air of defeated optimism marked
my early childhood.

508



Fragments of Biography, Autobiography and a History of Calcutta

References

Bagchi, Ganesh 1999. No Room for Love: A Chronicle of the Forties. Calcutta:
Writer’s Workshop.

Bagchi, Ganesh 2015 [2014]. My Days and Ways. 2nd rev. ed. Lincoln: FCM
Publishing.

Bagchi, Ganesh 1970 [1968]. “Of Malice and Men”, in: David Cook &
Miles Lee (eds): Short East African Plays in English. London: Heine-
mann, 67-82.

Bagchi, Ganesh 1961. “The Deviant”, in: Transition 2: 25-29; also pub-
lished in: Cosmo Pieterse (ed) 1968. Ten Omne-Act Plays. London:
Heinemann, 167-190.

Carlin, Murray 1969. Not Now, Sweet Desdemona. Nairobi: Oxford Univer-
sity Press.

Devi, Mahasweta 2003. Mutter von 1084. (Transl. Aparajita Koch.) Bonn:
Bonner Siva Series.

Gregory, Robert G. 1981. “Literary Development in East Africa: The
Asian Contribution, 1955-1975", in: Research in African Literatures 12,4:
440-459.

Gregory, Robert G. 1992. The Rise and Fall of Philanthropy in East Africa:
The Asian’s Contribution. New Brunswick: Transaction Publishers.

Kironde, Erisa 1979. “Rebuilding Uganda After Amin”, in: The New York
Times (April 8, 1979) (<https://www.nytimes.com/1979/04/08/
archives/rebuilding-uganda-after-amin.html>, accessed July 23, 2019).

Nazareth, Peter 1972. In a Brown Mantle. Nairobi: East African Literature
Bureau.

Scheckter, John 1996. “Peter Nazareth and the Ugandan Expulsion: Pain,
Distance, Narration”, in: Research in African Literatures 27,2: 83-93.

Theroux, Paul 1996. “Obituary: Rajat Neogy”, in: Independent (January 15,
1996) (<https:/ /www.independent.co.uk/news/people/obituary-
rajat-neogy-1324133.html>, accessed July 02, 2019).

Thiong’o, Ngugi wa 2016. Birth of a Dream Weaver: A Writer's Awakening.
London: Harvill Secker.

509






Uber die Autoren und Autorinnen

Carmen Brandt ist seit 2017 Juniorprofessorin fiir Gegenwartsbezogene
Stidasienwissenschaft an der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universitét
Bonn. Zwischen 2007 und 2016 war sie am Stidasien-Seminar der Martin-
Luther-Universitdt Halle-Wittenberg wissenschaftliche Mitarbeiterin am
Lehrstuhl von Prof. Dr. Rahul Peter Das, unter dessen Aufsicht sie 2015
ihren Doktorgrad erlangte. In ihrer Dissertationsschrift beschéftigte sie
sich mit der Darstellung nicht-sesshafter Gruppen Bengalens, den soge-
nannten ,Bedes’, in fiktionalen und nicht-fiktionalen Quellen in bengali-
scher und englischer Sprache, wahrend sie in ihrem aktuellen For-
schungsprojekt vergleichend die soziokulturellen und -politischen Di-
mensionen von Schrift in Siidasien, insbesondere in Indien, Pakistan und
Bangladesch, untersucht.

Renata Czekalska ist Professorin am Institut fiir den Mittleren und Fer-
nen Osten an der Jagiellonen-Universitit in Krakau. Sie arbeitet vorran-
gig auf dem Gebiet der cultural studies mit Siidasien als regionalem
Schwerpunkt. Zu ihren Forschungsinteressen gehoren kulturelles Erbe in
Stidasien, Kulturkontakte in Asien sowie zwischen Asien und Europa,
und Theorie und Praxis der literarischen Ubersetzung aus und in orienta-
lische Sprachen. Sie ist Autorin zahlreicher Artikel, hat vier Monogra-
phien verfasst (in Polnisch, Englisch und Hindi) und sieben Anthologien
tibersetzter Werke herausgegeben. Aktuell arbeitet sie an einer Studie
tiber Spuren indischer Kultur in Korea.

Ines Fornell beschiftigt sich seit ihrem Diplom- und Promotionsstudium
an der Humboldt-Universitdt zu Berlin intensiv mit moderner Hindi-
Literatur. Ihre Dissertation verfasste sie iiber das Romanschaffen von
Bhisham Sahni. Sie war an den Universititen Leipzig, Berlin (Freie Uni-
versitdt), Halle und Oslo tatig. Seit 2003 lehrt sie als wissenschaftliche
Mitarbeiterin am Seminar fiir Indologie und Tibetologie der Georg-
August-Universitdt Gottingen Hindi sowie indische Literatur- und Kul-
turgeschichte. Sie ist Ko-Autorin des Lehrwerks Hindi bolo! (Hempen 1.
Aufl. 2011). Dariiber hinaus widmet sie sich dem Ubersetzen moderner
Hindi-Literatur. Seit 2009 gehort sie dem Vorstand des Literaturforums
Indien e.V. an. 2018 wurde ihr der Vishwa Hindi Samman verliehen.

Verbffentlicht in: Carmen Brandt & Hans Harder (Hg.): Wege durchs Labyrinth: Festschrift zu
Ehren von Rahul Peter Das. Heidelberg; Berlin: CrossAsia-eBooks, 2020.
DOIL https:/ /doi.org/10.11588 /xabooks.642



Wege durchs Labyrinth: Eine Festschrift zu Ehren von Rahul Peter Das

Eli Franco ist seit 2004 Professor fiir Indologie am Institut fiir Indologie
und Zentralasienwissenschaften der Universitidt Leipzig und dessen Di-
rektor sowie Ordentliches Mitglied der Sidchsischen Akademie der Wis-
senschaften. Sein zentrales Forschungsgebiet ist die Geschichte der indi-
schen Philosophie, einschliefllich und insbesondere der philosophischen
Traditionen des Buddhismus. Weitere Arbeitsschwerpunkte auf diesem
Gebiet bilden der Skeptizismus und die materialistische Philosophie In-
diens. Im Rahmen seiner Forschungen arbeitet Franco auch mit seltenen
und einmaligen Sanskrit-Handschriften aus Zentralasien (Seidenstrafie)
und Tibet. Seine Publikationen liegen vor allem im Bereich der Erfor-
schung der logisch-erkenntnistheoretischen Tradition des Buddhismus
sowie ihrer Interaktion mit anderen philosophischen Traditionen Indiens
in der klassischen und mittelalterlichen Periode.

Ratul Ghosh ist als assistant professor fiir Bengalisch im westbengalischen
offentlichen Bildungsdienst beschiftigt. Aktuell unterrichtet er an der
Bengalisch-Abteilung des Acharya Brojendra Nath Seal College in Cooch
Behar (Westbengalen). Nach einem Bachelor-Abschluss am Presidency
College und einem Master an der Universitdt Kalkutta promoviert er zur
Zeit am Siidasien-Seminar der Martin-Luther-Universitidt Halle-Witten-
berg. Er arbeitet unter Leitung von Rahul Peter Das tiber die Bauls von
Bengalen. Seine Forschungsinteressen liegen in den Bereichen stidasiati-
sche Religion, Kultur und Gesellschaft sowie moderne bengalische Lite-
ratur und Gender- und Sexualitdtsforschung.

Olav Hackstein (Dr. phil. 1993, Universitédt Freiburg im Breisgau; Habili-
tation 1999, Universitdt Halle/Saale) hat Positionen in der Historisch-
Vergleichenden und Indogermanischen Sprachwissenschaft an der Uni-
versity of Pennsylvania, Philadelphia (visiting lecturer, 1989) und an der
Martin-Luther-Universitat Halle-Wittenberg (1994 wiss. Assistent, 1999
Oberassistent) bekleidet. Seit 2008 ist er Professor fiir Historische und
Indogermanische Sprachwissenschaft an der Ludwig-Maximilians-Uni-
versitit Miinchen. 2016 war er Gastprofessor an der FEcole Pratique des
Hautes Etudes in Paris. Seine wissenschaftlichen Schwerpunkte liegen im
Bereich der vergleichenden indogermanischen und allgemeinen Sprach-
wissenschaft mit besonderer Berticksichtigung der historischen Morpho-
logie und Syntax der indogermanischen Sprachen. Seine Hauptveroffent-
lichungen: Untersuchungen zu den sigmatischen Prisentien des Tocharischen
(Vandenhoeck & Ruprecht 1995); Die Sprachform der homerischen Epen (Dr.
Ludwig Reichert 2002), Apposition and Nominal Classification in Indo-

512



Uber die Autoren und Autorinnen

European and Beyond (Osterreichische Akademie der Wissenschaften,
Wien 2010).

Hans Harder hat Indologie, Siidasienkunde und Ethnologie an den Uni-
versitditen Hamburg, Heidelberg und Halle studiert. In Halle hat er 1997
bei Rahul Peter Das promoviert sowie auch 2006 unter seiner Mentor-
schaft habilitiert. Seit 2007 lehrt er als Professor fiir Neusprachliche Stida-
sienstudien am Siidasien-Institut Heidelberg. Seine Forschungsinteressen
umfassen moderne Literaturen Stidasiens (insbesondere die bengalische),
religiose Bewegungen und koloniale und postkoloniale Geistesgeschich-
te. Zu seinen Buchpublikationen gehoren Sufism and Saint Veneration in
Bangladesh (Routledge 2011) und Bankimchandra Chattopadhyay’s Srimad-
bhagabadgita: Translation and Analysis (Manohar 2001). Herausgegeben hat
er u.a. Asian Punches: A Transcultural Affair (mit Barbara Mittler, Springer
2013) und Literature and Nationalist Ideology: Writing Histories of Modern
Indian Languages (Social Science Press 2010).

Martin Kimpchen studierte Deutsche Literatur, Theaterwissenschaften
und Franzosisch in Wien und Paris sowie Vergleichende Religionswis-
senschaften in Madras und Santiniketan, und promovierte zweimal. Seit
1973 wohnt er in Santiniketan, Indien, tibersetzt die Lyrik von Rabindra-
nath Tagore und die Gesprache von Ramakrishna aus dem Bengalischen,
schreibt Biicher zum interreligiosen und interkulturellen Dialog und
veroffentlicht erzihlende Prosa sowie seit 1995 regelmaflig Beitrdge fiir
das Feuilleton der FAZ {iber Indien. Seit 35 Jahren engagiert er sich in
zwei Santali-Dorfern fiir eine ganzmenschliche Entwicklung. Zuletzt
erschienen Rabindranath Tagore und Deutschland (Literaturarchiv Marbach
2011); Rabindranath Tagore, Gedichte und Lieder (Insel 2011); Rabindranath
Tagore: One Hundred Years of Global Reception, hrsg. mit Imre Bangha (Ori-
ent BlackSwan 2014, 2017); Gitanjali Reborn. William Radice’s Writings on
Rabindranath Tagore (Social Science Press 2016); sowie Rabindranath Tagore
- Am Ufer der Stille (Patmos Verlag 2016).

Klaus Karttunen studierte an der Universitdt Helsinki und promovierte
dort im Jahre 1989. Seit 1990 arbeitete er als Dozent an derselben Univer-
sitdt und hatte verschiedene Forschungsstellen inne, u.a. 1991-92 und
1993-94 als Humboldt-Stipendiat an der Universitédt Freiburg. Von 2006—
12 war er Professor fiir Stidasiatische und Indoeuropédische Studien an
der Universitdt Helsinki. Sein Forschungsgebiet ist die alte Geschichte
Stidasiens, insbesondere dessen Beziehungen mit dem Westen, Wissen

513



Wege durchs Labyrinth: Eine Festschrift zu Ehren von Rahul Peter Das

tiber und Einstellungen gegentiiber der Natur in stidasiatischen Literatu-
ren, die Geschichte der Asienstudien sowie die Stellung von Traditionen
im modernen Stidasien.

Makoto Kitada ist associate professor an der Graduate School of Language
and Culture, Universitdt Osaka. Er promovierte 2009 bei Rahul Peter Das
an der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg. Seine Dissertation
iiber klassische indische Medizin (Ayurveda) erschien als The Body of the
Musician. An Annotated Translation and Study of the Pindotpatti-prakarana of
Sarngadeva’s Sangitaratnakara (Peter Lang 2012). Kitada praktiziert seit
dreifiig Jahren klassische stidasiatische Hindustani-Musik (Sitar und Sa-
rod). Seine aktuellen Forschungsthemen sind unter anderem die Ent-
wicklungsgeschichte des Newari-Theaters im Kathmandu-Tal, friihe
bengalische Literatur (Caryapada und Srikrspakirtana), bengalische Volks-
musik und die fritheste Urdu- bzw. Dakani-Literatur.

Frank J. Korom ist Professor of Anthropology & Religion an der Universitét
Boston und affiliiertes Mitglied der Priifungskommission der Universitét
Harvard im Bereich Folklore und Mythologie. Er ist Mitherausgeber der
Zeitschrift Asian Ethnology, die von der Universitdt Nanzan in Japan aus
erschient, wo er assoziierter Forscher am Anthropological Institute ist.
Momentan fungiert er als Vizeprasident des American Institute of Bangla-
desh Studies und ist Autor bzw. Herausgeber von zehn Biichern, zuletzt
South Asian Folklore in Transition (Routledge 2018). Sein aktuelles Projekt
am Max-Planck-Institut zur Erforschung multireligioser und multiethni-
scher Gesellschaften in Gottingen befasst sich mit einem Sufi in Sri Lanka
namens Guru Bawa.

Agnieszka Kuczkiewicz-Fra$ ist Professorin am Institut fiir den Mittle-
ren und Fernen Osten an der Jagiellonen-Universitit in Krakau, wo sie
die Abteilung fiir Stid- und Siidostasien leitet. Sie promovierte und habi-
litierte auf dem Gebiet siidasiatischer Soziolinguistik und ist auf moderne
stidasiatische Studien spezialisiert. Ihre Hauptinteressensgebiete sind
islamische Traditionen und Kulturen sowie Geschichte und Gegenwart
von Muslimen in Siidasien, Soziolinguistik und interkulturelle Kommu-
nikation. Agnieszka Kuczkiewicz-Fra$ tibersetzt auch aus dem Hindi und
Urdu ins Polnische. Sie hat umfangreich tiber verschiedene stidasienbe-
zogene Themen publiziert.

514



Uber die Autoren und Autorinnen

Halina Marlewicz arbeitet als Professorin am Institut fiir orientalische
Studien an der Jagiellonen-Universitdt in Krakau. Ihre Forschungsinte-
ressen liegen im Bereich der Ideengeschichte in religits-philosophischen
Traditionen Indiens, insbesondere des frithen Advaita und Visistadvaita
Vedanta, wozu sie umfangreich publiziert hat. 2012 verdffentlichte sie
eine Monographie {iiber die spirituelle Praxis im Visistadvaita Vedanta.
Weitere Interessen, die sich in Publikationen niedergeschlagen haben,
umfassen die Kulturgeschichte Indiens, Translationsstudien, indische
Literaturanthropologie, indische und komparativistische Asthetik sowie
die Praxis der Ubersetzung aus siidasiatischen Sprachen. Sie hat auch
umfingliche Ubersetzungen aus dem Vedischen und dem Sanskrit vor-
gelegt. Zuletzt hat sie zwei Monographien zu polnischen indologischen
Werken des 19. und 20. Jh. tiber Sanskrit-Lyrik, vedische Religion und
indisches Schauspiel veroffentlicht.

Ulrike Niklas studierte Indologie, Dravidistik und Orientalische Kunst-
geschichte an den Universitdten Koln und Bonn. Thr Spezialgebiet sind
die Tamil-Studien. Sie hat viele Jahre in Stidindien verbracht und tber
klassische tamilische Kultur, tamilische Folklore und Dorfkultur gearbei-
tet. Fiir ihre Forschungen vor Ort erhielt sie von 1984-86 und 1988-90
Stipendien des DAAD und der indischen Regierung, war im Anschluss
am Institut Francais in Pondicherry affiliiert, und bekam von 1990-93
eine Lise-Meitner-Habilitationsférderung. Von 1980-84 war sie als Lekto-
rin an der Universitdt Bochum tétig und von 1999-2006 als Wissenschaft-
liche Assistentin an der National University of Singapore. Seit 2006 hat
sie den Lehrstuhl fiir Indologie und Tamilistik an der Universitdt zu Koln
inne.

Tatiana Oranskaia ist emeritierte Professorin an der Universitit Ham-
burg. Bis 2016 war sie fiir die B.A. und M.A.-Studiengédnge Modern South
Asian Studies (Abteilung fiir Kultur und Geschichte Indiens und Tibets)
zustandig und lehrte auf diesem Gebiet. Sie hatte an der Universitét Le-
ningrad/Sankt Petersburg Indologie studiert und dort an der Abteilung
fur Indische Philologie auf verschiedenen Positionen unterrichtet, bis sie
1998 einen Ruf von der Universitdt Hamburg erhielt. Sie ist Verfasserin
und Herausgeberin von mehr als 100 wissenschaftlichen Veroffentli-
chungen zu indoarischer Sprachwissenschaft und lokalen hinduistischen
Kulten, darunter neun Biicher und herausgegebene Biande.

515



Wege durchs Labyrinth: Eine Festschrift zu Ehren von Rahul Peter Das

Felix Otter hat von 1998 bis 2005 in Marburg Indologie, Tibetologie und
Politikwissenschaft studiert und anschlieflend bei Rahul Peter Das tiber
die Revitalisierung von Vastuvidya im kolonialen und nachkolonialen
Indien promoviert. Von 2007 bis 2009 war er als wissenschaftlicher Mit-
arbeiter am Siidasienseminar der Martin-Luther-Universitat Halle tatig,
anschlieffend in der Abteilung fiir Neusprachliche Siidasienstudien am
Stidasien-Institut der Universitit Heidelberg. Seit 2012 ist er als Lehrkraft
fiir besondere Aufgaben am Fachgebiet Indologie und Tibetologie der
Philipps-Universitat Marburg vorwiegend fiir den Unterricht in Sanskrit
und Hindi zustdndig. Sein gegenwirtiger Forschungsschwerpunkt ist die
Sprach- und Literaturgeschichte des klassischen Newari.

Adapa Satyanarayana ist emeritierter Professor fiir Geschichte an der Os-
mania-Universitit in Hyderabad, Indien. Seinen Doktortitel erwarb er in
Siidasiatischer Geschichte an der Universitdt Heidelberg. 1984 begann er
als assistant professor fiir Geschichte an der Osmania-Universitdt und unter-
richtete dort fiir etwa dreif8ig Jahre. Sein Spezialgebiet ist die soziodkono-
mische Geschichte des modernen Indien mit besonderem Fokus auf Dalit-
Bahujans. Adapa Satyanarayana hat mehrere Biicher verfasst und heraus-
gegeben, darunter Society, Economy, and Polity: Studies in Agrarian History
(Kanishka 2007), Dalits and Upper Castes: Essays in Social History, (New Del-
hi) und Andhra Peasants under British Rule, 1900-1940 (Kanishka 2005).

Britta Schulze-Thulin, Keltologin und Indogermanistin, war ab 1993 als
wissenschaftliche Mitarbeiterin in der Indogermanistik an der Martin-
Luther-Universitit Halle-Wittenberg, an der Universitit Koln und am
Forschungsinstitut Canolfan Uwchefrydiau in Aberystwyth in Wales
tatig. Seit 2003 ist sie freiberufliche Sachbuchautorin mit Schwerpunkt
keltische Sprachen und Lander sowie Dozentin fiir Irisch-Gélisch und
Walisisch (Kymrisch). Prof. Dr. Rahul Peter Das kennt sie seit ihrer An-
fangszeit in Halle, besonders seit der rdumlichen Zusammenlegung der
Indogermanistik mit der Indologie bzw. spéter Siidasienwissenschaft
gegen Ende der 90er-Jahre. Die langjdhrige Freundschaft miindete im
Herbst 2017 in eine Zusammenarbeit im Projekt "Irischkurs”, dessen Lei-
tung Prof. Das fiir ein Jahr iibernahm.

Sabine Franziska Strich ist seit 2017 wissenschaftliche Mitarbeiterin am
Stidasien-Seminar der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg, wo
sie 2014 ihren Magisterabschluss erlangte. AufSer Sprachen und Kulturen
des neuzeitlichen Siidasiens bei Prof. Dr. Rahul Peter Das studierte sie

516



Uber die Autoren und Autorinnen

Japanologie. Ihr Dissertationsprojekt widmet sich dem Thema ,Regional
Governments as Spoilers in Negotiations between States: A Study of the
Media Representation of the Role of West Bengal in Negotiations on Wa-
ter between Bangladesh and India”. Neben ihrer Tétigkeit in Lehre und
Forschung an der Universitat beschéftigt sie sich mit entwicklungspoliti-
schen Fragestellungen in der Praxis, insbesondere zu Bangladesch.

Heinz Werner Wessler ist Professor fiir Indologie an der Universitat
Uppsala, Schweden. Er studierte in Bonn, Delhi und Ziirich. Seine Disser-
tation beschiftigte sich mit dem Konzept von Zeit im Visnupurana (Peter
Lang 1995) und sein D.Litt erwarb er mit einer Schrift {iber Dalit-Literatur
in Hindi (Harrasowitz 2014). Heinz Werner Wessler hat tiber moderne
indische und pakistanische Literatur, Sikhismus, Sprachpolitik sowie
moderne Kultur- und Religionsgeschichte Stidasiens publiziert und
Ubersetzungen aus dem Hindi, Panjabi, Urdu und Sanskrit vorgelegt.

Benjamin Zachariah wurde in Kalkutta geboren. Nachdem er dort die
Schule hinter sich gebracht hatte, erlangte er am Presidency College der
Universitat Kalkutta seinen Abschluss in Geschichte. Darauf folgte die
Promotion in Cambridge mit einem Stipendium des Trinity College.
Seitdem hat er vier Biicher — eine Biographie Nehrus (Routledge 2004),
Developing India (OUP India 2005), Playing the Nation Game (Yoda Press
2011) und After the Last Post (De Gruyter 2019) — sowie verschiedene Ar-
tikel vorgelegt. Auflerdem hat er eine Reihe von Biichern und Ausgaben
von Fachzeitschriften heraus- oder mitherausgegeben, darunter What's
Left of Marxism (2020). Momentan arbeitet er an der Universitdt Trier, wo
sein Forschungsschwerpunkt auf Historiographie und den sozialen und
politischen Bewegungen der ersten Hilfte des 20. Jh. liegt.

517



Wege durchs Labyrinth ist eine Festschrift zu Ehren von Professor
Dr. Rahul Peter Das. Sie enthdlt deutsch- und englischsprachige Bei-
trége von Kollegen und Kolleginnen, Schillern und Schilerinnen
sowie Weggeféhrten von Professor Das. Die hier versammelten Auf-
satze bilden verschiedene thematische Schwerpunkte ab, die auch
Professor Das in seinem umfangreichen wissenschaftlichen Oeuvre
bearbeitet hat. Dazu gehéren Sanskrit-Studien, historische Sprach-
wissenschaft, Texteditionen in neuindoarischen Sprachen, Soziolin-
guistik, siidasiatische Religionsgeschichte, bengalische und Hindi-
Literatur, Wissenschaftsgeschichte der Indologie/Sidasienstudien
sowie auch Tamilistik. Einige der Beitréige kniipfen direkt an Rahul
Peter Das” Werk oder bestimmte Schriften an, wéhrend die Gesamt-
heit der Aufsdtze seine verschiedenen Forschungsinteressen und
unterschiedlichen methodischen Ansétze widerspiegeln.

Beitragende zu dieser Festschrift sind Carmen Brandf, Renata
Czekalska, Ines Fornell, Eli Franco, Ratul Ghosh, Olav Hackstein,
Hans Harder, Martin Kémpchen, Klaus Karttunen, Makoto Kitada,
Frank J. Korom, Agnieszka Kuczkiewicz-Fra$, Halina Marlewicz,
Ulrike Niklas, Tatiana Oranskaia, Felix Otter, Adapa Satyanarayana,
Britta Schulze-Thulin, Sabine Franziska Strich, Heinz Werner Wessler
und Benjamin Zachariah.

SB“\‘ 97“3946‘7“12‘7‘2‘2
97783946°742722



	Cover
	Titelei
	Inhalt
	Vorwort
	Carmen BRANDT: From a Symbol of Colonial Conquest to the Scripta Franca
	Renata CZEKALSKA: "What Immortal Hand or Eye Dare Frame Thy Fearful Symmetry?" The Image of the Tiger in Indian and Korean Culture
	Ines FORNELL: Von verratenen Kriegern und exzentrischen Glücksrittern
	Eli FRANCO: Die Gebrüder Schlegel aus Sicht der gegenwärtigen deutschsprachigen Indologie
	Ratul GHOSH: Locating 'Bāuldom' in the Word Bāul
	Olav HACKSTEIN: Alt bedeutet nicht ungebräuchlich
	Hans HARDER: Bengali Webzines
	Martin KÄMPCHEN: Die Welt übersetzen
	Klaus KARTTUNEN: Ornithology and Poetry
	Makoto KITADA: Traditional Theater in Nepal
	Frank J. KOROM: The World According to Ghanarām
	Agnieszka KUCZKIEWICZ-FRAŚ: Polish-Sanskrit Kinship in the Eyes of Walenty Skorochód Majewski, the Pioneer of Polish Research in Sanskrit
	Halina MARLEWICZ: Self-Surrender of the Afflicted One (ārta prapatti) as the Concept of Human Existence in the Prapannapārijāta of Vātsya Varadaguru
	Ulrike NIKLAS: "Kaḷavaḻi nāṟpatu" - Die vierzig Verse über das Schlachtfeld
	Tatiana ORANSKAIA: Volkslieder über Hardaul, Prinz von Orchha
	Felix OTTER: The Robber, the Demon, the Girl, and Her Lover
	Adapa SATYANARAYANA: Caste, Conversion and Social Change in Telanganga, South India
	Britta SCHULZE-THULIN: Zum Bergnamen Y Das in Wales
	Sabine Franziska STRICH: Atomenergie in Bangladesch im Spiegel der einheimischen Presse
	Heinz Werner WESSLER: Indian and Universal? The Significance of François-Marie de Tours

for the Case of Hindi
	Benjamin ZACHARIAH: What I Learned from my Grandparents, and Other Stories
	Über die Autoren und Autorinnen



