
L i a n g  C h e n

Begräbnistexte  
im sozialen Wandel 
der Han-Zeit
Eine typologische Untersuchung  
der Jenseitsvorstellung





Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit
Eine typologische Untersuchung der Jenseitsvorstellung





Begräbnistexte  
im sozialen Wandel 
der Han-Zeit

Eine typologische Untersuchung 

der Jenseitsvorstellung

Liang Chen (陳亮)	



Über den Autor
Liang Chen erhielt seinen Bachelorgrad für Biologie an der Universität Tsinghua und den 
Mastergrad für Kunstgeschichte an der Universität Peking. Er wurde 2018 am Institut für 
Kunstgeschichte Ostasiens der Universität Heidelberg promoviert und ist am Institut für 
Kunstgeschichte der Universität Wien tätig. Seine Forschungsgebiete liegen vor allem in 
der materiellen und religiösen Kultur Chinas im frühen Mittelalter.

ORCID®

Liang Chen  https://orcid.org/0000-0001-7383-1540

Dies ist die überarbeitete Fassung der im Jahr 2020 auf heiDOK erschienenen Inaugural-
Dissertation zur Erlangung der Doktorwürde der Philosophischen Fakultät der Ruprecht-
Karls-Universität Heidelberg, Institut für Kunstgeschichte Ostasiens.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; 
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

	 Dieses Werk ist unter der Creative Commons-Lizenz CC BY-SA 4.0 veröffentlicht. 
Die Umschlaggestaltung unterliegt der Creative-Commons-Lizenz CC BY-ND 4.0.

Publiziert bei CrossAsia-eBooks,
Universitätsbibliothek Heidelberg 2021.

Die elektronische Open-Access-Version dieses Buches ist dauerhaft frei verfügbar  
auf CrossAsia-eBooks: https://crossasia-books.ub.uni-heidelberg.de/xasia
urn:	urn:nbn:de:bsz:16-xabooks-670-2
doi:	 https://doi.org/10.11588/xabooks.670

Text © 2021 CHEN Liang (陳亮)

Umschlagillustration: Vorder- und Rückseite des mit einem Text versehenen Holzmännleins aus einem 
Brunnen in der hanzeitlichen Ruine bei Zoumalou. Größe 24,1 cm. 172 n. Chr. Changsha dongpailou 
2006, Tafel 117. © Wenwu Press, Beijing.

ISBN 978-3-946742-74-6 (Hardcover)
ISBN 978-3-946742-75-3 (PDF)

https://orcid.org/0000-0001-7383-1540
https://orcid.org/0000-0001-7383-1540
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://crossasia-books.ub.uni-heidelberg.de/xasia
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bsz:16-xabooks-670-2
https://doi.org/10.11588/xabooks.670


Meinen Eltern CHEN Quanguan (陳泉官), XU Xiuzhen (許秀珍),

meiner Ehefrau ZHANG Yuqi (張昱琪) 

und meinen Söhnen CHEN Hezhang (陳和張), CHEN Hezhi (陳和之)





VII

Danksagung

Mein herzlicher Dank geht zunächst an meinen Doktorvater, Prof. Dr. Lothar Ledderose, 
der mich nicht nur wissenschaftlich belehrt, sondern mein Dissertationsprojekt auch 
finanziell ermöglicht hat. Es ist mir gut in Erinnerung geblieben, dass er mich bereits bei 
unserem ersten Gespräch, kurz nach meiner Ankunft in Heidelberg, auf den „pictorial 
turn“ hinwies. In späteren Diskussionen erinnerte er mich fortlaufend daran, in meiner 
Arbeit das Gleichgewicht zwischen der semantischen Ebene und der archäologischen 
Ebene zu halten. Er ermunterte mich auch, Talismane der Han-Zeit systematisch zu 
untersuchen. Diese Vorschläge erwiesen sich wertvoll für die Forschungsarbeit. Mit sei-
ner Unterstützung betätigte ich mich als wissenschaftlicher Mitarbeiter in zwei Projek-
ten, dem Sonderforschungsbereich 619 „Ritualdynamik“ an der Universität Heidelberg 
und dem Forschungsprojekt „Buddhistische Steininschriften in China“ bei der Heidel-
berger Akademie der Wissenschaften. Nach meiner Beschäftigung im zweiten Projekt 
bot er mir schließlich noch ein einjähriges Abschlussstipendium aus dem Balzan Fonds 
an. Diese finanziellen Unterstützungen waren mir und meiner Familie eine große Hilfe.

Mein Dank geht auch an meinen zweiten Mentor, Prof. Dr. Enno Giele. Er führte mich 
bereits vor Jahren in seinen Arbeitskreis „Holz- und Bambustäfelchen in der Qin- und 
Han-Zeit“ ein, in dem nicht nur archäologisch zutage geförderte Manuskripte der chi-
nesischen Altertums kritisch gelesen, sondern auch theoretische Ansätze eingehend 
diskutiert wurden. Er gab mir detaillierte Rückmeldungen auf meine Fragen zu ver-
schiedenen Themenkreisen wie etwa „Text und Inschrift“, „Siegel und Siegelstempel“ 
und „Kategorisierung der Grabtexte“. Obwohl meine Ansichten nicht immer im Ein-
klang mit den seinen standen, erläuterte er mir stets seine wissenschaftlichen Stand-
punkte ausführlich und ließ mich eigene Entscheidungen für meine Forschungsarbeit 
treffen. Durch seine Empfehlungen hatte ich die Gelegenheit etliche bedeutende Wis-
senschaftler im Bereich meines Forschungsfeldes wie Prof. Li Ling, Prof. Hsing I-tien 
und Prof. Li Feng persönlich um Rat zu fragen. Von diesen Gesprächen konnte ich in 
großem Umfang profitieren.

Mein Dank geht auch an zahlreiche Kollegen und Freunde. Dr. Tsai Suey-ling hat mir 
die erste Hiwi-Arbeit gegeben, die für meine Anfangsjahre besonders unschätzbar 
war. Dr. Zou Hua heilte durch ihre meisterhafte Akupunktur meine Knienwehe und 
leichte Depression, sodass ich mit gesundem Körper wissenschaftlichen Fragen nach-
gehen kann. Prof. Zhu Qingsheng von der Universität Peking finanzierte meine Arbeit 
im letzten Jahr durch die Wu Zuoren Stiftung. Dieses Stipendium in der Abschluss-
phase war für meine Familie und mich eine echt rechtzeitige und riesige Unterstützung. 



VIII

Danksagung

Ich bedanke mich auch bei der Heinz-Götze-Stiftung und bei Prof. Sarah Fraser für die 
Ermöglichung meiner Feldforschung in China. Die folgenden Kollegen, Xu Chengrui, 
Xu Zhijun, Chen Yu, Hu Yingchong und Chen Hao, haben mir bei der Besorgung der 
chinesischen Publikationen großartig geholfen. Danke schön. Bei Herrn Hanno Lecher 
und Frau Anne Labitzky möchte ich mich für die Erlaubnis bedanken, die Fachbereichs-
bibliothek des Instituts der Sinologie so lange benutzen zu dürfen. Ein besonderer Dank 
geht an meinen guten Freund Niko Schwaab, der diese Forschungsarbeit nicht nur 
mehrmals durchgelesen, sondern auch sprachlich verbessert hat. Ohne seine Hilfe hätte 
die Dissertation in dieser Form nicht entstehen können. Für die Korrektur bedanke ich 
mich auch bei Dr. Brigitte Borell-Seidel und Dr. Andreas Hajos.

Zuletzt möchte ich meinen Familienmitgliedern, insbesondere meiner Ehefrau, Dr. Yuqi 
Zhang, Danke sagen. Ich hätte meine 12jährige Promotion ohne ihre Geduld, ihr Ver-
ständnis und ihre finanzielle Unterstützung nicht zu Ende führen können. Meine liebe 
Söhne, Hezhang Chen und Hezhi Chen, ihr seid ebenfalls eine große Unterstützung für 
mich. Ohne euch wäre die vorliegende Dissertation zwar ein paar Jahre früher abgege-
ben worden, jedoch nicht so reif geworden.



IX

Inhaltsverzeichnis

Zeittafel der Han-Zeit ........................................................................................................... XIII

0.	 Einführung .............................................................................................................................  1

0.1	 Forschungsobjekt und Ziel ..........................................................................................  3
0.2	 Forschungsmethode ......................................................................................................  5
0.3	 Forschungsgeschichte .................................................................................................  15

1.	 Abgrenzung des Forschungsfeldes ................................................................................  65

1.1	 Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation ..........................................  67
1.1.1	 Begräbnistexte im engeren Sinne und im weiteren Sinne .......................  67
1.1.2	 Klassifikation der Grabtexte und Begräbnistexte ......................................  71

1.2	 Die vier Gattungen der Begräbnistexte ..................................................................  96
1.2.1	 Schreiben an die Unterwelt gaodishu ............................................................  97
1.2.2	 Landkaufvertrag maidiquan ..........................................................................  100
1.2.3	 Grabschützender Text zhenmuwen ..............................................................  107
1.2.4	 Grabschützender Talisman und grabschützendes Siegel .......................  114

2.	 Schriftlichkeit .....................................................................................................................  117

2.1	 Das Schreiben an die Unterwelt .............................................................................  119
2.1.1	 Typische und untypische Schreiben an die Unterwelt ...........................  119
2.1.2	 Funktionen der Schreiben an die Unterwelt und ihr Textmuster ........  141

2.2	 Landkaufverträge .......................................................................................................  152
2.2.1	 Einordnung der Landkaufverträge in zwei Gruppen ..............................  152
2.2.2	 Preis, Fläche des Landstücks und die Identität der Käufer,  

Verkäufer und Zeugen ....................................................................................  169

2.3	 Grabschützende Texte ...............................................................................................  178
2.3.1	 Genau datierbare grabschützende Texte ....................................................  178
2.3.2	 Grabschützende Texte ohne identifizierbare Zeitangabe .......................  262
2.3.3	 Textliche Merkmale der grabschützenden Texte .....................................  320

2.4	 Talisman .......................................................................................................................  334
2.4.1	 Module der Talismane ....................................................................................  338
2.4.2 Bedeutung der Talismane ...............................................................................  345



﻿

X

3.	 Materialität und Raum ....................................................................................................  347

3.1	 Form und Material .....................................................................................................  349
3.1.1	 Tontöpfe .............................................................................................................  349
3.1.2	 Bleitäfelchen .....................................................................................................  366
3.1.3	 Bleimännlein .....................................................................................................  371
3.1.4	 Holztäfelchen ....................................................................................................  376
3.1.5	 Seidenfahnen ....................................................................................................  379
3.1.6	 Steinplatten, Steinschafe und Jadeplättchen .............................................  382
3.1.7	 Ziegelsteintafel und Ziegelsteinröhrchen ..................................................  385
3.1.8	 Erze .....................................................................................................................  388
3.1.9	 Organische Überreste .....................................................................................  396

3.2	 Bildliche Erscheinungsform und Siegel ................................................................  402
3.2.1	 Layout der Inschrift .........................................................................................  402
3.2.2	 Grabschützende Siegel ...................................................................................  427
3.2.3	 Versiegelung des Schreibens .........................................................................  449

3.3	 Der Raum .....................................................................................................................  457
3.3.1	 Die physische Position der Begräbnistexte und  

grabschützenden Töpfe im Grab ..................................................................  457
3.3.2	 Die symbolische Position der Begräbnistexte und  

grabschützende Töpfe im Grab ....................................................................  466
3.3.3	 Schematische Einteilungen des Raums  

nach Prinzipien der Zahlenkunst .................................................................  470

4.	 Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit ...........................................  473

4.1	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte ....................  475
4.1.1	 Geographische Verteilung der Begräbnistexte .........................................  475
4.1.2	 Zeitliche Verteilung der Begräbnistexte .....................................................  498

4.2	 Entwicklung der Jenseitsvorstellung .....................................................................  514

4.3	 Epidemien und Proto-Daoismus .............................................................................  559
4.3.1	 Epidemien und grabschützende Texte ........................................................  559
4.3.2	 Volksglaube oder Daoismus ..........................................................................  563

4.4	 Begräbnistexte und mächtige Familien ................................................................  603
4.4.1	 Grabherren und ihre Gesellschaftsschichten ............................................  603
4.4.2	 Begräbnistexten, Grabstelen und mächtige Familien ..............................  616



XI

﻿

5.	 Zusammenfassung ............................................................................................................  645

Abbildungen und Bildnachweise .......................................................................................  659

Literaturverzeichnis ..............................................................................................................  735

Glossar .......................................................................................................................................  779





XIII

Zeittafel der Han-Zeit

Kaiser Gao	 202–195 v. Chr.
Kaiser Hui	 195–188 v. Chr.
Kaiser Liu Gong	 188–184 v. Chr.
Kaiser Liu Hong	 184–180 v. Chr.
Kaiser Wen	 180–157 v. Chr.
Kaiser Jing	 157–141 v. Chr.
Kaiser Wu	 141–87 v. Chr.
Kaiser Zhao	 87–74 v. Chr.
Kaiser Liu He	 74 v. Chr.
Kaiser Xuan	 74–48 v. Chr.
Kaiser Yuan	 48–33 v. Chr.
Kaiser Cheng	 33–7 v. Chr.
Kaiser Ai	 7–1 v. Chr.
Kaiser Ping	 1 v. Chr. – 5 n. Chr.
Xin (Wang Mang)	 8–23 n. Chr.
Kaiser Guangwu 	 25–57 n. Chr.
Kaiser Ming	 57–75 n. Chr.
Kaiser Zhang	 75–88 n. Chr.
Kaiser He	 88–105 n. Chr.
Kaiser Shang	 106 n. Chr.
Kaiser An	 106–125 n. Chr.
Kaiser Shun	 125–144 n. Chr.
Kaiser Chong	 144–145 n. Chr.
Kaiser Zhi	 145–146 n. Chr.
Kaiser Huan	 146–167 n. Chr.
Kaiser Ling	 168–189 n. Chr.
Kaiser Xian	 189–220 n. Chr.

Einteilung der Han-Zeit in sechs Perioden

Frühe West-Han 	 202 v. Chr. – 142 v. Chr.
Mitte West-Han	 141 v. Chr. –  75 v. Chr.
Ende West-Han bis Xin	  74 v. Chr. –  23 n. Chr.
Anfang Ost-Han	  24 n. Chr. –  75 n. Chr.
Mitte Ost-Han	  76 n. Chr. – 145 n. Chr. 
Ende West-Han 	 146 n. Chr. – 220 n. Chr.





0. Einführung





3

0.1	 Forschungsobjekt und Ziel

Der Gegenstand der vorliegenden Forschungsarbeit sind Begräbnistexte der Han-Zeit 
und ihr gesellschaftlicher Hintergrund. Unter dem Begriff „Begräbnistext“ sind diejeni-
gen Texte zu verstehen, die spezifisch für den Bestattungsritus hergestellt wurden und 
das Schicksal des Verstorbenen im Jenseits betreffen. Der Begräbnistext ist somit dem 
Begriff „Grabtext“ untergeordnet, der all diejenigen Texte bezeichnet, die im Kontext 
des Grabes, d. h. in dessen oberirdischen und unterirdischen Teilen gefunden wurden.1 
Grabtexte umfassen wiederum nur einen Teil aller archäologisch zutage geförderten 
Texte. 

Den zeitlichen bzw. geografischen Rahmen der Forschungsarbeit bildet das Han-
Imperium in der Han-Zeit (202 v. Chr. – 220 n. Chr.). Jedoch lässt sich die Entstehungs-
phase der Begräbnistexte bereits in die Epochen vor der Han-Zeit zurückdatieren. Dies 
bedeutet, dass einige Elemente der hanzeitlichen Jenseitsvorstellung ihren Ursprung 
in der Jenseitsvorstellung der vorangegangenen Zhanguo- und Qin-Zeit haben, andere 
hingegen erst in der Han-Zeit selbst entstanden. In der vorliegenden Arbeit wird unter-
sucht, welche Faktoren, seien es gesellschaftspolitische, ökonomische, kulturelle oder 
religiöse, zur Entstehung dieser Vorstellungselemente führten. 

Die vorliegende Forschungsarbeit verfolgt zwei Ziele. Das erste Ziel besteht darin, 
eine feste Grundlage für die systematische Untersuchung der Begräbnistexte zu schaffen. 
Hierfür erfolgt zunächst eine Auseinandersetzung mit zwei Definitionen von Begräbnis-
texten, nämlich Begräbnistexten im engeren und im weiteren Sinne. Abgegrenzt wird 
zudem das Forschungsfeld der Begräbnistexte von demjenigen der Grabtexte, indem die 
definitorischen Grenzlinien der hanzeitlichen Grabtexte abgesteckt werden. So ist am 
Beispiel einiger strittiger Fälle zu diskutieren, ob bestimmte archäologisch zutage geför-
derte Texte sich erstens den Grabtexten zweitens den Begräbnistexten zuordnen lassen. 
Schließlich werden die Begräbnistexte im engeren Sinne in vier Gattungen eingeteilt: 
Schreiben an die Unterwelt gaodishu, Landkaufverträge maidiquan, grabschützende 
Texte zhenmuwen und grabschützende Talismane und Siegel2. Die umstrittenen Grenz-
fälle zwischen den vier Gattungen werden ebenfalls einer Untersuchung unterzogen. 
Eine besondere Arbeitsleistung besteht zudem darin, dass für jeden in die Untersuchung 
einbezogenen Begräbnistext eine deutsche Übersetzung und ein Layout seiner Inschrift 
angefertigt, des weiteren ausführliche Anmerkungen, insbesondere zur Forschungsge-
schichte, als begleitende Kommentare ergänzt werden. 

1	 Für eine weitere Diskussion der beiden Begriffe „Begräbnistext“ und „Grabtext“ siehe Kapitel 1.1.1 
und Kapitel 1.1.2.

2	 Für eine weitere Diskussion der drei Begriffe „Schreiben an die Unterwelt gaodishu“, „Landkauf-
vertrag maidiquan“ und „grabschützender Text zhenmuwen“ siehe Kapitel 2.1, 2.2 und 2.3.

Erschienen in: Chen, Liang: Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit: Eine typologische 
Untersuchung der Jenseitsvorstellung, Heidelberg: CrossAsia-eBooks, 2021. 
DOI: https://doi.org/10.11588/xabooks.670

https://doi.org/10.11588/xabooks.670


Einführung

4

Das zweite Ziel der Arbeit besteht darin, die Antriebskräfte, die hinter der Entwick-
lung der hanzeitlichen Jenseitsvorstellung standen, unter besonderer Berücksichtigung 
des gesellschaftlichen Wandels in der damaligen Zeit aufzuzeigen. Von besonderem 
Interesse ist hierbei nicht nur der Inhalt des Textes an sich, sondern auch seine phy-
sische Präsenz, nämlich sein Material, seine Form und seine räumliche Anordnung, 
allesamt Aspekte, die eine eingehende Auseinandersetzung verdienen und originärer 
Gegenstand der archäologischen Forschung sind. 

Anders als die Schreiben an die Unterwelt, deren Textträger meistens aus üblichen 
Schreibmaterialien wie Bambus- und Holztäfelchen bestehen, wurden grabschützende 
Texte zumeist mit Zinnober oder schwarzer Tinte unmittelbar auf Tontöpfe geschrie-
ben, weswegen ihre Inschriften leicht abblättern konnten und heute oft nur noch in 
Fragmenten erhalten sind. Aus diesem Grund werden auch diejenigen Tontöpfe, die 
aufgrund ihrer spezifischen Form, ihres Inhalts und ihrer Position im Grab als grab-
schützende Töpfe zu identifizieren sind, in die Untersuchung einbezogen.

Trotz deutlicher Gemeinsamkeiten auf der textlichen Ebene gibt es unter den vier 
Gattungen der Begräbnistexte offensichtliche Unterschiede hinsichtlich ihrer zeitlichen 
und räumlichen Verteilung, d. h., sie entstanden chronologisch nacheinander und fanden 
geografisch in verschiedenen Gebieten Verbreitung. Anhand von statistischen Auswer-
tungen, die in dieser Arbeit erstmals systematisch durchgeführt werden, ist zu untersu-
chen, ob das Auftreten und die Verbreitung der genannten Textgattungen die geografi-
sche Verlagerung der kulturellen Zentren widerspiegeln, die in der Han-Zeit stattfand.

Hinsichtlich ihrer Autorenschaft wurden die Begräbnistexte von meist anonymen 
Ritualmeistern hergestellt und von diesen während des Bestattungsrituals im Grab plat-
ziert. Zu diskutieren ist in diesem Zusammenhang, ob die Ritualmeister als daoistische 
Mönche oder eher als Magier zu identifizieren sind. Die Grabherren, für die Begräbnis-
texte hergestellt wurden, gehörten verschiedenen Gesellschaftsschichten an. Anhand 
statistischer Auswertungen bezüglich der sozialen Stellung der Grabherren, die ebenso 
erstmals in dieser Arbeit durchgeführt werden, ist zu untersuchen, ob eine bestimmte 
Gesellschaftsschicht bei der Entstehung und Verbreitung der Begräbnistexte eine füh-
rende Rolle spielte und inwiefern die Entwicklung dieser Gesellschaftsschicht mit dem 
damaligen sozialen Wandel zusammenhängt.

Die Untersuchung ist in ein einführendes Kapitel, vier Hauptkapitel und ein Schluss-
kapitel gegliedert. Die oben skizzierten Fragen werden wie folgt abgehandelt:

Die Einführung gibt einen Überblick über die Forschungsgeschichte und erläutert 
die Forschungsmethodik. 

In Kapitel 1 wird das Forschungsfeld abgegrenzt, indem die Begriffe „Begräbnistext“ 
und „Grabtext“ diskutiert und die Begräbnistexte in vier Gattungen eingeteilt werden. 

Kapitel 2 behandelt die textliche Ebene der Begräbnistexte. Jeder Begräbnistext wird 
zunächst übersetzt und kommentiert und anhand seiner textlichen Merkmale jeweils 



5

Forschungsmethode

einer Untergattung der vier Gattungen (Schreiben an die Unterwelt gaodishu, Landkauf-
verträge maidiquan, grabschützende Texte zhenmuwen und grabschützende Talismane 
und Siegel) näher zugeordnet. Grabschützende Texte und Talismane werden zusätzlich 
hinsichtlich ihrer textlichen Struktur und ihrer Textmodule analysiert. 

Kapitel 3 widmet sich den visuellen Merkmalen der Begräbnistexte. Das besondere 
Interesse gilt in diesem Zusammenhang ihrer Materialität, d. h. ihrer Form und mate-
riellen Beschaffenheit, sowie ihrer Räumlichkeit, also ihrer physischen und symboli-
schen Position im Grab. Zudem werden das Layout der Begräbnistexte und die in ihnen 
verwendeten Siegel einer näheren Betrachtung unterzogen. Dabei handelt es sich um 
Aspekte, die bisher selten thematisiert worden sind. 

Kapitel 4 erörtert die Begräbnistexte vor dem Hintergrund des sozialen Wandels in 
der Han-Zeit. Eine statistische Auswertung des geografischen und zeitlichen Auftre-
tens der Begräbnistexte dient zunächst dem Zweck, die Verbreitungszentren der vier 
Textgattungen zu identifizieren und regionale Interaktionen aufzuzeigen. Im Anschluss 
erfolgt eine Auseinandersetzung mit der hanzeitlichen Jenseitsvorstellung, deren Ent-
wicklung parallel zum gesellschaftlichen Wandel jener Zeit verlief. Ebenso ist der 
Zusammenhang zwischen dem Ausbruch von Epidemien und der Verbreitung der grab-
schützenden Texte in der Ost-Han-Zeit zu diskutieren und anschließend anhand aus-
führlicher Textanalysen der Frage nachzugehen, ob grabschützende Texte als Produkte 
des Volksglaubens oder des Daoismus anzusehen sind. Abschließend gilt das Interesse 
den Gesellschaftsschichten der Grabherren und dem Zusammenhang zwischen der Her-
ausbildung mächtiger Familienclans in der Han-Zeit und der Entstehung der verschie-
denen Begräbnistexte. 

Im Schlusskapitel werden die Ergebnisse der Forschungsarbeit zusammengefasst.

0.2	 Forschungsmethode

Die Begräbnistexte bilden den Berührungspunkt zwischen Text und Ritual. In seinem 
Klassiker Das Kulturelle Gedächtnis geht Jan Assmann der Frage nach, wie die grund-
legende verbindende Struktur einer Kultur, die er als „konnektive Struktur“ bezeichnet3, 

3	 Assmann schreibt der konnektiven Struktur zwei Dimensionen zu. Einerseits bindet sie den Men-
schen sozial an den Mitmenschen und zwar dadurch, dass sie als „symbolische Sinnwelt“ einen 
gemeinsamen Erfahrungs-, Erwartungs- und Handlungsraum bildet. Andererseits bindet sie zeit-
lich das Gestern an das Heute, indem sie die prägenden Erfahrungen und Erinnerungen formt und 
gegenwärtig hält, indem sie in einen fortschreitenden Gegenwartshorizont Bilder und Geschich-
ten einer anderen Zeit einschließt und dadurch Hoffnung und Erinnerung stiftet. Assmann zufolge 



Einführung

6

konstruiert und tradiert wird. Dies geschieht ihm zufolge dadurch, dass sich die Gesell-
schaft erinnert. Mit dem Kernbegriff „Kanonisierung“ betonte Assmann die zentrale 
Rolle des Textes in der Kulturtradierung. Die entscheidende Rolle der kanonisierten 
Texte, zu denen der Ritualkanon Yili 儀禮 zählt, für die Gestaltung der grundlegenden 
Merkmale der chinesischen Kultur, ist seit langem auch ein Hauptthema der chinesi-
schen Altertumsforschung.4 

Im Gegensatz zu Assmanns Betonung des Textes wurde in den jüngsten akademi-
schen Diskussionen die Rolle des Rituals in der Kulturtradierung hervorgehoben.5 So 
versucht z. B. Kern in seiner Veröffentlichung Text and Ritual in Early China die Inter-
aktion zwischen Text und Ritual aufzuzeigen, indem er die rituelle Struktur des Text-
aufbaus und der Verbreitung des Textes sowie die Textualität der rituellen Praxis unter-
sucht.6 Auch Nylan weist darauf hin, dass Texte, rituelle Orte und rituelle Objekte für 
das Verständnis des antiken China gemeinsam zu untersuchen sind. Text und Ritual 
sind ihr zufolge immer mit den Aspekten Macht, Vergangenheit und Erinnerung ver-
bunden. In ihrem Zusammenspiel bewirken sie die Verstärkung von Autorität auf jeder 
sozialen Ebene.7 

Die Asymmetrie zwischen Text und Ritual erweckte in jüngerer Zeit die Aufmerk-
samkeit einiger Forscher. So unterscheidet z. B. Whitehouse den „dogmatischen Modus 
(doctrinal mode)“, der textabhängig ist und oft eine Gesamtheit von einheitlichen Vor-
stellungen aufweist, vom „bildlichen Modus (imagistic mode)“, der erfahrungsabhängig 
ist und sich am deutlichsten bei der Durchführung des Rituals und der Einhaltung von 
Tabus manifestiert.8 Brashier modifiziert die Theorie von Whitehouse, indem er insbe-
sondere die Unterschiede zwischen verschiedenen Gesellschaftsschichten hinsichtlich 
ihrer rituellen Praxis thematisiert. Obwohl die Durchführung des Rituals nicht vollstän-
dig den vorschreibenden Texten, wie etwa dem Ritualkanon Yili, entsprach, dienten sie 
seines Erachtens dennoch als ein Maßstab, mit dem die Abweichung der rituellen Pra-
xis vom Text gemessen werden kann.9 Da die Begräbnistexte in den Ritualkanons Yili, 
Liji 禮記 und Zhouli 周禮 keine Erwähnung finden, gehören sie offenbar nicht zu den 

hat jede konnektive Struktur zwei Grundprinzipien, die Wiederholung und die Vergegenwärti-
gung, die er jeweils „rituelle Kohärenz“ und „textliche Kohärenz“ nennt (Assmann 1992, 16–17/24). 
Vor Assmann ist Halbwachs, der Schüler von Bergson gewesen war und später bei Durkheim 
studierte, der Frage über das Kollektivgedächtnis nachgegangen (Halbwachs 1985, 31).

4	 siehe Schwartz 1985, 383–406; Nylan 2001, 307–362.
5	 Schenk 2004, 14.
6	 Kern 2005, Introduction, VII. Fraser zeigt auch anhand der buddhistischen Kunst im Gebiet Dun-

huang, wie der Text durch das Rezitieren in der Performanz des Rituals eine bedeutende Rolle in 
der Herstellung der buddhistischen Malerei spielte (Fraser 2004, 149–158).

7	 Nylan 2005, 8–9.
8	 Whitehouse 2000, 54–80.
9	 Brashier 2011, 98–99.



7

Forschungsmethode

kanonisierten Texten, sondern zu denjenigen Texten, die speziell für das Bestattungs-
ritual und das Schicksal des Verstorbenen im Jenseits hergestellt wurden und sich auf 
die Einhaltung von Tabus beziehen. Deshalb können sie meines Erachtens als Medien 
des „bildlichen Modus“ im Sinne von Whitehouse betrachtet werden.

Bei den hanzeitlichen Begräbnistexten handelt es sich nicht nur um Texte, die für 
rituelle Handlungen verwendet wurden, sondern zugleich auch um Produkte, die die 
Entwicklung der hanzeitlichen Jenseitsvorstellung widerspiegeln, welche ein ergiebig 
untersuchtes Forschungsfeld ist, zu dem einige renommierte Forscher zahlreiche Bei-
träge geleistet haben.10 Viele dieser Arbeiten widmen sich vor allem den bildlichen Dar-
stellungen der Han-Zeit, wie z. B. Seidenmalereien, Reliefplatten und Wandmalereien 
sowie überlieferten Texten. Begräbnistexte wurden zwar bereits in einigen Untersu-
chungen als schriftliche Quellen der Jenseitsvorstellung behandelt, jedoch zumeist nur 
sporadisch untersucht. Seit dem ersten wissenschaftlichen Versuch Seidels, Schreiben 
an die Unterwelt, Landkaufverträge, grabschützende Texte und grabschützende Siegel 
sowie Talismane gemeinsam dem Begriff „Begräbnistext“ unterzuordnen, haben kaum 
mehr systematische Untersuchungen der Begräbnistexte stattgefunden. 

Begräbnistexte sind sowohl immaterielle Texte als auch fassbare Gegenstände mit 
konkreter physischer Präsenz und Materialität. Zwar ist ihre textliche Analyse des-
halb ein wichtiger Aspekt, jedoch keineswegs der einzige einzunehmende Blickwin-
kel. Als Gegenstände zählen Begräbnistexte zu denjenigen Geräten, die spezifisch für 
die Bestattung bzw. die Verstorbenen hergestellt wurden. Daher sind sie der Kategorie 
mingqi-Geistergerät 明器 anstatt der Kategorie shengqi-Gerät 生器 oder der Kategorie 
jiqi-Opfergerät 祭器 zuzuordnen. Da sie nicht im Ritualkanon Yili erwähnt wurden, 
standen sie jedoch nicht unbedingt mit den theoretischen Diskursen über das Geister-
gerät vor der Han-Zeit im Einklang, die oft mit einer „Als-ob-Struktur“ zum Ausdruck 
gebracht wurden.11 Stattdessen wurden sie so entworfen und hergestellt, dass sie „tat-
sächlich“ dazu dienten, grundlegende Bedürfnisse des/der Verstorbenen zu befriedigen.

Die Funktion der Begräbnistexte, die vor allem als Dokumente dienten, die die Kom-
munikation mit der Unterwelt ermöglichten, steht nicht nur mit ihrem textlichen Inhalt, 
sondern auch eng mit ihrer Form und ihrem Material in Verbindung. Textlich besitzen 
sie zumeist Merkmale eines Dienstschreibens oder eines Kaufvertrags, während sie phy-
sisch aus unterschiedlichen Materialien bestehen und in verschiedenen Formen gestal-
tet sind. Bei der Analyse dieser Dokumente ist vor allem nach ihrem ursprünglichen 

10	 siehe Kapitel 0.3. Für eine bündige englische Zusammenfassung des Forschungszustands der 
Religion und chinesischen Gesellschaft bis zur Tang-Zeit siehe Lagerwey 2004, Introduction. 

11	 Für die Diskussion des Begriffs mingqi siehe Thote 2004, 96; von Falkenhausen 2006, 302–306; Wu 
Hung 2010, 92–105. Für die Diskussion des Begriffs shengqi siehe Wu Hung 2010a, 87–96. Für die 
Diskussion der „Als-ob-Struktur“ siehe Röllicke 2006, 517–523.



Einführung

8

Zustand zu fragen.12 Wurden sie z. B. mit vergänglichen Materialien umhüllt, die bereits 
verrottet sind? Wurden sie versiegelt? Neben der Verpackung und Versiegelung lassen 
sich auch weitere grundlegende physische Merkmale untersuchen. Hatten die Größe 
und die ungewöhnlichen Layouts einiger Begräbnistexte eine symbolische Bedeutung? 
Warum wurden spezifische Materialien für die Herstellung der Begräbnistexte ausge-
wählt? Hingen die fünf Erzsorten, die in grabschützende Tontöpfe eingefüllt wurden, 
mit der Herstellung einer Unsterblichkeitsmedizin zusammen? Wie schwer waren die 
für die Herstellung der Begräbnistexte und grabschützenden Objekte benötigten Mate-
rialien dem Volk zugänglich? Diese und ähnliche Fragen wurden bislang kaum gestellt 
oder beantwortet.

Die Begräbnistexte wurden zudem in verschiedenen Räumen des Grabes platziert. 
Mit „Räumen“ sind nicht nur physisch abgrenzbare Räume, sondern auch symbolische 
Räume des Grabes gemeint. Da das Grab als das Zuhause des Verstorbenen in der Unter-
welt errichtet wurde13, ist eine funktionale Gliederung zu erwarten, nach der einige 
Räume wegen ihrer Wichtigkeit für die Seele des Verstorbenen besonderen Schutz 
genießen. Die Begräbnistexte dienten jedoch nicht nur dazu, das Grab zu beschützen, 
sondern auch dazu, die Trennung zwischen dem Jenseits und dem Diesseits sicherzu-
stellen. Daher müssen bei der Untersuchung der räumlichen Position der Begräbnis-
texte die oberirdischen Grabanlagen mitberücksichtigt werden. 

Angesichts ihrer jeweiligen materiellen Eigenschaften können die Begräbnistexte 
nicht losgelöst vom Kontext des Grabes untersucht werden. Aus diesem Grund bilden 
nicht die Texte an sich, sondern die Gräber, aus denen Begräbnistexte oder grabschüt-
zende Objekte zutage gefördert wurden, die Grundeinheiten dieser Untersuchung. Ihre 
Anzahl beträgt etwa 180. Deswegen ist die vorliegende Forschungsarbeit weder eine 
Fallstudie eines einzelnen Grabes noch eine allgemeine Studie über hanzeitliche Gräber. 
Vielmehr ist sie eine Forschung auf „mittlerer Ebene“, d. h. eine typologische Analyse 
der Jenseitsvorstellung anhand von Gräbern mit beigegebenen Begräbnistexten. 

12	 Für die Diskussion des physischen Erhaltungszustandes des Grabtextes siehe Giele 2003, 417–
422; Giele 2010, 124–129. Wu unterscheidet ein „gegenwärtiges Objekt (actual object)“ von einem 
„in seinem originellen Zustand befindlichen Kunstwerk (original work of art)“ (Wu Hung 2008, 
42–45). Er diskutiert zudem noch die zentrale Rolle der Rekonstruktion in der kunsthistorischen 
Forschung (Wu Hung & Zhu Zhirong 2011, 63–64).

13	 Nach Ansicht von Wu lassen sich die bildlichen Darstellungen der Räume im Grab in drei Berei-
che gliedern: die Welt des Alltagslebens des/der Verstorbenen in der Unterwelt, die Welt des 
himmlischen Hofs und die Welt der Unsterblichen (Wu Hung 2010, 35–62). In den Begräbnis-
texten finden davon nur zwei Welten, nämlich des Alltagslebens der Verstorben und des himm-
lischen Hofs Erwähnung. Dies weist wohl darauf hin, dass die Darstellung der Welt der Unsterb-
lichen nur dazu dient, den Wunsch des Grabherrn nach Unsterblichkeit auch in der Unterwelt 
zum Ausdruck zu bringen. 



9

Forschungsmethode

Wegen der großen Anzahl der zu untersuchenden Gräber ist es notwendig, eine 
Statistik sowohl ihrer geografischen als auch zeitlichen Verteilung zu erstellen. Die geo-
grafische Verteilung der Begräbnistexte ist jedoch zu großen Teilen von deren Material 
und den lokalen Witterungsbedingungen abhängig. Es ist deshalb davon auszugehen, 
dass Begräbnistexte wegen der Verwitterbarkeit bestimmter Materialien nur sporadisch 
erhalten sind. Dementsprechend ist es gut vorstellbar, dass sich aus vergänglichen Mate-
rialien hergestellte Begräbnistexte ursprünglich auf ein größeres geografisches Gebiet 
verteilt haben. Wenn die Verbreitungswege der Begräbnistexte untersucht werden, ist 
deshalb die Vergänglichkeit der Materialien der Textträger mitzuberücksichtigen. Wenn 
also zwischen dem Ursprungsort und dem Zielort der Verbreitung einer bestimmten 
Gattung von Begräbnistexten eine geografische Lücke besteht, ist u. U. daraus zu schlie-
ßen, dass sich die Verbreitung auch auf dieses Gebiet erstreckt haben muss, die Objekte 
aber dort wegen der ungünstigen Erhaltungsbedingungen nicht mehr nachweisbar sind.

Angesichts der weit ausgedehnten geografischen Verteilung der Begräbnistexte 
ist die große Vielfalt der Jenseitsvorstellungen im Han-Imperium zu berücksichtigen. 
Rawson weist darauf hin, dass mit der Vereinigung Chinas in der Qin- und Han-Zeit 
verschiedene religiöse Traditionen des Glaubens und der Bestattungssitten allmählich 
miteinander verschmolzen. Beträchtliche regionale Unterschiede gab es nicht nur in 
der Shang-Zeit, sondern sie überdauerten bis in die Han-Zeit.14 Bei der Auswahl von 
Gattung und Form der Grabbeigaben spielte die regionale Tradition eine entscheidende 
Rolle.15 Dementsprechend betrachtet Liu das Schreiben an die Unterwelt als eine Tra-
dition Südchinas, den Landkaufvertrag hingegen als eine Tradition Nordchinas.16 Die 
regionalen Unterschiede in der Verteilung der Begräbnistexte deuten jedoch darauf hin, 
dass sich das Han-Imperium nicht nur in zwei, sondern in weitaus mehr Regionen mit 
beträchtlichen kulturellen und religiösen Eigenheiten einteilen ließ. 

Nach welchen Kriterien soll aber diese Einteilung vorgenommen werden? In seiner 
Forschungsarbeit zur Ming- und Qing-Dynastie stellt Skinner seine Theorie der ökogeo-
grafischen Einteilung Chinas auf, nach der er das qingzeitliche China vorrangig nach 
seinen wichtigsten ökonomischen Zentren in neun „Großregionen (macro-regions)“ 
gliedert.17 Die Theorie Skinners vernachlässigt jedoch Wang zufolge die einheimische 
Vorstellung der Gliederung Chinas in verschiedene geografische Regionen, die sich 
bereits lange vor der Ming-Zeit ausgebildet hatte und auf Weltanschauung, Astrologie 

14	 Rawson 2002, 365–376. 
15	 Ledderose und Schlombs zufolge wurden in der Provinz Shaanxi während der Qin-Zeit Tonmo-

delle von Scheunen und Kochherden bevorzugt (Ledderose & Schlombs 1990, 25).
16	 Liu Yi 2005, 78–80.
17	 Skinner 1978, 1–78. Sands und Meyers stellen die Theorie Skinners in Frage (Sands & Myers 1986, 

721–743). Little widerlegt hingegen ihre Argumente (Little 1992, 98–101).



Einführung

10

und Politik jener Zeit basierte.18 Es gab z. B. in der Han-Zeit bereits drei unterschied-
liche Kriterien, nämlich die Wirtschaftsweise, Bräuche und den Dialekt, nach denen das 
Han-Imperium jeweils in 15, 25 bzw. 11 Regionen untergliedert wurde.19 Zwar bestehen 
unter den heutigen Forschern noch immer Meinungsunterschiede bezüglich der Frage, 
in wie viele Kulturkreise das Qin- und Han-Imperium einzuteilen ist20, jedoch besteht 
eine Übereinstimmung darin, welche Gebiete als die damals kulturell entwickelten 
Gebiete galten.21 Die erhaltenen Begräbnistexte verteilen sich zumeist auf die Zentren 
dieser kulturell entwickelten Gebiete, woraus sich schließen lässt, dass jene Bestat-
tungssitte hauptsächlich in den damaligen kulturellen Zentren Chinas verbreitet war.

Die kulturgeografische Sichtweise muss jedoch um eine historische Komponente 
erweitert werden, da sich die kulturell entwickelten Gebiete mit der Zeit veränderten. 
So ist das Schreiben an die Unterwelt, das vor allem in Jingzhou, der ehemaligen Haupt-
stadt des Königreiches Chu, Verbreitung fand, wesentlich älter als der Landkaufver-
trag und der grabschützende Text, die hauptsächlich in Chang’an, der Hauptstadt der 
West-Han-Zeit, und in Luoyang, der Hauptstadt der Ost-Han-Zeit, verbreitet waren. 
Überdies lagen auch die Verbreitungszeiträume der drei letztgenannten Textgattungen 
zeitlich hintereinander. Die textliche Analyse der Begräbnistexte zeigt ebenfalls, dass es 
eine klare innere Verbindung und offensichtliche Kontinuität zwischen den drei oben 
genannten Textgattungen gibt. Dies deutet darauf hin, dass bei der Entwicklung der 
Begräbnistexte ein kultureller Transfer stattgefunden haben muss. Es lässt sich somit 
annehmen, dass der Begräbnistext von Südchina nach Nordchina verbreitet worden 
sein muss.

Kulturtransfer ist jedoch nicht als unveränderte Verlagerung einer Kultur von einem 
Ort zu einem anderen zu verstehen. Vielmehr sind während des Vorgangs aufgrund 
der räumlichen Distanz kulturelle Brüche unvermeidbar. Außerdem werden während 
des Transfers fortlaufend neue Elemente entwickelt, die mit der transferierten Kultur 
verschmelzen und gemeinsam weiter verbreitet werden.22 Zugleich kann ein Kultur-
transfer vom Zielort auch wieder auf den Ursprungsort zurückwirken. Deshalb ist es 
bei der Untersuchung der Begräbnistexte notwendig festzustellen, welche Route(n) ihre 

18	 Wang Mingming 1997, 139–141. Für die Untersuchung des Zusammenhangs zwischen der Kos-
mologie und der politischen Kultur in der Qin- und Han-Zeit siehe Wang Aihe 2000, 129–172. 
Für die Diskussion der bildlichen Darstellung der Kosmologie in der Han-Zeit siehe Tseng 2011, 
17–88.

19	 Lei Hongji 2007, 196–203. 
20	 Wang und Li unterteilen das Qin- und Han-Imperium jeweils in 11 und 7 Kulturkreise (Wang 

Zijin 1998, 1–55; Li Xueqin 2007, 10–11). 
21	 Lu zufolge gab es in der West-Han-Zeit fünf und in der Ost-Han-Zeit vier kulturell entwickelte 

Gebiete (Lu Yun 1991, 5/65).
22	 Lu verweist auf fünf grundlegende Modi der Kulturverbreitung (Lu Yun 1986, 13–16).



11

Forschungsmethode

Verbreitung nahm und ob eine Interaktion zwischen den drei kulturellen Zentren der 
Han-Zeit, nämlich Jingzhou, Chang’an und Luoyang, stattfand. 

Die wichtigsten Akteure eines Kulturtransfers sind notwendigerweise konkrete 
Personen, die nach ihren Vorstellungen, Bedürfnissen und Interessen aktiv oder pas-
siv bestimmte Elemente einer Kultur aufnehmen, interpretieren, modifizieren oder 
schlechthin ablehnen.23 Deswegen wird in dieser Arbeit eine statistische Auswertung 
der sozialen Schichten der Grabherren vorgenommen, denen bei der Bestattung Begräb-
nistexte beigegeben wurden. Für die Entwicklung der hanzeitlichen Jenseitsvorstellung, 
welche zu unterschiedlichen Zeitpunkten an verschiedenen Orten neue Elemente hin-
zugefügt und von der bereits bestehende Elemente mitunter wieder entfernt wurden, 
spielte die gesellschaftliche Oberschicht eine entscheidende Rolle. Auf sie ging sehr oft 
die Erfindung oder Einführung neuer Bestattungssitten zurück, die zugleich sowohl 
einen grundlegenden Wandel der gesellschaftlichen Struktur als auch einschneidende 
politisch-religiöse Reformen widerspiegeln konnten.

Mit der Entstehung des ersten Imperiums in der Qin- und der Han-Zeit wurde das 
System des Haushaltsregisters eingeführt, mit dem die Zentralregierung erstmals per-
sonenbezogene Basisinformation der Bevölkerung erhob.24 Mit dem Aufstieg mächtiger 
Familienclans nahm von der Mitte der West-Han-Zeit an der Einfluss der Zentralregie-
rung gegenüber der Bevölkerung jedoch derart drastisch ab, dass in der nachfolgen-
den Ost-Han-Zeit die Machtkonflikte zwischen den mächtigen Familienclans und der 
Zentralregierung bzw. dem Kaiser das Hauptthema der Politik waren. Innerhalb dieser 
Familienclans galt das Bestattungsritual nicht nur als ein Anlass, bei dem die Trauer 
und die kindliche Pietät der Hinterbliebenen gegenüber dem/der Verstorbenen zum 
Ausdruck gebracht wurden, sondern auch die wichtigste Gelegenheit, sowohl die Fami-
lienmitglieder als auch die ehemaligen Schüler bzw. Untertanen zu versammeln und 
den Zusammenhalt zwischen ihnen zu stärken. Somit spiegelte das Bestattungsritual 
(Theorie von Bell) nicht nur Weltanschauungen, Wertsysteme und Machtverhältnisse 
einer Gesellschaft wider, sondern konstruierte sie auch.25

Die Errichtung von Grabstelen, die zumeist von den ehemaligen Schülern bzw. 
Untertanen der aus mächtigen Familienclans stammenden Verstorbenen gestiftet 

23	 Der gängigen Grundannahme zufolge entwickelt sich eine Kultur vor allem durch das „Addieren“ 
bzw. die bewusste Entdeckung oder Erfindung von etwas Neuem, z. B. durch die „Erfindung“ 
einer neuen Tradition (Hobsbawm 1983, 303–307). Zhu ist hingegen der Meinung, dass ein neues 
kulturelles Phänomen aus einem anderen Mechanismus heraus entstehen kann, den er als „auto-
dynamisches Missverständnis“ bezeichnet (Zhu Qingsheng 1995, 14–16; Zhu Qingsheng 1998 
40–41).

24	 Für eine nähere Untersuchung der Einführung des Haushaltsregisters und der dadurch veränder-
ten Identität des Volkes siehe Tu Cheng-sheng 1988, 1–48.

25	 Bell 1992, 218–221. Vgl. die Kritik von Stausberg (Stausberg 2004, 38–39).



Einführung

12

wurden, fand gegen Mitte der Ost-Han-Zeit ihren Anfang und verbreitete sich vor-
wiegend gegen Ende der Ost-Han-Zeit, zeitlich zusammenfallend mit der Entstehung 
und der Verbreitung des grabschützenden Textes. Beide Bestattungssitten weisen hin-
sichtlich ihrer räumlichen und schichtspezifischen Verbreitung große Gemeinsamkei-
ten auf, müssen also in engem Zusammenhang gestanden haben. Die Entwicklung des 
grabschützenden Textes wird daher vor dem Hintergrund der Entwicklung mächtiger 
Familienclans sowie sozialer Krisen in der Ost-Han-Zeit gedeutet.

Über die obige Diskussion hinausgehend, stellt sich des Weiteren die Frage, ob grab-
schützende Texte Produkte des Daoismus waren. Um sie zu beantworten, sind ebenfalls 
methodische Überlegungen nötig. Angesichts der Tatsache, dass die Entstehungszeit 
des Daoismus als institutionalisierter Religion noch umstritten ist, wird in dieser Arbeit 
nicht als selbstverständlich vorausgesetzt, dass grabschützende Texte dem Daoismus 
zuzuordnen sind. Anstatt für die Interpretation der Kernbegriffe der grabschützenden 
Texte unmittelbar Sätze aus daoistischen Klassikern zu zitieren, werden deshalb entspre-
chende textliche Belege, die auf den Daoismus verweisen, vorrangig im angehängten 
Korpus der hanzeitlichen Begräbnistexte angeführt.26 Außerdem wird die Vorstellung 
von Schuld im Kontext der Begräbnistexte mit derjenigen des Daoismus verglichen, um 
festzustellen, ob der daoistische Rahmen für die Interpretation geeignet ist. Eine rein 
textliche Analyse der Begräbnistexte reicht aber nicht aus, um deren Eigenschaften 
vollständig zu verstehen. Deswegen soll in dieser Arbeit Sivins Methode der „cultural 
manifolds“ zur Anwendung kommen. Sie besteht darin, zur Beantwortung scheinbar 
rein religionswissenschaftlicher Fragen auch die Methoden anderer relevanter Wissen-
schaftszweige anzuwenden.27 Dies betrifft etwa Probleme aus den Fachbereichen der 
Pharmakologie, Mineralogie, Astrologie und Siegelkunde, die in diesem Zusammen-
hang zu diskutieren sind.

Neben der methodologischen Reflexion ist an dieser Stelle schließlich noch auf einige 
formale Details der Arbeit einzugehen:
1.	 Angesichts der Menge der untersuchten Begräbnistexte und grabschützenden 

Objekte werden diese jeweils in einem separaten Band (Band 2) zusammengestellt, 
das als ein unabhängiges Band zum Nachschlagen dient. Hierbei findet ein Numme-
rierungssystem nach folgendem Schema Verwendung: Jedem Text oder Objekt wird 
eine Initiale zugewiesen, die für die Gattung oder die Form bzw. das Material eines 
Begräbnistextes steht, des Weiteren eine Ziffer, die weitgehend der chronologischen 
Rangfolge des Textes oder Objektes entspricht. So steht z. B. G. für „Schreiben an die 
Unterwelt“, K. für „Landkaufvertrag“, B. für „grabschützendes Bleitäfelchen“, BM. 

26	 siehe Kapitel 4.3.2. Für eine weitere Diskussion des Ursprungs der Unterwelt des Daoismus im 4. 
und 5. Jh. siehe Bokenkamp 2007, 41–48.

27	 Sivin 2011, 73–74.



13

Forschungsmethode

für „grabschützendes Bleimännlein“, H. für „grabschützendes Holztäfelchen“, T. für 
„grabschützender Tontopf, der genau datierbar ist“, N. für „grabschützender Tontopf, 
dessen Inschrift zwar noch erkennbar, aber nicht genau datierbar ist“, Nr. für „grab-
schützender Tontopf, dessen Inschrift nicht lesbar ist“, S. für „grabschützende Stein-
inschrift“, Y. für „grabschützendes Siegel“, Z. für „grabschützende Ziegelsteintafel“. 

2.	 Für jeden Begräbnistext wird ein separater Anhang erstellt, in dem der Fundort des 
Grabes, die Bibliografie der Forschungsliteratur, die Architektur des Grabes und die 
Position des Begräbnistextes im Grab, das Material und die Form des Begräbnistex-
tes, die Zeichenanzahl und der Erhaltungszustand der Inschrift, der Grundriss und 
der Querschnitt des Grabes, das Faksimile der Inschrift und ihre Transkription im 
ursprünglichen Layout, das Foto bzw. die Strichzeichnung des Trägers des Begräb-
nistextes bzw. weiterer grabschützender Objekte, die Auflistung der Beigaben, die 
Anzahl und die soziale Schicht der Bestatteten und die Datierung des Grabes tabel-
larisch aufgelistet werden.

3.	 Angesichts der Wichtigkeit der Übersetzung der Begräbnistexte, die den Grundstein 
für weitere Analysen darstellt, wird diese in den Fließtext der Arbeit, d. h. in Band 
1 integriert, anstatt sie in den separaten Anhängen zu zerstreuen. Die Diskussion 
verschiedener Meinungen hinsichtlich der Entzifferung eines Schriftzeichens oder 
der Deutung eines Wortes wird der Übersetzung der Begräbnistexte als Kommentar 
hinzugefügt.

4.	 Als Verständnishilfe für LeserInnen wird bei der Übersetzung des Datums eines 
Begräbnistextes der Monatsname, z. B. wuyue 五月, gewöhnlich als „Mai“ anstatt 
als „der fünfte Monat“ übersetzt, zugleich wird stets das entsprechende Datum des 
Gregorianischen Kalenders angeführt. Flächen- und Gewichtseinheiten wie Qin 頃, 
Mu 畝 und Jin 斤 und Liang 兩28 werden nicht übersetzt. Längen- und Volumenein-
heiten wie cun 寸, chi 尺, bu 步, zhang 丈, dou 斗 und sheng 升 werden hingegen 
jeweils als Zoll, Fuß, Schritt, Klafter, Dekaliter und Liter übersetzt29.

5.	 Tabellen, Diagramme und Landkarten werden in den Fließtext eingebunden, wäh-
rend alle Abbildungen mitsamt ihren Quellenangaben am Ende des ersten Bandes 
zusammengestellt werden. Die in einer Tabelle gezeigten Abbildungen sind Bestand-
teil der Tabelle, ihre Quellenangaben werden deshalb nicht gesondert angegeben.

6.	 Für die Entzifferung und Interpunktion des chinesischen Originaltextes werden fol-
gende Hilfszeichen verwendet: Das Quadrat „□“ steht für ein chinesisches Schrift-
zeichen, das ganz abgeblättert oder nicht lesbar ist, während ein grau markiertes 

28	 Die Flächeneinheit Qin entsprach 12,5 Mu. Ein Mu betrug in der Han-Zeit etwa 465 Quadrat-
meter. Ein Liang bedeutete in der Han-Zeit etwa ein Gewicht von 15,63 Gramm.

29	 Ein chinesischer Fuß (chi), der in der Ost-Han-Zeit etwa 23,2 cm betrug, war zehn Zoll (cun) 
gleich. Ein Schritt betrug in der Ost-Han-Zeit sechs Fuß, bzw. 1,39 m. Ein Klafter (zhang) ent-
sprach zehn Fuß bzw. 2,32 m. Ein hanzeitlicher Liter (sheng) entsprach etwa 200 ml.



Einführung

14

Schriftzeichen, z. B. 帝, ein mit großer Wahrscheinlichkeit zutreffendes Schriftzei-
chen anzeigt. Die Auslassungspunkte „...“ stehen für mehrere abgeblätterte Schrift-
zeichen, deren Anzahl sich nicht feststellen lässt. Die runde Klammer „（ ）“ weist 
darauf hin, dass das Schriftzeichen vor der Klammer eine Variante oder ein Tong-
jiazi 通假字 (wörtlich: „entliehenes Schriftzeichen“) des in der Klammer befindli-
chen Schriftzeichens ist, dessen Aussprache und Bedeutung in der Antike mit dem 
Schriftzeichen in der Klammer zumeist identisch war.30 Geschwungene Klammern 
„{  }“ deuten an, dass die davor stehenden abgeblätterten Schriftzeichen aufgrund 
anderer vergleichbarer Begräbnistexte der Han-Zeit mit hoher Sicherheit als die in 
der geschweiften Klammer stehenden Schriftzeichen zu identifizieren sind. Spitze 
Klammern „<  >“ weisen darauf hin, dass die darin stehenden Schriftzeichen einen 
Schreibfehler bilden und deshalb zu streichen sind. Eckige Klammern „[  ]“ bedeu-
ten, dass darin stehende Schriftzeichen aus Gründen der Schreibökonomie oder aus 
Nachlässigkeit vom Schreiber weggelassen und von mir ergänzt wurden, um den 
Sinn des Satzes zu verdeutlichen. Der Schrägstrich „ / “ steht für die Trennung von 
zwei Textschichten.

7.	 Kombinationen aus den zehn Himmelsstämmen (Jia 甲, Yi 乙, Bing 丙, Ding 丁, 
Wu 戊, Ji 己, Geng 庚, Xin 辛, Ren 壬 und Gui 癸) und den zwölf Erdzweigen (Zi 子, 
Chou 丑, Yin 寅, Mao 卯, Chen 辰, Si 巳, Wu 午, Wei 未, Shen 申, You 酉, Xu 戌 und 
Hai 亥) werden Ganzhi 干支 genannt und den Nummern eins bis sechzig des Sexa-
gesimalsystems zugeordnet. In der vorliegenden Arbeit werden das Wort Ganzhi, 
die Bezeichnungen für die zehn Himmelsstämme und die zwölf Erdzweige sowie 
die Kombinationen aus Himmelsstämmen und Erdzweigen, z. B. Bingyin 丙寅, nicht 
übersetzt. 

8.	 Das astrologische Ordnungssystem Jianchu 建除 beruht auf dem System der Zuord-
nung der zwölf Monate zu den zwölf Erdzweigen. Bemerkenswerterweise basiert 
aber hier die Einteilung der zwölf Monate nicht auf dem chinesischen Mondkalen-
der, sondern auf dem Sonnenkalender, demzufolge sich 24 Tage, die als „Knoten von 
Qi“ jieqi 節氣 bezeichnet werden, gleichmäßig auf das Sonnenjahr verteilen und 
dieses in 24 halbmonatige Zeitabschnitte unterteilen31. Innerhalb des astrologischen 
Ordnungssystems Jianchu ist zudem ein fester Zyklus von zwölf Tagen, die zwölf 
kalendarischen Göttern gewidmet sind, von Bedeutung: Jian 建, Chu 除, Ying 盈, 
Ping 平, Ding 定, Zhi 執, Po 破, Wei 危, Cheng 成, Shou 收, Kai 開, Bi 閉. Das Wort 

30	 Für eine eingehende Diskussion über das „entliehene Schriftzeichen“ tongjiazi 通假字 bzw. jia-
jiezi 假借字 siehe Qiu Xigui 1988, 179–204. In dieser Arbeit wird Tongjiazi als ein feststehender 
Begriff verwendet und nicht übersetzt.

31	 Ein solcher astrologischer Monat heißt jieqi-Monat 节气月 oder yangli-Monat 陽曆月 oder xing-
ming-Monat 星命月 (Sun Zhanyu 2010, 90). Der chinesische Mondkalender basiert hingegen auf 
einem Zyklus von 19 Jahren, in dem sieben Jahre einen zusätzlichen Schaltmonat haben.



15

Forschungsgeschichte

Jianchu und die Bezeichnungen für die oben genannten zwölf kalendarischen Götter 
werden nicht übersetzt.

9.	 Die deutsche Übersetzung der hanzeitlichen Beamtentitel basiert hauptsächlich auf 
der englischen Übersetzung von Hucker (Hucker 1985). Die nicht von Hucker über-
setzten Beamtentitel werden vor allem wie folgt übersetzt: Pinyin-Umschrift des 
Beamtentitels plus „-Beamte“, z. B. sefu-Beamte 嗇夫.

10.	Die Titel der überlieferten Werke werden zumeist nicht übersetzt, z. B. Hanshu.

0.3	 Forschungsgeschichte

Die Bezeichnung „Landkaufvertrag“ maidiquan ist seit ihrer Entstehung mit der ver-
wandten Bezeichnung „grabschützender Text“ zhenmuwen verflochten. Um beide 
Bezeichnungen inhaltlich voneinander abzugrenzen, ist auf ihre Entstehung und For-
schungsgeschichte zurückzublicken. Die erste Behandlung von beiden Bezeichnungen 
erfolgte in der Tang-Zeit. Li Kuangyi 李匡義 diskutierte die Phrase „[Das oben Ste-
hende] eilt sehr und soll gemäß den Gesetzen und Regularien behandelt werden jiji 
ru lüling 急急如律令“, die am Ende der damaligen Talismane und Sprüche fuzhu 符
祝 häufig aufgeführt wurde32. Li erwähnte jedoch nicht, ob es sich dabei um maidi-
quan oder zhenmuwen handelt. Tao Gu 陶穀 (903–970), der am Ende der Periode der 
Fünf Dynastien und am Anfang der Nord-Song-Zeit aktiv war, beschrieb eine damals 
populäre Bestattungssitte, bei der ein „mit Zinnober beschrifteter Eisenvertrag“ zhushu 
tiequan 朱書鐵券 zum Einsatz kam.

„Bei der Bestattung verwenden die Hinterbliebenen üblicherweise gemäß der 
Weisung des Magiers einen mit Zinnober beschrifteten Eisenvertrag, der einem 
Kaufvertrag eines Hauses ähnlich ist. Die Grenzen des Grundstücks in den vier 

32	 Zixia ji, 15. Zhao Yanwei 趙彥衛 (fl. 1163) erwähnt auch die Phrase „[Das oben Stehende] eilt 
sehr und soll gemäß den Gesetzen und Regularien behandelt werden 急急如律令“ auf einem 
hanzeitlichen Holz- oder Bambustäfelchen, das 108 n. Chr. hergestellt und in der Zeit der Regie-
rungsdevise Xuanhe (1119–1125 n. Chr.) zutage gefördert wurde. Er nimmt an, dass diese im 
Dienstschreiben übliche Phrase im Daoismus übernommen wurde: „Die Phrase, [Das oben Ste-
hende] eilt sehr und soll gemäß den Gesetzen und Regularien behandelt werden, ist eine übliche 
Phrase im Dienstschreiben der Han-Zeit. Sie hat die gleiche Bedeutung wie die heutige Phrase 
„Sobald dieses fu-Dienstschreiben angekommen ist, soll es umgehend mit Sorgfalt behandelt 
werden. Der Himmelsbote Zhang lebte in der Han-Zeit, daher übernahm er sie. Diese Verwen-
dung wurde danach im Daoismus weitergeführt 急急如律令，漢之公移常語，猶今雲符到奉
行。張天師漢人，故承用之，而道家遂得祖述“ (Yunlu manchao 1996, 125).



Einführung

16

Himmelsrichtungen und der Name des Grabherrn werden in ihm kenngezeich-
net, um deutlich zu machen, dass der Verstorbene das Eigentumsrecht an seiner 
unterirdischen Wohnung besitzt. Es ist daher sinnlos, mit ihm um das Friedland 
zu ringen 葬家聽術士說，例用朱書鐵券，若人家契帖，標四界及主名，意

謂亡者居室之執守，不知爭地者誰耶“.33

Im Buch Chong jiaozheng dili xinshu 重校正地理新書, das von Wang Zhu 王洙 und 
anderen Beamten der Song-Zeit im Auftrag der Zentralregierung 1057 zusammenge-
stellt wurde, erfolgt eine detaillierte Schilderung der Verwendungsweise des sogenann-
ten „mit Zinnober beschrifteten Eisenvertrags“ danshu tiequan 丹書鐵券 im Rahmen 
eines apotropäischen Bestattungsrituals namens „Stroh durchhauen“ zancao 斬草 (zan 
bedeutet wörtlich „ein langes Ding in mehrere Stücke zerschneiden“.), das kurz vor der 
Bestattung durchzuführen war. Zum ersten Mal erhielt diese Art Vertrag den Namen 
„Vertrag über ein Landstück“ diquan 地券 (Die Bedeutung von diquan ist gleich wie 
maidiquan, aber das Schriftzeichen mai 買 „kaufen“ fehlt jedoch. Um den Unterschied 
zwischen beiden Bezeichnungen deutlich zu machen, übersetze ich diquan bewusst 
nicht als Landkaufvertrag.). 

„Am Tag des Rituals zancao, „Stroh durchhauen“, müssen unbedingt mit Zin-
nober beschriftete Einsenverträge in der Erde vergraben werden. Beim durch-
zuhauenden Stroh handelt es sich um neun, also drei mal drei, Schilfrohre oder 
Strohhalme. Das Stroh wird dreimal durchgehauen, um drei Arten Unheil zu eli-
minieren. Beim Bestatteten, dessen Adelsrang niedriger als der eines Marquis 
ist, werden zwei Eisenverträge verwendet (Die Länge und Breite der Verträge ist 
gleich einer Ahnentafel[, die zehn Zoll lang und sieben Zoll breit ist]. Sie werden 
mit Zinnober beschriftet und vor der Ahnentafel des Gelben Kaisers platziert. Ein 
Vertrag wird in der Mitte der Hauptgrabkammer mingtang vergraben. Der andere 
wird vor dem Sarg in der Sargkammer platziert und später dort vergraben). Die 
Verträge über ein Landstück werden aus Eisen hergestellt 凡斬草日，必丹書鐵

券埋地心。凡斬草，取茅或稈草九莖，三三之數也。斬三下者斷三殃害也…
公侯已下皆須鐵券二（長闊如祭板，朱書其文，置於黃帝位前。其一埋於

明堂位心，其一置穴中柩前埋之）…用鐵爲地券.“ 

Im Anschluss an die Schilderung des Rituals zancao ist ein Mustertext der Eisenverträge 
aufgeführt.34 Das Muster lässt sich in die folgenden inhaltlichen Bestandteile zerlegen: 

33	 Qingyi lu, juan xia: 64.
34	 Su gibt den Vorgang des Rituals in seinem Aufsatz Baisha songmu wieder und veröffentlicht eine 

Abschrift des Mustertexts eines Vertrags über ein Landstück (Su Bai 2002, 62–63).



17

Forschungsgeschichte

das Datum, den Namen und den Beamtentitel des Verstorbenen und dessen Todes-
zeit, den Standort des Landstücks, das für die Bestattung vorgesehen ist, den Kauf des 
Landstücks mit einem symbolischen Geldbetrag und einem Unterpfand, die Größe des 
Landstücks und dessen Grenzen, die Anweisung an die Beamten, dass die Grenzen des 
Friedlandes gepflegt werden sollen, damit kein Unheil entstehen möge, den Abschluss 
des Vertrags durch eine Opferdarbietung mit Essen und Getränken, den Zeugennamen, 
das Datum, den Bürgen, die Feststellung, dass der Tag der Bestattung günstig sei und 
deswegen böse Geister ihre schädliche Kraft nicht entfalten können, die Anweisung 
an die Beamten der Unterwelt, dass die Geister, die zuvor im erworbenen Friedland 
wohnten, für immer das Landstück verlassen mögen, die Wunschformel: „Friede sei 
mit dem Grabherrn“ und das Schlusswort: Das oben Stehende eilt sehr und soll gemäß 
den Gesetzen und Regularien der Nüqing35, der Botin der fünf [Himmlischen] Herren, 
behandelt werden.

Wie aus dem dargestellten Textmuster hervorgeht, fungierte der Vertrag über ein 
Landstück diquan vorrangig als eine Benachrichtigung der Beamten der Unterwelt 
über den Namen und die Todeszeit des Bestatteten und dessen Eigentumsrecht auf das 
Friedland, das mit symbolischem Geld und unter den Augen vorgestellter Zeugen und 
Bürgen erworben wurde. Zwar wurden im Rahmen des Rituals „Stroh durchhauen“ 
zancao weitere apotropäische Texte vorgelesen, die die Vernichtung des vom Himmel, 
der Erde und den Menschen ausgehenden Unheils eindrucksvoll beschrieben36, jedoch 
erhält auch der Mustertext des Vertrags über ein Landstück diquan den Wunsch, dass 
dem Verstorbenen und seinen Angehörigen kein Unheil entstehen möge und böse Geis-
ter ihre schädliche Kraft nicht entfalten können. Deshalb war der genannte diquan 
weder ein typischer Landkaufvertrag maidiquan noch ein typischer grabschützender 
Text zhenmuwen, sondern eine Mischform aus beiden Textarten.

Zhou Mi 周密 (1232–1298) übertrug erstmalig den Terminus Landkaufvertrag mai-
diquan 買地券 auf das mit Zinnober beschrifteten Holztäfelchen, das bei seinen Zeit-
genossen oft Verwendung fand und auf dem der Preis des Landstücks, zusammengesetzt 
aus mehreren symbolischen Ziffern neun, aufgeführt wurde.37 

35	 Nüqing 女青 war die übliche Selbstbezeichnung der Botin des Himmlischen Herrn seit der Jin-
Zeit. Liu vertritt die Meinung, dass nüqing auf das Dienstmädchen yunü 玉女 (wörtlich: „Jade-
mädchen“) des daoistischen Gottes Taishang laojun zurückgeführt werden kann (Liu Zhaorui 
1993, 70). Huang vermutet, dass sich der Name nüqing unter dem Einfluss der sogenannten 
qinggui 青鬼 (wörtlich: „grüne Geister“) des Buddhismus aus dem Namen yunü entwickelt haben 
könnte (Huang Jingchun 2004, 276).

36	 Nachdem der Ritualmeister die Texte vorgelesen hatte, nahm der Haupttrauernde ein Schwert 
und schlug das Stroh dreimal durch.

37	 Guixin za shi 1988, 277.



Einführung

18

„Heutzutage wird ein Landkaufvertrag bei der Errichtung eines Grabes verwendet. 
Er wird aus Trompetenbaumholz hergestellt und mit Zinnober beschrieben. Die 
Inschrift lautet, „ein Landstück, erworben zum Preis von neuntausendneunhun-
dertneunundneunzig Münzen“ usw. 今人造墓，必用買地券，以梓木為之，朱

書云：用錢九萬九千九百九十九文，買到某地云云.“

Nach der Yuan-Zeit wurden Landkaufverträge und grabschützende Texte immer zahl-
reicher zutage gefördert und dokumentiert. Die Bezeichnungen diquan und maidiquan 
(bzw. deren Varianten maitianquan 買田券38, maidibie 買地莂39) fanden zu diesem Zeit-
punkt einen oftmals undifferenzierten Gebrauch.40 

Im Zuge der Durchsetzung der beweismittelbasierten Forschung kaojuxue 考據學 
wurde das Forschungsfeld der Epigrafik in der Qing-Zeit von Bronzeinschriften und 
Steininschriften umfangreich auf weitere Inschriftenträger wie Bronzespiegel, Siegel-
stempelabdrücke, Ziegelsteine sowie Orakelknochen und Bambus- und Holztäfelchen 
erweitert.41 Die mit apotropäischen Inschriften versehenen beweglichen Gegenstände 
erfuhren hingegen lange Zeit keine Aufmerksamkeit, erst der Gelehrte Luo Zhenyu 羅
振玉 (1866–1940) erkannte in ihnen einen wissenschaftlichen Wert. In seinem Buch Gu 
mingqi tulu 古明器圖錄 („Katalog der antiken Geistergeräte“) veröffentlichte er erstmals 
Fotografien eines grabschützenden Textes (T. 09), der sich auf einer Tonflasche befand. 
Im 1916 verfassten Vorwort desselben Werks beschrieb Luo sein Erlebnis der Entde-
ckung der Geistergeräte auf dem Antiquitätenmarkt Liulichang in Beijing:

“Im Winter des Jahres Dingwei der Regierungsdevise Guangxu (1907), als ich in 
der Hauptstadt war, bekam ich in einem Laden auf dem Antiquitätenmarkt Liuli-
chang zum ersten Mal zwei antike Figurinen zu Gesicht. Der Verkäufer erzählte, 

38	 Der Landkaufvertrag für Yang Shao 楊紹, der im Jahr 1573 ausgegraben und vom Künstler Xu 
Wei 徐渭 (1521–1593) zum Preis von einigen Werken seiner eigenen Malkunst erworben wurde, 
wurde von Ye Yibao 葉奕苞 (1629–1686) in seinem Werk Jinshi bulu 金石錄補 (Jinshi lubu, 9141) 
als maitian yuquan und von Qian Daxin 錢大昕 (1728–1804) in seinem Buch Shijiazhai yangxin 
lu 十駕齋養新錄 (Shiija zhai yangxin lu 1983, 358) als maidiquan dokumentiert. 

39	 Yushi jiaozhu 1995, 540.
40	 Z. B. wurde der Landkaufvertrag für Wu Mengzi 武孟子 von Duan Fang 端方 (1861–1911) in 

seiner Schrift Taozhai cangshi ji (Taozhai cangshi ji, 7993) und von Yang Shoujing (1839–1915) 
und Liu Chenggan 劉承幹 (1881–1963) dokumentiert und kommentiert (Yang Shoujing 1907, 
998; Liu Chenggan 1933, 3876–3879).

41	 Zu den Stelen zählten auch buddhistische Steininschriften auf Felsen. Für eine Einführung in 
die Entwicklung der Katalogisierungsmethoden in der Epigrafik, am Beispiel der buddhistischen 
Steininschriften in Zoucheng, Provinz Shandong siehe Shandong 2, 13–30. Neben philologischen 
und geschichtswissenschaftlichen Interessen bildete das ästhetische Streben nach dem Klassizis-
mus eine wichtige Triebkraft der Entwicklung der Epigrafik. Für ein Beispiel der Interaktion 
zwischen Epigrafik und Kalligrafie im 17. Jahrhundert siehe Bai Qianshen 2006, 209–235.



19

Forschungsgeschichte

dass die Figurinen aus den antiken Gräbern im Gebiet Zhongzhou vor einigen 
Jahren ausgegraben worden waren und dass Antiquitätenhändler die wertvollen 
Grabbeigaben an sich genommen und die ihrer Meinung nach wertlosen Figu-
rinen an den Ausgrabungsstellen zurückgelassen hatten. Ich sagte ihm, dass es 
keine Dinge in den Gräbern gibt, die nicht dafür nützlich seien, das Wissen über 
die Antike zu bereichern, und bat ihn neben den Figurinen auch andere Geister-
geräte in möglichst großem Umfang für mich zu sammeln. Er fragte eindringlich 
nach der Liste der Geistergeräte, da gerade auf meinem Pult das Buch Tang huiyao 
(„Grundwissen über die Tang-Dynastie“) lag. So zeigte ich ihm einige Beispiele, 
dann verließ er mich, mein Anliegen bejahend. Im nächsten Frühling kam er 
wieder mit allerlei Geistergeräten, die neben den Figurinen auch Tonmodelle von 
Akrobaten und Tänzern, Ackerländern und Häusern, Wagen und Pferden, Brun-
nen und Küchenherden, Stößeln und Mörsern, Hühnern und Hunden umfassten. 
Für sie gab ich ihm sogleich eine hohe Belohnung. Das war der Zeitpunkt, von 
dem an die Geistergeräte der Öffentlichkeit bekannt wurden, von denen die Alter-
tumsliebenden zuvor noch nichts gehört hatten. Angetrieben von der Belohnung 
suchte der Händler danach eifrig in den Gebieten im Umkreis des Berges Mang 
und des Flusses Luo nach ähnlichen Gegenständen, infolgedessen wurden die 
Märkte der Hauptstadt von den Waren aus den Gräbern überschwemmt. Diejeni-
gen Waren, die nicht die Aufmerksamkeit der chinesischen Gelehrten gewonnen 
hatten, wurden von einem Ansturm ausländischer Käufer aufgekauft. Sehr bald 
brachten die Antiquitätenhändler auch Geistergeräte aus dem Gebiet Guanzhong 
mit 光緒丁未冬，予在京師，始得古俑二於廠肆。肆估言，俑出中州古塚中

蓋有年矣，鬻古者取他珍物而皆舍是。此購他物時隨意攜歸者，不知其可

貿錢也。予乃告以墟墓間物無一不可資考古，幷語以古俑外有他明器者為

我畢致之。估乃亟請明器之目，適案頭有《唐會要》，撿示之，估諾諾而

去。明年春復挾諸明器來，則俑以外伎樂、田宅、車馬、井灶、杵臼、雞

狗之物悉備矣，亟予厚值酬之。此為古明器見於人間之始。是時海內外好

古之士尚無知之者。廠估既得厚償則大索之芒洛之間，於是丘墓間物遂充

斥於都市。顧中朝士夫無留意者，海外人士乃爭購之。廠估之在關中者遂

亦挾關中器以歸.“42 

Er ordnete die hanzeitliche Tonflasche mit der Inschrift yonghe 永和 den mingqi-Geis-
tergeräten zu, bei denen es sich seiner Klassifizierung zufolge um Modelle von ver-
schiedenen Alltagsutensilien oder Menschengestalten aus Ton handelt, die spezifisch 
für das Bestattungsritual hergestellt wurden. In seinem Katalog klassifizierte Luo die 
mingqi-Geistergeräte nach verschiedenen Gattungen, etwa Figurinen, Tonmodellen von 

42	 Luo Zhenyu 1916, 2415.



Einführung

20

Häusern, Gefäßen und Tieren sowie Reliefziegelsteinen. Er veröffentlichte Abbildungen 
von ihnen, ohne jedoch eine nähere Untersuchung durchzuführen. 

Im Jahr 1911, als die Xinhai-Revolution ausbrach, die zum Sturz der Qing-Dynas-
tie führte, begab sich Luo mit einem kleinen Teil seiner Sammlung zeitweilig nach 
Japan. Einige grabschützende Tontöpfe übergab er bei seinem Besuch dem japanischen 
Gelehrten Nakamura Fusetsu (中村不折, 1868–1943), der 1936 in seinem privaten Haus 
ein Museum für Kalligrafie errichtete. Nakamura interessierte sich vor allem für die 
kalligrafische Ausführung der Inschriften und schätzte ihre flüssigen, aber auch kräf-
tigen Pinselstriche und ihre stilistische Ungekünsteltheit.43 1927 veröffentlichte er sein 
Werk Ujō shutsudo bokuhō shohō genryū kō 禹域出土墨寶書法源流考, in dem er acht 
grabschützende Texte (T. 09, T. 16, T. 17, T. 24, T. 26, T. 29, T. 31, T. 38) dokumentierte. 
Er kommentierte nicht nur die ästhetischen Eigenschaften der Inschriften, sondern 
erstellte auch für jede Inschrift eine Transkription, bei der er das Ende jeder Zeile mit 
einer Markierung hervorhob. Er beschrieb die Form der Töpfe und wies auf die nach-
trägliche Änderung des Datums einer Inschrift hin. Zwar hatte er die vage Vermutung, 
dass diese Tontöpfe etwas mit der Religion des Daoismus zu tun haben könnten, leider 
unternahm er jedoch nicht den Versuch den Zusammenhang näher zu bestimmen.44

Der Terminus zhenmuwen („grabschützender Text“) wurde ursprünglich im Jahr 
1929 von Luo Zhenyu in seinem Buch Gu qiwu shi xiaolu 古器物識小錄 geprägt: 

„Den Gräbern der Han-Zeit wurden oft grabschützende Texte zhenmuwen bei-
gegeben, beschriftet entweder auf Bleitäfelchen oder auf Tongefäßen 漢人塚墓

中往往有鎮墓文。或書鉛券上，或書陶器上.“45

In diesem Buch dokumentierte er sechs grabschützende Texte. Ein Jahr später, 1930, 
erläuterte er die Merkmale von grabschützenden Texten in seinem neuem Werk Zhen-
song tang jigu yiwen 貞松堂集古遺文 ausführlicher:

„Am Ende der Ost-Han-Zeit wurden grabschützende Texte häufig von Meistern 
der Zahlenkunst fangshujia für die Verstorbenen hergestellt. In ihnen finden sich 
immer Phrasen wie ‚Himmlischer Herr tiandi‘ und ‚[Das oben Stehende soll] 
gemäß den Gesetzen und Regularien [behandelt werden] ru lüling‘. Sie wurden 
meistens mit Zinnober auf Tontöpfe geschrieben, gelegentlich aber auch in Stein 
eingemeißelt. Sie sind den Inschriften mit dem Ausdruck nüqing46 ähnlich, die 

43	 Siehe z. B. Nakamura 1927, 5.
44	 „Die Texte mit Ausdrücken wie tiandi 天帝 („Himmlischer Herr“) haben wohl mit dem religiösen 

Daoismus zu tun. Vermutlich wurden sie im Bestattungsritual verwendet“ (Nakamura 1927, 3).
45	 Luo Zhenyu 1929, 2885.
46	 Siehe die davor stehende Fußnote über den Ausdruck nüqing 女青.



21

Forschungsgeschichte

den Gräbern der Tang-Zeit beigegeben wurden. In diesen Texten wird eine Hoch-
schätzung der Zahlenkunst daoshu am Ende der Han-Zeit spürbar und Vorzeichen 
des Aufruhrs der Magier Fünf-Dekaliter-Reis-Sekte wudoumi dao (ein Dekaliter 
= 10 Liter) sind dort bereits ersichtlich 東漢末葉，死者每用鎮墓文，乃方術

家言，皆有天帝及如律令字，以朱墨書於陶瓿者爲多，亦有石刻者。猶唐

人之女青文也…漢季崇尚道術，於此可見一斑。米巫之禍，蓋已兆於此矣.“47

Luo dokumentierte in seinem 1939 veröffentlichten Buch Shijiao lu 石交錄 weitere, in 
Stein gemeißelte grabschützende Texte und schrieb dazu folgenden Kommentar:

„In Gräbern der Han-Zeit wurden oft in Stein gemeißelte grabschützende Texte 
platziert, was bisher nicht bekannt war. In ihnen sind zur Abwehr des Unheils die 
Namen der Herren der fünf Himmelsrichtungen wufang, [d. h. der vier Kardinal-
himmelsrichtungen und der Mitte], aufgelistet. Die Bestattungssitten am Ende 
der Han-Zeit lassen sich dabei grob erahnen. Steinschafe wurden in der Han-Zeit 
manchmal zum Schutz des Grabes verwendet. Ich habe zuvor beobachtet, dass 
in Gräbern der Tang-Zeit die in Stein gemeißelten Inschriften mit dem Ausdruck 
nüqing jeweils entsprechend der fünf Himmelsrichtungen platziert wurden. Nun 
ist klar, dass diese Sitte bereits am Ende der Han-Zeit entstanden war 又漢人墓

中恆置鎮石，亦前人所未知，上記五方帝以鎭兇殃…於此可見漢末喪葬風俗

之一斑…漢代鎮墓或用石羊…往觀唐人墓中有女青文，亦五方各置一石。觀

此，知此風已權輿於漢季矣.“48 

Neben seinen späteren Forschungen zu grabschützenden Texten dokumentierte Luo 
bereits in seinem 1914 veröffentlichten Werk Haoli yizhen 蒿里遺珍 drei Landkauf-
verträge und grabschützende Texte (K. 03, K. 06, B. 09) der Han-Zeit und zwei spätere 
Landkaufverträge.49 Er teilte sie in zwei Gruppen ein: Gruppe I, bei der das Landstück 
von Menschen erworben wurde, und Gruppe II, bei der es durch einen Magier shushi 
術士 von Geistern guishen 鬼神 erworben wurde.50 Im Jahr 1918 dokumentierte er im 
Buch Diquan zhengcun 地券徵存 drei Landkaufverträge (K. 03, K. 06, K. 10) der Han-
Zeit und sechzehn weitere, spätere verfasste Landkaufverträge. Er bezeichnete sie als 
„Verträge über ein Landstück diquan 地券“.51 1930 verzeichnete Luo sieben hanzeitliche 

47	 Zhensong tang jigu yiwen 2003, Band 2, 360.
48	 Shijiao lu 1939, Schriftrolle 1: 19–21. 
49	 Ikeda 1981, 194.
50	 Haoli yizhen 1914, 3.
51	 Luo Zhenyu 1918, 1–10; Ikeda 1981, 194. Im Jahr 1915 dokumentierte er in seinem Buch Mangluo 

zhongmu yiwen xubian 芒洛塚墓遺文續編 auch zwei Landkaufverträge (K. 06, K. 10) der Han-
Zeit (Mangluo zhongmu yiwen xubian, 14057).



Einführung

22

Bleitäfelchen in seinem Werk Zhensong tang jigu yiwen. Er sortierte sie in zwei Gruppen: 
I. Landkaufvertrag maidiquan 買地券, bei denen es sich um diejenigen Texte handelt, 
die allein mit dem Kauf eines Landstücks zu tun haben (K. 05, K. 09, K. 10); II. grabschüt-
zender Vertrag zhenmuquan 鎮墓券, bei denen es sich um Texte handelt, die vorrangig 
mit dem Schutz des Grabes zu tun haben, auch wenn der Text zusätzlich den Kauf eines 
Landstücks zum Inhalt haben kann (B. 01, B. 02, B. 08, B. 09). Im Vergleich mit seinem 
früheren Werk Haoli yizhen, in dem er sowohl maidiquan (K. 03, K. 06) als auch zhen-
muquan (B. 09) undifferenziert behandelte, wird deutlich, dass Luo nun den Versuch 
unternahm, zwischen maidiquan und zhenmuquan eine Trennlinie zu ziehen. Er sah das 
Haupanliegen des Bleitäfelchens für die Ehefrau von Zhong Zhongyou (B. 02) darin, das 
Unheil aus dem Grab zu vertreiben, weswegen er es für einen grabschützenden Text 
hielt, obwohl der Text auch einen Landkaufvertrag beinhaltet.

B. 02: Sie hat ein eigenes, über zehntausend Generationen hinweg vererbtes 
Landstück zum Bau eines Grabes [symbolisch] gekauft. Der Preis beträgt neun-
undneunzigtausend [Wuzhu-Münzen] und das Geld wurde noch am selben Tag 
bezahlt. An den vier Ecken wurden Abwehrzeichen errichtet, in der zentralen 
Kammer [des Grabes] wurden der Pfirsichholzvertrag von einem Fuß und sechs 
Zoll Länge, Münzen und [mehrere] Bleimännlein [platziert]. Die gegenwärti-
gen Zeugen sind … und … Von heute an soll [der Verstorbene] den Lebenden 
keinen Schaden mehr zufügen. Das ist ein Befehl des Himmlischen Herrn. [Das 
oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behan-
delt werden] 自買萬世冢田，賈（價）直（值）九萬九千，錢即日畢。四

角立封，中央明堂皆有尺六桃券、錢布、鈆（鉛）人。時證知者□□曾

□□□□□□□。自今以後，不得干□□{犯生}人。有天帝教。如律令.

Die Überlegungen Luos gelten als bahnbrechend und wurden in späteren Untersu-
chungen immer wieder zitiert.52 Seine Aussagen erscheinen jedoch bisweilen ein wenig 
unpräzise (so enthalten z. B. nicht alle von ihm dokumentierten grabschützenden Texte 
die Erwähnung des Himmlischen Herrn tiandi 天帝). Nach Luo beschäftigten sich einige 
weitere Forscher mit Begräbnistexten und verfolgten dabei verschiedene Forschungs-
ansätze. Diese lassen sich in die folgenden Gruppen einordnen:

52	 Laut Luo wurden grabschützende Gegenstände zwar oft gesammelt, aber nur sporadisch ver-
öffentlicht und studiert. Zou An 鄒安 (1864–1940) katalogisierte 1916 einen grabschützenden 
Text mit der Inschrift xiping yuannian (T. 26). Zu den Forschungsarbeiten in der zweimonatlich 
erscheinenden Zeitschrift Yishu congbian 藝術叢編, in der die damals neuesten epigrafischen 
Entdeckungen publiziert wurden, siehe Yang Chia-ling 2014, 23–24. Ma Jingqing 馬鏡清 erstellte 
nicht nur die Strichzeichnung des Tontopfs für Zhang Shujing, sondern auch ein genaues Fak-
simile von dessen Inschrift (s. Anhang T. 27).



23

Forschungsgeschichte

Gruppe I: 	 Katalogisierung
Gruppe II: 	 Textliche Analyse
Gruppe III: 	Materielle und räumliche Merkmale der Begräbnistexte
Gruppe IV: 	Religiöse und soziale Hintergründe der Begräbnistexte

Gruppe I: Katalogisierung

Auf Grundlage der Forschungsarbeiten von Luo und Nakamura haben bereits einige 
Forscher den Versuch unternommen, Begräbnistexte zu katalogisieren, jedoch behan-
deln die meisten dieser Versuche nur einen Teil der vier Gattungen der Begräbnistexte.53 

Landkaufverträge und grabschützende Texte wurden bislang am häufigsten kata-
logisiert. Im Jahr 1981 stellte Ikeda insgesamt 22 hanzeitliche Landkaufverträge, die er 
als Grabverträge muquan 墓券 bezeichnete, sowie 12 auf Tontöpfe geschriebene grab-
schützende Texte zusammen. Er verfasste für jeden Begräbnistext eine Transkription, 
indem er zuvor verschiedene Entzifferungen der Inschriften miteinander verglich. 
Einigen Beispielen fügte er auch Bilder der Textträger oder Abreibungen der Inschrif-
ten bei.54 1984 erstellte Kleeman eine ausführliche Zusammenfassung von drei Arten 
an Begräbnistexten, nämlich Landkaufverträgen, grabschützenden Texten und Schrei-
ben an die Unterwelt.55 1994 setzte sich Kominami mit 14 grabschützenden Texten, 
drei Landkaufverträgen und zwei Schreiben an die Unterwelt auf verschiedenen Mate-
rialien auseinander. Für jeden Text erstellte er eine Transkription und Übersetzung.56 

Eine der Kernfragen bei der Katalogisierung und Auseinandersetzung mit Landkauf-
verträgen ist ihre Echtheit. 1995 katalogisierte Zhang 20 hanzeitliche Landkaufverträge 
und erstellte für jeden Text eine Transkription sowie detaillierte Anmerkungen. Er hält 
jedoch nur neun Beispiele für echte Landkaufverträge und die übrigen elf für Fälschun-
gen.57

53	 Z. B. legt Harada seinen Schwerpunkt auf Landkaufverträge. Die hanzeitlichen grabschützenden 
Texte wurden von ihm nur sporadisch behandelt (Harada 1967, 17–35). Yuasa dokumentiert in 
seiner Auslegung zum Werk Luos Diquan zhengcun insgesamt 12 Begräbnistexte, die zwischen 
der Ost-Han-Zeit und der Zeit der Nord- und Süd-Dynastien angefertigt wurden (Yuasa 1981, 
1–34).

54	 Ikeda 1981, 173–218. Sechs der 22 Grabverträge identifiziere ich als grabschützende Texte (B. 02, 
B. 03, B. 04, B. 08, B. 09, Z. 01). Für die Unterscheidung zwischen grabschützenden Texten und 
Landkaufverträgen siehe Kapitel 1.2.

55	 Kleeman 1984, 1–34.
56	 Kominami 1994, 1–62. Zwei sogenannte Landkaufverträge lassen sich für grabschützende Texte 

halten. Siehe Kapitel 1.2.
57	 Zhang Chuanxi 1995, 45–68. Ein Kaufvertrag eines Landstücks am Berg (K. 02), den er als einen 

im Alltagsleben geschlossenen echten Kaufvertrag ansieht, und zwei Landkaufverträge (K. 04, 



Einführung

24

2001 erstellte Liu im Anhang seines Werks über die Steininschriften der Han- und 
Wei-Zeit eine umfangreiche Zusammenstellung grabschützender Texte aus dieser Epo-
che.58 2003 liefert Koh in Form einer Tabelle einen Überblick über die bereits wissen-
schaftlich publizierten Gräber mit grabschützenden Tontöpfen. Sie erstellte für vier 
ausgewählte grabschützende Texte davon jeweils eine Transkription und eine Über-
setzung.59 2005 teilte Koh die Forschungsgeschichte der osthanzeitlichen Grabverträge 
muquan 墓券, einschließlich der Landkaufverträge und grabschützenden Texte, in vier 
Phasen ein. Sie erstellte zudem eine Statistik von 28 Grabverträgen und teilte sie in drei 
Typen ein: 1. Ia. Landkaufverträge, die nahezu wie Kaufverträge aussehen. 2. Ib. Land-
kaufverträge, die offensichtliche abergläubische Elemente enthalten. 3. II. Mischformen 
zwischen Landkaufverträgen und grabschützenden Texten.60

2004 stellte Huang 14 Landkaufverträge und 53 grabschützende Texte, inklusive 
grabschützender Steininschriften, zusammen.61 Er erstellte für jeden Text eine Tran-
skription und umfassende Anmerkungen und publizierte zumeist auch ein Bild der 
beschrifteten Objekte und ein Faksimile der Inschrift. Seine Zusammenstellung grab-
schützender Texte war zwar bis dahin die größte und vollständigste, aber sie lässt sich 
dennoch um weitere Beispiele ergänzen. So wurden von Huang beispielsweise nur drei 
Holztäfelchen des grabschützenden Textes für Frau Xuning (H. 01), der aus insgesamt 
vierzehn Holztäfelchen besteht, registriert. Anderseits ist auch diskutabel, ob sechs 
Texte, die er für grabschützende Texte hält, tatsächlich zu dieser Gattung zählen kön-
nen (Siehe Kapitel 1.2). 

2006 katalogisierten Zhang und Bai eine noch größere Anzahl an hanzeitlichen grab-
schützenden Texten und schenkten dabei den physischen Merkmalen der Inschriften-
träger eine besondere Aufmerksamkeit. Sie hielten deswegen auch Tongefäße ohne 
Inschrift, deren Form jedoch den mit grabschützenden Texten versehenen Tontöpfen 
ähnelt, ebenfalls für grabschützende Utensilien. Sie verfassten für jeden grabschützen-
den Text eine Transkription und eine freie Übersetzung. Trotz des großen Forschungs-
aufwandes ist ihre Zusammenstellung jedoch noch immer nicht vollständig. Weitere 
grabschützende Texte sind ihr hinzuzufügen.62 

2006 stellte Lu sechs hanzeitliche Landkaufverträge und fünf grabschützende Texte 
zusammen. Er vertritt der Ansicht, dass es keine wesentlichen Unterschiede zwischen 

K. 12), die er für Fälschungen hält, lassen sich meines Erachtens als echte Landkaufverträge 
identifizieren. Siehe Kapitel 1.2. 

58	 Liu Zhaorui 2001, 177–235/262.
59	 Koh 2003, 1–45.
60	 Koh 2005, 65–78.
61	 Huang Jingchun 2004, 61–153.
62	 Zhang & Bai 2006, 53–256. Für die hinzufügenden grabschützenden Texte siehe Kapitel 1.2.



25

Forschungsgeschichte

beiden Textgattungen gibt.63 2014 katalogisierte Lu 13 Landkaufverträge, wobei er 
mehrere Begräbnistexte, die er ehemals als grabschützende Texte identifizierte, nun 
für Landkaufverträge hielt. Er steuerte auf Grundlage von Arbeiten anderer Forscher, 
insbesondere von Ikeda (Ikeda 1981), Zhang (Zhang Chuanxi 1995), Huang (Huang Jing-
chun 2004) und Zhang (Zhang & Bai 2006) für jeden Begräbnistext eine Transkription 
sowie eine inhaltliche Auslegung bei.64 

Verglichen mit Landkaufverträgen und grabschützenden Texten wurden Schreiben 
an die Unterwelt sowie grabschützende Talismane und Siegel weitaus seltener zusam-
mengestellt. 2008 setzte sich Wang mit neun Schreiben an die Unterwelt auseinan-
der und teilte sie nach ihrer Funktion in vier Gruppen ein: 1. Inventare der Beigaben; 
2. Pässe; 3. Haushaltsregister; 4. Gebete an die Götter. Für jedes Schreiben an die Unter-
welt erstellte er eine Transkription und eine allgemeine Auslegung.65 Anders als Wang 
vertreten Chen und Friedrich die Ansicht, dass das Schreiben an die Unterwelt aus dem 
Grab M3 bei Mawangdui als ein Text betrachtet werden soll, der von den Ritualmeistern 
während der Bestattung vorgelesen wurde und im Ritualkanon Yili Erwähnung fand.66 
Schließlich katalogisierte Guo im Jahr 2014 sieben Schreiben an die Unterwelt der West-
Han-Zeit und verfasste für jeden Text eine Transkription.67

Grabschützende Siegel und Talismane wurden insbesondere von Wang katalogisiert. 
Wu zufolge bestehen die Talismane oft aus dem Schriftzeichen ri 日 und Sternbildern.68 
1991 analysierte Wang zwei hanzeitliche grabschützende Talismane auf grabschützen-
den Tontöpfen. Seiner Ansicht nach sind sie aus Schriftzeichen (wie z. B. shi 時, ri 日, 
yue 月, wei 尾 und gui 鬼) und Bildern (wie z. B. einem Seil und Sternbildern) zusam-
mengesetzt.69 1995 studierte Lian sechs grabschützende Talismane und verfasste für 
die meisten von ihnen eine Interpretation. Er wies aber zugleich darauf hin, dass die 
Bedeutung einiger Talismane unklar bleibt.70 1998 stellte wiederum Wang auf der Basis 
seiner früheren Auseinandersetzung mit zwei Talismanen noch fünf weitere Talismane 
der Ost-Han-Zeit zusammen und ordnete sie in sechs Gruppen ein. Er vertritt die Mei-
nung, dass die erste Gruppe, die alleine aus Schriftzeichen besteht, am frühesten, d. h. 
spätestens unter der Herrschaft von Kaiser An (106–125 n. Chr.), entstand und später in 

63	 Lu Xiqi 2006, 47–61.
64	 Lu Xiqi 2014, 24–44. Drei Begräbnistexte (K. 01, K. 02, K. 04), die er nicht katalogisierte, lassen 

sich meines Erachtens als Landkaufverträge identifizieren. Siehe Kapitel 1.2.
65	 Wang Guihai 2008, 242–248. Das Holztäfelchen mit der Liste der Götternamen, das aus dem Grab 

M5 bei Huchang ausgegraben wurde, lässt sich meines Erachtens nicht eindeutig für ein Schrei-
ben an die Unterwelt halten. 

66	 Chen Songchang 2008, 21–25; Friedrich 2010, 42–47.
67	 Guo Jue 2014, 13–16.
68	 Wu Rongzeng 1981, 62.
69	 Wang Yucheng 1991, 45–56.
70	 Lian Shaoming 1995, 1126–1129.



Einführung

26

den daoistischen Kanon Taiping jing aufgenommen wurde.71 Anders als Wang (Wang 
Yucheng 1998), wies Lai 2014 darauf hin, dass sich die Talismane aus Shaojiagou und 
Sanlicun (H. 02, T. 02) nicht klar deuten lassen.72

Im Jahr 2000 stellte Wang schließlich 51 grabschützende Siegel bzw. Siegelabdrü-
cke der Han-Zeit zusammen und ordnete sie in vier Gruppen ein. Er fertigte von den 
meisten Siegeln jeweils einen Abklatsch der Druckfläche und eine Transkription an. 
Er bestimmte ebenso das Material der Siegel und die Form ihrer Griffe, veröffentlichte 
jedoch keine Abbildung der Siegel selbst. Bei einigen Siegeln bleibt diskutabel, ob sie 
tatsächlich als grabschützende Siegel zu identifizieren sind. Zudem können mittlerweile 
mehrere neu aufgefundene grabschützende Siegel Wangs Zusammenstellung hinzuge-
fügt werden.73 Zhang katalogisierte mehrere grabschützende Siegel bzw. Siegelabdrü-
cke, die er nach ihren Inschriften in zehn Gruppen einteilte. Er fertigte jedoch nur für 
einen kleinen Teil der Siegel Abklatsche an, die er veröffentlichte.74 

Selten wurden Schreiben an die Unterwelt, Landkaufverträge und grabschützende 
Texte gemeinsam katalogisiert. 2003 vertrat Huang die Ansicht, dass die grabschützen-
den Texte und Landkaufverträge der Ost-Han-Zeit auf die Schreiben an die Unterwelt 
der Qin- und West-Han-Zeit zurückzuführen sind. Sie bezeichnete die drei Textarten 
gemeinsam als „Texte der Unterwelt“ mingjie wenshu 冥界文書. Huang unternahm 
jedoch nicht die Mühe sie in Katalogform zusammenzustellen.75 2005 listete Liu die 
Grundinformationen von fünf Schreiben an die Unterwelt, zwanzig Landkaufverträgen, 
83 grabschützenden Texten der Han-Zeit und fünf auf que-Pforten, Stelen oder Relief-
steinen eingemeißelten Steininschriften auf und bezeichnete sie gemeinsam als Grab-
verträge muquan 墓券. Seine Zusammenstellung basierte sich vor allem auf den Arbei-
ten von Ikeda (Ikeda 1981), Zhang (Zhang Chuanxi 1995) und Liu (Liu Zhaorui 2001). Da 
er sich darum bemühte, möglichst viele Grabverträge zu katalogisieren, berücksichtigte 
er bewusst auch diejenigen Landkaufverträge, die die meisten Forscher für Fälschungen 
hielten.76 

In Kurzform lassen sich die bisherigen Kompilationen der Begräbnistexte wie folgt 
zusammenfassen.

71	 Wang Yucheng 1998, 75–78.
72	 Lai Guolong 2014, 73–76.
73	 Wang Yucheng 2000, 10–22. Zwei Siegel unter ihnen lassen sich nicht als grabschützende Siegel 

identifizieren. Siehe Kapitel 1.2.
74	 Zhang & Bai 2006, 245–257.
75	 Huang Xiaofen 2003, 242–244.
76	 Die Anzahl der von ihm zusammengestellten Begräbnistexte beträgt 176. Darunter sind 113 Bei-

spiele in die Han-Zeit zu datieren (Liu Yi 2005, 17–42). Die Bezugseinheit seiner Nummerierung 
ist nicht das Grab. Wenn mehrere Begräbnistexte aus einem Grab stammen, erhalten sie von ihm 
jeweils eine fortlaufende Nummerierung.



27

Forschungsgeschichte

1.	 Die Kompilation der Landkaufverträge kann als weitgehend vollständig kompiliert 
angesehen werden. Es ist jedoch bei einigen Beispielen noch umstritten, ob sie echt 
oder gefälscht sind. Es ist auch diskutabel, ob einige Texte tatsächlich als im Alltags-
leben verwendete Verträge oder als speziell für die Bestattung hergestellte fiktive 
Verträge anzusehen sind.

2.	 Die Anzahl der katalogisierten grabschützenden Texte ist am größten. Aber auch 
die vermeintlich vollständigste Katalogisierung lässt sich stets ergänzen. Es ist bei 
einigen im Kontext des Grabes aufgefundenen Texten umstritten, ob sie tatsächlich 
für grabschützende Texte gehalten werden sollen. Zudem ist die klare inhaltliche 
Trennung zwischen grabschützenden Texten und Landkaufverträgen weiterhin dis-
kutabel.

3.	 Schreiben an die Unterwelt wurden in der Forschung relativ selten kompiliert. Es ist 
noch umstritten, ob einige Grabtexte als Schreiben an die Unterwelt angesehen wer-
den sollen oder als Texte, die vom Ritualmeister der Bestattung vorgelesen und eben-
falls im Ritualkanon Yili Erwähnung fanden. Außerdem lassen sich weitere kürzlich 
aufgefundene Texte als Schreiben an die Unterwelt identifizieren.

4.	 Grabschützende Talismane wurden bislang nur spärlich zusammengestellt und 
dokumentiert. Die Deutung mehrerer Talismane ist noch umstritten. Grabschüt-
zende Siegel wurden demgegenüber relativ vollständig katalogisiert. Aber auch ihre 
Katalogisierung lässt sich selbstverständlich weiter ergänzen und verbessern.

Gruppe II: Textliche Analyse

Die textliche Analyse der Begräbnistexte fand in der bisherigen Forschung auf drei 
Ebenen statt: 
1. Analyse der Phrasen und Schlüsselwörter; 
2. Analyse der formalen Merkmale; 
3. Analyse der phonologischen Merkmale.

II.1 Analyse der Phrasen und Schlüsselwörter
Die Phrase jiji ru lüling 急急如律令 erweckte bereits in der Song-Zeit das Forschungs-
interesse von Zhao. Jedoch vertrat er damals die Meinung, sie sei eine übliche Phrase 
im Dienstschreiben der Han-Zeit. Meines Erachtens könnte sie hingegen, anders als 
die Phrase ru lüling77, erstmals in grabschützenden Texten aufgetaucht sein.78 Luo und 

77	 Yunlu manchao 1996, 125. Die Phrase ru lüling wurde bis heute reichlich diskutiert. Siehe Hulsewé 
1957, 41; Niida 1960, 449–451; Chen Peng 1972, 241; Oba 1982, 252; Hsing I-tien 2011, 512–514.

78	 Für eine Diskussion hierzu siehe Kapitel 2.3.3.



Einführung

28

Wang verzichteten zwar auf die Interpretation der in Landkaufverträgen formelhaft 
wiederkehrenden Phrase „dessen Belohnung als Vermittler von beiden Vertragspartnern 
gleichmäßig mit Reiswein abgegolten wurde gujiu geban 沽酒各半“, aber sie deuteten 
die ähnliche Phrase gupang erdou 沽旁二斗 als die Belohnung für den Vermittler.79 Lu 
ist der Meinung, dass es sich beim Ausdruck ban 半 um eine Abkürzung für bandou 
半斗 („ein halber Dekaliter“) handelt.80 Wu zufolge weist die Phrase „die Verstorbenen 
und die Hinterbliebenen sollen in verschiedenen Namenverzeichnissen registriert wer-
den 死生異簿“ darauf hin, dass nach dem Tod der Eintrag des Verstorbenen aus dem 
Haushaltsregister der Lebenden gestrichen und stattdessen im Namenverzeichnis der 
Unterwelt registriert werden soll.81

Neben den genannten Phrasen stehen Schlüsselwörter der Begräbnistexte, von denen 
zhu 注, chongfu 重復, goujiao 鈎挍, zhe 適, und jie 解 am wichtigsten sind, im Fokus 
der textlichen Analyse. Sie wurden in der Forschung oft unterschiedlich interpretiert.

Das Schlüsselwort zhu wurde bereits von mehreren Forschern gedeutet. Ihre Inter-
pretationen verfolgen verschiedene Ansätze, die im Folgenden umrissen werden: 
1.	 Zhu ist eine epidemische Krankheit. Wu vertritt die Meinung, dass sich das Wort zhu 

注 auf die zhu-Krankheit 疰 bezieht.82 Sun deutet zhu hingegen als „Infektionskrank-
heit“.83 Wang übernimmt die Ansicht von Sun.84

2.	 Zhu ist eine Krankheit, die eng mit der daoistischen Vorstellung von Schuld zui 
罪 zusammenhängt. So untersuchte Liu 1991 mehrere in Dunhuang ausgegrabenen 
grabschützende Texte, die allesamt die Ausdrücke „jie 解“ und „zhu 注“ beinhal-
ten und nach der Han-Zeit hergestellt wurden, und bezeichnete sie als „jiezhu wen 
解注文“. Er wies darauf hin, dass wohl Magier und daoistische Mönche diese Texte 
verfasst haben, um die zhu-Krankheit abzuwenden und zu tilgen, die nicht nur eine 
akute tödliche Infektionskrankheit ist, sondern auch einen deutlichen symboli-
schen Stellenwert innerhalb der daoistischen Religion besitzt. Er interpretierte zhu 
注 als Kurzform des Ausdrucks zhulian 注連, der in der spätdaoistischen Schrift 
Chisongzi zhangli 赤松子章曆 Erwähnung findet.85 Kominami hält, ähnlich wie Liu 
(Liu Zhaorui 1991), den Kernbegriff zhu 注 für einen daoistischen Terminus. Er 
setzte ihn mit späteren daoistischen Termini wie guizhu 鬼注, muzhu 墓注, zhuqi 
注氣 und zhulian 注連 gleich. Seines Erachtens hängt der Begriff zhu 注 eng mit 

79	 Liusha zhuijian 1993, 194.
80	 Lu Xiqi 2014, 27.
81	 Wu Rongzeng 1981, 59.
82	 Wu Rongzeng 1981, 62.
83	 Sun Ji 1991, 404.
84	 Wang Yucheng 1998, 77–78. Zuvor deutete er zhu als „reduzieren caixiao 裁削“. Hierfür lieferte 

er jedoch keine hinreichende Begründung (Wang Yucheng 1991, 51).
85	 Liu Zhaorui 1991, 55.



29

Forschungsgeschichte

der Vorstellung von Schuld zui 罪 zusammen.86 1996 wies Zhang anhand spätda-
oistischer Schriften wie Chisongzi zhangli darauf hin, dass das Hauptanliegen der 
grabschützenden Texte darin liegt, zhu 注 vom Grab fernzuhalten und zu vertreiben. 
Er identifizierte zhu 注, ähnlich wie Liu und Kominami, mit den daoistischen Begrif-
fen guizhu 鬼注, zhuqi 注氣 und lianzhu 連注.87 Jiang beschäftigte sich vor allem 
mit den späteren grabschützenden Texten aus Dunhuang. Ihm zufolge wurde die 
Zahlenkunst immer dann eingesetzt, wenn eine Person durch die Verletzung eines 
Tabus eines kalendarischen Geistes (fan xingjin 犯星禁) starb, um so das sogenannte 
zhuwu 注仵 (nämlich Unheil, Krankheit und Tod), das vom Qi des Geistes hervor-
gerufen wird, zu beseitigen. Er deutete daher den Begriff zhu 注 auch mithilfe spät-
daoistischer Schriften, wie z. B. des Werks Chisongzi zhangli.88 Liu interpretierte die 
Schlüsselwörter der grabschützenden Texte der Han-Zeit vor allem im Rahmen des 
daoistischen Kanons Taiping jing. Er vertritt die Ansicht, dass der Ausdruck shizhu 
屍注 im grabschützenden Text identisch mit dem Ausdruck shijiu 屍咎 im Kanon 
Taiping jing ist.89 Lian übernahm die Ansicht Lius (Liu Zhaorui 1992) und hielt den 
Begriff zhu für identisch mit shizhu 屍注 und zhulian 注連. Er wies jedoch darauf 
hin, dass zhu 注 („anhaften“) für sich genommen, anders als zhubing 注病, nicht als 
eine Krankheit interpretiert werden kann.90 Jiang übernahm die Ansicht Lius (Liu 
Zhaorui 1991) und deutete zhu 注 nicht nur als eine ansteckende Krankheit, sondern 
identifizierte zhu ebenso mit dem Ausdruck zhulian 注連 in späteren daoistischen 
Schriften.91 

3.	 Beim Begriff zhu handelt es sich um die Verstrickung zwischen den Lebenden und 
den Verstorbenen durch ihre Geburts- oder Todeszeit. Jao unternahm eine inhalt-
liche Untersuchung der Schlüsselwörter der grabschützenden Texte aus dem Zeit-
raum von der Han-Zeit bis hin zur Zeit der Nord- und Süd-Dynastien. Ebenfalls wies 
er mit einem Zitat aus Chisongzi zhangli darauf hin, dass zhu 注, zhulian 注連 und 
zhuwu 注仵 gleichbedeutend sind. Seiner Meinung nach verfügen auch die Aus-
drücke gouwu 拘伍, zhulian 注連 und fulian 復連 über den gleichen Sinn. Sie alle 
beziehen sich auf die Verstrickungen zwischen der Geburts- oder der Todeszeit der 
Lebenden und Verstorbenen, die jeweils im Namenregister der Lebenden und im 
Namenregister der Verstorbenen registriert ist.92 Huang deutet zhu als „langsam 
wirkende Infektionskrankheit 慢性傳染病“, deren Krankheitsursache in der 

86	 Kominami 1994, 35–36. 
87	 Zhang Xunliao 1996, 259–263.
88	 Jiang Boqin 1996, 279.
89	 Liu Zhaorui 1992, 111–119.
90	 Lian Shaoming 1998, 77–83.
91	 Jiang Shoucheng 2006, 1–64.
92	 Jao Tsung-i 1998, 16.



Einführung

30

Han-Zeit oft mit dem Unheil, das von dem Geist eines Verstorbenen angerichtet 
wurde, zusammenhing. Er übernimmt somit die Ansicht Jaos (Jao Tsung-i 1998).93 

4.	 Zhu ist ein Synonym für zhe 適 („Verfehlung“). Hsieh vertritt die Ansicht, dass sich 
die Vorstellung und die Praxis der Buße im Daoismus von der hanzeitlichen Tradi-
tion der Lösung von zhu 注 (nämlich der Tilgung der Verfehlungen des Verstorbe-
nen durch den Befehl des Himmlischen Herrn oder durch Stellvertreterfiguren wie 
Bleimännlein) unterscheiden. Während sich im Daoismus die Lebenden eine Buße 
für die Schuld der Verstorbenen selbst auferlegen, werden in den grabschützenden 
Texten der Han-Zeit die Verfehlungen der Verstorbenen nicht von den Lebenden 
getragen.94

5.	 Zhu bedeutet „verunreinigen“ („contaminate“). Pirazzoli-t’Serstevens vertritt die 
Ansicht, dass es bei grabschützenden Texten („tomb-stabilization texts“ 鎮墓文 oder 
„texts for elimination“ 削除文) vor allem darum geht, dass die Verstorbenen nicht 
die Lebenden mit dem Unheil „verunreinigen zhu 注“ sollen, weswegen es nötig ist, 
die Verbindungen zwischen der Welt der Verstorbenen und der Wert der Lebenden 
zu kappen.95

Ähnlich wie zhu wurde das Schlüsselwort chongfu 重復 ebenfalls sehr unterschiedlich 
gedeutet. Die verschiedenen Interpretationsansätze lassen sich wie folgt auflisten:
1.	 Chongfu ist ein Synonym für chengfu 承負 („übertragene Schuld“). 1992 setzte Liu den 

Ausdruck chongfu 重復 in den hanzeitlichen grabschützenden Texten mit dem Kern-
begriff chengfu des daoistischen Kanons Taiping jing 太平經 gleich.96 1995 behauptete 
Liu nochmals, dass das von chengfu bzw. chongfu ausgehende Unheil, das von dem 
Geist des Verstorbenen verursacht wird, in der Unterwelt archiviert wird. Er führte 
den Ursprung von chongfu auf das fu-Tabu 復 am Bestattungstag zurück, das bereits 
in den rishu-Almanachen der Zhanguo-Zeit Erwähnung findet. Er vertritt die Mei-
nung, dass die Lehre der drei Schicksale sanming shuo 三命說 den Ausgangspunkt 
der Lehre von chengfu gebildet haben muss.97 In seiner Deutung von chongfu 重復 
übernahm Huang die Ansicht Lius (Liu Zhaorui 1992).98 2007 hielt Liu den Ausdruck 
chongfu 重復 für identisch mit dem Begriff chengfu 承負 und deutete ihn als „eine 
sich mit der Zeit anhäufende, übertragene Schuld“, die zu Lebzeiten des Verstorbenen 
entstand und nach dessen Tod ihm und den Hinterbliebenen Unheil bringen wird.99

93	 Huang Jingchun 2004, 98/265. Siehe auch Huang Jingchun 2018, 97–101.
94	 Hsieh Shu-wei 2008, 2–3.
95	 Pirazzoli-t’Serstevens 2009, 972.
96	 Liu Zhaorui 1992, 111–119.
97	 Liu Zhaorui 1995, 105.
98	 Huang Jingchun 2004, 262–264.
99	 Liu Zhaorui 2007, 1–98.



31

Forschungsgeschichte

2.	 Beim chongfu handelt es sich um Verstrickungen, insbesondere um zeitliche Ver-
strickungen, zwischen den Verstorbenen und den Hinterbliebenen. Wang vertritt die 
Ansicht, dass sich der Ausdruck chongfu auf irgendeine Art von Gleichheit zwischen 
dem Verstorbenen und den Hinterbliebenen beziehen soll (z. B. auf die Gleichheit des 
Namens, der Todeszeit und der Geburtszeit, die mit Hilfe der Himmelsstämme und 
Erdzweige bestimmt wurden).100 Jao lehnte es hingegen ab, den Ausdruck chongfu 
重復 mit dem Begriff chengfu 承負 gleichzusetzen. Er wies darauf hin, dass chongfu 
immer mit einer Zeitangabe in Verbindung steht. Er interpretierte somit chongfu als 
eine zeitliche Verstrickung zwischen den Lebenden und den Verstorbenen.101 Jiang 
ist der Meinung, dass der Ausdruck chongfu 重復, den er als „sukzessive Tode wegen 
des Brechens eines Tabus“ deutet, mit dem Begriff chengfu 承負, der die Vorstellung 
der Vergeltung im daoistischen Kanon Taiping jing theoretisiert, nicht gleichbedeu-
tend ist.102 Liu vertritt die Ansicht, dass chongfu ausdrückt, dass die Todeszeit des 
Verstorbenen unglücksbehaftet ist. Wenn jemand an einem unglücksbehafteten Tag 
stirbt, muss ein jiechu-Exorzismusritual 解除 durchgeführt werden, um das aus dem 
Tabubruch hervorgehende Unheil zu tilgen, andernfalls werden weitere Todesfälle 
erfolgen.103 Pirazzoli-t’Serstevens wies darauf hin, dass die „Wiederholung chongfu 
重復“ des Namens oder der Todeszeit durch die Beamten der Unterwelt, die zustän-
dig für das Register der Verstorbenen sind, entfernt werden muss, um weitere Todes-
fälle zu vermeiden.104

Die Interpretationsansätze des Schlüsselwortes goujiao 鈎挍 lassen sich ebenfalls in 
zwei Gruppen einteilen: 
1.	 Bei goujiao handelt es sich um Verstrickungen zwischen den Verstorbenen und den 

Hinterbliebenen. Jao zufolge handelt es sich beim Ausdruck fuchong goujiao 復重拘

校105, den er mit dem Ausdruck xiang jujiao 相拘絞 im Wörterbuch Shuowen jiezi 
gleichsetzt, um die Verstrickungen zwischen der Todeszeit des Verstorbenen und 
dem Tabu von mehreren kalendarischen Geistern wie bakui 八魁, jiukan 九坎, dong-
jing 東井, qixing 七星 und sui 歲. Da die Verstrickungen den Hinterbliebenen Unheil 
bringen könnten, muss ein jiechu-Exorzismusritual durchgeführt werden.106 Liu ver-
tritt die Ansicht, dass der Ausdruck chongfu goujiao 重復拘校 im grabschützenden 

100	 Wang Yucheng 1996, 65–66.
101	 Jao Tsung-i 1998, 16.
102	 Jiang Shoucheng 2006, 29–30.
103	 Liu Tseng-kuei 2007, 64–65. Für eine englische Version siehe auch Liu Tseng-kuei 2009, 942–943.
104	 Pirazzoli-t’Serstevens 2009, 972.
105	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle, das Jao als jiao 校 liest, ist als jiao 挍 zu identifizieren.
106	 Jao Tsung-i 1996, 393. 



Einführung

32

Text für das Haus Jia (T. 02-2, 3, 4, 5, 6, 7) gleichbedeutend mit dem Ausdruck chongfu 
ist.107

2.	 Goujiao bedeutet „überprüfen; vernehmen“. Lian deutete goujiao 拘校 und dessen 
Varianten goujiao 鈎校 und goujiao 句校 als „überprüfen“ und hielt den Ausdruck jie 
goujiao 解句校 für gleichbedeutend mit jie zhe 解適.108 Jiang deutete den Ausdruck 
goujiao 拘校 und dessen Variante (goujiao 枸校, goujiao 鈎挍, goujiao 句校, gou 句, 
gouji 拘籍 und goulu 拘錄) ebenfalls als „überprüfen 考核“.109 Huang übernahm die 
Ansicht Lians und deutete goujiao 勾絞 wiederum als „überprüfen“.110 Liu stimmte 
zwar mit Jao darin überein, dass der Ausdruck goujiao 句校 als goujiao 拘絞 gedeutet 
werden kann, aber er hielt es für notwendig, ihn mit dem daoistischen Kanon Taiping 
jing in Zusammenhang zu bringen. Seiner Meinung nach bezieht sich goujiao 拘校 
auf die Vernehmung des Verstorbenen nach dessen Tod, die vor den Beamten der 
Unterwelt stattfindet.111

Im Vergleich zu den oben genannten Schlüsselwörtern gibt es bei der Interpretation von 
zhe 適und jie 解 relativ wenige Meinungsunterschiede. Wu hält zhe 適 für ein Tongjiazi 
von zhe 讁, das „Schuld 罪過“ oder „Bestrafung 懲罰“ bedeutet.112 Seidel deutet zhe 適 
als „Verfehlung (culpability)“.113 Lian setzt den Ausdruck zhe 適 mit dem Kernbegriff 
chengfu 承負 („übertragene Schuld“) des daoistischen Kanons Taiping jing gleich.114

Wu deutete das Wort jie 解 als „tilgen jiechu 解除“ oder „befreien jietuo 解脫“. Beide 
Ausdrücke beziehen sich auf die Eliminierung des Unheils durch die Darbietung des 
Opfers an Götter oder Geister. Wu vertritt die Meinung, dass Wang Chong im Kapi-
tel Jiechu seines Werks Lunheng eine ähnliche volkstümliche Praxis als Aberglauben 
abtat.115 Seidel vertritt hingegen die Ansicht, dass die hanzeitlichen grabschützenden 
Texte den Ton eines Gerichtsurteils annehmen, da die vor allem dazu dienten, den 
Bestatteten von Verfehlungen zu befreien, damit er nicht von Beamten der Unterwelt 
gefangen genommen und ins Gefängnis geworfen werden würde. Entsprechend hat das 
Verb jie, das sie als „von Schuld freisprechen (to absolve from guilt)“ interpretierte, eine 
starke juristische Komponente. Die Hinterbliebenen wandten sich an den obersten Gott, 

107	 Liu Tseng-kuei 2007, 65.
108	 Lian Shaoming 1998, 77–83.
109	 Jiang Shoucheng 2006, 23–26.
110	 Huang Jingchun 2004, 265–266.
111	 Liu Zhaorui 2007, 82.
112	 Wu Rongzeng 1981, 57.
113	 Seidel 1987, 44.
114	 Lian Shaoming 1998, 77–83.
115	 Wu Rongzeng 1981, 57.



33

Forschungsgeschichte

um nicht nur den Bestatteten zu retten sondern auch um ihre Verwicklung in einen 
gerichtlichen Prozess zu vermeiden.116

II.2 Analyse der formalen Merkmale
Verglichen mit der umfassenden Analyse ihrer Phrasen und Schlüsselwörter war das 
Forschungsinteresse an den formalen und phonologischen Merkmalen der Begräbnis-
texte bislang geringer ausgeprägt. 

1981 wies Wu darauf hin, dass ein grabschützender Text oft aus den folgenden 
Bestandteilen zusammengesetzt ist: 1. einer Zeitangabe; 2. der Benachrichtigung des 
Boten des Himmlischen Herrn an die Beamten der Unterwelt, dass das Unheil von 
den Verstorbenen und den Hinterbliebenen ferngehalten werden soll; 3. der Phrase, die 
betont, dass die Lebenden und die Verstorbenen unterschiedlichen Welten angehören 
und einander keinen Schaden zufügen sollen; 4. dem Segenswunsch an die Lebenden 
und die Nachkommen. Am Ende des Textes steht oft das Schlusswort ru lüling oder 
jiji ru lüling. Er vertritt die Ansicht, dass zwar ein allgemeines Grundmuster für grab-
schützende Texte existierte, dass sich jedoch die Verfasser der grabschützenden Texte 
nicht streng nach diesem Muster richteten.117 Zhang vertritt die Ansicht, dass grab-
schützende Texte aus fünf Bestandteilen bestehen. Den ersten drei von Wu genannten 
Bestandteilen sind ihm zufolge noch zwei weitere hinzuzufügen: 4. die Verwendung von 
magischer Medizin und Blei- und Holzmännlein zur Tilgung des Unheils; 5. die Lösung 
von zhu 注. Er ist der Meinung, dass das Muster der grabschützenden Texte dem Muster 
daoistischer Thronberichte biaozhang 表章 ähnelt, die in der spätdaoistischen Schrift 
Chisongzi zhangli überliefert sind. Die grabschützenden Texte erscheinen ihm stark 
vereinheitlicht und standardisiert.118 Koh zerlegt grabschützende Texte sogar in zehn 
Elemente: 1. Zeitangabe; 2. Adressant; 3. Name des Verstorbenen; 4. Austreibung des 
Unheils; 5. Beamten der Unterwelt; 6. die Lebenden und die Verstorbenen befinden sich 
in unterschiedlichen Welten; 7. Register der Verstorbenen; 8. Beigaben wie Bleimänn-
lein und magische Medizin; 9. Segenswunsch an die Nachkommen; 10. Schlusswort ru 
lüling. Sie verzichtete jedoch darauf zu erläutern, inwieweit die grabschützenden Texte, 
die selten alle genannten zehn Elemente besitzen, einem gemeinsamen Muster folgen.119 

1982 wies Wu darauf hin, dass die Zeitangaben hanzeitlicher Landkaufverträge 
bestimmten Mustern folgen, während gefälschte Landkaufverträge oft erkennbare Feh-
ler in der Zeitangabe beinhalten.120 

116	 Seidel 1987, 44–46.
117	 Wu Rongzeng 1981, 56.
118	 Zhang Xunliao 1996, 257–260.
119	 Koh 2003, 16–17.
120	 Wu Tianying 1982, 17–20.



Einführung

34

Chen vertritt in seiner Analyse der „typischen“ Schreiben an die Unterwelt die 
Ansicht, dass diese Texte die folgenden formalen Merkmale besitzen: 1. eine genaue 
Zeitangabe am Anfang des Schreibens; 2. die Nennung eines konkreten Beamten als 
Adressanten; 3. formelhafte Phrasen wie „Ehrfurchtsvoll erstatte [ich hierüber] Bericht“ 
ganyanzhi 敢言之; 4. die Nennung eines Beamten der Unterwelt als Adressat; 5. die 
Angabe des Haushalts- und Beigabenregisters; 6. Phrase wie „das Haushaltsregister 
entgegennehmen“ shoushu 受數; 7. die Unterschrift des Schreibers. Dementsprechend 
sollen zwei Holztäfelchen, die jeweils aus dem Grab M3 bei Mawangdui und aus dem 
Grab M5 bei Huchang zutage gefördert wurden, nicht als Schreiben an die Unter-
welt betrachtet werden.121 Friedrich analysierte auch die formalen Merkmale von acht 
Schreiben an die Unterwelt und wies darauf hin, dass in den Texten zwei Arten von 
Phrasen immer wieder verwendet werden, die auch in offiziellen Dienstschreiben der 
Han-Zeit und früherer Epochen Verbreitung fanden: „Ehrfurchtsvoll erstatte [ich] hie-
rüber Bericht“ ganyanzhi 敢言之 und „Ehrfurchtsvoll setze [ich] … hierüber in Kennt-
nis“ gangao 敢告.122 Guo verglich die formalen Merkmale von 15 ägyptischen „Briefen 
an die Verstorbenen“ und sieben chinesischen Schreiben an die Unterwelt. Sie ist der 
Meinung, dass die Schreiben an die Unterwelt eher bürokratische und schematische 
Eigenschaften aufweisen, während die Briefe an die Verstorbenen private und emotio-
nale Aspekte zum Ausdruck bringen.123 

II.3 Analyse der phonologischen Merkmale
Die phonologischen Merkmale der Begräbnistexte wurden bislang recht selten unter-
sucht. Wu wies 1981 darauf hin, dass sich die Sätze grabschützender Texte oft reimen. 
Darin unterscheiden sich grabschützende Texte von Dienstschreiben der Han-Zeit. 
Grabschützende Texte eignen sich daher für das Vorlesen und Singen.124 Fan zufolge 
weist das Reimschema der Sätze eines grabschützenden Textes aus Shaanxi (N. 27) 
Merkmale des Versmaßes Boliangti 柏梁體 auf.125

Verkürzt können die textlichen Analysen der Begräbnistexte wie folgt zusammen-
gefasst werden.
1.	 Es gibt relativ wenige Meinungsunterschiede bei der Interpretation der üblichsten 

Phrasen wie ru lüling und gujiu geban. Es bleibt jedoch diskutabel, ob die Phrase jiji 
ru lüling von hanzeitlichen Dienstschreiben übernommen wurde oder eine Neuer-
findung in grabschützenden Texten ist. 

121	 Chen Songchang 2008, 21–25.
122	 Friedrich 2010, 46–47.
123	 Guo Jue 2014, 20–21.
124	 Wu Rongzeng 1981, 56/62.
125	 Fan Ziye 2009, 130.



35

Forschungsgeschichte

2.	 Die wichtigsten Schlüsselwörter, zhu 注, chongfu 重復, goujiao 鈎挍 und zhe 適, 
wurden bislang sehr unterschiedlich gedeutet. Es fehlt bis heute eine Forschungs-
arbeit, die die verschiedenen Interpretationsansätze systematisch und kritisch einer 
vergleichenden Analyse unterzieht. 

3.	 Laut dem Forschungszustand über die formalen Merkmale der Begräbnistexte ist 
zwar allgemein anerkannt, dass grabschützende Texte bestimmten Mustern folgen, 
aber es ist jedoch noch unklar, inwieweit sie ein gemeinsames, übergeordnetes Mus-
ter aufweisen. Bei der formalen Analyse der Schreiben an die Unterwelt bleibt zudem 
noch diskutabel, ob die formalen Merkmale der „typischen“ Schreiben an die Unter-
welt als Maßstab für alle Schreiben an die Unterwelt gelten können. 

4.	 Aus der Tatsache, dass sich die Sätze grabschützender Texte oft reimen, kann man 
schließen, dass grabschützende Texte von dem Ritualmeister vorgelesen oder gesun-
gen worden sein können. 

Gruppe III: Materielle und räumliche Merkmale der Begräbnistexte

Die materiellen und räumlichen Merkmale der Begräbnistexte umfassen vor allem drei 
Aspekte: 
1. Form und Material; 
2. Layout und Versiegelung; 
3. Raum und geografische Verteilung. 

III.1 Form und Material
Mit ihren Untersuchungen zur Form und zum Material von grabschützenden Texten 
haben Zhang und Bai wichtige Erkenntnisse gewonnen. Sie teilten grabschützende 
Texte und Objekte nach ihrer Form und ihrem Material in sechs Gruppen ein: 1. Ton-
töpfe; 2. Täfelchen aus Blei oder Ziegelstein; 3. Steininschriften; 4. Bleimännlein und 
Tonfigurinen; 5. Magische Medizin; 6. Siegel. Jedoch ist zu diskutieren, ob einige der 
von ihnen untersuchten Bleimännlein und Tonfigurinen tatsächlich als hanzeitliche 
grabschützende Objekte angesehen werden können.126 Laut ihrer Statistik wurden bis 
heute 230 grabschützende Tontöpfe, darunter 91 Töpfe mit Inschriften, ausgegraben 
oder überliefert. Zhang und Bai teilen des Weiteren die Tontöpfe nach ihrer Form in vier 
Typen und weitere Untertypen ein.127 Die Unterschiede zwischen den Typen bleiben 
jedoch noch etwas unscharf.

126	 Für die Diskussion hierzu siehe Kapitel 3.1.2.
127	 Zhang & Bai 2006, 56.



Einführung

36

Auch die physische Form und das Material der Schreiben an die Unterwelt erregten 
in der Forschung seit einigen Jahren immer mehr Aufmerksamkeit. Oba vertritt die 
Ansicht, dass das Schreiben an die Unterwelt aus dem Grab M168 bei Fenghuangshan 
(G. 05) die Form eines jie-Kerbholzes annimmt.128 Huang ist der Meinung, dass das 
oberste der vier Holztäfelchen mit einem Schreiben an die Unterwelt aus dem Grab M18 
bei Gaotai (G. 02) als jian-Adresstäfelchen fungierte.129 Friedrich weist darauf hin, dass 
Schreiben an die Unterwelt und Beigabenregister oft zusammengebunden oder auf das-
selbe Täfelchen geschrieben wurden.130 Ma bezeichnet zwei auf Seidenfahnen verfasste 
Schreiben an die Unterwelt aufgrund ihrer Länge als zhao-Seelenfahnen 旐. Jedoch ist 
gerade bezüglich ihrer Länge zu diskutieren, ob die Objekte nicht doch korrekterweise 
den mingjing-Seelenfahnen zuzuordnen sind.131 

Huang erkennt, dass die Länge der Bleitäfelchen und Ziegelsteintafeln oft etwa 16 
Zoll beträgt.132 Jedoch ist die Frage, was die Länge von „einem Fuß und sechs Zoll 尺六“ 
bedeuten soll, noch nicht zur Diskussion gekommen. Bleitäfelchen und Ziegelsteinta-
feln werden zudem in ihren Inschriften oftmals als „Pfirsichholzvertrag 桃券“ bezeich-
net. Es ist ebenfalls bislang kaum untersucht worden, in welchem Zusammenhang das 
Pfirsichholz mit den grabschützenden Texten steht. 

Wu vertritt die Ansicht, dass die Verwendung des Blei zur Herstellung von Bleitäfel-
chen und Bleimännlein mit der Popularität der Alchemie in der Han-Zeit zusammen-
hängt, zumal sich dieser Lehre nach Blei in Gold verwandeln lässt.133 Aufgrund der 
textlichen Analyse liegt jedoch das Hauptanliegen grabschützender Texte eher in der 
Abwehr des Unheils anstatt in der Vermehrung von Reichtum. Die Wahl von Blei als 
Trägermaterial grabschützender Texte lässt sich deswegen noch genauer untersuchen.

Steinschafe dienten neben Steinplatten und Jadeplättchen gelegentlich als Träger 
grabschützender Texte. Lian erläuterte ihre mehrfachen symbolischen Bedeutungen.134 
Der Ursprung der Form von Steinplatten und Jadeplättchen wurde hingegen bislang 
kaum untersucht.

Liu weist darauf hin, dass sich die in grabschützenden Texten erwähnten „Fünf Erz-
sorten wushi 五石“ sich auf die Mineralien Zinnober, Realgar, Azurit, Magnetit und 
Arsenopyrit beziehen, die als wichtige Rohmaterialien zur Herstellung der Medizin der 

128	 Oba 2001, 247. Meines Erachtens wurde das Bambustäfelchen in Form eines jie-Kerbholzes her-
gestellt. Für eine Diskussion hierüber siehe Kapitel 2.1.

129	 Huang Shengzhang 1994, 41. 
130	 Friedrich 2010, 46.
131	 Ma Yi 2011, 70. Für die Diskussion hierzu siehe Kapitel 3.1.2.
132	 Huang Jingchun 2004, 64.
133	 Seines Erachtens arbeiteten die Verfasser grabschützender Texte entweder mit Alchemisten 

zusammen, oder sie waren zugleich Alchemisten (Wu Tianying 1982, 32–33).
134	 Lian Shaoming 1998, 84–85. Für die Diskussion hierzu siehe Kapitel 3.1.2.



37

Forschungsgeschichte

Unsterblichkeit galten. Sie wurden oft grabschützenden Tontöpfen beigegeben, weil 
ihm zufolge daoistische Mönche sie für magische Objekte zur Austreibung des Unheils 
hielten.135 Jedoch ist bis heute unklar, ob grabschützende Texte tatsächlich von daoisti-
schen Mönchen verwendet wurden. Außerdem finden in der überlieferten Literatur der 
Han-Zeit zwei verschiedene Gruppen der „Fünf Erzsorten wushi“ Erwähnung. Daher 
lässt sich auch der Ursprung der Verwendung der fünf Erzsorten weiter diskutieren.

In grabschützenden Texten ist schließlich nicht selten auch von organischen Objek-
ten wie Kräutern und Eiern die Rede. Liu und Cheng listeten die in grabschützenden 
Tontöpfen gefundenen organischen Objekte auf und interpretierten ihre Funktionen. 
Einige ihrer Auslegungen sind jedoch noch fragwürdig. So deuten sie zum Beispiel rang-
cao 襄（蘘）草, die Bezeichnung eines Heilkrautes, als Schilfschnüre weijiao 葦茭.136

Anders als die Inschriften der grabschützenden Siegel wurden die Form und das 
Material der Siegel bislang kaum untersucht. Auf den Kehrseiten der Druckfläche eini-
ger Siegel wurden bisweilen Bilder eingeritzt. Für die Bilder besteht noch Interpreta-
tionsbedarf. 

III.2 Layout und Versiegelung
Anders als die Form und das Trägermaterial von grabschützenden Texten und Objekten 
wurden das Layout der Begräbnistexte und deren Versiegelung weitaus seltener dis-
kutiert. Das Positionsverhältnis zwischen grabschützenden Inschriften und Talisma-
nen auf Tontöpfen und Steinplatten wurde bisher fast nicht untersucht. Ebenso wenig 
wurde der Frage nachgegangen, warum einige Begräbnistexte spiegelbildlich geschrie-
ben sind. Auch für die symbolische Bedeutung des kreisförmigen Layouts der Stein-
inschrift für Liu Yuanshe (S. 02-1) besteht noch Erläuterungsbedarf. Nach Ansicht von 
Wu werden bevorzugt Siegel mit Inschriften wie tiandi shizhe 天帝使者 oder huangs-
hen yuezhang 黃神越章 auf grabschützenden Texten verwendet. Das Holztäfelchen aus 
Gaoyou (H. 02) muss mit einem solchen Siegel auf der Rückseite gestempelt worden 
sein.137 Hingegen bleibt unklar, auf welche Weise grabschützende Tontöpfe mit einem 
Siegel versehen wurden. Auf einigen Steininschriften befindet sich zudem jeweils eine 
kleine, annähernd quadratische oder runde Vertiefung. Es ist bisher noch nicht disku-
tiert worden, inwieweit sie zur Aufnahme eines Siegels gedient haben könnten.

III.3 Raum und geografische Verteilung
Die Position der Begräbnistexte und grabschützenden Tontöpfe innerhalb des Grabs 
erregte seit den Untersuchungen von Luo das allgemeine Forschungsinteresse. Seidel 

135	 Liu Weipeng 2000, 166.
136	 Liu and Cheng 2008, 81–83. Für eine nähere Diskussion hierzu siehe Kapitel 3.1.9.
137	 Wu Rongzeng 1981, 61.



Einführung

38

weist darauf hin, dass auf Tongefäße geschriebene grabschützende Texte zumeist in 
der Hauptkammer („antechamber“) des Grabes platziert wurden, um dessen Eingang 
zu beschützen.138 Koh zufolge wurden grabschützende Tongefäße vorrangig der Grab-
tür, dem Eingang zu einer Seitenkammer sowie der Mitte der Hauptkammer zugewie-
sen, um die Bestatteten sowohl zu beschützen als auch um sie zu bewachen, damit 
sie das Grab nicht verlassen können.139 Die Schlussfolgerung Kohs ist jedoch kritisch 
zu hinterfragen, da sich die von ihr beschriebenen Objekte bei der Ausgrabung teil-
weise nicht an ihren ursprünglichen Positionen befanden. Liu ist der Meinung, dass 
die fünf Erzsorten, eingefüllt in grabschützende Tontöpfe, oft in Positionen der vier 
Kardinalhimmelsrichtungen sowie in der Mitte des Grabes platziert wurden. Sie befan-
den sich bei ihrer Auffindung entweder in der Erde oberhalb der Hauptkammer oder in 
den Grabkammern selbst.140 Zhang vertritt die Ansicht, dass grabschützende Tontöpfe 
bevorzugt im Bereich der Grabtür, in der Seitenkammer an der Grabrampe oder in der 
Sargkammer platziert wurden. Ihre Auffindungspositionen befinden sich allesamt, das 
Grab von Yang Zhen (T. 04) ausgenommen, hinter der Grabtür, also im Grab. Dennoch 
lassen sich ihre Positionen sämtlich als „im Grab“ befindlich betrachten.141 Guo weist 
darauf hin, dass sieben „typische“ Schreiben an die Unterwelt aus der West-Han-Zeit 
im Seitenfach oder Kopffach der Sargkammer deponiert wurden.142 Sie behandelte in 
ihrer Untersuchung jedoch nicht die symbolische Bedeutung des Seiten- oder Kopf-
fachs innerhalb des Grabes. Ungeachtet der oben genannten Forschungsarbeiten steht 
eine systematische Untersuchung der Position der Begräbnistexte und grabschützenden 
Tontöpfe innerhalb des Grabes noch aus.

Mit der geografischen Verteilung der Begräbnistexte und grabschützenden Tontöpfe 
setzten sich ebenfalls mehrere Forscher auseinander. Seidel zufolge sind alle Gräber mit 
Begräbnistexten auf Nordchina, d. h. etwa auf ein Gebiet von der Stadt Chang’an bis 
nach Korea, verteilt.143 Huang weist darauf hin, dass Landkaufverträge vor allem auf 
die Region um die Hauptstadt der Ost-Han-Zeit, die Stadt Luoyang, verteilt sind, wäh-
rend die Verteilung der grabschützenden Tontöpfe zwei Zentren aufweist: die Luoyang-
Region und die Chang’an-Region. In anderen Provinzen wie Shanxi, Hebei und Jiangsu 
sind sie hingegen nur sporadisch verteilt.144 Liu erstellte eine grobe Statistik über die 

138	 Seidel 1987, 25–27. Siehe auch die chinesische Übersetzung des Aufsatzes: Seidel 2002, 120–121.
139	 Koh 2003, 29–38.
140	 Liu Weipeng, unveröffentlichter Aufsatz: Wufang zhenmu shuo 五方鎮墓考. Mit freundlicher 

Genehmigung des Autors. Seine Forschungsergebnisse wurden teilweise in einem späteren Auf-
satz (Wang et al 2016) veröffentlicht.

141	 Zhang & Bai 2006, 107.
142	 Guo Jue 2014, 20.
143	 Seidel 1987, 27.
144	 Huang Jingchun 2004, 40–41.



39

Forschungsgeschichte

geografische Verteilung der Begräbnistexte. Er weist darauf hin, dass sich die Begräb-
nistexte ungleichmäßig auf die Provinzen Henan, Shaanxi, Shandong, Hebei, Jiangsu, 
Liaoning, Sichuan, Zhejiang und Anhui verteilen. Die Provinzen Henan und Shaanxi 
bilden die beiden Hauptzentren aus, während die Träger der Begräbnistexte in anderen 
Provinzen oftmals merkwürdige lokale Charakteristika aufweisen.145 Zhang ist der Mei-
nung, dass grabschützende Tontöpfe vorrangig in fünf Provinzen, nämlich in Henan, 
Shaanxi, Hebei, Shandong und Shanxi, verbreitet sind, und zwar entlang der Longhai-
Eisenbahn mit den Städten Xi’an und Luoyang als zwei Zentren. Nach Zhangs Klassi-
fizierung kann der Typus D der Tontöpfe aufgrund seiner Verteilung als Shaanxi-Typus 
angesehen werden. Die Bleitäfelchen und Ziegelsteintafeln wurden hingegen sämtlich 
in der Provinz Henan und den an sie angrenzenden Provinzen Hebei und Anhui zutage 
gefördert.146 Pirazzoli-t’Serstevens zufolge ist das Verbreitungsgebiet der grabschützen-
den Texte räumlich beschränkt und erstreckt sich weitgehend auf die Provinzen Shaanxi 
und Henan.147 Die bisherigen Untersuchungen basieren jedoch auf der heutigen admi-
nistrativen Gebietseinteilung. Bislang wurde noch kein Versuch unternommen, die geo-
grafische Verteilung der Begräbnistexte und grabschützenden Tontöpfe auf Grundlage 
der hanzeitlichen administrativen Gebietseinteilung zu untersuchen.

Abschließend lassen sich die bisherigen Analysen der materiellen und räumlichen 
Merkmale der Begräbnistexte wie folgt zusammenfassen.
1.	 Zwar wurden die Form und das Material der Begräbnistexte und grabschützenden 

Tontöpfe in den vergangenen Jahrzehnten recht ausgiebig untersucht, aber einige 
Aspekte verdienen noch eine weitere Auseinandersetzung. Beispielweise lassen sich 
die grabschützenden Tontöpfe anhand ihrer Form einer genaueren Klassifikation 
unterziehen. Die symbolische Bedeutung der Größe der Bleitäfelchen und Ziegel-
steintafeln könnte zudem näher untersucht werden. 

2.	 Das Layout der Begräbnistexte hat bisher nur eine geringe wissenschaftliche Auf-
merksamkeit erfahren. Mehrere Aspekte des Layouts, wie z. B. das Positionsverhält-
nis zwischen der Inschrift und dem Talisman, die Schreibrichtung der Inschriften 
und die Bedeutung des kreisförmigen Layouts einer bestimmten Inschrift ließen sich 
noch näher weiter untersuchen. Auch die Art der Versiegelung der Begräbnistexte 
könnte Gegenstand künftiger Forschungsarbeiten sein.

3.	 Die ursprünglichen Positionen der Begräbnistexte und grabschützenden Tontöpfe 
im Grab ließe sich noch anhand der nicht geplünderten Gräber weiter systema-
tisch untersuchen. Die geografische Verteilung der Begräbnistexte und grabschüt-
zenden Tontöpfe sollte anhand der hanzeitlichen administrativen Gebietseinteilung 

145	 Liu Yi 2005, 92.
146	 Zhang & Bai 2006, 98–105, 213.
147	 Pirazzoli-t’Serstevens 2009, 973.



Einführung

40

differenzierter untersucht werden. Hierdurch ließen sich die Zusammenhänge 
sowohl zwischen den Untertypen der Begräbnistexte als auch zwischen den ver-
schiedenen Typen der grabschützenden Tontöpfe besser erläutern. 

Gruppe IV: Religiöse und soziale Hintergründe der Begräbnistexte

Die religiösen und sozialen Hintergründe der Begräbnistexte umfassen drei Forschungs-
felder:
1. Zeitliche Verteilung der Begräbnistexte 
2. Entwicklung der Jenseitsvorstellung; 
3. Epidemien, Volksglaube und Daoismus; 
4. Wandel der gesellschaftlichen Struktur und der Bestattungssitten.

IV.1 Zeitliche Verteilung der Begräbnistexte
Die Begräbnistexte sind zeitlich nicht gleichmäßig auf die Han-Zeit verteilt. Luo 
zufolge finden grabschützende Texte vor allem am Ende der Ost-Han-Zeit Verwen-
dung. Wu weist weiters darauf hin, dass grabschützende Texte insbesondere während 
der Regierungszeiten der Kaiser He (88–105 n. Chr.), Shun (115–144 n. Chr.), Huan (147–
167 n. Chr.), Ling (168–189 n. Chr.) und Xian (189–220 n. Chr.) angefertigt wurden. Die 
größte Popularität hatten sie unter der Herrschaft der Kaiser Huan und Ling.148 Seidel 
zufolge fanden Schreiben an die Unterwelt vor allem im zweiten Jahrhundert v. Chr. 
Verbreitung, während Landkaufverträge und grabschützende Texte zwischen 82 n. Chr. 
und dem Ende des zweiten Jahrhunderts n. Chr. populär waren. Sie vertritt die Ansicht, 
dass in diesem Zeitraum die organisierten daoistischen Bewegungen noch nicht damit 
begonnen hatten die Bestattungssitten der Han-Zeit zu beeinflussen.149 Huang weist 
darauf hin, dass Landkaufverträge und grabschützende Texte unter der Herrschaft von 
Kaiser Zhang (76–88 n. Chr.) entstanden waren und nach dem vierten Jahr der Regie-
rungsdevise Chuping (194 n. Chr.) abrupt verschwanden.150 Liu teilt die Entwicklung 
der hanzeitlichen Begräbnistexte, die er als Grabverträge muquan bezeichnet, in zwei 
Phasen ein: I. 2. Jh. v. Chr.–1. Jh. n. Chr.; II. 2. Jh. n. Chr.–Anfang 3. Jh. n. Chr.151 Hin-
gegen teilt Zhang die Entwicklung der grabschützenden Texte, Talismane, Siegel und 
anderer grabschützender Objekte in drei Phasen ein: 1. 60–121 n. Chr. (Tontöpfe, Blei-
männlein, magische Medizin); 2. 122–150 n. Chr. (zusätzlich grabschützende Siegel); 

148	 Wu Rongzeng 1981, 56.
149	 Seidel 1987, 24–27.
150	 Huang Jingchun 2004, 41.
151	 Liu Yi 2005, 63/80.



41

Forschungsgeschichte

3.  151–220 n. Chr. (zusätzlich Bleitäfelchen, Steinschafe und grabschützende Tonfla-
schen des Typus DII).152 Die Datierung des ersten grabschützenden Tontopfs auf das 
Jahr 60 n. Chr. basiert jedoch auf Lius Entzifferung eines Schriftzeichens, das von ihm 
irrigerweise als zwei Schriftzeichen gelesen wurde.153 

Seidel weist darauf hin, dass grabschützende Texte und Landkaufverträge etwa zeit-
gleich entstanden. Als grabschützende Tontöpfe am Ende des zweiten Jh. n. Chr. abrupt 
verschwanden, begannen Landkaufverträge religiöse Merkmale aufzuweisen.154 Sun ist 
hingegen der Meinung, dass der Landkaufvertrag der Vorläufer des grabschützenden 
Textes ist.155 Nach Ansicht von Lu sind grabschützende Texte und Landkaufverträge 
auf Schreiben an die Unterwelt zurückzuführen. Er stellt jedoch zugleich die Frage, 
warum es einen zeitlichen wie auch geografischen Bruch zwischen den Schreiben an 
die Unterwelt, die vor allem in der ersten Hälfte der West-Han-Zeit in den kulturellen 
Zentren des ehemaligen Chu-Königreichs Verbreitung fanden, und Landkaufverträgen 
bzw. grabschützenden Texten, die hauptsächlich in der Ost-Han-Zeit im Guanzhong-
Gebiet mit seinem städtischen Zentrum Chang’an sowie im Luoyang-Gebiet vorkamen, 
hinsichtlich ihrer Verteilung gab.156 Trotz der Berechtigung seiner Fragestellung über-
sah jedoch Lu, dass im Kreis Wuwei drei weitere Schreiben an die Unterwelt (G. 10–12) 
aufgefunden wurden, die auf den Zeitraum zwischen dem Ende der West-Han-Zeit und 
der Mitte der Ost-Han-Zeit datieren.

IV.2 Entwicklung der Jenseitsvorstellung 
Die Entwicklung hanzeitlicher Jenseitsvorstellungen spiegelt sich in den Begräbnistex-
ten wider und wurde von der Forschung bereits ausgiebig untersucht. Die behandelten 
Forschungsthemen können in drei Gruppen eingeordnet werden: 
1. Die Vorstellung von der Unterwelt; 
2. Die Vorstellung des himmlischen Reiches; 
3. Das Verhältnis zwischen den Lebenden und den Verstorbenen.

IV.2.1 Die Vorstellung von der Unterwelt
Bezüglich der Forschung von der Vorstellung der Unterwelt wurden bisher schwer-
punktmäßig die folgenden drei Aspekte behandelt: 
a. Das Reich des Herrn des Berges Tai und die Bürokratisierung der Unterwelt; 
b. Die Existenzform der hun- und po-Seele nach dem Tod; 
c. Das endgültige Reiseziel des Verstorbenen in der Unterwelt. 

152	 Zhang & Bai 2006, 258.
153	 Liu Weipeng 2000, 164. Für die Diskussion hierzu siehe Kapitel 4.1.
154	 Seidel 1987, 25.
155	 Sun Ji 1991, 407.
156	 Lu Xiqi 2014, 62–63. 



Einführung

42

IV.2.1a Das Reich des Herrn des Berges Tai und die Bürokratisierung der Unterwelt
Nach Ansicht von Wu gibt es in der hanzeitlichen Vorstellung der Unterwelt ein büro-
kratisches System, das fast wie ein Spiegelbild des bürokratischen Systems der Han-
Dynastie ist. Die Verstorbenen unterstehen der Verwaltung der Beamten der Unterwelt, 
deren Oberhaupt der Herr des Berges Tai ist und die manchmal mit Schmiergeldern 
bestochen werden müssen. Die Bleimännlein sollen die Schuld des Bestatteten auf sich 
nehmen und in der Unterwelt für ihn Frondienst leisten. Der oft in grabschützenden 
Texten vorkommende Ausdruck haoli 蒿里 bezieht sich auf den am Fuß des Bergs Tai 
befindlichen Hügel gaoli 高里, der ebenfalls für einen Versammlungsort der Verstor-
benen gehalten wurde. Wu zufolge weist die Phrase „Die Lebenden gehören zur [irdi-
schen Welt, deren Hauptstadt] Chang’an im Westen [ist], die Verstorbenen gehören 
zur [Unterwelt, deren Hauptstadt] im Berg Tai im Osten [liegt] 生人屬西長安，死

人屬東大（太）山“ darauf hin, dass die Vorstellung, dass der Berg Tai die endgültige 
Ruhestätte der Verstorbenen ist, bereits in der West-Han-Zeit entstand.157 Diese Ein-
schätzung ist jedoch fragwürdig, da die genannte Phrase erstmals am Ende der Ost-
Han-Zeit auftauchte.158 Außerdem weist Harper darauf hin, dass die Bürokratisierung 
der populären Religion bereits am Ende des dritten Jahrhunderts v. Chr. zum Vorschein 
kam und nicht für ein Merkmal der volkstümlichen Religion der Han-Zeit gehalten 
werden kann.159

Yu folgt Wus Interpretation des Ausdrucks haoli. Ihm zufolge entstand die Vorstel-
lung, dass der Herr des Berges Tai für die Verwaltung der Verstorbenen zuständig ist, 
gegen Ende des ersten Jh. v. Chr.160 Seidel zufolge bilden die Fünf Berge („Five March-
mounts“) 五嶽, die den fünf damals bekannten Planeten entsprechen, fünf Festungen, 
in denen die Namenregister der Verstorbenen aufbewahrt werden.161 Hsiao zufolge 
entstand die Glaubensvorstellung eines Herrn der Unterwelt 地下主 gemeinsam mit 
der Vorstellung der Unterwelt haoli 蒿里, die bereits in Texten der späten Zhanguo-
Zeit Erwähnung fand.162 Nach Ansicht von Poo verweist die formale Entwicklung der 
Grabarchitektur und der Grabbeigaben von der Zhanguo-Zeit bis zur Han-Zeit auf eine 
Veränderung des kollektiven Bewusstseins der Bevölkerung. Er ist nämlich der Mei-
nung, dass die drei Berge Tai, Haoli 蒿里 und Liangfu 梁父 erst am Ende der Ost-Han-
Zeit zu Versammlungsorten der Verstorbenen wurden. In der West-Han-Zeit war die 

157	 Wu Rongzeng 1981, 58–60. Für eine allgemeine Untersuchung über den Berg Tai als Ruhestätte 
der Verstorben, siehe auch Chavannes 1910, Kapitel 1.

158	 Für die Diskussion hierzu siehe Kapitel 2.3.1.
159	 Harper 1994, 17.
160	 Yu Ying-shih 1987, 388–393. Siehe auch seine frühere Auslegung davon (Yu Ying-shih 2004, 

Vol.2: 20).
161	 Seidel 1987, 28–39.
162	 Hsiao Teng-fu 1990, 35.



43

Forschungsgeschichte

Vorstellung von der Unterwelt, die in dieser Epoche als dixia 地下 bezeichnet wurde, 
eher allgemein ausgeprägt. Aus den Schreiben an die Unterwelt ist zu schließen, dass 
der Transfer des Haushaltsregisters des Verstorbenen die Voraussetzung für seine Auf-
nahme in die Unterwelt bildete. In der Unterwelt musste er nicht nur Steuern zah-
len und Frondienst leisten, sondern auch für seine Verfehlungen büßen. Im Grunde 
genommen ist die hanzeitliche Mentalität gegenüber dem Jenseits eher pessimistisch 
und skeptisch.163 Liu ist zwar der Meinung, dass die Vorstellung vom Herrn des Berges 
Tai bereits am Anfang der West-Han-Zeit entstand, jedoch weist er zugleich darauf hin, 
dass aus der überlieferten und ausgegrabenen Literatur lediglich zu schließen ist, dass 
Haoli bereits am Anfang der West-Han-Zeit als Versammlungsort der Verstorbenen 
angesehen wurde. Es ist jedoch noch unklar, ob die Vorstellung von Herrn des Berges 
Tai in seiner Rolle als der Herr der Unterwelt bereits damals entstanden ist.164

IV.2.1b Die Existenzform der hun- und po-Seele nach dem Tod 
Yu ist der Meinung, dass sich bei einem kürzlich Verstorbenen die po-Seele von der 
hun-Seele loslöst. Die po-Seele soll demnach verpflichtet sein, sich bei der Behörde der 
Unterwelt im Berg Gaoli anzumelden.165 Anders als Yu, meint hingegen Seidel, dass sich 
die hun- und die po-Seele des Verstorbenen nach dem Tod nicht voneinander trennen, 
sondern sich mit ihm gemeinsam ins Grab begeben.166 Brashier zufolge könnten die 
philosophische Auslegung des hun-po-Dualismus und die volkstümliche Vorstellung 
der hun-po-Beziehung in der Han-Zeit auch nebeneinander bestanden haben. Die jewei-
ligen Ausprägungen der beiden unterschiedlichen Vorstellungen bildeten sich allmäh-
lich heraus, weswegen ihm zufolge für ihre Koexistenz keine rationale Rechtfertigung 
nötig ist.167

IV.2.1c Das endgültige Reiseziel des Verstorbenen in der Unterwelt 
Lai weist in seiner Untersuchung zur volkstümlichen Jenseitsvorstellung im alten China 
vor der Ost-Han-Zeit darauf hin, dass von Ende der Zhanguo-Zeit an eine neue Vorstel-
lung vom Jenseits entstand. Demzufolge ist das Grab nicht das ewige Wohnhaus des Ver-
storbenen in der Unterwelt. Vielmehr dienen nun Grabbeigaben wie Wagen, Landkar-
ten und shi-Weissagungsgeräte sowie kalendarische Texte wie rishu-Almanache 日書 

163	 Poo Mu-chou 1993, 211–222; Poo Mu-chou 2007, 178–189. Laut Poo ist die chinesische Version 
auf Basis der englischen Version weitgehend revidiert worden. Siehe auch Poo Mu-chou 1998, 
Kapitel 7.

164	 Liu Yi 2005, 87.
165	 Yu Ying-shih 1987, 392–393. Siehe auch seine frühere Auslegung davon (Yu Ying-shih 2004a, 

18–20).
166	 Seidel 1987, 28–39.
167	 Brashier 1996, 127–138.



Einführung

44

dazu, der Seele des Verstorbenen die lange Reise vom Grab zum fernen Nordwesten, 
in dem der Sitz der Behörde des Herrn der Unterwelt verortet wird, zu ermöglichen.168 
Guo identifiziert zwei Modelle von Jenseitsvorstellungen, die von der Zhanguo-Zeit 
bis zur Han-Zeit Gültigkeit hatten: 1. Nach der Bestattung reist der Verstorbene weiter 
in der Unterwelt; 2. Der Verstorbene verbleibt für immer im Grab, das den Ort seiner 
jenseitigen Existenz bildet. Nach ihrer Ansicht könnten die beiden unterschiedlichen 
Vorstellungen von Jenseits in der Han-Zeit nebeneinander bestanden haben.169 

IV.2.2 Die Vorstellung des himmlischen Reiches 
In den Untersuchungen zur hanzeitlichen Vorstellung des himmlischen Reiches wurden 
bislang vorrangig die folgenden Aspekte behandelt: 
a. Die Vorstellung des Himmlischen Herrn und seiner Untertanen; 
b. Die Kommunikation zwischen dem Himmel und den Menschen. 

IV.2.2a Die Vorstellung des Himmlischen Herrn und seiner Untertanen
Wu zufolge ist der Himmlische Herr nicht nur der Herrscher im himmlischen Reich. 
Er besitzt auch die Macht, das irdische Reich und die Unterwelt zu beherrschen. Der 
Ausdruck huangshen yuezhang 黃神越章 bezieht sich auf „den Boten des Himmlischen 
Herrn 天帝使者“. Folglich ist der Gelbe Gott 黃神, der manchmal auch als Gelber Herr 
黃帝 bezeichnet wird, der Bote des Himmlischen Herrn. Er ist für die Verwaltung der 
Namenregister der Verstorbenen zuständig und wird mit dem Enkel des Himmlischen 
Herrn, nämlich mit dem Herrn des Berges Tai identifiziert.170 Es ist aber umstritten, ob 
es sich beim Ausdruck huangshen yuezhang tatsächlich um eine andere Bezeichnung 
für den Boten des Himmlischen Herrn handelt. So bezieht sich der Ausdruck huangshen 
yuezhang nach Ansicht von Liu nicht auf einen Gott selbst, sondern auf den Zauber-
spruch des Gelben Gottes.171 Seidel zufolge ist der Himmlische Herr 天帝 der höchste 
himmlische Gott, der auch als Gelber Herr oder Gelber Gott bezeichnet wird und seinen 
Wohnsitz in der Mitte des Weltalls bzw. im Sternbild Großer Wagen hat. Er ist dafür 
zuständig, die Namenregister sowohl der Lebenden als auch der Verstorbenen zu ver-
walten. Die Kommunikation im Reich des Himmlischen Herrn erfolgt durch schriftliche 
Dokumente, die in bürokratischer Sprache und in Form von Vorschriften, Verträgen und 
Befehlen verfasst sind.172 Liu identifiziert den Himmlischen Herrn mit dem Gott Taiyi 
太一 und damit zugleich mit dem Nordstern. Ähnlich wie Wu (Wu Rongzeng 1981) 
hält er den Gelben Gott und den Gelben Herrn 黃帝 für seine Untertanen, die wie der 

168	 Lai Guolong 2005, 44. Siehe auch Lai Guolong 2015, 186–187.
169	 Guo Jue 2011, 85–115.
170	 Wu Rongzeng 1981, 60–61.
171	 Liu Zhaorui 1996, 128. Für die Diskussion hierüber siehe Kapitel 3.2.2.
172	 Seidel 1987, 28–39.



45

Forschungsgeschichte

Bote oder der Geistermeister des Himmlischen Herrn die Kraft besitzen, Unheil zu ver-
treiben. Die Vorstellung vom Himmlischen Herrn und dessen Untertanen weist darauf 
hin, dass im Jenseitsglauben der Han-Zeit die drei Reiche, nämlich die himmlische, die 
irdische und die unterirdische Welt, bereits zu einer Ganzheit verschmolzen waren.173 

IV.2.2b Die Kommunikation zwischen dem Himmel und den Menschen.
Die Kommunikation zwischen dem Himmel und den Menschen erfolgt durch rituelle 
Handlungen und den Boten des Himmlischen Herrn. Hayashi untersuchte das Bild eines 
vollständig bewaffneten, furchterregenden Gottes auf zwei bronzenen Gürtelhaken und 
identifizierte ihn als den Boten des Himmlischen Herrn, der in grabschützenden Texten 
der Han-Zeit erstmals auftauchte.174 Ikezawa ist der Meinung, dass der Ausdruck „Bote 
des Himmlischen Herrn 天帝使者“ sowohl die Bezeichnung eines Gottes als auch die 
Selbstbezeichnung des Meisters des Exorzismusrituals gewesen sein konnte.175 Nach 
Ansicht von Hu bezieht sich der Ausdruck „Bote des Himmlischen Herrn“ ursprünglich 
auf einen himmlischen Gott. Er wurde jedoch von den daoistischen Mönchen in der 
Ost-Han-Zeit als eine Selbstbezeichnung der Ordensangehörigen verwendet.176 

Scogin ist der Meinung, dass Rituale in der Han-Zeit über eine kosmologische Wirk-
kraft verfügten. Rituale dienten demnach dazu, eine Ordnung und Harmonie zwischen 
dem Himmel und den Menschen zu schaffen. Ihm zufolge wurde die Legitimität der 
hanzeitlichen Verträge, darunter auch Landkaufverträge, durch deren religiöse Dimen-
sion verstärkt, die jedoch von Niida und Hulsewé ignoriert wurde. Das rituelle Trinken 
des Weins war demnach ein ritueller Ersatz für das frühere meng-Ritual 盟, bei dem das 
Blut beider Vertragspartner eines Bündnisvertrags gemischt und von ihnen gemeinsam 
getrunken wurde. Ohne diese rituellen Elemente würde der Abschluss des Vertrags 
ohne göttliche Legitimation erfolgen.177 

Guo weist darauf hin, dass das Schreiben an die Unterwelt und der grabschützende 
Text zwei unterschiedliche Kommunikationsmodi aufweisen. Das Schreiben an die 
Unterwelt wird von einem lebenden Beamten an die unterirdischen Beamten verschickt, 
während beim grabschützenden Text die Kommunikation unmittelbar zwischen dem 

173	 Liu Yi 2005, 81/281.
174	 Hayashi 1974, 225–228. Seidel übernimmit die Ansicht von Hayashi und weist darauf hin, dass 

die Gestalt des Boten des Himmlischen Herrn auf den legendären Krieger Chiyou 蚩尤 zurück-
geht (Seidel 1987, 36).

175	 Ikezawa 2008, 342–427.
176	 Hu Changchun 2011, 68.
177	 Scogin 1990, 1383–1384. Hulsewé beobachtete zwar die formalen Ähnlichkeiten zwischen dem 

Abschluss des Vertrags und dem meng-Ritual, aber er bezweifelte, ob ein Zusammenhang zwi-
schen ihnen besteht (Hulsewé 1978, 12). 



Einführung

46

himmlischen Geisterreich und dem unterirdischen Geisterreich, das dem Erstgenannten 
untergeordnet ist, stattfindet.178

IV.2.3 Das Verhältnis zwischen den Lebenden und den Verstorbenen.
Das Verhältnis zwischen den Verstorbenen und den Hinterbliebenen bildet den inhalt-
lichen Mittelpunkt der Begräbnistexte. Die bisherigen Forschungsarbeiten zu diesem 
Thema behandeln die folgenden Aspekte: 
a. Die Verfehlungen des Verstorbenen; 
b. Die Störung durch böse Geister; 
c. Die Trennung der Lebenden von den Verstorbenen. 

IV.2.3a Die Verfehlungen des Verstorbenen 
Nach Ansicht von Wu war in der Han-Zeit ein wichtiger Inhalt des Volksglaubens, dass 
bei der Errichtung des Grabes durch das Aufbrechen des Bodens Götter und Geister 
der Erde gekränkt bzw. in Aufruhr versetzt werden. Hierdurch lädt der Verstorbene 
Verfehlungen auf sich, die von den Hinterbliebenen eliminiert werden müssen.179 Sei-
del zufolge haben grabschützende Texte zwei Hauptfunktionen: 1. Sie dienen den Ver-
storbenen als ein dienstliches Beweisdokument für ihre erfolgreiche Aufnahme in die 
Unterwelt. 2. Sie dienen dazu, die Hinterbliebenen vor Unheil zu schützen, indem die 
strikte Trennung zwischen den Verstorbenen und den Hinterbliebenen geltend gemacht 
wird. Die Kränkung der Erde ist jedoch nur eine Ursache, mit der ein Verstorbener 
Verfehlungen zhe 適 („culpability“) auf sich laden kann. Seidel weist darauf hin, dass 
das moralische Verhalten eines Verstorbenen zu seinen Lebzeiten von den Geistern 
beobachtet, aufgezeichnet und in den Fünf Bergen archiviert wird und damit fortan 
das Schicksal der Hinterbliebenen beeinflusst: „If [the departed] is good, the Ch’en clan 
will enjoy good fortune and prosper; if [the departed] is evil, five [generations] will 
suffer the malefic consequences 善者，陳氏吉昌。惡者，五□（代？世？）自受其

殃“.180 Ihre Entzifferung der Schriftzeichen wudai 五代, die Nakamura als wujing 五精 
identifizieren181, ist jedoch umstritten. Der Ausdruck wujing kann hingegen als die fünf 
Erzsorten, die das Unheil auf sich nehmen, gedeutet werden.182

IV.2.3b Die Störung durch böse Geister
Sun zufolge besteht in der Han-Zeit den Glauben, dass das Friedland eines Verstorbe-
nen von fremden bösen Geistern in Besitz genommen wird. Aus diesem Grund müssen 

178	 Guo Jue 2011, 103.
179	 Wu Rongzeng 1981, 57.
180	 Seidel 1987, 43.
181	 Nakamura 1927, 7.
182	 Für die Diskussion hierzu siehe Kapitel 2.3.1.



47

Forschungsgeschichte

die Hinterbliebenen mittels der Landkaufverträge oder grabschützenden Verträge das 
Eigentumsrecht des Grabherrn auf das Friedland bestätigen und geltend machen.183 
Nach Ansicht von Huang haben grabschützende Texte zwei grundlegende Funktionen: 
1. Sie fungieren als Unterweltpässe der Verstorbenen. 2. Sie dienen dazu, die bösen Geis-
ter der Unterwelt zu besänftigen und den Hinterbliebenen Heil zu bringen.184 Guo weist 
darauf hin, dass die Unterwelt in den Schreiben an die Unterwelt noch einen neutralen 
Platz bildet, der der irdischen Welt ähnelt, während sie in grabschützenden Texten als 
ein furchtbarer Platz voller böser Geister beschrieben wird, von dem die Hinterbliebe-
nen zu ihren Lebzeiten dauerhaft Abstand halten sollen.185 2015 entwickelt Lai seine 
frühere Forschungsmeinung (Lai Guolong 2005) weiter und weist darauf hin, dass die 
Schreiben an die Unterwelt der Qin- und Han-Zeit eine sich wandelnde Geisteshaltung 
gegenüber den Verstorbenen zum Ausdruck bringen, die zunehmend als gefährliche 
Wesen betrachtet wurden.186

IV.2.3c Die Trennung der Lebenden von den Verstorbenen 
Die Trennung der Lebenden von den Verstorbenen wurde als zentraler Aspekt der han-
zeitlichen Begräbnistexte bislang am ausführlichsten diskutiert. Poo zufolge besteht 
zum einen die zunehmende Tendenz das Grab als den jenseitigen Lebensraum des Ver-
storbenen anzusehen, in dem seine alltägliche Umgebung zu seinen Lebzeiten nun noch 
stärker und greifbarer widergespiegelt wird, als dies bei Gräbern früherer Zeiten der 
Fall war. Zum anderen kommt nun die Sorge auf, das Leben der Hinterbliebenen zu 
schützen, indem das durch den Tod verursachte Unglück nun von Platzhalterobjekten, 
die als quasi „Sündenböcke“ fungieren, wie etwa Ginsengwurzeln getragen wird, damit 
die Hinterbliebenen z. B. nicht wegen der Gleichheit des Lebensalters mit dem Ver-
storbenen irrigerweise im Namenregister der Unterwelt registriert werden und deshalb 
vorzeitig versterben.187 Kominami zufolge dienen grabschützende Texte dazu, die Inte-
gration der Seele des Verstorbenen in die Welt der Geister der Ahnen zu beschleunigen, 
so dass die Hinterbliebenen besser von den Verstorbenen getrennt und hierdurch besser 
vor Unheil geschützt werden.188 Huang ist der Meinung, dass die Hauptfunktion des 
grabschützenden Textes darin besteht, eine strikte Trennung zwischen den Verstorbe-
nen und den Lebenden zu vollziehen, indem die Verstorbenen und die bösen Geister 
gebändigt werden. Das Unheil wirkt auf die Lebenden durch negative Kräfte chongfu 

183	 Sun Ji 1991, 407.
184	 Huang Xiaofen 2003, 242–244.
185	 Guo Jue 2011, 103.
186	 Lai Guolong 2015, 154/186–187.
187	 Poo Mu-chou 1993, 201–222. Siehe auch Poo Mu-chou 2007, 177–195.
188	 Kominami 1994,1–62.



Einführung

48

重復, zhu 注 und goujiao 勾絞 ein, sie gilt es mit den Texten in Zaum zu halten und zu 
besänftigen.189 

Liu vertritt die Ansicht, dass die Grabverträge muquan, also die Begräbnistexte, drei 
grundlegende Funktionen haben: 1. den Erwerb des Friedlandes maidi 買地; 2. den 
Schutz des Grabes zhenmu 鎮墓; 3. die Vertreibung des Unheils jiechu 解除. Das zu 
vertreibende Unheil lässt sich ihm zufolge weiter in zwei Gruppen einteilen: 1. die 
Schuld des Verstorbenen zhe 適; 2. die zhu-Krankheit 注. Die drei Funktionen dienten 
hauptsächlich zur Trennung des Hinterbliebenen von den Verstorbenen.190 Pirazzoli-
t’Serstevens zufolge besteht die Aufgabe von grabschützenden Texten darin, die Leben-
den von ihren unglücksbehafteten Verstrickungen mit den Verstorbenen und ihren Ver-
fehlungen zu befreien.191 2016 weist Liu weiter darauf hin, dass der Ausdruck zhenmu 
鎮墓 zwei Bedeutungen besitzt: 1. Die fremden bösen Geister, die den Grabherrn stö-
ren könnten, werden in Furcht versetzt; 2. Die Rückkehr des Grabherrn ins Diesseits 
soll verhindert werden, damit er den Hinterbliebenen keinen Schaden zufügen kann. 
Die Praxis das Grab zu schützen lässt sich auf die Vorstellung zurückführen, dass die 
Verstorbenen auf zwei verschiedene Weisen die Lebenden schädigen könnten: 1. Die 
Verstorbenen könnten sich in böse Geister verwandeln, die eine menschliche Gestalt 
annehmen; 2. Die Verstorbenen könnten eine ansteckende Krankheit auf die Lebenden 
übertragen, sobald sie mit ihnen in Berührung kommen.192

In Kurzform kann der Forschungsstand über die zeitliche Verteilung der Begräb-
nistexte und die Entwicklung der Jenseitsvorstellungen wie folgt zusammengefasst 
werden:
1.	 Die chronologische Verteilung der Begräbnistexte wurde zwar bereits von einigen 

Forschern ausführlich behandelt, dennoch könnte sie mittels einer genaueren Datie-
rung der Gräber, in denen Begräbnistexte aufgefunden wurden, noch systematischer 
untersucht werden. Außerdem ist die Frage, warum ein großer zeitlicher Abstand 
zwischen dem Verschwinden der Schreiben an die Unterwelt und der Einführung 
der Landkaufverträge besteht, noch zu beantworten.

2.	 Die Untersuchungen zur hanzeitlichen Vorstellung der Unterwelt zeigen, dass die 
Unterwelt seit Anfang der West-Han-Zeit bis zum Ende der Ost-Han-Zeit dem büro-
kratischen und strukturellen Aufbau des Han-Imperiums immer ähnlicher wurde. 
Es ist jedoch noch zu diskutieren, ab welchem Zeitpunkt der Herr des Berges Tai als 

189	 Huang Jingchun 2004, 13–18.
190	 Er weist darauf hin, dass der Brauch den beweglichen Besitz oder die Immobilien des Verstor-

benen bei den Beamten der Unterwelt anzumelden, sich seit dem zweiten Jh. v. Chr. verbreitete, 
während Grabverträge, deren Funktion der Schutz des Grabes oder/und die Vertreibung des 
Unheils ist, erst gegen Ende des ersten Jh. n. Chr. Auftauchten (Liu Yi 2005, 59–80).

191	 Pirazzoli-t’Serstevens 2009, 972.
192	 Liu Yi 2016, 331–340.



49

Forschungsgeschichte

der Herr der Unterwelt angesehen wurde und ob mit dem Ausdruck Haoli 蒿里 der 
Berg Gaoli 高里 gemeint ist.

3.	 Die hun- und die po-Seele des Verstorbenen begeben sich nach dessen Tod gemein-
sam ins Grab. 

4.	 Bezüglich des Aufenthaltsorts der Seele des Verstorbenen bestehen in der West-Han-
Zeit Meinungsunterschiede: Existiert sie im Grab oder an einem fernen Ort außer-
halb des Grabs weiter? Über das endgültige Ziel des Verstobenen in der Unterwelt 
lassen sich anhand von Begräbnistexten der Ost-Han-Zeit künftig weitere Diskus-
sionen führen.193

5.	 Vom Himmlischen Herrn und seinen Boten existieren unterschiedliche Vorstellun-
gen. Es bleibt diskutabel, ob der Himmlische Herr identisch mit dem Gelben Herrn 
und dem Gelben Gott ist. Auch die Bedeutung des Ausdrucks huangshen yuezhang 
黃神越章 ließe sich noch eingehender untersuchen.

6.	 Über die Kommunikation zwischen dem Himmel und den Menschen durch den 
Boten des Himmlischen Herrn als Vermittler ist reichlich diskutiert worden. Die 
bildliche Darstellung des Boten des Himmlischen Herrn könnte jedoch noch einer 
weiteren Analyse unterzogen werden. 

7.	 Die Verfehlungen des Verstorbenen, die Störung der bösen Geister und die Trennung 
der Lebenden von den Verstorbenen wurden zwar bislang eingehend untersucht, 
aber es gibt große Meinungsunterschiede hinsichtlich der Ursachen des aus dem Tod 
und der Bestattung herrührenden Unheils. Zur Klärung dieser Fragen könnten die 
Kernbegriffe zhe 適, chongfu 重復, zhu 注 und goujiao 勾絞, die allesamt Facetten 
des Unheils beschreiben, neu und systematisch interpretiert werden.

IV.3 Epidemien, Volksglaube und Daoismus
Epidemien und der Daoismus sind zwei Kernbegriffe, die in den modernen Interpreta-
tionen und Auslegungen der Begräbnistexte eine häufige Erwähnung finden. Die For-
schung behandelt in diesem Zusammenhang vor allem die folgenden beiden Aspekte: 
1. Epidemien und grabschützende Texte; 
2. Daoismus vs. populäre Religion.

IV.3.1 Epidemien und grabschützende Texte 
Im Jahr 1995 wies Lin darauf hin, dass die Entstehung von daoistischen Sekten wie 
taiping dao 太平道 und wudoumi dao 五斗米道 am Ende der Ost-Han-Zeit eng mit den 
wiederholten Ausbrüchen von Epidemien und anderen sozialen Krisen zusammenhing. 
Die Heilung von Krankheiten diente den Glaubensgemeinschaften als ein wichtiges 
Mittel, um Gläubige anzuziehen und den Glauben zu propagieren. Anders jedoch als 

193	 Für die Diskussion hierzu siehe Kapitel 4.1.



Einführung

50

die Magier hob die daoistische Sekte wudoumi dao die Werte der „Buße 悔過“, des „Ein-
haltens der Gebote 守戒“ und der „Wohltaten 行善“ hervor.194 Lin verzichtete jedoch 
leider darauf sich mit dem Zusammenhang zwischen Epidemien und der Entstehung 
der grabschützenden Texte in der Ost-Han-Zeit auseinander zu setzen. Fan zufolge ist 
das Wort zhu eine allgemeine Bezeichnung für Epidemien, deren Ausbrüche in der Han-
Zeit vor allem durch den Klimawandel, Überschwemmungen, Dürren und Kriege ausge-
löst wurden.195 Nach Ansicht von Chen entstanden die hanzeitlichen grabschützenden 
Texte, die den Schlüsselbegriff zhu 注 enthalten, vor dem Hintergrund wiederholter 
Ausbrüche von Epidemien am Ende der Ost-Han-Zeit.196 Er untersuchte jedoch nicht, 
inwieweit die Ausbrüche mit der Entwicklung grabschützender Texte zusammenhin-
gen. Gong et al. beschäftigten sich mit der zeitlichen und geografischen Verteilung von 
Epidemien von der Chunqiu- bis zur Han-Zeit. Sie kamen zum Schluss, dass Epidemien 
besonders häufig ab 80 n. Chr. bis hin zur Zeit der drei Reiche ausbrachen, wobei ihr 
geografisches Auftreten mit der Bevölkerungsdichte der betroffenen Gebiete in enger 
Verbindung stand.197 

IV.3.2 Daoismus vs. populäre Religion
Auch das Verhältnis zwischen dem Daoismus und grabschützenden Texten steht im 
Zentrum der bisherigen Forschungen. Die Ansichten der Forscher zu diesem Thema 
lassen sich grob in drei Gruppen einteilen: 
a. Grabschützende Texte gehören zur Praxis des Volksglaubens; 
b. Grabschützende Texte gehören zur Praxis des Daoismus; 
c. Grabschützende Texte beziehen sich sowohl auf den Daoismus als auch auf den 

Volksglauben. 

IV.3.2a Grabschützende Texte gehören zur Praxis des Volksglaubens 
Die Liste der Forscher, die grabschützende Texte für Zeugnisse des Volksglaubens hal-
ten, ist lang. So untersuchte Harada das Totenritual, die Einstellung zum Tod und die 
Jenseitsvorstellung des Volkes der Han-Zeit mithilfe seiner Analyse der Landkaufver-
träge und grabschützenden Texte, die er zusammen als Grabverträge muquan 墓券 
bezeichnete.198 Guo ordnete den grabschützenden Text für Zhang Shujing (T. 25) ein-
deutig der Kategorie des Volksglaubens.199 Hayashi übernahm die Ansicht von Guo und 

194	 Lin Fu-shih 1995, 724–726.
195	 Fan Kawai 1997, 8–32.
196	 Chen Hao 2006, 267–304.
197	 Gong Shengsheng et al 2010, 96.
198	 Harada 1963, 1–26. Siehe auch Harada 1967, 17–35.
199	 Guo Moruo 1965, 666–667.



51

Forschungsgeschichte

betrachtete grabschützende Texte als Produkte des Volksglaubens.200 Stein untersuchte 
die Interaktion zwischen der „populären Religion“ (d. h. der nicht-institutionalisierten, 
allen sozialen Schichten gemeinsamen Religion) und dem religiösen Daoismus vom 
zweiten bis zum siebten Jahrhundert. Er führte das daoistische chu-Ritual 廚, für das 
Texte in Vertragsform angefertigt wurden, auf das Exorzismusritual jiechu der Han-
Zeit zurück. Seiner Meinung nach sind die Archetypen der daoistischen Verträge die 
Landkaufverträge, bei denen es sich ursprünglich um echte Kaufverträge handelte, 
die am Ende der Ost-Han-Zeit (von 178 n. Chr. an) in fiktive Kaufverträge verwandelt 
wurden.201

Wu zufolge lässt sich grabschützende Texte, die er der Kategorie „volkstümliche 
Magie 民間巫術“ zuordnet, nur schwer als Produkte des Daoismus betrachten. Er ist 
der Meinung, dass die in grabschützenden Texten widerspiegelte Bestattungssitte für 
eine Art apotropäische Praxis gehalten werden kann, die der Gelehrte Wang Chong 
(27-ca. 97 n. Chr.) als jiechu 解除 bezeichnete. Er weist aber zugleich darauf hin, dass 
die daoistische Religion bei ihrer Entstehung und während ihrer frühen Entwicklung 
diverse Elemente von der volkstümlichen Magie, insbesondere von den dort verbrei-
teten Ritualen und magischen Künsten, übernahm. Der Ausdruck daozhongren 道中

人 im grabschützenden Text für das Haus Wang (T. 36) bezieht sich seiner Meinung 
nach auf „daoistische Mönche 道教中人“, die sich gut darauf verstanden, Medizin aus 
Erzen herzustellen. Die Magier mussten sich zur Versorgung mit Erzen wie Realgar und 
Zinnober, an sie gewandt haben.202 Nach Ansicht von Seidel wurden hanzeitliche grab-
schützende Texte bereits vor der Entstehung des Daoismus verfasst. Sie spiegeln somit 
den Volksglauben und nicht den daoistischen Glauben in der Han-Zeit wider. Seidel 
bezeichnet diese volkstümliche Religion als „Religion des Himmlischen Herrn tiandi 
jiao 天帝教 (Teaching of the Celestial Thearch)“, die ihr zufolge sicherlich keine mediale 
Volksreligion ist, und weist darauf hin, dass im Vorstellungsrahmen der tiandi jiao das 
moralische Verhalten des Verstorbenen zu seinen Lebzeiten von den Geistern beobach-
tet, aufgezeichnet und archiviert wird. Alle Merkmale dieser volkstümlichen Religion 
wurden später vom Daoismus ohne wesentliche Veränderungen übernommen.203 Eines 
ihrer Hauptargumente für ihre Einschätzung ist der Ausdruck you tiandi jiao 有天帝教, 
den sie als „es gibt die Religion des Himmlischen Herrn“ deutet. Liu weist jedoch darauf 
hin, dass jiao 教 in diesem Zusammenhang eine Art Dienstschreiben bezeichnet.204 

Lin bezeichnet diejenigen, die sich im alten China auf den Umgang mit Göttern 
und Geistern spezialisierten, als Magier wu 巫. Seiner Meinung nach ist eine der 

200	 Hayashi 1974, 225–228.
201	 Stein 1979, 53–81.
202	 Wu Rongzeng 1981, 56–63.
203	 Seidel 1987, 40.
204	 Liu Zhaorui 1993, 69. Für die Diskussion des Ausdrucks youjiao 有教 siehe Kapitel 2.3.3.



Einführung

52

Haupttätigkeiten des Magiers die Durchführung des Exorzismusrituals jiechu, das zwei 
verschiedene Praktiken umfasst: 1. die Übertragung des Unheils einer Person auf eine 
andere Person durch Beten zhuyi 祝移; 2. die Tilgung des Unheils aus der Erde beim 
Errichten eines oberirdischen Bauwerks jietu 解土.205 Lin setzte sich zwar nicht unmit-
telbar mit grabschützenden Texten auseinander, wies jedoch dezidiert darauf hin, dass 
das jietu-Ritual 解土 nicht als daoistische Praxis anzusehen ist. Sun identifizierte die 
Verfasser der grabschützenden Texte als Magier und Alchimisten, die nach der Medizin 
der Unsterblichkeit suchten.206 

1993 analysierte Liu das qinzeitliche jie-Handbuch 詰 aus Shuihudi. Seiner Meinung 
nach beschreibt das genannte Werk jene Techniken und Rituale, die Wang Chong als 
jiechu bezeichnete.207 1993 wies Cedzich darauf hin, dass in Bezug auf drei Aspekte 
große Unterschiede zwischen dem Volksglauben, der sich in den grabschützenden 
Texten der Han-Zeit widerspiegelt, und dem frühen Daoismus bestanden: 1. bzgl. der 
grundlegenden Prinzipien; 2. bzgl. der Organisation der religiösen Sekte; 3. bzgl. der 
Rituale. Anders als die grabschützenden Texte, deren Hauptanliegen in der Verhinde-
rung der Rückkehr des Verstorbenen ins Diesseits liegt, bemühte sich der frühe Dao-
ismus darum, den Verstorbenen vom Unheil zu erlösen.208 1996 führte Nickerson die 
Rituale, bei denen grabschützende Texte verwendet wurden, auf die Teufelsaustreibung 
der Exorzisten fangxiang shi 方相氏, auf das Ritual der Beschwichtigung der Erde jietu 
解土 und auf das Ritual des Zurückrufens der Seele eines Verstorbenen zhaohun 招魂 
zurück. Er vertritt die Ansicht, dass die mündlich überlieferte religiöse Praxis nicht mit 
der Bürokratisierung der Religion verschwand, sondern im Zuge ihrer Textualisierung 
nun in Form von Texten verfasst wurde.209 

Poo untersuchte Begräbnistexte dezidiert unter der Kategorie „Volksreligion“ (popu-
lar religion).210 Er wies darauf hin, dass die Angst vor dem Verstorbenen und bösen 
Dämonen in grabschützenden Texten der Ost-Han-Zeit zunehmend offensichtlicher 
wurde. Es ist jedoch schwer festzustellen, ob sich dieses Phänomen aus dem Exorzis-
musritual des frühen Daoismus entwickelte, da sich der Glaube an böse Geister und 
die Durchführung des Exorzismusrituals bereits seit der Chunqiu-Zeit verbreitet hat-
te.211 2003 ordnete Lai die grabschützenden Texte der Han-Zeit ebenfalls in die Kate-
gorie des Volksglaubens ein. Seines Erachtens unterscheidet sich der frühe Daoismus 
vom Volksglauben der Han-Zeit dadurch, dass Erstgenannter darauf abzielt, die Seele 

205	 Lin Fu-shih 1988, 61–62.
206	 Sun Ji 1991, 407.
207	 Liu Lexian 1993, 453.
208	 Cedzich 1993, 23–35.
209	 Nickerson 1996, 137.
210	 Poo Mu-chou 1998, 1–16. Siehe auch Poo Mu-chou 2007, 10.
211	 Poo Mu-chou 2013, 322. Siehe auch Poo Mu-chou 2009, 281–313.



53

Forschungsgeschichte

des Verstorbenen zu retten und ihr beim Aufstieg in die himmlische Sphäre zu helfen, 
anstatt sie von der Rückkehr ins Diesseits abzuhalten.212 

Harper zufolge sind die Xuning-Holztäfelchen Teile eines Vertrags, der von religiösen 
Ritualmeistern hergestellt wurde und für das Geisterreich bestimmt war. Dieser Vertrag 
und der daoistische Kanon Taiping jing verfügen über Gemeinsamkeiten hinsichtlich 
ihrer Struktur und ihrer Funktion für das Geisterreich sowie ihrer Art und Weise, den 
Zugang zu ihm zu schaffen. Laut Harper weisen die Xuning-Täfelchen darauf hin, dass 
die damalige Alltagsreligion die Quelle der Vorstellungen und Bräuche des daoistischen 
Kanons Taiping jing war.213 Liu vertritt die Ansicht, dass die Verwendung der grabschüt-
zenden Texte eher als eine Praxis des Volksglaubens 民間信仰 anstatt des Daoismus 
anzusehen ist. In seiner Analyse des Gelben Gottes 黃神 und des Gelben Herrn 黃帝, 
die er nicht als neue oberste Götter identifiziert, weist er darauf hin, dass ein Glauben 
mit einem vereinheitlichten obersten Gott und vereinheitlichten theoretischen Grund-
lagen und Organisationen auf dem weiten Territorium der Han-Dynastie noch nicht 
existierte. Anhand des Vergleichs zwischen der Figur des Unsterblichen tianshi 天師 im 
daoistischen Kanon Taiping jing und dem Geistermeister des Himmlischen Herrn 天帝

神師 in den grabschützenden Texten zieht er die Folgerung, dass es keine Gemeinsam-
keit zwischen ihnen gibt.214 

Nach Ansicht von Liu wurden verschiedene Techniken und Rituale in der Qin- und 
Han-Zeit angewendet, um das vom Brechen eines Tabus herrührende Unheil abzu-
wehren. Dazu zählt das bei der Bestattung durchgeführte Exorzismusritual jiechu, das 
ihm zufolge darauf abzielt, das Unheil, das auf die unglückseligen Verstrickungen zwi-
schen den Lebenden und den Verstorbenen chongfu 重復 zurückgeht, zu eliminieren.215 
Pirazzoli-t’Serstevens betrachtet die Gesamtheit aller Begräbnistexte als diejenigen 
Texte, die im Exorzismusritual jiechu verwendet wurden. Ihrem ungleichmäßigen räum-
lichen und zeitlichen Vorkommen entsprechend ist die Verwendung der grabschützen-
den Texte als eine lokale Tradition des Exorzismus bei der Bestattung zu betrachten. 
Pirazzoli-t’Serstevens stellt zudem die Frage, ob das Deponieren von grabschützenden 
Texten im Grab die Rolle des Exorzisten ersetzt haben könnte, so dass dieser bei einer 
Bestattung nicht mehr ins Grab hinabsteigen musste.216 

Chang hält die Begräbnistexte der Han-Zeit für Produkte einer religiösen Tradition, 
die sich vom frühen Daoismus unterscheidet. Er weist darauf hin, dass der frühe Daois-
mus im Bereich des Bestattungsrituals offensichtlich abwesend war. Erst am Ende Ost-
Jin-Zeit (317–420 n. Chr.) begannen daoistische Mönche überhaupt am Bestattungsritual 

212	 Lai Chi-tim 2003, 20–24.
213	 Harper 2004, 266.
214	 Liu Yi 2005, Kapitel 1, 2.
215	 Liu Tseng-kuei 2007, 64–65. Für eine englische Version siehe auch Liu Tseng-kuei 2009, 942–943.
216	 Pirazzoli-t’Serstevens 2009, 968–975.



Einführung

54

teilzunehmen.217 Lu ist der Meinung, dass Landkaufverträge und grabschützende Texte, 
deren Entstehung nicht mit dem Daoismus, sondern mit der volkstümlichen Magie 
im Zusammenhang steht, auf Schreiben an die Unterwelt zurückzuführen sind.218 Liu 
bezweifelt die Existenz von daoistischen Elementen in den Gräbern der Han-Zeit. Seiner 
Meinung nach mussten die Spezialisten des Bestattungsrituals in der Han-Zeit Meister 
der Zahlenkunst und Magier und keine daoistische Mönche gewesen sein.219

IV.3.2b Grabschützende Texte gehören zur Praxis des Daoismus
Ungeachtet der soeben umrissenen Untersuchungen, ist die Liste der Forscher, die grab-
schützende Texte für Produkte einer daoistischen Sekte halte, ebenso lang. 1988 unter-
suchte Chen den grabschützenden Text für Zhang Shujing (T. 24) auf Grundlage der 
Transkription von Ma Jingqing. Er weist darauf hin, dass die grabschützenden Texte, 
die am Ende der Ost-Han-Zeit populär waren, „hauptsächlich mit Phrasen der yinyang- 
oder wuxing-Schule verfasst wurden 皆陰陽五行家語“. Er stimmt jedoch mit Ma darin 
überein, dass der Grabherr ein Anhänger der von Zhang Jiao begründeten daoistischen 
Sekte Taiping dao gewesen sein muss. Er hält deswegen alle grabschützenden Texte der 
späten Ost-Han-Zeit für Produkte dieser Sekte.220 Wang deutet den Ausdruck yaodao 
要道 im grabschützenden Text für das Haus Wang (T. 36) als eine Bezeichnung des 
Daoismus daoshu 道術.221 Er ist der Meinung, dass ein Talisman aus Luoyang (T. 03) 
die daoistische Lehre von „Drei bösen Begierden“ sanshi 三屍 widerspiegelt.222 Anhand 
seiner Untersuchung der grabschützenden Texte, Talismane und grabschützenden Sie-
gel weist er darauf hin, dass in der Han-Zeit eine Gruppe daoistischer Mönche, die 
sich als „Boten des Himmlischen Herrn“ bzw. „Geistermeister des Himmlischen Herrn“ 
bezeichneten, in den Einzugsgebieten des Flusses Huai und des Mittel- und Unterlaufs 
des Gelben Flusses tätig war. Sie bildeten zunächst mehrere kleine daoistische Gemein-
schaften. Schließlich errichteten am Ende der Ost-Han-Zeit Zhang Jiao und Zhang Lu 
größere daoistische Sekten ein.223 Dementsprechend vertritt er die Meinung, dass alle 
grabschützenden Siegel als daoistische Siegel anzusehen sind, die von den drei damali-
gen daoistischen Sekten verwendet worden sein mussten.224 

Nach Ansicht von Chiang weist die Verwendung der Talismane und der fünf Erzsor-
ten bei Bestattungsritualen der Ost-Han-Zeit darauf hin, dass die daoistische Religion 

217	 Chang Chao-jan 2010, 27–30.
218	 Lu Xiqi 2014, 64–66.
219	 Liu Yi 2016, 331–340.
220	 Chen Zhi 1957, 78–80. Sieh auch Chen Zhi 1988, 390–392.
221	 Wang Yucheng 1991, 55.
222	 Wang Yucheng 1998, 75–78.
223	 Wang Yucheng 1999, 203.
224	 Wang Yucheng 2000, 15.



55

Forschungsgeschichte

bereits damals den Glauben an die mediale Magie überwand und ersetzte.225 Wang 
zufolge muss sich die Bestattungssitte Landkaufverträge oder grabschützende Texte zu 
verwenden, unmittelbar aus dem Daoismus hergeleitet haben.226 Liu hält die Bezeich-
nung tianshi 天師 in den Schriften des Daoismus für eine Abkürzung des in grab-
schützenden Texten Verwendung findenden Ausdrucks tiandi shenshi 天帝神師.227 Er 
untersuchte hanzeitliche grabschützende Texte in Hinblick auf Merkmale des frühen 
Daoismus 早期道教 und interpretierte ihre Schlüsselwörter insbesondere mithilfe des 
daoistischen Kanons Taiping jing. Liu behauptet, dass diejenigen grabschützenden Texte 
der Ost-Han-Zeit, die auf die Eliminierung der zhu-Krankheit abzielten, die Urform der 
daoistischen Thronberichte biaozhang 表章 darstellten.228

Zhang ist der Meinung, dass die Verwendung grabschützender Texte bei der Bestat-
tung die Praxis einer institutionalisierten daoistischen Religion gewesen sein musste. 
Diese Religion, die den Namen tianshi dao 天師道 trägt und deren beiden Zentren 
die Städte Chang’an und Luoyang bilden, entstand demnach unter der Herrschaft von 
Kaiser Ming (57–75 n. Chr.).229 Zhang und Bai zufolge war die frühe daoistische Sekte 
tianshi dao nicht die Schöpfung einer einzigen Person, sondern das Ergebnis des kol-
lektiven Wirkens von Meistern der Zahlenkunst und Magiern seit der Qin- und West-
Han-Zeit.230 

1999 studierte Wu die daoistischen Elemente in der Kunst der Han-Zeit. Seines 
Erachtens sind bildlichen Darstellungen und Objekte der West-Han-Zeit, wie etwa die 
boshan-Weihrauchfässer, die Jadegarnituren und die Bilder des Bergs Kunlun, Produkte 
der shenxian-Schule 神仙, die nach Unsterblichkeit gestrebt und vor der Entstehung des 
institutionalisierten Daoismus gediehen hatte. Die Entstehung der bildlichen Darstel-
lungen der „Drei Reittiere (Drache, Tiger, Hirsch) sanqiao 三蹻“, des Boten des Himmli-
schen Herrn sowie der Beamten der Unterwelt in der Ost-Han-Zeit steht hingegen wohl 
mit dem Glauben und der Institution des frühen Daoismus in Verbindung.231 

225	 Chiang Ta-chih 1991, 67–89.
226	 Wang Degang 1991, 264–271.
227	 Liu Zhaorui 1992, 111–119.
228	 Liu Zhaorui 2007, 1–98.
229	 Zhang Xunliao 1996, 259–263.
230	 Zhang & Bai 2006, 287.
231	 Wu Hung 2005a, 484. Li weist jedoch in seiner Studie zur Ikonografie berühmter „Bronzespiegel 

mit Verzierung der dreireihig angeordneten Motiven der Unsterblichen 三段式神仙鏡“ darauf 
hin, dass anders als von Wu angenommen, der das Motiv als die Verehrung des Laozi durch 
die Anhänger der daoistischen Sekte wudoumi dao interpretierte (Wu Hung 2005a), das Thema 
vielmehr als der dreifache Wunsch auf ein glückliches Familienleben, nämlich auf das Kinder-
reichtum, auf einen idealen Ehemann sowie auf die Unsterblichkeit zu deuten ist (Li Song 2010, 
18–20).



Einführung

56

Suzuki zufolge sind grabschützende Texte der Han-Zeit Zeugnisse dafür, dass die 
daoistische Sekte tianshi dao 天師道 in mehreren Gebieten aktiv war.232 Jiang sieht in 
grabschützenden Texten zwar keine Anzeichen für die Entstehung einer bestimmten 
daoistischen Sekte, er deutet jedoch dezidiert ihre Kernbegriffe im Rahmen des daois-
tischen Kanons Taiping jing und identifizierte das Schlüsselwort chongfu 重復 mit dem 
daoistischen Begriff chengfu 承負. Seiner Meinung nach besteht die Funktion eines 
grabschützenden Textes darin, den Verstorbenen von seiner Schuld zu befreien.233 

Luo ist der Meinung, dass in der heutigen Provinz Sichuan am Ende der Ost-Han-
Zeit etliche neue Elemente der bildenden Künste, wie z. B. daoistische Talismane und 
Mönchsdarstellungen, auf den volkstümlichen frühen Daoismus 早期民間道教, näm-
lich auf die Sekte tianshi dao, zurückzuführen sind. Ihm zufolge waren daoistische Mön-
che bereits in der Han-Zeit am Bestattungsritual beteiligt.234 2008 erstellte Ikezawa eine 
detaillierte Analyse der Struktur und der Bausteine von grabschützenden Texten der 
Han-Zeit, indem er sie mit der daoistischen Schrift Chisongzi zhangli verglich.235 Nach 
Ansicht von Yang wurden in der Ost-Han-Zeit grabschützende Texte, Talismane, grab-
schützende Siegel und grabschützende Gegenstände wie Erze und Bleimännlein von 
daoistischen Mönchen hergestellt und verkauft. Deshalb muss der Daoismus unmittel-
bar am Bestattungsritual beteiligt gewesen sein.236 

Hu vertritt die Ansicht, dass bereits in der Han-Zeit mehrere daoistische Sekten 
entstanden, einschließlich die Friedenssekte taiping dao, die Fünf-Dekaliter-Reis-Sekte 
wudoumi dao und andere volkstümliche Sekten. Er fasste sie unter der Bezeichnung 
„Früher Daoismus“ chuqi daojiao 初期道教, einem Terminus von Obuchi, zusammen. 
Hu identifizierte die Boten des Himmlischen Herrn in den grabschützenden Texten der 
Han-Zeit als Anführer einer religiösen Sekte, die für die Durchführung des Exorzis-
musrituals jiechu zuständig waren. Im Namen des Himmlischen Herrn brachten sie den 
Hinterbliebenen Heil und schützten die Seele des Verstorbenen, so dass diese in die Welt 
der Unsterblichen xianjie 仙界 aufsteigen konnte.237 Lai folgt der Ansicht von Zhang 
(Zhang & Bai 2006) und hält grabschützende Texte für Produkte der daoistischen Sekte 
tianshi dao 天師道. Er interpretierte die Ausdrücke daoxingren 道行人 und daozhongren 
道中人 in zwei grabschützenden Texten (T. 34, T. 36) als Bezeichnungen für „daoistische 
Mönche 道教中人“.238

232	 Suzuki 2003, 2–20.
233	 Jiang Shoucheng 2006, 1–64.
234	 Luo Erhu 2007, 121–129.
235	 Ikezawa 2008, 342–427.
236	 Yang Aiguo 2011, 86–91.
237	 Hu Changchun 2012, 4–6. Siehe auch Hu Changchun 2011, 66–74.
238	 Lai Guolong 2014, 73–76.



57

Forschungsgeschichte

IV.3.2c Grabschützende Texte beziehen sich sowohl auf den Daoismus als auch auf 
den Volksglauben
Nach Ansicht einer dritten Gruppe von Forscher gehen grabschützende Texte sowohl 
auf den Daoismus als auch auf den Volksglauben zurück. Kominami identifizierte den 
in grabschützenden Texten häufig vorkommenden Kernbegriff zhu 注 als einen spät-
daoistischen Terminus. Er folgt aber zugleich Hayashis Interpretation des Boten des 
Himmlischen Herrn und weist darauf hin, dass Magier fangshi 方士 die Rolle dieses 
Gottes eingenommen haben mussten.239 Jiang beschäftigte sich vor allem mit den spät 
datierten grabschützenden Texten aus Dunhuang. Er ist der Meinung, dass es sich bei 
den grabschützenden Texten, die bereits am Ende der Ost-Han-Zeit populär waren, 
um eine Art Zahlenkunst handelte, die das Unheil mittels apotropäischer Gegenstände 
fernzuhalten versuchte (yansheng de fangshu 厭勝的方術). Er deutete jedoch zugleich 
den Begriff zhu als einen für spätdaoistischen Schriften, wie z. B. Chisongzi zhangli, 
charakteristischen Terminus.240 Jao deutete den Ausdruck fuchong goujiao 復重拘校 
zwar eindeutig vor dem Hintergrund der Zahlenkunst anstatt im Sinne des Daoismus,241 
jedoch interpretierte er die Kernbegriffe zhu 注 und gouwu 拘伍 vorrangig mit Zitaten 
aus der daoistischen Schrift Chisongzi zhangli.242 

Nach Ansicht von Lian soll der Bote des Himmlischen Herrn ein Magier und zugleich 
der Ritualmeister gewesen sein. Dass in einem grabschützenden Text (T. 36) die Bezeich-
nung des Boten des Himmlischen Herrn neben der Bezeichnung des daoistischen Mön-
ches yaodao zhongren 要道中人 angeführt wird, weist darauf hin, dass die Tätigkeiten 
der Magier wu 巫 und der Meister der Zahlenkunst daoren 道人/daoshi 道士 damals 
noch verschieden waren. Er hält jedoch den Ausdruck zhe 適 für identisch mit dem 
Kernbegriff „übertragene Schuld“ chengfu 承負 im daoistischen Kanon Taiping jing.243 
Nach Ansicht von Huang sind die Verfasser grabschützender Texte der Han-Zeit vor 
allem Magier oder Meister der Zahlenkunst wuxi shushi 巫覡術士. Er deutet die Kern-
begriffe der Texte, wie z. B. den Begriff chongfu, wiederum gemäß dem daoistischen 
Kanon Taiping jing.244 

Chen vertritt die Ansicht, dass die Meister der Zahlenkunst 方士 bzw. die Magier 巫
者, die die grabschützenden Texte der Han-Zeit verfassten, durch den Akt des media-
len Schreibens und mittels magischer Medizin die bösen Geister vertrieben. Die grab-
schützenden Texte waren jedoch noch nicht stereotypisiert, was darauf hinweist, dass 
die Ritualmeister noch keinen professionellen religiösen Sekten angehörten. Sie griffen 

239	 Kominami 1994, 1–62.
240	 Jiang Boqin 1996, 279.
241	 Jao Tsung-i 1996, 393.
242	 Jao Tsung-i 1998, 16.
243	 Lian Shaoming 1998, 77–83.
244	 Huang Jingchun 2004, 30–34.



Einführung

58

vielmehr beim Verfassen der grabschützenden Texte auf Inhalte ihres gemeinsamen 
Glaubens zurück. Der Gebrauch von Schlüsselwörtern wie z. B. chongfu 重復 und gou-
jiao 句校 demonstriert, dass sie den Text nicht mit den Fachausdrücken verfassten, mit 
denen die Meister der Zahlenkunst sehr vertraut waren, sondern in einer Weise, die dem 
Volk zugänglicher war. Die Sprache der grabschützenden Texte entstand nämlich erst 
im Verlauf der Kommunikation zwischen den Meistern der Zahlenkunst und den einzel-
nen Gläubigen. Chen ist jedoch auch der Meinung, dass die Erklärung der Ursachen der 
zhu-Krankheiten wohl mit dem daoistischen Glauben an „Drei bösen Begierden“ sanshi 
三屍 zusammenhängt.245 Er weist in seiner Untersuchung des von der Han-Zeit bis 
zur Tang-Zeit verbreiteten shangzhang-Rituals 上章 („Einreichung des Thronberichts“) 
der daoistischen Sekte tianshi dao darauf hin, dass der Schwerpunkt des Rituals in der 
Auswahl der Zeit bzw. des Ortes seiner Durchführung liegt, während in grabschützen-
den Texten die Zeit bzw. der Ort des Todes hervorgehoben wird. Der äußerliche neue 
Rahmen, der vom Daoismus angeboten wird, ist zwar die Nachahmung des bürokra-
tischen Administrationssystems des Staats, tatsächlich fand jedoch nun der Übergang 
vom Tabubruch, bei dem die Auswahl der Zeit und des Ortes eine entscheidende Rolle 
spielt, hin zur religiösen Vorstellung von Schuld statt.246 Guo ordnet grabschützende 
Texte zwar vorrangig dem Volksglauben zu, übernimmt jedoch zugleich die Ansicht 
von Wang (Wang Yucheng 1991) und hält die Talismane für Produkte des Daoismus.247 

In Kurzform können die bisherigen Forschungen über den Zusammenhang zwischen 
Epidemien, dem Volksglauben und dem Daoismus wie folgt zusammengefasst werden:
1.	 Der Zusammenhang zwischen Epidemien und der Entstehung des Daoismus sowie 

die zeitliche und geografische Verbreitung der Epidemien wurden zwar bereits unter-
sucht, jedoch wurde noch nicht diskutiert, inwieweit das Auftreten von Epidemien 
mit der Entwicklung grabschützender Texte in der Ost-Han-Zeit zusammenhängen.

2.	 Im Hinblick auf die Frage, ob grabschützende Texte dem Volksglauben oder dem 
Daoismus angehören, lassen sich die Ansichten der Forscher in drei Gruppen ein-
teilen. So vertreten zahlreiche Forscher die Meinung, dass grabschützende Texte, die 
von Magiern wu 巫 oder Meistern der Zahlenkunst shushi 術士 verfasst wurden, zur 
Praxis des Volksglaubens gehören. Die Verwendung der grabschützenden Texte ist 
demnach als eine apotropäische Praxis zu betrachten, die der Gelehrte Wang Chong 
(27 – ca. 97 n. Chr.) als jiechu 解除 bezeichnete.

3.	 Ebenso viele Forscher sind der Ansicht, dass grabschützende Texte als Zeugnisse 
einer institutionalisierten Religion, nämlich der des Daoismus, einzuordnen sind. 
Nach Ansicht von Zhang, die innerhalb der Forschung als besonders einflussreich 

245	 Chen Hao 2006, 267–304.
246	 Chen Hao 2008, 241–268.
247	 Guo Jue 2011, 103.



59

Forschungsgeschichte

gilt, können alle grabschützende Texte, Tontöpfe, Bleimännlein und Erze als „Geräte 
zur Abwehr von zhu 解注器“ angesehen werden und als Belege dafür gelten, dass 
die daoistische Sekte taiping dao bereits in der Regierungszeit des Kaisers Ming vor 
allem im Guanzhong- und Luoyang-Gebiet verbreitet war. Auch Wangs These, dass 
alle grabschützende Siegel und Talismane als daoistische Siegel und Talismane gel-
ten können, ist heute weitgehend akzeptiert.

4.	 Eine dritte Gruppe von Forschern deutet die grabschützenden Texte sowohl als Pro-
dukte des Daoismus als auch des Volksglaubens.

5.	 Größere Meinungsdifferenzen innerhalb der Forschung bestehen hinsichtlich der 
Schlüsselbegriffe chongfu, zhu, und goujiao, die sehr unterschiedlich gedeutet wur-
den. Einige Forscher stellen sie in den Kontext daoistischer Schriften, während 
andere sie im Kontext der Zahlenkunst shushu 數術 interpretieren. Es ist deswegen 
notwendig, eine neue systematische Interpretation der obigen Schlüsselbegriffe vor-
zunehmen.

6.	 Die Ausdrücke daoxingren 道行人 und daozhongren 道中人 in zwei grabschützen-
den Texten (T. 34, T. 36) wurden oft als Bezeichnungen für „daoistische Mönche 道教

中人“ gedeutet. Die Auslegung ist entscheidend für die Frage, ob daoistische Mönche 
in die Bestattungszeremonien der Ost-Han-Zeit involviert waren, und bleibt deswe-
gen weiter diskutabel.

7.	 Die Einordnung der grabschützenden Talismane und Siegel als Zeugnisse des Dao-
ismus lässt sich ebenfalls noch diskutieren. Weiter zu untersuchen ist auch, ob der 
daoistische Glaube an „Drei bösen Begierden“ sanshi 三屍 Gegenstand von grab-
schützenden Talismanen ist. 

IV.4 Wandel der gesellschaftlichen Struktur und der Bestattungssitte
Die Forschungsarbeiten, die sich mit der Entstehung der Bestattungssitten vor dem 
Hintergrund des gesellschaftlichen Strukturwandels beschäftigen, behandeln vorrangig 
die folgenden Fragestellungen: 
1. Ökonomische Aspekte der Begräbnistexte und soziale Schicht der Grabherren; 
2. Gesellschaftlicher Strukturwandel und Bestattungskultur.

IV.4.1 Ökonomische Aspekte der Begräbnistexte und soziale Schicht der Grabherren
Eine Kernfrage der ökonomischen Aspekte der Begräbnistexte ist der in den Land-
kaufverträgen genannte Preis des Landstücks. Niida hält alle Landkaufverträge von 
der Han-Zeit bis zur Zeit der Sechs Dynastien für echte Kaufverträge, die allesamt 
im Alltagsleben abgeschlossen worden sein mussten. Er untersuchte anhand der Texte 
systematisch den Kauf und Verkauf von Landstücken in jenem Zeitraum.248 He iden-

248	 Niida 1938, 70. Siehe auch Niida 1960, 400–461.



Einführung

60

tifizierte hingegen die Landkaufverträge für Ma Weijiang und Yang Shao wegen der 
extrem hohen Preise als fiktive Kaufverträge und betrachtete stattdessen die Landkauf-
verträge für Wang Weiqing und Fan Lijia wegen ihrer realistischen Preise als echte 
Kaufverträge.249 

In einer berühmten Debatte der 1970er Jahre diskutieren Fang und Li darüber, ob die 
in hanzeitlichen Gräbern aufgefundenen Landkaufverträge überhaupt als echte Kauf-
verträge anzusehen sind. Wu führte die Debatte zu Ende und hält alle Landkaufverträge 
für Geistergeräte mingqi 明器, die somit nicht als echte Kaufverträge zu identifizieren 
sind.250 Zhang hält die in Gräbern aufgefundenen Landkaufverträge zwar generell für 
fiktive Verträge, aber er weist darauf hin, dass sie in ihrer Entstehungsphase in der Ost-
Han-Zeit nahezu identisch mit echten Verträgen waren, während sie gegen Ende der 
Ost-Han-Zeit immer mehr von echten Verträgen abwichen.251 In weiteren Forschungen 
wurden die Preise von Landstücken in Landkaufverträgen meist für reale Preise gehal-
ten.252 Lu vertritt hingegen die Ansicht, dass die Preise in Landkaufverträgen in jedem 
Fall Fiktionen sind.253

Seidel zufolge wurden grabschützende Tontöpfe überwiegend aus relativ armselig 
ausgestatteten Gräbern zutage gefördert, daher spiegeln ihre Texte den Glauben der 
gesellschaftlichen Unterschichten der Ost-Han-Zeit wider.254 Zhang weist hingegen 
darauf hin, dass grabschützende Texte sowohl aus mittleren und kleinen Gräbern, deren 
Grabherrn eher nicht zur niederen sozialen Schicht gehörten, als auch aus großen Grä-
bern, deren Grabherrn der oberen sozialen Schicht angehörten, ausgegraben wurden. 
Dies deutet darauf hin, dass die Verwendung grabschützender Texte vorrangig in der 
oberen und mitterlen sozialen Schicht Verbreitung fand. Sie ist daher nicht als Praxis 
des Volksglaubens anzusehen.255 Huang folgt der Ansicht von Zhang und ist der Mei-
nung, dass sich die neue Bestattungssitte, grabschützender Texte zu verwenden, vor 
allem in den oberen und mittleren Gesellschaftsschichten entwickelte, jedoch nicht in 
allen Gesellschaftsschichten Verbreitung fand.256 Koh vertritt hingegen die Ansicht, dass 
die Verwendung grabschützender Texte allen Gesellschaftsschichten vorkam.257 

249	 He Changqun 1958, 62–63.
250	 Fang Shiming 1973, 52–55; Li Shougang 1978, 79–80; Fang Shiming 1979, 84–85; Wu Tianying 

1982, 29. Für die Diskussion hierzu siehe Kapitel 1.2.2.
251	 Zhang Chuanxi 1995, 24–25.
252	 Li Zhenhong 1981, 37–39; Li Zhenhong 1990, 19–20; Yang Shengmin 1993, 64–65; Song Jie 1994, 

74–76.
253	 Lu Xiqi 2014, 61. Für die Diskussion hierzu siehe Kapitel 2.2.
254	 Seidel 1987, 27.
255	 Zhang Xunliao 1996, 261.
256	 Huang Jingchun 2004, 40.
257	 Koh 2003, 18–29.



61

Forschungsgeschichte

IV.4.2 Gesellschaftlicher Strukturwandel und Bestattungskultur
Der Zusammenhang zwischen dem sozialen Wandel in der Han-Zeit und der Verwen-
dung von Begräbnistexten wurde bislang relativ wenig untersucht. Der Grund hierfür 
ist, dass die Verwendung der Begräbnistexte von der Forschung bisher überwiegend 
nicht für eine allgemein verbreitete Bestattungssitte gehalten wurde. Pirazzoli-t’Sers-
tevens zufolge ist die Verwendung grabschützender Texte als eine lokale Tradition des 
Exorzismus anzusehen und fand nur in bestimmten sozialen Schichten oder nur bei sehr 
spezifischen Todesfällen (etwa beim gewaltsamen oder vorzeitigen Tod) statt. Diese 
Tradition kann deshalb nicht auf die gesamte Han-Zeit oder gar auf ganz China übertra-
gen werden, da der Glaube und die Bestattungsgebräuche in der Han-Zeit nicht einheit-
lich und unveränderlich waren.258 Es bleibt jedoch die Frage offen, ob grabschützende 
Texte nur bei spezifischen Todesfällen Anwendung fanden.259 Lu weist darauf hin, dass 
der Anteil der Gräber mit Begräbnistexten unter allen bisher freigelegten hanzeitlichen 
Gräbern gering ist. Daraus kann somit nicht geschlossen werden, dass die Verwendung 
der Begräbnistexte eine allgemein praktizierte Bestattungssitte war. Es ist ihm zufolge 
daher auch nicht anzunehmen, dass der Glaube, der sich in den Begräbnistexten wider-
spiegelt, der allgemeine Glaube des Volkes der Han-Zeit war. Lu vermutet, dass die 
Verwendung von Schreiben an die Unterwelt, Landkaufverträgen und grabschützenden 
Texten in den Regionen des ehemaligen Chu-Reiches ihren Ursprung hat.260 Aber er 
weist selbst darauf hin, dass grabschützende Texte und Landkaufverträge der Ost-Han-
Zeit größtenteils in der Guanzhong- und der Luoyang-Region, und nicht in der Jing-
zhou-Region zutage gefördert wurden. 

Ein anderer Grund für die eher spärlichen Untersuchungen hinsichtlich des Zusam-
menhangs zwischen dem sozialen Wandel und der Verwendung von Begräbnistexten 
liegt darin, dass Letztere als eine daoistische Bestattungssitte betrachtet wurde. Huang 
ist zwar der Meinung, dass die Rebellion von Dong Zhuo (138–192 n. Chr.) während der 
Regierungsdevise Chuping, die soziale Umwälzungen verursachte, die Hauptstädte der 
Han-Zeit zerstörte und zahllose Familien auslöschte, die unmittelbare Ursache dafür 
ist, dass grabschützende Texte und Landkaufverträge aus dem Chang’an- und Luoyang-
Gebiet verschwanden. Jedoch ist für ihn der Aufstand der daoistischen Sekte tianshi 
dao, der dazu führte, dass daoistische Mönche von Kriegsherrn wie Cao Cao unter-
drückt wurden, der Grund für das Verschwinden der grabschützenden Texte und Land-
kaufverträge aus den anderen Teilen von Nordchina.261 

258	 Pirazzoli-t’Serstevens 2009, 974.
259	 Für die Diskussion hierzu siehe Kapitel 4.2.2.
260	 Lu Xiqi 2014, 64–66.
261	 Huang Jingchun 2004, 41–42.



Einführung

62

Zhang listet sechs Faktoren auf, die zur Entstehung der daoistischen Sekte tianshi 
dao führten und sich seines Erachtens in hanzeitlichen grabschützenden Texten wider-
spiegeln: 1. die sich wandelnde Vorstellung von der Seele in der Qin- und Han-Zeit, die 
letztlich zum Glauben führte, dass die Welt der Lebenden und die Welt der Verstorbenen 
voneinander getrennt werden müssen; 2. das Massensterben der Bevölkerung vom Ende 
der West-Han-Zeit bis zum Anfang der Ost-Han-Zeit aufgrund von Kriegen, Natur-
katastrophen und Epidemien; 3. Krisen der politischen Regime; 4. die Popularität der 
apokryphen Texte chenwei 讖緯; 5. die Popularität von Gräbern aus Ziegelsteinen oder 
Steinplatten, in denen mehrere Verstorbene einer Familie gemeinsam bestattet werden 
konnten; 6. der Einfluss der Entstehung und Entwicklung des kaiserlichen Imperiums 
in der Qin- und Han-Zeit.262 Zwar hängen einige dieser Faktoren mit der Verwendung 
der Begräbnistexte zusammen, es ist jedoch diskutabel, ob diese dadurch tatsächlich als 
eine daoistische Bestattungssitte angesehen werden kann.

Liu diskutierte den Zusammenhang zwischen der Verwendung der Begräbnistexte 
und dem sozialen Wandel hingegen eindeutig nicht vor dem Hintergrund der Entste-
hung des Daoismus. Ihm zufolge ist die unmittelbare Kommunikation zwischen den 
Lebenden und der Unterwelt mithilfe von Dienstschreiben nicht auf die frühere Tra-
dition des Beigabenregisters qiance 遣策 zurückzuführen. Dies deutet darauf hin, dass 
das in der Zhanguo-Zeit entstandene bürokratische System ebenfalls allmählich in das 
Geistesleben des Volkes Einzug hielt. In der Han-Zeit wurden der religiöse Glaube und 
die staatliche Regierungsform enger miteinander verflochten. Einerseits wandelte sich 
die Welt der Götter und Geister nun zu einem Abbild der irdischen Welt der Bürokra-
ten. Andererseits beeinflusste die Bürokratisierung der Welt der Götter und Geister 
seit der Zhanguo-Zeit auch den Aufbau der Bürokratie der Qin- und Han-Zeit.263 Liu 
stellt die Frage, ob die Ablöse der Schreiben an die Unterwelt durch die Landkaufver-
träge den Ersatz der Tradition Südchinas durch die Tradition Nordchinas darstellt oder 
für einen neuen religiösen Ausdruck des vereinigten Imperiums steht. Er ist der Mei-
nung, dass das Auftreten des Himmlischen Herrn und seiner Untertanen im ersten Jh. 
n. Chr. kein Ergebnis der seit der Xia-, Shang- und Zhou-Zeit stattfindenden Evolution 
des volkstümlichen Glaubens war, sondern vielmehr eine direkte Auswirkung der in 
der Han-Zeit vollständig zentralisierten Staatsmacht auf die Geisteswelt des Volkes.264 
Er weist darauf hin, dass das konfuzianische Bestattungsritual vorrangig die Trauer 
und die kindlichen Pietät xiao 孝 zum Ausdruck bringt, während der Umgang mit der 

262	 Zhang & Bai 2006a, 312–332.
263	 Nach der Analyse von Lévi ist die Beaufsichtigung der Welt des Sichtbaren und der Welt des 

Unsichtbaren das Charakteristikum des Verwaltungssystems, das im konfuzianischen Kanon 
Zhouli 周禮 idealisiert wurde (Lévi 1987, 35–57). Seidel zieht daraus die Folgerung, dass die 
Regierungsform der Han-Zeit auf dem früheren religiösen Modus basiert (Seidel 2002a, 48).

264	 Liu Yi 2005, 64–85.



63

Forschungsgeschichte

Unterwelt in den Fachbereich der Magier und der Meister der Zahlenkunst fällt. Ob 
in einem Grab grabschützende Objekte verwendet wurden, ist demnach nicht davon 
abhängig, welcher Gesellschaftsschicht der Grabherr angehörte, vielmehr basierte die 
Auswahl der Objekte auf seiner eigenen Initiative.265

Der bisherige Forschungsstand über die Wechselwirkung zwischen der Bestattungs-
sitte und dem Wandel der gesellschaftlichen Struktur lässt sich wie folgt zusammen-
fassen:
1.	 Mehrere Forscher widmeten sich den Kaufpreisen der Landstücke und den Gesell-

schaftsschichten der Grabherren. Jedoch fehlt bis heute eine systematische, d. h. 
datenbasierte Untersuchung dieser beiden Forschungsfelder.

2.	 Die große Ungleichmäßigkeit hinsichtlich der zeitlichen und geografischen Vertei-
lung der Begräbnistexte führt zu der Fragestellung, ob die verschiedenen Arten der 
Begräbnistexte jeweils eine lokale Tradition widerspiegeln. Wegen der großen zeitli-
chen und geografischen Lücke in der Verbreitung der Begräbnistexte, wurde bislang 
kaum untersucht, auf welche Weise die verschiedenen Arten von Begräbnistexten 
aufeinander Einfluss genommen haben könnten.

3.	 Mehrere soziale Faktoren, die mit der Entstehung und Entwicklung grabschützender 
Texte zusammenhängen, wurden zwar bereits wiederholt diskutiert, aber vorrangig 
vor dem Hintergrund der Entstehung des Daoismus untersucht. 

4.	 Der Einfluss der Machtzentralisierung des Han-Imperiums auf die Bürokratisierung 
der Unterwelt und die Integration der himmlischen Götter in die Jenseitsvorstellung 
erregte bereits einige wissenschaftliche Aufmerksamkeit. Es ist jedoch noch weiter 
zu untersuchen, warum das Schreiben an die Unterwelt, der Landkaufvertrag und 
der grabschützende Text jeweils zu bestimmten Zeitpunkten entstanden. 

5.	 Die Begräbnistexte fanden im Rahmen eines Bestattungsrituals Verwendung, für 
dessen Durchführung in der Han-Zeit der konfuzianische Ritualkanon Yili als Norm 
galt. Das Spannungsverhältnis zwischen dem konfuzianischen Ausdruck der Trauer 
und der kindlichen Pietät xiao und der Trennung zwischen den Verstorbenen und 
den Hinterbliebenen durch grabschützende Texte hat zwar das Forschungsinteresse 
erweckt, wurde aber bis jetzt noch nicht gesondert thematisiert. 

6.	 Der Zusammenhang zwischen der Entwicklung von mächtigen Familienclans und 
die Propagierung der kindlichen Pietät xiao in der Ost-Han-Zeit wurde bereits reich-
lich diskutiert, jedoch wurde die Rolle der mächtigen Familienclans bei der Entste-
hung grabschützender Texte bisher kaum untersucht.

265	 Liu Yi 2016, 337.





1. Abgrenzung des Forschungsfeldes





67

1.1		  Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation

1.1.1	 Begräbnistexte im engeren Sinne und im weiteren Sinne

Nach der Definition von Seidel sind Begräbnistexte diejenigen Texte, die unmittelbar 
das Bestattungsritual und das Schicksal des Verstorbenen nach dem Tod betreffen: 

“Funerary Texts” are documents which do not form part of the scriptures some-
times included among the grave goods (such as the Lao tzu 老子 and I-ching 易
經 versions found in Ma-wang-tui 馬王堆), but scripts that directly concern the 
burial rite and the post-mortem fate of the deceased.

Sie teilt Begräbnistexte in vier Typen ein:
1.	 Der erste Typus ist der Landkaufvertrag (land contract) diquan 地券, der als Zeugnis 

des Besitztums des Verstorbenen dient.
2.	 Der zweite Typus ist der grabschützende Text (documents to ward off evil from the 

tomb) zhenmuwen 鎮墓文, den sie als „Himmlische Verordnung für den Verstorbe-
nen (celestial ordinances for the dead)“ bezeichnet.

3.	 Der dritte und der älteste Typus ist yiwuquan 衣物券, ein Text, dessen Adressat die 
Geister der Unterwelt sind und der oft von einem Verzeichnis der Grabbeigaben, d. h. 
einer Auflistung des Eigentums des Verstorbenen, begleitet wird.

4.	 Der vierte Typus fasst sehr unterschiedliche im Grab aufgefundenen Schriftstücke 
zusammen, nämlich Talismane fu 符, Zaubersprüche und Siegel bzw. Siegelabdrücke.1

Seidel verwendet in ihrer Definition die Bezeichnung „Schrift (script)“ um handge-
schriebene bzw. eingeritzte und gemeißelte Texte auf verschiedenen Materialien zu 
umschreiben, bei denen es sich somit sowohl um Manuskripte (im wörtlichen Sinn) 
als auch um Inschriften handeln kann. Hiermit vollzog Seidel den wichtigen Schritt, 
alle beschrifteten Objekte aus dem Grab, die bislang zumeist separat behandelt wur-
den, gemeinsam zu berücksichtigen. Angesichts der Tatsache, dass die Grenze zwischen 
Manuskripten und Inschriften immer unscharf bleibt2, wird in dieser Arbeit der Begriff 
„Text“ als Oberbegriff für Manuskripte und die Inschriften vorgezogen.

1	 Seidel 1987, 24–27. Giele et al. weisen darauf hin, dass es sich beim Begriff Siegel sowohl um den 
Abdruck eines relativ kleinen, handhabbaren Objektes als auch um das bildgebende Objekt selbst 
handelt (Giele et al 2015, 551). Um eine klare Trennung zwischen den beiden Bedeutungen zu 
ziehen, werden in der vorliegenden Arbeit das bildgebende Objekt und dessen Abdruck jeweils 
als „Siegel“ und „Siegelabdruck“ bezeichnet.

2	 Generell ausgedrückt werden Inschriften auf relativ harte Oberflächen und Manuskripte auf rela-
tiv weiche Oberflächen geschrieben. Die Anzahl der Schriftzeichen bei Inschriften ist oft etwas 

Erschienen in: Chen, Liang: Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit: Eine typologische 
Untersuchung der Jenseitsvorstellung, Heidelberg: CrossAsia-eBooks, 2021. 
DOI: https://doi.org/10.11588/xabooks.670

https://doi.org/10.11588/xabooks.670


Abgrenzung des Forschungsfeldes

68

Seit der Klassifizierung von Seidel gibt es einige wenige weitere Versuche Begräbnis-
texte zuzuordnen. So untersuchte z. B. Zhao im Jahr 1992 die Entstehung des Epitaphs 
muzhi 墓誌 und führte dessen Ursprung auf die in Dachziegeln eingeritzten Inschrif-
ten zurück, die aus Gräbern von Zwangsarbeitern der Qin-Zeit zutage gefördert wur-
den. Er diskutierte, der zeitlichen Reihenfolge ihres Auftretens nach, weitere Arten von 
Inschriften, deren Funktion die „Kennzeichnung des Grabes zhimu 志墓“ war. Darunter 
befinden sich die Schreiben an die Unterwelt gaodizhuang 告地狀, die Seidels Begriff 
von yiwuquan 衣物券 entsprechen, beschriftete Fahnen mingjing 銘旌, Inschriften tiji 
題記 auf Grabtüren und oberirdischen que-Pforten 闕 des Grabgartens sowie Inschrif-
ten auf Reliefplatten.3 

Giele erstellte 2003 eine detaillierte Klassifizierung der auf Holz, Bambus und Seide 
geschriebenen Manuskripte aus Gräbern der Zhanguo-Zeit, der Qin-Zeit, der West-
Han-Zeit und der Xin-Zeit. Er bezeichnete sie mit dem Oberbegriff Grabtexte „tomb 
texts“ und ordnete sie in vier Gruppen ein, die er jeweils in mehrere Untergruppen 
unterteilte:4
1.	 Funerary texts (mingjian wenshu 冥間文書 or huangquan wenshu 黃泉文書): 

a.	 Addresses to the netherworld authorities
b.	 Inventories of funerary items (qiance 遣冊 or yiwuquan 衣物券)
c.	 Tags and labels (on individual pieces of funerary items)
d.	 Contracts for the purchase of the graveyard (diquan 地券) or a coffin 
e.	 Prayers, spells and sacrifice records

2.	 Other texts relating personal data (perhaps also to be seen as funerary texts?):
a.	 Diaries and other personal records of events
b.	 Wills
c.	 Rulings and certificates of having received privileges
d.	 Letters
e.	 Visitor’s cards

niedriger und bei Manuskripten größer. Anhand des Beispiels von Keilschriften auf Tontafeln aus 
dem Vorderen Orient argumentiert Giele, dass Manuskripte nicht unbedingt auf weichen Schreib-
materialien („writing materials“) verfasst worden sein müssen (Giele 1999, 258). Die Tontafeln 
waren jedoch zum Zeitpunkt der Beschriftung weich und können meines Erachtens mithin als 
ein weiches Schreibmaterial betrachtet werden.

3	 Zhao Chao 1992, 3–6.
4	 Giele 2003, 435–438. Venture schlägt eine andere Klassifizierungsmethode vor. Die Manuskripte 

ordnet er zunächst zwei Gruppen zu: Dokumenten wenshu 文書 und Literatur shuji 書籍. Beide 
werden des Weiteren jeweils in zwei Untergruppen eingeteilt werden. Die Zweiteilung von Manu-
skripten findet umfassend in anderen Wissenschaftsgebieten wie Papyrologie und Kodikologie 
Verwendung (Venture 2009, 357).



69

	 Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation

3.	 Utilitarian texts (“how-to” manuals):
a.	 Calendars and chronological charts
b.	 Hemerological texts (almanacs, rishu 日書)
c.	 Other divinational, theological, mathematical, and astronomical texts
d.	 Manuals for the evaluation of animals
e.	 Ritual prescriptions
f.	 Administrational statistics and official letters
g.	 Legal and judicial texts
h.	 Military manuals
i.	 Medical, dietetics, calisthenics, and sex manuals
j.	 Primers
k.	 Maps
l.	 Texts written onto utilitarian objects

4.	 Literature (for enjoyment, edification, moral support, etc.):
a.	 Canonical and other political or philosophical literature
b.	 Lyrical literature
c.	 Folk tales

Anders als Seidel teilt Giele die Begräbnistexte („funerary texts“) in fünf Textgattungen 
ein. Zudem gibt es bei beiden Forschern große inhaltliche Unterschiede zwischen den 
jeweiligen Textgattungen. So finden z. B. die zweite und die vierte Textgattung Sei-
dels keine Entsprechung in der Klassifizierung Gieles. Ein Grund für die Unterschiede 
besteht darin, dass Giele sein Forschungsobjekt auf Manuskripte einschränkt, während 
Seidel sowohl Manuskripte als auch Inschriften in Betracht zieht. So kommt eine wei-
tere Klassifizierung der Begräbnistexte durch Liu, basierend auf im Grab aufgefunde-
nen Holz- und Bambustäfelchen von der Zhanguo-Zeit bis zur Han-Zeit, im Prinzip zu 
einem ähnlichen Ergebnis wie diejenige von Giele.5 Ein genauerer Vergleich zwischen 
den Textarten der beiden Klassifizierungen lässt jedoch erkennen, dass Giele einer 
anderen Definition der Begräbnistexte folgt, die im Forschungsfeld von Bambus- und 
Holztäfelchen konventionell in Gebrauch kommt. Bei dieser Definition, die Liu deutlich 
macht, handelt es sich um diejenigen Texte, die die Vorbereitung und die Durchführung 

5	 Liu bezeichnet Begräbnistexte als sangzang wenshu 喪葬文書 (wörtlich: „Texte des Totenrituals“) 
und teilt sie in fünf Gruppen ein: Beigabenregister qiance 遣冊, Register der von Nicht-Familien-
mitgliedern geschenkten Grabbeigaben und Gelder fengshu 賵書, Schreiben an die Unterwelt 
gaodishu 告地書, vereinfachte Register der Grabbeigaben yiwushu 衣物疏, Landkaufverträge 
maidiquan 買地券 (Liu Guosheng 2011, 116). 



Abgrenzung des Forschungsfeldes

70

der Bestattungszeremonie dokumentieren.6 Seidel interessiert sich hingegen nicht für 
die Vorbereitung des Totenrituals oder die Dokumentation seiner gesamten Durchfüh-
rung, sondern nur für diejenigen Texte, die im Totenritual verwendet wurden und das 
Schicksal des Verstorbenen nach dem Tod direkt beeinflussen sollten.

Seidel erklärt aber nicht vollends, nach welchem Kriterium festzustellen ist, ob ein 
Text das Schicksal des Verstorbenen überhaupt beeinflussen kann. Wohl wegen dieser 
Unklarheit Seidels Definition ist sich Giele in seiner Klassifizierung darüber unschlüs-
sig, ob die Gruppe 2, „other texts relating with personal data“, ebenfalls den Begräb-
nistexten zugeordnet werden kann. Laut dem aktuellen Forschungsstand zu den han-
zeitlichen Jenseitsvorstellungen nahmen, wie Poo schildert, die meisten Mitglieder der 
Gesellschaft damals einen schichtenübergreifenden Volksglauben an, demzufolge die 
Verstorbenen nach dem Tod in irgendeiner Form von Geist gui 鬼 weiterleben und in 
der Unterwelt wohnen, die ähnlich wie das Diesseits von einem hierarchischen büro-
kratischen System verwaltet wird. Zugleich unterscheiden sich die Jenseitsvorstellun-
gen in den verschiedenen Gesellschaftsschichten voneinander, insbesondere in Abhän-
gigkeit von den Lese- und Schreibkenntnissen der Bevölkerung.7 Die Bedürfnisse des 
Verstorbenen im Jenseits können sehr vielfältig sein, wie die Klassifizierung von Giele 
verdeutlicht.8 

Um die genaue Bedeutung des Begriffs „post-mortem fate“ in der Definition von 
Seidel zu klären, erscheint es sinnvoll Gieles Klassifikation der Grabtexte einer Elimina-
tionsmethode zu unterziehen und diejenigen Objekte auszuschließen, die keinen Bezug 
zum persönlichen Schicksal des Verstorbenen aufweisen. Die Gruppe 4 von Giele ist als 
erstes auszuschließen, da Literatur als geistige Nahrung zur Selbstkultivierung des Ver-
storbenen dient. Die in den Gruppen 2 und 3 aufgelisteten Grabtexte können als Texte 
verstanden werden, die vom Verstorbenen im jenseitigen Alltagsleben genutzt werden 
sollen. Die Texte der Gruppe 1 dienen vor allem dazu, den Verstorbenen erfolgreich in 
die Unterwelt aufzunehmen. Jedoch lässt Seidel in ihrer Klassifikation drei von Giele 
aufgeführten Textgattungen der Gruppe I aus, nämlich Inventare von Grabbeigaben, 
Etiketten von einzelnen Grabbeigaben sowie Niederschriften von Gebeten, Sprüchen 

6	 Chen vertritt ebenfalls die Meinung, dass es sich bei den Begräbnistexten um zwei Arten von 
Texten handelt: Beigabenregister qiance 遣策 und Register der von Nicht-Familienmitgliedern 
geschenkten Grabbeigaben und Gelder fengshu (Chen Wei 1996, 70).

7	 Poo Mu-chou 2007, 197–224.
8	 Nach dieser Klassifizierung wird zunächst der Verstorbene dort seine Identität klären. Dann ist 

es wichtig, dass seine Aufnahme in die Unterwelt erfolgreich vonstattengeht. Überdies möchte 
er sich vor körperlicher Versehrung schützen und die Gewohnheiten des diesseitigen Lebens im 
Jenseits fortführen, d. h. dort seine gesellschaftliche Stellung wahren, über genügend Nahrungs-
mittel und Ackerland verfügen, mitunter erlesene Speisen und Bankette genießen, Jagdausflüge 
unternehmen, Literatur lesen, nach Gesundheit, Langlebigkeit und sogar Unsterblichkeit streben.



71

	 Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation

und Opferzeremonien. Die anderen beiden Textgattungen, Schreiben an die Unterwelt 
und Landkaufverträge, werden von ihr durch zwei weitere Arten von Texten, nämlich 
grabschützende Texte sowie Talismane, Zaubersprüche und Siegel ergänzt. 

Anders als die drei ausgeschlossenen Textgattungen Gieles, die weitgehend mit den 
rituellen Regulationen des konfuzianischen Kanons Yili übereinstimmen, beschreiben 
die vier Textgattungen von Seidel neu eingeführte rituelle Gebräuche, die in den Tex-
ten des damaligen konfuzianischen rituellen Kanons keine Erwähnung fanden. Seidels 
Begräbnistexte schlagen daher Wurzeln in der Jenseitsvorstellung des damaligen Volks-
glaubens und nicht im rituellen Kanon. Sie wurden im Bestattungsritual verwendet, um 
den Übergang des Verstorbenen vom Diesseits ins Jenseits erfolgreich zu vollziehen. In 
diesem Sinne können sie auch als Texte des Übergangsrituals bezeichnet werden. Dem-
entsprechend ist das Bedeutungsfeld des Begriffs „Begräbnistext“ von Seidel kleiner als 
dasjenige von Giele. Seidels Definition bezieht sich somit auf Begräbnistext im engeren 
Sinne, diejenige von Giele hingegen auf Begräbnistext im weiteren Sinne. In der vorlie-
genden Arbeit wird der Begriff „Begräbnistext“ im Sinne Seidels verwendet.

1.1.2	 Klassifikation der Grabtexte und Begräbnistexte

Seit der Veröffentlichung von Seidel im Jahr 1987 wurden etliche neue Begräbnistexte 
aus Gräbern zutage gefördert. Deshalb ist es notwendig zu prüfen, ob sie in die oben 
genannten vier Gattungen der Begräbnistexte eingeordnet werden können. Die Begräb-
nistexte bilden jedoch nur einen Teil der Grabtexte, die im Kontext des Grabes gefun-
den wurden. Somit setzt eine gründliche Prüfung der Gattungen der Begräbnistexte 
eine Kategorisierung der Grabtexte voraus. Im Vergleich mit Gieles Klassifizierung der 
Grabtexte, die auf gewöhnlichen Textträgern wie Holz- und Bambustäfelchen und Seide 
verfasst wurden, sind in der vorliegenden Untersuchung die Gattungen der Grabtexte 
um zwei Dimensionen zu erweitern. Zum einen werden diejenigen Texte, die auf die 
oberirdischen Grabanlagen geschrieben wurden, mitberücksichtigt. Zum anderen wer-
den diejenigen im Grab gefundenen Texte, die nicht auf übliche Schreibmaterialien, 
sondern auf andere Utensilien oder auf Baumaterialien geschrieben wurden, ergänzt.

Aufgrund ihrer großen Vielfalt wurde bislang noch keine derart umfangreiche Klas-
sifizierung der Grabtexte vorgenommen. In der vorliegenden Untersuchung wird der 
erste Versuch unternommen, die hanzeitlichen Grabtexte zu klassifizieren. Sie lassen 
sich insbesondere in die folgenden Hauptgattungen einordnen: 
I.	 Texte auf oberirdischen Grabanlagen; 
II.	 Texte auf der unterirdischen Grabarchitektur; 
III.	Texte auf gewöhnlichen Schreibmaterialien (Holz- und Bambustäfelchen und Stoffen);



Abgrenzung des Forschungsfeldes

72

IV.	Texte auf Siegeln, gangmao-Talismanen, Weissagungsgeräten und Spielzeugen; 
V.	 Texte auf beweglichen Utensilien aus haltbaren Materialien (Ziegel- und Steinuten-

silien, Tongefäßen, Münzen, Metallutensilien, Glas- und Jadeutensilien); 
VI.	Texte auf beweglichen Utensilien aus vergänglichen Materialien.

I. Texte auf oberirdischen Grabanlagen
In der Han-Zeit wurden Inschriften oft direkt auf die steinernen Oberflächen der ober-
irdischen Grabanlagen eingemeißelt.9 Grabstelen und Grabschreine, die beide häufig 
vor dem Grabhügel errichtet wurden, zählen zu den zwei wichtigsten Gruppen der 
oberirdischen Grabanlagen mit Inschriften. Der Grabschrein und die Grabrampe des 
entsprechenden Grabes befanden sich zumeist auf einer geraden Achse, wie dies u. a. 
beim berühmten Grab von Zhu Wei10 und dem Grab bei Baiji der Fall war.11 Neben 
den relativ großen Grabschreinen, wie z. B. demjenigen von Zhu Wei, fand in der Ost-
Han-Zeit im heutigen Grenzgebiet der Provinzen Henan, Shandong, Jiangsu und Anhui 
noch ein Typus von kleinerem Grabschrein Verwendung.12 Diese kleinen Grabschreine 

9	 In dieser Arbeit werden die erhaltenen Steininschriften der Han-Zeit hauptsächlich anhand von 
zwei Nachschlagewerken untersucht, die jeweils von Nagata und Xu zusammengestellt wurden 
(Nagata 1994; Xu Yuli 2006). 

10	 Fairbank vermutet, dass der Eingang des Grabes sich östlich der Nord-Süd-Achse der längsten 
Grabkammer, also der Hauptgrabkammer, befunden haben konnte, da zwei steinerne Türen dort 
aufgefunden wurden (Fairbank 1942, 84–88). Die Gesamtbreite der beiden Türen war jedoch 
größer als die Breite des sogenannten Eingangs. Deshalb könnte dieser nicht richtig geschlossen 
werden. Zumal betrug die Öffnung an der Ostwand der mittleren Seitenkammer nur etwa 24 Zoll 
(73cm). Dies wäre viel zu eng für den Eingang eines Grabes von dieser Größe. Das Grab wurde 
geplündert und im Bereich der Südseite der Hauptgrabkammer und der Ostseite der mittleren 
Seitenkammer zerstört. Deshalb könnten die beiden Steintüren nach der Plünderung des Grabes 
an die Ostwand der mittleren Seitenkammer verfrachtet worden sein, durch die die Grabräuber 
eingedrungen sein konnten. Der Eingang des Grabes musste sich somit südlich der Südwand 
der Hauptgrabkammer, also auf der Nord-Süd-Achse des Grabes, befunden haben. Da fast alle 
bisher ausgegrabenen Grabrampen der Ost-Han-Zeit geradlinig und nicht rechtwinklig abkni-
ckend angeordnet waren, wäre ein Eingang auf einer parallelen Achse zur Achse des Grabes 
eher unwahrscheinlich. Ich bin der Meinung, dass sich die Grabrampe geradlinig und auf der 
Nord-Süd-Achse des Grabes befunden haben muss. Dementsprechend habe ich den von Fairbank 
gezeichneten Grundriss des Grabes modifiziert.

11	 Der Grabschrein bei Baiji bildet mit seiner nach Süden ausgerichteten Öffnung eine Achse mit 
dem Grab, dessen Eingang ebenfalls nach Süden ausgerichtet ist. Der Schrein befand sich bei der 
Ausgrabung noch in seiner ursprünglichen Position (You Zhenyao 1981, 137). Manchmal konnte 
der auf dem Friedhof befindliche Grabschrein wegen Raummangels nicht auf der Achse des Gra-
bes errichtet werden, wie z. B. beim Grabschrein von Hu Yuanren (Wang Buyi 1993, 522).

12	 Jiang rekonstruierte 1983 die kleinen Grabschreine bei Songshan (Jiang Yingju 1983, 750). Sosu-
kawa weist auf die „Vielfältigkeit der Grabschreine“ hin (Sosukawa 1993, 162–174). Yang und Li 
widmeten sich in ihren Forschungsarbeiten auch besonders kleinen Grabschreinen (Yang Aiguo 
2000, 10; Li Song 2000, 115). 



73

	 Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation

wurden jedoch zumeist in der Wei- und Jin-Zeit abgebaut und als Baumaterial für Grä-
ber wiederverwendet.13 Basierend auf der Analyse eines Reliefbildes, das sich auf der 
Rückwand eines kleinen, noch heute erhaltenen Grabschreins aus Xiaotangshan befin-
det und die Szene der Opferdarbietung an die Verstorbenen darstellt (Abb. 1-1, 1-2), 
argumentiert Xin, dass in der Ost-Han-Zeit die Opferdarbietung auf dem Friedhof vor 
dem Grabschrein anstatt im Grabschrein durchgeführt wurde.14

Auf steinerne Grabschreine, insbesondere in solche mit kleineren Maßen, wurden 
oftmals Inschriften eingeritzt. Das Hauptanliegen der Inschriften besteht darin, die kind-
liche Pietät xiao der Hinterbliebenen gegenüber den Verstorbenen zu rühmen, indem 
die körperlichen Strapazen der Stifter und ihre hohen Geldausgaben betont werden.15 
Am Ende einiger Inschriften wird eine Bitte an die Besucher gerichtet, dass sie den 
Grabschrein nicht ruinieren mögen.16 Dies lässt deutlich erkennen, dass die auf dem 
Friedhof errichteten Grabschreine allen dortigen Besuchern zugänglich waren. Einige 
Inschriften beinhalten eine formelhafte Phrase, nämlich „Alle oben genannten oder hier 
eingemeißelten Personen und Pferde sollen sich von dem Großen Getreidespeicher [der 
Hauptstadt] nähren 此上人馬皆食太倉“, die zwar durchaus mit dem Jenseits zu tun 
hat, aber nicht unmittelbar das Schicksal des Verstorbenen berührt.17

Vor dem Grabschrein wurde manchmal ein Opferaltar mit einer Inschrift oder Ver-
zierung angelegt (Abb. 1-3, 1-4).18 Die Inschriften dieser Altäre hatten jedoch nichts mit 

13	 Chen rekonstruierte 59 kleine Grabschreine aus Tengzhou. Sie weist darauf hin, dass die Grab-
schreine sehr wahrscheinlich unmittelbar am Grabhügel errichtet wurden (Chen Hsiu-hui 2010, 
285–287).

14	 Xin vertritt überdies die Meinung, dass die Motive und die Anordnung der Reliefs des steiner-
nen Grabschreins die Wandmalereien von Grabschreinen aus Holz und Erde imitiert haben (Xin 
Lixiang 2000, 186–195).

15	 Wu vermutet, dass der sogenannte Epitaph muzhi 墓誌 von Xu Aqu ein Einbauteil eines Grab-
schreins gewesen sein soll (Wu Hung 2005b, 225). Ein Beweis für diese Vermutung ist die Angabe 
der hohen Geldausgabe in der Inschrift.

16	 Am Ende der Inschrift des Grabschreins von Xu Anguo steht z. B. der Ausdruck „Sie sollen nicht 
[die Reliefplatten] ritzen und malen wude zhuohua 無得 畫“ (Xin Lixiang 2000, 191). Das Ende 
der Inschrift auf der Reliefplatte aus dem Kreis Feicheng lautet „Sie sollen [die Reliefplatten] 
nicht ruinieren wu baihuai 勿敗褱“ (Nagata 1994, 26).

17	 Siehe fünf Reliefsteine mit Inschriften (Nagata 1994, 17, 21, 29, 39, 103). Für weitere Reliefsteine 
mit Inschriften siehe Yang Aiguo 2006, 41–68.

18	 Zwei in Qufu aufgefundene dicke Steinplatten, die jeweils die Inschriften shanggu fuqing 上穀府
卿 und zhuqi qing 祝其卿 tragen, eignen sich für die Platzierung der Opfergabe. Nach der Beob-
achtung von Sekino befand sich ursprünglich ein sogenanntes Steinbett vor dem Grabschrein 
bei Xiaotangshan (Sekino 1916, 118). In der Inschrift der Stele von Wu Liang wurde ebenso ein 
Opferaltar vor dem Grabschrein erwähnt: „Vorne wurde ein Opferaltar angelegt, hinter dem ein 
Grabschrein errichtet wurde 前設䃪𥑲，後建祠堂“ (Lishi lixu 1985, 75). Chen weist darauf hin, 
dass sich eine Steinplatte mit eingemeißeltem Motiv von zusammenhängenden bi-Jadescheiben 



Abgrenzung des Forschungsfeldes

74

dem Schicksal des Verstorbenen im Jenseits zu tun, wie auch die Inschriften auf den 
steinernen Statuen, que-Pforten und Säulen shibiao 石表 im Grabgarten.19 

Die Stelen wurden in der Regel von den ehemaligen Untergebenen bzw. Schülern 
der Grabherren gestiftet. Das Hauptanliegen der Inschriften war es, die Tugenden des 
Verstorbenen auf einem haltbaren Material zu verewigen und die Trauer der Hinter-
bliebenen zum Ausdruck zu bringen.20 Hieraus ist zu schließen, dass die Inschriften auf 
den oberirdischen Grabanlagen nicht zu den Begräbnistexten gezählt werden können. 

II. Texte auf der unterirdischen Grabarchitektur
Inschriften wurden jedoch auch oft der unterirdischen Grabarchitektur hinzugefügt. 
Die am Eingang oder im Innenraum des Grabes lesbaren Inschriften befanden sich 
etwa auf den architektonischen Bauteilen eines Reliefplattengrabes, eines Felsengra-
bes, eines Sarkophages, eines Ziegelsteingrabes, eines Holzgrabes oder eines Wandma-
lereigrabes.21 Die einfachste Form der Inschrift umfasste den Namen, manchmal auch 
die Heimat des Verstorbenen, die am Eingang eines Grabes oder einer Grabkammer 
eingemeißelt oder eingeritzt war.22 Am Ende der kurzen Inschriften aus der Provinz 
Sichuan oder der Region Shaanbei wurde das Grab oft als „Wohnhaus für zehntau-
send Jahre 萬歲室宅“ bezeichnet. Längere Inschriften konnten weitere Informationen 
wie die Todeszeit, die Lage des Grabes, die Tugenden des Verstorbenen oder ähnliche 
Informationen, wie bei einer Stele, beinhalten.23 Zwei etwas eigenartige Beispiele ent-
halten jeweils einen Vers für das Zurückrufen der Seele des Verstorbenen, der auf das 

ursprünglich vor dem Grabschrein bei Baiji befand. Dabei soll es sich auch um ein Grabaltar 
gehandelt haben (Chen Hsiu-Hui 2010, 270).

19	 Nagata liefert detaillierte Anmerkungen zu den oben genannten Inschriften auf steinernen 
Opferaltären, que-Pforten, Säulen und Statuen (Nagata 1994).

20	 Brown setzt sich mit der Rolle der Trauer in der Politik der Ost-Han-Zeit auseinander und weist 
darauf hin, dass nicht die „Lord-Father“-Analogie von Weber, sondern der Ausdruck der Trauer 
im intimen „privaten“ Bereich eine größere Wirkung auf die damalige Politik hatte (Brown 2007, 
Kapitel 3). 

21	 Bei einem Wandmalereigrab der West-Han-Zeit wurde die Oberfläche der Ziegelsteine oder der 
polierten Steinplatten unmittelbar gekalkt und anschließend bemalt. Dadurch blätterten die Far-
ben leicht ab. In der Ost-Han-Zeit fand eine verbesserte Technik Verbreitung, bei der die Oberflä-
che der Ziegelsteine oder Steinplatten erst mit einem Mörtel aus Schlamm und zerhacktem Grass 
bestrichen, dann gekalkt und schließlich bemalt wurde. Hierdurch blätterte die Wandmalerei 
nicht so leicht ab (Wang Weifeng et al 2014, 91).

22	 Z. B. bei den Felsengräbern bei Leshan (Xu Yuli 2006, Vol. 6, 2067–2074).
23	 Der sogenannte Epitaph von Miao Yu, der in die unterirdische Grabarchitektur eingemeißelt war, 

setzte sich nacheinander aus den folgenden inhaltlichen Bestandteilen zusammen: dem Namen 
des Verstorbenen, dessen Tugenden, dessen Verdiensten, der Todeszeit und der Bestattungszeit. 
Für das Faksimile der Inschrift siehe Nagata 1994, 108.



75

	 Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation

fu-Ritual zurückzuführen ist, sowie eine detaillierte Schilderung des Bildprogramms.24 
Zwar enthalten einige Inschriften den Wunsch, dass die Verstorben von einem Fron-
dienst in der Unterwelt befreit werden und sich die Grabtür nach der Bestattung nie 
wieder öffnen möge, jedoch wird der Adressat eines solchen Anliegens nie erwähnt. 
Hieraus lässt sich schließen, dass die Inschriften auf architektonischen Bauteilen wie 
dem Eingang und den Grabkammern nicht als Dienstschreiben oder Verträge konzipiert 
wurden, die an die Beamten der Unterwelt adressiert waren. Ebenso wenig zählen sie 
zu den Begräbnistexten. Die Bilder im Innenraum des Grabs enthielten gelegentlich 
Kartuschen (Abb. 1-5). Sie beziehen sich jedoch nur auf ein einzelnes Motiv oder eine 
Szene und fungieren als Bilderklärung.25 Außerdem wurden auf die Oberflächen des 
Grabinnenraums bisweilen Inschriften hinzugefügt, die den Namen und die Himmels-
richtung der Bauteile in der Grabarchitektur bezeichneten.26

Neben dem Einmeißeln oder Einritzen wurden die Inschriften auch mit Pinsel und 
Tinte auf die Baumaterialien des Grabes (dabei handelt es sich nicht nur um Stein, 
sondern auch um anderen Baumaterialien wie Holz) geschrieben oder mit vorgefertig-
ten Lettern auf Ziegelsteine gedruckt.27 Die mit dem Pinsel ausgeführten Inschriften 
verblassten schnell und waren nur schwer zu erhalten (Abb. 1-6).28 Verglichen mit den 
auf Ziegelsteinen eingeritzten Inschriften, bei denen es sich oftmals um während des 
Arbeitsvorgangs angebrachte Markierungen oder Graffiti der Bauarbeiter (Abb. 1-7) 
handelt, sind die aufgedruckten Inschriften größtenteils kurz.29 Sie enthalten zumeist 

24	 Es handelt sich um das Grab des Tian Fang (Xu Yuli 2006, Vol.1, 187) und um das Grab mit der 
Inschrift yuanjia yuannian 元嘉元年 (Zhang Qihai 1975, 126). Der Vers für das Zurückrufen der 
Seele ähnelt dem berühmten Vers zhaohun 招魂, der aus dem Kulturbereich Chu stammt.

25	 Für eine Klassifizierung der Kartuschen in der Han-Zeit siehe Ouyang Moyi 2008, 61–63. Einige 
Reliefsteinplatten des berühmten Grabes bei Yinan wurden mit sogenannten „leeren Kartuschen 
youbang wuti 有榜無題“ versehen. Die Kartuschen waren wahrscheinlich ursprünglich mit 
Inschriften aus Tinte beschrieben, die aber mit der Zeit verblasst sind. So enthielt die vordere 
Grabkammer mehrere Reihen von Menschenfiguren. Neben jeder Reihe war eine Kartusche plat-
ziert, die zum Zeitpunkt der Ausgrabung augenfällig keine Inschrift trug (Zeng Zhaoyu et al 
1956, 13).

26	 Auf den Türsturz der südlichen Grabkammer von Feng Ruren wurde die Inschrift „Innere Tür im 
Westen 西方內門“ eingemeißelt (Huang & Shan 1980, 247).

27	 Zwei Holzbretter der Särge des Grabes M1 bei Mawangdui tragen jeweils eine mit Tinte verfasste 
Inschrift: „Nord-Ost 北東“ und „Nummer Eins im Süden 南一“. Ein Holzbrett des Sarges aus dem 
Grab M1 bei Luobowan, Kreis Gui, wurde mit schwarzer Tinte mit dem Namen des Verstorbenen, 
Su Yan 蘇偃, beschriftet (Li Xinxin 2014, 368–373).

28	 Für eine Zusammenstellung der auf Stein geschriebenen Inschriften siehe Li Xinxin 2014, 336–
356.

29	 Das Grab des Hauses Cao im Kreis Bo liefert typische Beispiele für Graffiti und Markierungen, 
die während des Arbeitsvorgangs angebracht wurden (Yin Difei 1980, 88).



Abgrenzung des Forschungsfeldes

76

die Herstellungszeit, den Namen des Verstorbenen und einen Segenswunsch.30 Einige 
wenige Inschriften umfassen einen kurzen Vers für das Zurückrufen der Seele des Ver-
storbenen oder einen kurzen Nekrolog (Abb. 1-8, 1-9).31 Manchmal sind auf Ziegelstei-
nen auch kurze, während des Arbeitsvorgangs aufgestempelte Markierungen sichtbar 
(Abb. 1-10).32

Einige Inschriften, die entweder Graffiti der Bauarbeiter oder während des Arbeits-
vorgangs auf Baumaterialien angebrachte Markierungen waren, waren offenbar nicht 
dazu bestimmt, gesehen zu werden, da ihre Textflächen entweder vermauert waren 
oder in dichtem Abstand zueinander standen (Abb.  1-11, 1-12).33 Einige Inschriften 
wurden hingegen mit deutlicher Absicht außerhalb des Grabinnenraumes auf offen 
sichtbaren Oberflächen platziert, sodass sie von den potenziellen Grabräubern oder 
den Besuchern gesehen werden konnten.34 Sie dienten entweder dazu, die Grabräuber 
durch die Androhung einer Verdammung abzuschrecken (Abb. 1-13) oder die Betrachter 
der Grabmalereien zu ermahnen, nicht das Grab zu betreten ohne vorher die Schuhe 

30	 In Yins Zusammenstellung der Faksimile der Ziegelsteininschriften wurde das früheste Beispiel 
auf das Jahr 75 n. Chr. datiert, das späteste auf das Jahr 220 n. Chr. (Yin Sun 1996, 2–9). In der 
Schrift Lixu wurden mehrere Ziegelsteininschriften jeweils mit einer Zeitangabe versehen, die 
sich auf die Jahre 58, 78, 82, 86 und 107 n. Chr. bezieht. Unter ihnen lassen sich drei Beispiele (78, 
82, 86 n. Chr.) als Ziegelsteine identifizieren, die einem Grab beigegeben wurden (Lishi lixu 1985, 
418). In Changsha wurden mehrere Ziegelsteine zutage gefördert, die mit Glückwunschinschrif-
ten wie „[Der Verstorbene soll] seinen Nachkommen ewiges Wohl bringen 長宜子孫“ versehen 
sind (Zhongguo kaoguxue qinhan juan 2010, 830). Weitere Beispiele von Ziegelsteininschriften, 
die Glückwünsche ausdrücken, fanden sich im Grab M1 im Kreis Bo (Li Can 1978, 35) und im 
Grab bei Litun, Stadt Luoyang (Zhang Jian 1997, 1).

31	 Die zwei Arten von Ziegelsteininschriften aus dem Grab im Kreis Gai wurden zunächst in norma-
ler Schreibweise in eine Form geschnitzt oder gemeißelt. Die Form wurde anschließend auf Zie-
gelsteine gedrückt, weswegen die Inschriften spiegelbildlich erscheinen (Xu Yulin 1993, 55–57). 

32	 Einige fächerförmige Ziegelsteine aus dem Grab im Kreis Ding wurden auf ihren Rückseiten mit 
kurzen gestempelten Inschriften versehen, die vermutlich Längenangaben, wie z. B. „Sieben Fuß 
七尺“ und „Zwölf Fuß 丈二“, darstellen (Ao Chenglong 1964, 132). Ich bin der Meinung, dass die 
Inschriften auch zur Nummerierung gedient haben konnten. 

33	 Die Inschriften auf den bearbeiteten Steinblöcken in der Grabrampe des Grabes bei Guishan, das 
wohl Fürst Liu Zhu zuzuschreiben ist, beinhalten nicht nur Nummerierungen, sondern auch ein 
so bezeichnetes, von ihm erlassenes „Edikt“ gegen verschwenderische Totenrituale (Xu Yuli 2006 
Vol.1, 19). Da die Inschriften jedoch nicht die übliche Form eines Edikts annehmen, halte ich sie 
für Graffiti eines verspielten Steinmetzen.

34	 Die Inschrift mit dem Verdammungsfluch gegen Grabräuber, eingemeißelt auf eine dünne Stein-
platte, wurde auf dem Boden der Grabrampe unmittelbar vor der Grabtür aufgefunden (Xu Yuli 
2006, Vol.1, 67). Hsing ist der Meinung, dass das Wandmalereigrab im Kreis Xunyi auf den Zeit-
raum zwischen dem Ende der Ost-Han-Zeit und der Wei-Zeit zu datieren ist. Er neigt dazu, vor 
allem aufgrund der bildlichen Details, wie z. B. der Frisuren, Kostüme, das Grab auf die Wei-Zeit 
zu datieren (Hsing I-tien 2006, 6–10). Da die Datierung noch umstritten ist, folge ich an dieser 
Stelle der weithin akzeptierten Einordnung in das Ende der Ost-Han-Zeit.



77

	 Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation

ausgezogen zu haben (Abb. 1-14).35 Auf der unterirdischen Grabarchitektur angebrachte 
Inschriften dieser Art haben offensichtlich nichts mit dem Schicksal des Verstorbenen 
nach dem Tod zu tun und zählen somit nicht zu den Begräbnistexten.

III. Texte auf gewöhnlichen Schreibmaterialien (Holz- und Bambustäfelchen und 
Stoffen)
Im Vergleich mit den Oberflächen der oberirdischen Grabanlagen und der unterirdi-
schen Grabarchitekturen eigneten sich Holz- und Bambustäfelchen besser als Schrift-
träger, daher fungierten sie als wichtigste Träger von sowohl kurzen Inschriften als 
auch längeren Texten im Kontext des Grabes. Auf ihnen wurden etliche Schreiben an 
die Unterwelt verfasst (G. 01 - G. 09, G. 12). Dünne Holz- oder Bambusschildchen, die in 
der Han-Zeit auch jie 楬 genannt wurden, kennzeichneten oft den Inhalt von Behältern, 
an denen sie befestigt waren (Abb. 1-15, 1-16).36 In der Han-Zeit fanden auch breitere 
bzw. dickere Holztäfelchen Verwendung, auf denen sich zusätzlicher Raum befand, der 
sowohl einem Tonsiegelabdruckkästchen fengnixia 封泥匣, das unmittelbar in das Holz 
eingeschnitzt wurde, als auch einer weiteren Beschriftung vorbehalten war. Diese Art 
Adresstäfelchen trug damals die Bezeichnung jian 檢, gemeint ist damit ein Holztäfel-
chen zur Beschriftung und Versiegelung (Abb. 1-17).37 Aus Holz- oder Bambustäfelchen 
wurden ebenso Beigabenregister38, Register über die erhaltenen Geldsummen von den 

35	 Zheng vertritt die Meinung, dass die Ermahnungen am Eingang des Grabes im Kreis Xunyi dar-
auf hinweisen, dass das Grab dem Publikum zugänglich war (Zheng Yan 2013, 163–164).

36	 Deshalb wurden die jie-Holzschildchen entweder mit Löchern durchbohrt oder mit keilförmigen 
Schnitten versehen, so dass sie an dem gekennzeichneten Objekt befestigt werden konnten (Qiu 
Xigui 2014, Vol. 2, 250–257). Aus dem westhanzeitlichen Grab bei Yuyang wurden weitere jie-
Holzschildchen ausgegraben (Song Shaohua 2010, 60). Für weitere Beispiele von jie-Holzschild-
chen siehe Giele 2003, 435.

37	 Siehe seine Definition in der hanzeitlichen Wörterbuch Shuowen jiezi: „Beim Wort jian handelt es 
sich um die Beschriftung des Adresstäfelchens [eines Dienstschreibens] 檢，書署也 (Shuowen 
jiezi zhu 1981, 1059)“. Oba vertritt die Meinung, dass die Tonsiegelabdruckkästchen, auf denen 
keine Inschriften verfasst wurden, wie z. B. diejenigen aus dem Grab M1 bei Mawangdui, auch 
als jian-Adresstäfelchen betrachtet werden können, da sie der Versiegelung dienten (Oba 2001, 
188–189). Da sie jedoch nicht als Träger der Beschriftung fungierten, halte ich sie immer noch 
für Tonsiegelabdruckkästchen. Eigentlich übernahmen die beschrifteten jie-Holzschildchen 楬, 
die gemeinsam mit den Tonsiegelabdruckkästchen an den Bambuskasten befestigt wurden, die 
Funktion der Beschriftung. 

38	 Das Beigabenregister wurde gewöhnlich als qiance 遣策, qiance 遣冊, yiwuquan 衣物券 oder 
yiwushu 衣物疏 bezeichnet. Zheng unterscheidet zwischen zwei Arten von qiance und bezeich-
net sie jeweils als qiance im engeren Sinne und qiance im weiteren Sinne (Zheng Shubin 2005, 
28). Zhengs Begriff von qiance im weiteren Sinn wird von Venture als sangzang wushu 喪葬物
疏 bezeichnet (Venture 2009, 358). Dou hält den Begriff yiwushu 衣物疏 für einen Unterbegriff 
von Ventures Begriff sangzang wushu (Dou Lei 2016, 1–5). In der vorliegenden Arbeit wird der 
Begriff qiance im engeren Sinn, und zwar als ein Inventar von Grabbeigaben verstanden.



Abgrenzung des Forschungsfeldes

78

Beteiligten des Totenrituals, Visitenkarten39, Testamente40, Auszüge von Gesetzen oder 
Regularien als Zeugnisse eines Privilegs41, sowie amtliche Tagebucheinträge im öffent-
lichen Dienst hergestellt42. In vielen Gräbern befanden sich außerdem Handbücher 
unterschiedlichster Art, bei denen es sich um lipu-Kalender 曆譜, rishu-Almanache 
日書, Handbücher der Arithmetik, Divination, Astrologie und Physionomie, Auszüge 
aus dem Ritualkanon, Verwaltungsregister und Dienstschreiben, gesetzliche und rich-
terliche Texte, Literatur zur Kriegskunst, Handbücher der Medizin und Gesunderhal-
tung, Erstlesebücher, Landkarten sowie um Ratgeber zum Umgang mit Geistern han-
delt. Außerdem wurden kanonische Literatur, philosophische oder politische Schriften 
sowie lyrische Texte auf Holz- und Bambustäfelchen geschrieben und dem Grab bei-
gegeben.43 

39	 Aus dem Grab M6 bei Yinwan wurden ein Register der von den Beteiligten des Totenrituals an 
den Haupttrauenden geschenkten Geldsummen und mehrere Visitenkarten ausgegraben (Yin-
wan hanmu jiandu 1997, 18–19/25–34). 

40	 Der Vertrag quanshu 券書 wurde wegen des im Text vorkommenden Ausdrucks xianling 先令 
als ein Testament identifiziert (Chen & Wang 1987, 21). Die zwei weiteren Beispiele (G. 09, G. 12), 
die von Giele als Testamente betrachtet werden (Giele 2003, 436), werden von mir für Schreiben 
an die Unterwelt gehalten.

41	 Im Grab M 18 bei Mozuizi wurden zehn Holztäfelchen mit Auszügen von Gesetzen und Regula-
rien aufgefunden. Sie waren an einen Krückstock gebunden, dessen Griff die Form eines Vogels 
aufwies. Er diente als Zeugnis des Privilegs eines alten Mannes, der älter als 70 war (Chen Xianru 
1960, 22). Ein ähnliches Objekt wurde im Grab bei Hantanpo im Kreis Wuwei aufgefunden, das 
auf die Mitte oder das Ende der Ost-Han-Zeit zu datieren ist (Zhong Changfa 1993, 30).

42	 Aus dem Grab M5 bei Huchang wurde beispielweise ein Holztäfelchen zutage gefördert, auf 
dem die täglichen Angelegenheiten des öffentlichen Dienstes eingetragen wurden. Es wurde 
deswegen als ein Tagebuch betrachtet (Wang Qinjin et al. 1981, 17). Es behandelt jedoch keine 
persönlichen, sondern nur dienstlichen Angelegenheiten. Wang vertritt die Meinung, dass es 
vom Grabherrn Wang Fengshi während seiner Beschäftigungszeit im Palast von Fürst Guangling 
kurz vor dessen Tod verfasst wurde. Bei dem Täfelchen soll es sich nur um einen Teil der Nieder-
schriften handeln (Wang Bing 2000, 40). Tian weist darauf hin, dass die Form des Täfelchens dem 
Dokumententypus dieshu 葉書 (牒書) ähnelt, einem Begriff, der von Li geprägt wurde (Li Ling 
2008a, 77–78; Tian Tian 2012, 294). Ich halte es für eine Seite von Tagebucheinträgen für den 
öffentlichen Dienst, die sich auf eine Bestattung bezogen.

43	 Für die entsprechende Klassifikation in englischer Sprache siehe Giele 2003, 436–437. Anders als 
von Giele behauptet, lassen sich meines Erachtens die Erzählungen über die Auferstehung nicht 
als Volkserzählungen betrachten, die dem Vergnügen des Grabherrn dienen sollen, sondern als 
eine Art Handbuch, das die Tabus im Umgang mit einem Geist durch eine Erzählung über die 
Auferstehung lehrt. Außerdem werden zwei Gruppen Gieles, nämlich „Contracts for the pur-
chase of the graveyard or a coffin“ und „Prayers, spells and sacrifice records“, nicht aufgelistet. 
Der Grund dafür liegt darin, dass die entsprechenden Beispiele nicht auf die Han-Zeit zu datieren 
sind. So wurde z. B. der auf Papier geschriebene Landkaufvertrag, ausgegraben aus dem Grab 
M53 bei Astana, erst 273 n. Chr. hergestellt. Die Niederschriften von Opferdarbietungen, Gebeten 
und Zaubersprüchen wurden insbesondere den Gräbern im Chu-Königreich der Zhanguo-Zeit 
beigegeben. Im Grab M1 bei Dabaotai wurde nur ein Bambustäfelchen aufgefunden, das jedoch 



79

	 Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation

Obwohl Seidenstoffe in der Qin- und Han-Zeit als weit verbreitete Schreibmateria-
lien galten, war die Anzahl der erhaltenen beschrifteten Seidenstoffe wegen der Erhal-
tungsbedingungen nicht groß.44 Alle erhaltenen Beispiele wurden aus dem Grab M3 bei 
Mawangdui zutage gefördert. Sie befanden sich in einem verschlossenen Lackkästchen, 
platziert im östlichen Seitenfach der Grabkammer.45 Bei den langen handgeschriebe-
nen Texten handelt es sich um kanonische Literatur46, philosophische und politische 
Schriften, Geschichtswerke47, medizinische Literatur, Handbücher der Medizin und 
Gesundhaltung48sowie Handbücher der Physionomie, Astrologie, Divination und Zau-
bersprüche49. Außerdem existieren einige bebilderte Handbücher der Divination50, der 
Medizin und der Gesundhaltung51, ein bebildertes Handbuch über die Regulation der 

offensichtlich keine derartigen Niederschriften enthält (Hou Xudong 2009, 66). Außerdem ordne 
ich Gieles Gruppe „ritual prescriptions“ der Gruppe „Kanonische Literatur“ zu.

44	 Qian vertritt die Meinung, dass erst in der Qin- und Han-Zeit Seidenstoff in großem Umfang als 
Schreibmaterial verwendet wurde (Qian Cunxun 2004, 97). 

45	 He Jiejun 2004, 87.
46	 Zu der kanonischen Literatur zählt Zhouyi jingchuan 周易經傳. Siehe Qiu Xigui 2014. 
47	 Zu der philosophischen und politischen Schriften oder den Geschichtswerken zählen die fol-

genden Texte: Chunqiu sihyu 春秋事語, Zhanguo zongheng jia shu 戰國縱橫家書, Laozi 老子, 
Wuxing 五行, Jiuzhu 九主, Mingjun 明君, Dengsheng 德聖, Wuze youxing tu 物則有形圖.

48	 Zu der medizinischen Literatur und den Handbüchern der Medizin und Gesundhaltung zählen 
die folgenden Texte: Zubi shiyi mai jiu jing 足臂十一脈灸經, Yinyang shiyi mai jiu jing jiaben 陰
陽十一脈灸經甲本, Maifa 脈法, Yinyang mai si hou 陰陽脈死候, Wushier bingfang 五十二病
方, Qugu shiqi 去穀食氣, Yinyang shiyi mai jiu jing yiben 陰陽十一脈灸經乙本, Yangsheng fang 
養生方, Fangnei ji 房內記, Liao shegong du fang 療射工毒方, Shiwen 十問, He yinyang 合陰陽, 
Tianxia zhidao tan 天下至道談.

49	 Zu den Handbüchern der Physionomie, Astrologie und Divination zählen die folgenden Texte: 
Wuxing zhan 五星占, Xingde yipian 刑德乙篇, Yinyang wuxing jiapian 陰陽五行甲篇, Chuxing 
zhan 出行占, Xiangma jing 相馬經, Za jin fang 雜禁方. 

50	 Zu den illustrierten Handbüchern der Divination zählen die folgenden Texte: Tianwen qixiang 
zazhan 天文氣象雜占, Xingde jiapian 刑德甲篇, Xingde bingpian 刑德丙篇, Yinyang wuxing 
yipian 陰陽五行乙篇, Muren zhan 木人占, Guaxiang tu 卦象圖. Im Werk Tianwen qixiang zaz-
han wurden Abbildungen der verschiedenen Gestalten von Wolken und Kometen, mit denen die 
Wahrsagung durchgeführt werden konnte, jeweils mit einer Inschrift versehen (Fu Juyou & Chen 
Songchang 1992, 154–159).

51	 Zu den bebilderten Handbüchern der Medizin und der Gesundhaltung zählen die folgenden 
Texte: Daoyin tu 導引圖, Taichan shu 胎產書. Die Inschriften der bebilderten heilenden Frei-
übungen Daoyin tu erklären die Namen verschiedener Körperhaltungen, behandeln die Tieren, 
von denen die Körperhaltungen inspiriert sind, sowie die Krankheiten, die durch die entspre-
chenden Körperhaltungen zu heilen waren (Zheng Shubin 2007, 12–13). Li studiert den Text 
Taichan shu 胎產書, neben dem das Schema der Menschenfigur Renzi tu 人字圖 und das Schema 
Yuzang tu 禹藏圖 dargestellt sind, wobei Letztgenanntes die Positionen einiger ausgewählter 
kalendarischer Geister bestimmt. Er weist darauf hin, dass durch Kalkulation mithilfe der Zah-
lenkunst eine günstige Himmelsrichtung herausgefunden werden konnte, in der die Plazenta 



Abgrenzung des Forschungsfeldes

80

Trauerzeiten52, mehrere Landkarten und Pläne eines Gebäudes (Abb. 1-18)53 und ein 
bebilderter Talisman zur Austreibung des Unheils beim Antritt einer Reise (Abb. 1-19)54. 
Zwar verfügen einige der genannten Werke über eine apotropäische Funktion, sie wur-
den aber dennoch als Handbücher konzipiert, die nach der Glaubensvorstellung auch 
im jenseitigen Alltagsleben zur Anwendung kamen. Allen Werken ist deshalb gemein, 
dass sie nicht eng mit dem persönlichen Schicksal des Verstorbenen im Jenseits zusam-
menhängen.

Manche in Gräbern aufgefundene Inschriften wurden in Gewebe aus Hanf, Baum-
wolle und Seide eingeflochten. Sie dienen als ein Teil eines dekorativen Musters und 
beinhalten vor allem Segenswünsche.55 Auch sie haben nur wenig mit konkreten Jen-
seitsvorstellungen zu tun. Einige wenige auf Gewebe geschriebene Inschriften sind 
erhalten geblieben.56 Bei ihnen handelt es sich vor allem um Fahnen, die bei ihrer 

mit der Fruchtblase nach einer Geburt zu vergraben war, um damit die Lebenserwartung des 
Säuglings zu verlängern (Li Jianmin 2005a, 306–308).

52	 Dieses eigenartige bebilderte Handbuch wird als Sangfu tu 喪服圖 bezeichnet. Lai weist anhand 
neu veröffentlichter Buchfragmente darauf hin, dass die Illustration und der dargestellte Balda-
chin inhaltlich nicht streng mit der erklärenden Inschrift übereinstimmen, die sich unmittelbar 
neben der Illustration befindet (Lai Guolong 2016, 274).

53	 Zu den Landkarten und Plänen eines Gebäudes zählen die folgenden Werke: Zhaiwei zhaixing 
jixiong tu 宅位宅形吉凶圖, Dixing tu 地形圖, Jiandao fengyu tu 箭道封域圖, Fuzhai tu 府宅圖, 
Juzang tu 居葬圖, Zhaiwei caotu 宅位草圖. Die Namen der Flüsse und Siedlungen wurden auf 
beiden Landkarten markiert. Hsing weist darauf hin, dass die Landkarte, die als Dixing tu 地形
圖 genannt wird, den südlichen Teil des Fürstentums Changsha darstellt. Die andere Landkarte, 
die irrigerweise als Zhujun tu 駐軍圖 bezeichnet wird und die Regierungsbezirke der Dixing 
tu-Landkarte nur teilweise, jedoch detailliert darstellt, soll hingegen in Jiandao fengyu tu 箭道
封域圖 umbenannt werden (Hsing I-tien 2011c, 344). Dong ist der Meinung, dass es sich bei der 
Seidenmalerei namens Juzang tu 居葬圖 um einen Plan handelt, der das Grab M2 und die private 
Residenz des Marquis Dai wiedergibt (Dong Shan 2016, 408). Bei den weiteren Seidenmalereien, 
die als Fuzhai tu 府宅圖 und Zhaiwei caotu 宅位草圖 bezeichnet werden, handelt es sich wohl 
jeweils um den Plan der privaten Residenz des Marquis Dai und den Entwurf eines bestimmten 
Gebäudes (Qiu Xigui 2014, Vol. 6, 123/ 135).

54	 Die eigenartige beschriftete Seidenmalerei, die heute den Namen Taiyi zhu tu 太一祝圖 trägt, 
wurde frühestens von Zhou als Shenqi tu 神祇圖 bezeichnet (Zhou Shirong 1990, 925). Li vertritt 
die Meinung, dass sie dazu dienen soll, das von Waffen ausgehende Unheil abzuwehren. Er gibt 
ihr daher die Bezeichnung Pibing tu 辟兵圖 (Li Ling 1991, 941). In späterer Zeit wurde sie jedoch 
als Sheshen tu 社神圖 bezeichnet (Fu Juyou & Chen Songchang 1992, 35). Li fertigte eine neue 
Restaurierung an und bezweifelte anhand dieser Restaurierung, ob die in der Mitte befindliche 
Gottheit als taiyi 太一 identifiziert werden kann (Li Song 2012, 33–36).

55	 Beispielweise war die Inschrift „Es möge der Langlebigkeit Nutzen bringen 延年益壽“ populär 
(Shen Congwen & Wang Yu 2004, 53).

56	 Das rote Gewebe, beschriftet mit der Inschrift qixin 棨信, wurde in der hanzeitlichen Ruine bei 
Juyan aufgefunden. Es gehört aber nicht zum Kontext des Grabes. Li vertritt die Meinung, dass 
der Stoff bei seiner Verwendung an einer Stange befestigt werden musste und als eine Art Pass 
diente (Li Xueqin 1978, 43). 



81

	 Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation

Entdeckung auf dem Sarg platziert waren und oft als „Seelenfahnen“ (mingjing 明旌 
oder zhao 旐) bezeichnet wurden. Sie dienten hauptsächlich dazu, den Herkunftsort 
und den Namen des Verstorbenen zu kennzeichnen.57 Die Inschriften von zwei Beispie-
len können jedoch als Schreiben an die Unterwelt gedeutet werden, da sie sich unmittel-
bar an die Beamten der Unterwelt richteten (G. 10, G. 11).

IV. Texte auf Siegeln, gangmao-Talismanen, Weissagungsgeräten und Spielzeugen
Neben konventionellen Schreibmaterialien dienten oft auch kleinere Utensilien als Trä-
ger von Grabtexten. Vier Objekttypen sind hervorzuheben: Siegel, gangmao-Talismane, 
Weissagungsgeräte und Spielzeuge. Das Siegel yinzhang 印章 und dessen Abdruck, 
Siegelabdruck wurden oft aus Gräbern der Han-Zeit zutage gefördert.58 Die heute erhal-
tenen Siegel bestehen aus unterschiedlichen Materialien wie Gold, Silber, Jade, Talk, 
Holz, Achat und Bernstein.59 Anhand ihrer Inschriften wurden derartige Siegel oft in 
drei Gruppen eingeteilt: offizielle Siegel guanyin 官印, private Siegel siyin 私印 und 
mingqi-Siegel 明器印, die spezifisch für die Bestattung hergestellt wurden und im All-
tag nicht brauchbar waren. Angesichts der Tatsache, dass in der Han-Zeit offizielle 
Siegel bei der Beförderung, der Abdankung oder der Absetzung einer Amtsperson an 
die Behörde zurückgegeben werden mussten, ist mit gutem Grund anzunehmen, dass 
die im Grab aufgefundenen offiziellen Siegel ebenfalls zu den mingqi-Siegeln zählten.60 
Ein Beweis dafür sind mehrere in Changsha ausgegrabene Siegel der West-Han-Zeit, 
die lange Zeit als offizielle Siegel betrachtet wurden. Ihre eingeritzten Inschriften sind 
jedoch überwiegend sehr nachlässig ausgeführt. Einige Siegelabdrücke wurden sogar 
spiegelbildlich angeordnet, sodass sie im Alltagsleben unbrauchbar waren (Abb. 1-20).61 

57	 Ma bezeichnet die fünf erhaltenen beschrifteten Gewebe, die alle aus Wuwei ausgegraben wur-
den, als „fahnenförmige Gewebe aus dem Grab muzang fanwu 墓葬幡物“. Sie vertritt die Mei-
nung, dass sie während der Bestattung vor den Sarg gehalten und schließlich auf dem Sarg im 
Grab platziert wurden (Ma Yi 2011, 71). Außerdem werden drei beschriftete Seidenfahnen in 
schriftlichen Aufzeichnungen erwähnt. Sie wurden jeweils aus den Gräben M1 und M49 bei 
Mozuizi sowie aus dem Grab von Wulu Chong im Kreis Huai’an ausgegraben (Dang Guodong 
1958, 70; Chen Huang 2005, 68; Ma Heng 1958, 10).

58	 Für einen Rückblick auf die Sammlungsgeschichte der Tonsiegelabdrücke der Han-Zeit siehe Sun 
Weizu 2002, 23–47.

59	 Beispielweise wurde aus dem Grab M102 im Kreis Hanjiang ein Siegel aus Bernstein ausgegra-
ben, auf dem offensichtliche Gebrauchsspuren zu sehen waren (Qi Hao 2009, 23). Im Grab M2 bei 
Ganquanshan wurde ein Siegel ohne eingeritzte Inschrift aufgefunden (Yin Zhihua 2000, 65). 

60	 Die zurückgegebenen offiziellen Siegel wurden in der West-Han-Zeit vernichtet, am Ende der 
Ost-Han-Zeit wurden sie hingegen nur an die entsprechende Behörde zurückgegeben und nicht 
vernichtet (Zhang Jingjing 2011, 21–22, 34).

61	 Siehe die Abbildungen von Zhou (Zhou Shirong 1978, 273). Unter ihnen waren die Inschriften der 
Siegel Nr. 4, 5, 7, 11-2, 13, 15, 19, 20, 22 besonders kritzlig ausgeführt, während die Inschriften der 
Siegel Nr. 5, 9, 19 spiegelbildlich angeordnet waren.



Abgrenzung des Forschungsfeldes

82

Sie ähnelten deshalb den mingqi-Siegeln, deren Inschriften nicht eingeritzt, sondern nur 
auf die Oberfläche geschrieben wurden.62 Zudem bestanden einige offizielle Siegel aus 
sehr weichem Talk (Härtegrad 1), der für die Herstellung eines offiziellen Siegels völ-
lig ungeeignet war.63 Auf manche Siegel wurden Inschriften zwar zunächst eingeritzt, 
jedoch bei der Bestattung absichtlich abgefeilt.64 Bei vier aufgefundenen Siegeln wurden 
beide Stempelflächen mit eingeritzten Inschriften versehen, die zwei unterschiedliche 
Beamtentitel des Verstorbenen darstellten, was bei offiziellen Siegeln völlig unüblich 
war.65 Deshalb können die den hanzeitlichen Gräbern beigegebenen Siegel zumeist für 
Geistergeräte mingqi gehalten werden. Bei ihren Inschriften handelt es sich vor allem 
um Namen, Beamtentitel und Segenswünsche.66 Nur ein kleiner Teil von ihnen lässt sich 
zu den Begräbnistexten zählen.67

Auch eine Art Talisman, der als gangmao 剛卯 bezeichnet wurde, diente als Träger 
von Inschriften. Zwar ist die Anzahl der überlieferten gangmao-Talismane gering, aber 
es handelte sich bei ihnen um ein populäres Amulett, das wohlhabende Leute gerne im 
Alltagsleben der Han-Zeit bei sich trugen.68 Laut dem Gelehrten Fu Qian, der während 
der Regierungszeit der Kaiser Huan und Ling (146–189 n. Chr.) tätig war, wurden gang-
mao-Talismane aus drei Materialien, nämlich aus Jade, Bronze und Pfirsichholz herge-
stellt.69 Die erhaltenen gangmao-Talismane bestehen aus Jade und Pfirsichholz, auf die 

62	 Zhou weist darauf hin, dass Siegel ohne eingeritzte Inschriften nicht in den Gräbern aus der 
Zhanguo-Zeit bei Changsha aufgefunden wurden. Das bedeutet, dass in der West-Han-Zeit die 
beigegebenen Siegel ohne eingeritzte Inschriften den mingqi-Geistergeräten zugerechnet werden 
konnten (Zhou Shirong 1978, 274).

63	 Eines der beiden Talksiegel, die im osthanzeitlichen Grab bei Dayong in der Provinz Hunan auf-
gefunden wurden, war bereits bei der Ausgrabung gebrochen (Xiang Taochu 1994, 1095).

64	 In den Gräbern M 101 und M102 im Kreis Hanjiang wurde jeweils ein Siegel aus Achat aufgefun-
den, dessen Inschrift offensichtlich abgefeilt worden war (Yin Zhihua 2000, 65).

65	 Zhao hält sie aufgrund ihrer Form und ihres Materials für Geistergeräte mingqi anstatt für Uten-
silien, die im Alltagsleben tatsächlich angewandt wurden (Zhao Ping’an 2012, 15–16).

66	 Zhao fasst die Forschungsgeschichte der Siegel der Qin- und West-Han-Zeit zusammen. Er 
zieht einen Trennungsstrich zwischen den beiden Arten von Siegeln, den offiziellen Siegeln und 
den privaten Siegeln, und analysiert die formalen Merkmale ihrer jeweiligen Inschriften (Zhao 
Ping’an 2012, 1–87). 

67	 Wang erstellt eine Klassifizierung von ihnen und ordnet sie eindeutig dem Taoismus zu (Wang 
Yucheng 2000, 10–23). Für die Diskussion herzu siehe Kapitel 3.2.2.

68	 Wang identifiziert 12 überlieferte Beispiele als authentische hanzeitliche gangmao-Talismane aus 
Jade. Zwei davon wurden aus einem Grab der Han-Zeit ausgegraben. Sie alle nahmen die Form 
eines kleinen Quaders an, in dessen Mitte ein rundes Loch gebohrt wurde, sodass sie am Körper 
zu tragen waren (Wang Zhengshu 1991, 75).

69	 Fu zufolge versteht man unter dem Namen gangmao 剛卯 einen Talisman, der am Tag mao des 
Januars aus Jade, Bronze jin 金 oder Pfirsichholz hergestellt wird (Hanshu, 99.4109). Beim Wort 
gang soll es sich um die Härte des Talismans handeln, die auch in dessen Inschrift betont wird. 
Daher muss sich das Material jin auf harte Bronze anstatt auf weiches Gold beziehen. Lao weist 



83

	 Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation

die Inschriften jeweils eingeritzt oder geschrieben wurden (Abb. 1-21, 1-22).70 Der Inhalt 
der Inschriften, der bei fast allen gangmao-Talismanen gleich ist, zielt darauf ab, im 
Namen des himmlischen Herrn Epidemien zu vertreiben71. Auch sie standen ebenfalls 
nicht mit dem Schicksal des Verstorbenen im Jenseits in unmittelbarer Verbindung. Die 
im Grab aufgefundenen gangmao-Talismane können deshalb als apotropäische Amu-
lette betrachtet werden, die zu Lebzeiten des Verstorbenen von ihm getragen wurden 
und nach dessen Tod seinem Grab beigegeben wurden. 

Die shi-Weissagungsgeräte 式, die nach dem Modell des Kosmos hergestellt wurden, 
bilden eine weitere Gruppe mit Inschriften versehener Grabbeigaben. Bisher wurden 
neun hanzeitliche shi-Weissagungsgeräte ausgegraben.72 Sie bestehen meistens aus zwei 
Teilen bzw. aus zwei sich überlappenden Platten. Die früheren Beispiele bestanden aus 
einer lackierten quadratischen Holzplatte mit aufgemaltem shi-Diagramm (Abb. 1-23).73 
Sie wurden den beiden Typen liuren 六壬 und jiugong 九宮 zugeordnet. Die Inschrif-
ten sind auf den Platten zumeist im Uhrzeigersinn, manchmal jedoch auch gegen ihn 
angeordnet. Bei den Inschriften handelt es sich insbesondere um die Namen der Him-
melsstämme, Erdzweige, zwölf Monate und achtundzwanzig Sternbilder, selten auch 
um weitere Aspekte der Weissagung. Es wird vermutet, dass ein Set von Spielsteinen, 

aufgrund eines Zitats aus dem Werk Houhanshu darauf hin, dass in der Han-Zeit gangmao-Talis-
mane auch aus dem Horn des Nashorns oder aus Elfenbein hergestellt wurden (Lao Kan 1956, 
188). Bisher wurden aber noch keine Beispiele aus den beiden Materialien aufgefunden.

70	 Lu weist darauf hin, dass die aus Pfirsichholz hergestellten gangmao-Talismane auch als taomao 
桃卯 bezeichnet wurden. Bei den drei Exemplaren aus Juyan war jeweils eine Schnur an den 
Holztalisman gebunden, damit sie am Körper getragen werden konnten (Lu Xixing 2013, 92–93).

71	 Für eine detaillierte Untersuchung der Inschriften auf den gangmao-Talismanen siehe You Rende 
1991, 87–88.

72	 Li vertritt die Meinung, dass ein shi-Weissagungsgerät aus zwei sich gegenseitig überlappenden 
Platten bestanden haben soll. Die obere Platte, die den Himmel symbolisiert, ist rund und wird 
Himmelsplatte tianpan 天盤 genannt. Die untere Platte, die die Erde symbolisiert, ist quadratisch 
und wird Erdenplatte dipan 地盤 genannt. Unter den sieben hanzeitlichen shi-Weissagungsge-
räten sind die Himmelsplatten, deren Durchmesser jeweils 6 bis 14cm beträgt, normalerweise 
kleiner als ihre entsprechenden Erdenplatten, deren Seitenlänge jeweils 9 bis 21 cm beträgt. 
Auf der Mitte der Himmelsplatte ist gewöhnlich das Sternbild Großer Wagen dargestellt, dessen 
Deichsel als Zeiger fungiert (Li Ling 2001, 89–99). Huang ist hingegen der Meinung, dass die shi-
Weissagungsgeräte eine formale Entwicklung vollzogen haben. Er hält demzufolge zwei ältere 
quadratische und lackierte Holzplättchen, die jeweils mit einem shi-Diagramm bemalt und auf 
die Qin-Zeit und die frühe West-Han-Zeit zu datieren sind, ebenfalls für shi-Weissagungsgeräte. 
Dementsprechend erstellte er eine Liste von insgesamt neun erhaltenen shi-Weissagungsgeräten 
aus der Han-Zeit. Sieben Beispiele davon bestehen aus Holz und Lack, eines aus Elfenbein, eines 
aus Bronze (Huang Ru-xuan 2015, 92–99).

73	 In der Mitte der Himmelsplatte befindet sich normalerweise eine Nadel, die in das Loch in der 
Mitte der Erdenplatte eingesteckt werden kann. Bei der Benutzung des Objektes bleibt die Erden-
platte unbewegt, während sich die oben befindliche Himmelsplatte drehen lässt. 



Abgrenzung des Forschungsfeldes

84

versehen mit den Namen der kalendarischen Geister, sehr wahrscheinlich in Kombina-
tion mit einem shi-Weissagungsgerät verwendet wurde (Abb. 1-24).74

Auch eine Art Spielzeug, das stets Inschriften trug, entstammt der Han-Zeit. Dabei 
handelt es sich um einen 18-seitigen Spielwürfel und Münzen eines Trinkwettspiels. 
Die erhaltenen Spielwürfel bestehen aus Bronze und Holz, die Bronzewürfel enthalten 
oft Einlagen aus Silber und Gold, gelegentlich auch Edelsteine wie Achat und Türkis. 
Die auf die Facetten eines Würfels eingeritzten oder eingelegten Inschriften bilden die 
Zahlen „Eins 一“ bis „Sechzehn 十六“, begleitet von zwei funktionalen Wörtern, wie 
z. B. „Wein holen 酒来“ und „Hochmut 骄“ (Abb. 1-25).75 Die Würfel wurden vermut-
lich zusammen mit bronzenen Trinkwettspielmünzen, die mit Nummerierungen wie 
„der Erste 第一“, „der Zwanzigste 第廿“ oder kurzen Versen wie „Die Reifung der Fünf 
Getreidesorten 五穀成“ versehen wurden (Abb. 1-26), im Spiel verwendet.76 

V. Texte auf beweglichen Utensilien aus haltbaren Materialien (Ziegel- und Stein-
utensilien, Tongefäßen, Münzen, Metallutensilien, Glas- und Jadeutensilien)
Neben den oben genannten vier Arten von kleinen Utensilien dienten weitere kleine 
Objekte aus haltbaren Materialien als Träger der Grabtexte. Wenn Ziegelsteine, Dach-
ziegel und Steine nicht als Baumaterialien der oberirdischen Grabanlagen oder der 
unterirdischen Grabarchitektur verwendet wurden, konnten sie dennoch als Träger von 
Inschriften dienen. Ein Beispiel dafür sind die Ziegelsteininschriften aus den Gräbern 
von Zwangsarbeitern der Ost-Han-Zeit. Überdies wurden grabschützende Texte auch 
auf Ziegelsteine (Z. 01, Z. 02, Z. 03) und Dachziegel (T. 18-3) geritzt oder geschrieben. 
Grabschützende Texte wurden ebenfalls auf Steinplatten eingemeißelt (S. 01, S. 02, S. 03, 
S. 04). Landkaufverträge wurden sowohl auf Ziegelsteine geritzt als auch in Felsen ein-
gemeißelt (K. 01, K. 02, K. 04, K. 07).77 Außerdem existiert eine Art von Traufziegeln 
wadang 瓦當, die oft Inschriften oder bildliche Verzierungen tragen. Ihre Inschriften 
sind entweder Bezeichnungen der dazugehörigen Gebäude oder Segenswünsche.78 Auf 
Dachziegel tongwa 筒瓦, die relativ selten aus Gräbern zutage gefördert wurden, 

74	 Siehe Huang Ru-xuan 2015, 99–100. Es ist jedoch nicht klar, ob alle shi-Weissagungsgeräte 
zusammen mit Spielsteinen verwendet wurden.

75	 Xu zufolge wurden bisher fünf Spielwürfel, davon drei aus Bronze und zwei aus Holz, aus Grä-
bern der Han-Zeit ausgegraben (Xu Ruobing 2015, 59).

76	 Vierzig Exemplare von Trinkwettspielsmünzen wurden aus dem Grab M2 bei Mancheng aus-
gegraben (Mancheng hanmu 1980, 271–272). 

77	 Der Felsen, in dessen Wand ein Landkaufvertrag eingemeißelt wurde, entstammt keinem Grab. 
Er befand sich auf dem Erdboden (Nagata 1994, 22), vermutlich in der Nähe eines dazugehörigen 
Grabes. 

78	 Heo ordnet die Inschriften auf den Traufziegeln in mehrere Gruppen ein: 1. Segenswünsche, 
2. Aufzeichnungen eines Ereignisses, 3. Gärten und Wohnhäuser, 4. Behörden und Opferstätten 
(Heo Sun-young 2005, 98–162).



85

	 Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation

wurden Inschriften gelegentlich auch gestempelt. Dabei handelt es sich um während 
des Arbeitsvorgangs angebrachte Markierungen.79

Auf Tongefäßen, die hanzeitlichen Gräbern beigegeben wurden, befinden sich oft 
geschriebene oder aufgestempelte Inschriften. Bei ihnen handelt es sich hauptsächlich 
um Angaben zu den Merkmalen des Gefäßes an sich (Name des Gefäßes und dessen 
Besitzers, Angabe des Inhalts und dessen Volumens), um Kontrollmarkierungen aus 
dem Herstellungsprozess sowie um Segenswünsche. Nur auf einer geringen Anzahl der 
Tongefäße wurden grabschützende Texte verfasst (T. 01-T. 39; N. 01-N. 44). 

Münzen tragen fast immer Inschriften. Die Inschriften auf wuzhu-Münzen wurden 
mithilfe einer Form gegossen.80 Sie bezeichneten den Wert der Münzen und bezogen 
sich wiederum nicht direkt auf das Schicksal des Verstorbenen im Jenseits. In der Han-
Zeit fand zudem eine Art von apotropäischen Münzen yashengqian 壓勝錢 Verwen-
dung. Da diese Münzen jedoch nicht nur in Gräbern aufgefunden wurden, ist anzu-
nehmen, dass sie auch im Alltagsleben Verwendung fanden.81 Bei den Inschriften, die 
nicht den Wert der Münze bezeichnen, handelt es sich vor allem um Segenswünsche wie 
z. B. „Langlebigkeit 長壽“, „Glück 吉“, „[Sie] mögen ein Beamter werden 宜官“, „[Die 
Münze soll] das von Waffen ausgehende Ungemach abwehren und den Nachkommen 
Wohl [bringen] 辟兵宜子“.82 Die dargestellten Motive sind vor allem apotropäische 
Zeichen, wie z. B. bestimmte Sternbilder, das Muster vom liubo-Schachbrett 六博 und 
das huanshoudao-Backsword mit Ringknopf 環首刀, oder Symbole des wohlhabenden 
Lebens, wie z. B. der Gürtelhaken daigou 帶鉤 und der huasheng-Haarschmuck 華勝 
(Abb. 1-27, 1-28, 1-29). Überdies weisen einige apotropäische Münzen mit dem Motiv 

79	 Die Dachziegel mit Inschriften wurden häufig bei Ruinen von Palästen oder Behörden aufgefun-
den. Aus der Ruine der shaofu-Behörde im Palast weiyang wurden Dachziegel mit gestempelten 
Inschriften wie „Palast Drei 宮三“ und „Palast Neunundsiebzig 宮七十九“ ausgegraben (Han 
chang’an cheng weiyang gong 1996, 165). In der Ruine des Palastes weiyang wurden zudem 63883 
aus Knochen angefertigte Plättchen aufgefunden. Inschriften, deren Zeichenanzahl jeweils zwi-
schen 2 und 40 beträgt, wurden auf insgesamt 57482 Knochenstücke geritzt (Zhongguo kaoguxue 
qinhan juan 2010, 805–812). Sie gehörten aber nicht zum Kontext des Grabes.

80	 Für den Forschungsstand zur Entwicklung der Gussformen der Bronzemünzen der Qin- und 
Han-Zeit siehe Jiang Ruoshi 1997, 19–41.

81	 Die apotropäischen Münzen wurden oft aus Gräbern der Han-Zeit zutage gefördert, die sich 
nicht nur in Nordchina, sondern auch in Südchina, wie z. B. in Hongkong, ausbreiteten (Yas-
hengqian bian 2013, 1). Aus einer in den Boden gegrabenen Vorratshöhle bei Yiyang wurden 
über 150 Kilo Münzen ausgegraben, die auf den Zeitraum zwischen der West-Han-Zeit und der 
Nord-Wei-Zeit zu datieren sind. Unter ihnen befand sich eine apotropäische Münze der Han-Zeit 
(Chen Juan 1984, 21). Da die Vorratshöhle keinem Grab zugeschrieben werden kann, sollte die 
Funktion der apotropäischen Münze meines Erachtens nicht im Kontext des Grabes interpretiert 
werden.

82	 Für eine Zusammenstellung der apotropäischen Münzen der Han-Zeit siehe Yashengqian bian 
2013, 3–9.



Abgrenzung des Forschungsfeldes

86

des Gürtelhakens ein kleines Loch auf, durch das eine dünne Schnur gezogen und am 
Körper oder einem bestimmten Gegenstand befestigt werden konnte (Abb. 1-30). Die 
Inschriften, die dargestellten Motive sowie die Lochöffnungen der apotropäischen Mün-
zen weisen darauf hin, dass sie sowohl im Grab als auch im Alltagsleben der Han-Zeit 
verwendet worden sein konnten. Die Münzinschriften sind deshalb nicht für Begräb-
nistexte zu halten.

Neben den wuzhu-Münzen und apotropäischen Münzen sind weitere Arten von 
Münzen aus der Han-Zeit überliefert. Hierzu zählen die verschiedenartigen banliang-
Münzen 半兩, deren Gewicht im Laufe der Han-Zeit variierte, die sanzhu-Münzen 三銖 
sowie Münzen der Xin-Zeit. 83 Neben den Bronzemünzen wurden in der Han-Zeit auch 
Münzen aus Gold oder dem sogenannten „weißen Gold 白金“ gegossen. Goldmünzen 
tragen oft gestempelte oder eingeritzte Inschriften. Dabei handelt es sich vor allem um 
Kontrollmarkierungen aus dem Herstellungsprozess (Abb. 1-31).84 Zhang weist darauf 
hin, dass sich die Bezeichnung „weißes Gold“ auf eine Legierung aus Silber, Zinn und 
Blei beziehen muss.85 Viele Münzen tragen das aufgestempelte Schriftzeichen „shao 少“, 
das sich wahrscheinlich auf die hanzeitliche Behörde shaofu 少府 bezieht. Einige runde 
Münzen aus Silber, Zinn und Blei enthalten oft mehrere eigenartige, in einem Kreis 
angeordnete Zeichen. Bei ihnen handelt es sich vermutlich nicht um Schriftzeichen, 
sondern um die 28 Sternzeichen (Abb. 1-32, 1-33).86 Die Formen der Münzen aus „wei-
ßem Gold“ wurden gerne mit Hilfe anderer Materialien wie Bronze und Ton kopiert und 
dem Grab beigegeben.87 Ihre Inschriften zählen ebenfalls nicht zu den Begräbnistexten.

83	 Für die Studien zu den verschiedenen banliang-Münzen der Han-Zeit und den Münzen aus der 
Regierungszeit von Wang Mang siehe Jiang Ruoshi 1997, 65–92/180–190.

84	 Die Goldmünzen nahmen zwei Grundformen an: runde Münzen oder hufeisenförmige Münzen. 
Neben Schriftzeichen wurden sie manchmal auch mit buchstabenförmigen Zeichen, wie z. B. 
„v-förmigem“ Haken, versehen (Xu Jin 2000, 56).

85	 Nach der überlieferten Literatur soll sich das „weiße Gold“ auf die Legierung aus „Silber und Zinn 
銀錫“ beziehen. Zhang weist aber zutreffend darauf hin, dass das Erz Bleiglanz, aus dem Blei und 
Zinn gemeinsam extrahiert wurden, in der Han-Zeit als lianxi 連錫 bezeichnet wurde. Deshalb 
muss es sich beim Ausdruck „Silber und Zinn 銀錫“ eigentlich um eine Legierung aus Silber, Zinn 
und Blei gehandelt haben. Dafür spricht die Analyse der Zusammensetzung der Münzen, deren 
Silber-, Zinn- und Bleigehalt jeweils 6%, 38% und 40% betrug (Zhang Zhenlong & Zhang Hong 
2015, 106–108).

86	 Die Zeichen wurden von Cai Jixiang 1943 als griechische Buchstaben und dann von anderen 
Forschern als lateinische Schrift, parthische Schrift oder Kharoṣṭhī-Schrift gedeutet. Eine end-
gültige Entzifferung gelang jedoch nie (Shi Xiaoqun & Dang Shunmin 2004, 51). Jiang und Zhao 
identifizierten sie neulich als die 28 Sternzeichen (Jiang Baolian & Zhao Qiang 2016).

87	 Z. B. aus dem Grab M401 wurden mehrere Tonmünzen mit denselben Formen (rund, quadratisch 
und oval) sowie Inschriften ausgegraben (Shi Xiaoqun & Dang Shunmin 2004, 53). Zhang ver-
mutet, dass die gleichförmigen Bronzemünzen die Muster von Tongussformen gewesen sein 
mussten, die zur Herstellung von Münzen aus der Legierung aus Silber, Zinn und Blei dienten 
(Zhang Zhenlong & Zhang Hong 2015, 107).



87

	 Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation

Hanzeitliche Metallutensilien enthalten häufig Inschriften.88 Hierzu zählen z. B. 
Bronzespiegel, die zumeist relativ lange Texte tragen.89 Inschriften befinden sich jedoch 
auch auf anderen Bronzeutensilien wie Tafelgeschirren, Trinkgefäßen, Wasserbehäl-
tern, Musikinstrumenten, Waffen, Messgeräten zur Bestimmung von Länge, Volumen 
und Gewicht, Beleuchtungsapparaturen, Weihrauchbehältern, Bügeleisen, Gürtelha-
ken, tigerförmigen Kerbhölzern, Haken für einen Bettvorhang, Pferdegeschirren und 
Wageneinzelteilen, Gussformen von Münzen, liubo-Schachbrettern und vielen anderen 
Gegenständen. Bei den Inschriften handelt es sich wieder um Kontrollmarkierungen, 
Merkmale der Utensilien an sich (Namen des Gerätes und des Besitzers, Nummerierung 
und Angabe des Gefäßvolumens) sowie Segenswünsche.90 

Auf einen Gürtelhaken wurde augenfällig ein Siegelabdruck mit der Inschrift „Bote 
des Himmlischen Herrn 天帝使者“ augenfällig neben der Inschrift „Höchst glücklich 
大吉“ eingeritzt, wie als ob Letztgenannte mit dem entsprechenden apotropäischen 
Siegel gestempelt worden wäre.91 Mehrere Bronzeplatten, die aus Gräbern im Kreis 
Wushan ausgegraben und ursprünglich an Holzsärgen befestigt wurden, wurden mit 
Bildmotiven wie etwa von que-Pforten oder runden bi-Scheiben verziert. Sie wurden 
auch gelegentlich mit den Inschriften „Himmelstor“ tianmen 天門 und „wuzhu-Münze“ 
五銖 gekennzeichnet (Abb. 1-34). Die Inschriften können in diesem Fall als Kartuschen 
betrachtet werden.

Eisenutensilien verrosten leicht. Bei den wenigen erhaltenen Inschriften auf entspre-
chenden Objekten handelt es sich um Kontrollmarkierungen.92 

Einige grabschützende Texte (B. 01-B. 10) und Landkaufverträge (K.05, K. 06, K. 08 
K.12) wurden auf Bleitäfelchen eingeritzt. Die Inschriften auf den Bleimännlein wurden 
mithilfe einer Form gegossen.

Auf einigen Glasplättchen blieben mit Tinte verfasste Inschriften erhalten, die zur 
Nummerierung gedient haben konnten.93 Überdies wurden Jadeplättchen bisweilen 

88	 Inschriften wurden manchmal auf Metallutensilien mit Pinsel geschrieben. Für eine Zusammen-
stellung dieser Inschriften siehe Li Xinxin 2014, 370–374.

89	 Für eine Zusammenstellung der Inschriften auf Bronzespiegeln der Han-Zeit siehe Zhang Dan 
2013, Appendix 2 oder Wang Hui 2009, Appendix 1. Kong klassifizierte die Bronzespiegel der 
Han-Zeit nach ihren Mustern (Kong Xiangxing & Liu Yiman 1984, 56–104).

90	 Für die Klassifizierung und Entzifferung der Inschriften auf Bronzeutensilien der Han-Zeit siehe 
Xu Zhengkao 2005, Appendix. Dieser Autor bezieht sich dabei nicht explizit auf Inschriften auf 
Bronzespiegeln.

91	 Für eine nähere Diskussion darüber siehe Kapitel 3.2.2.
92	 Shiomi vertritt die Meinung, dass die Eiseninschriften hauptsächlich unter der Kontrolle der 

Behörde, die für die Überwachung der Herstellung von Eisenutensilien zuständig war, hergestellt 
wurden (Shiomi 1996, 99).

93	 Siehe beispielweise die Glasplättchen aus dem Grab der Xin-Zeit bei Baonüdun im Kreis Hanji-
ang (Li Zebin 1991, 54).



Abgrenzung des Forschungsfeldes

88

auch mit Tinte und Pinsel beschrieben, jedoch vorrangig zur Nummerierung und Mar-
kierung während des Arbeitsvorgangs.94 Aus einem Grab wurde ein auf einem Jade-
plättchen eingeritzter Landkaufvertrag ausgegraben (K. 03).

VI. Texte auf beweglichen Utensilien aus vergänglichen Materialien 
Neben den oben genannten fünf Objektgattungen dienten auch bewegliche Utensilien 
aus vergänglichen Materialien als Träger von Grabtexten. Lackwaren sind bekannte und 
weitverbreitete Träger von Inschriften. Letztgenannte beziehen sich vor allem auf die 
Bezeichnungen der Objekte an sich (Namen des Gefäßes und des Besitzers, Nummerie-
rung und Angabe des Gefäßvolumens) oder es handelt sich um Kontrollmarkierungen, 
Segenswünsche und Kartuschen.95 Ein Gerät zur Vermessung des Himmelsäquators aus 
dem Grab von Xiahou Zhao wurde am Rand seiner großen Rundplatte mit den Namen 
der 28 Sternbilder und den Abständen zwischen den Sternbildern versehen, die mit 
dem Bogengrad berechnet wurden (Abb. 1-35, 1-36).96 Alle oben genannten Inschriften 
zählen offensichtlich nicht zu den Begräbnistexten.

Ebenfalls blieben einige mit Inschriften versehene Holz- und Bambusutensilien bis 
heute erhalten. Das Holzkästchen, das aus dem Grab von Huo He bei Haizhou zutage 
gefördert wurde und wohl als Behältnis eines Tuschesteins diente, trägt beispielsweise 
eine Inschrift, bei der es sich um die Aufzeichnung eines offiziellen Besuches handeln 
muss.97 Der an-Tisch 案 aus dem Grab M22 bei Wuwei wurde mit der Inschrift „von Zhang 
Xiao zu nutzen 張孝用“ versehen, die sich wohl auf den Namen des Besitzers bezieht.98 
Inschriften wurden auch auf Bambusutensilien wie Balkenwaagen, Matten, Kästchen, 
Stimmpfeifen und Essstäbchenkörbe geschrieben. Dabei handelt es sich um Paragra-
fen aus den hanzeitlichen Gesetzen und Regularien, Besitzernamen, Bezeichnungen des 
Inhalts, Namen der Tonleiter, aber wiederum offensichtlich nicht um Begräbnistexte.99

94	 Li Xinxin 2014, 372–373.
95	 Hong weist darauf hin, dass die Inschriften hauptsächlich aus zwei Teilen bestehen: den Bezeich-

nungen der Utensilien an sich und den Kontrollmarkierungen (Hong Shi 2006, 145–149). Neben 
den 94 Menschengestalten, die sich auf dem Lackkoffer aus der Präfektur Lelang finden, sind 
insgesamt 37 Kartuschen noch lesbar (Li Xinxin 2014, 2).

96	 Die Funktion des lackierten Gerätes, das aus zwei sich überlappenden runden Platten besteht, 
ist umstritten. Harper hält es für ein shi-Weissagungsgerät, das dem Typus liuren 六壬 zuzuord-
nen ist (Harper 1979, 3). Cullen ist ebenfalls der Meinung, dass es sich bei dem Gerät nicht um 
ein astronomisches Vermessungsgerät, sondern um eine Skalenscheibe von Sternbildern („lodge 
dial“) handelt (Cullen 1981, 34). Anhand der Restaurierung einer eigenartigen lackierten Halte-
rung weist Shi darauf hin, dass die Halterung in Kombination mit dem runden Vermessungsgerät 
verwendet wurde. Demzufolge lässt es sich als ein Gerät zur Vermessung des Himmelsäquators 
betrachten (Shi Yunli 2012, 9–12). 

97	 Li Zebin 1974, 184.
98	 Chen Xianru 1960, 22.
99	 Li Xinxin 2014, 357–374.



89

	 Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation

Zusammenfassend können die erhaltenen hanzeitlichen Grabtexte in die folgenden 
Kategorien eingeordnet werden. Diejenigen, die mit einem Sternchen in Klammern 
markiert sind, gehören zu den Begräbnistexten. 

I. Texte auf oberirdischen Grabanlagen 
1.	 Grabstelen; 
2.	 beschriftete que-Pforten und Säulen am Grabweg des Grabgartens; 
3.	 beschriftete Kultbauten (wie z. B. Schreine und Opferaltäre) vor dem Grab; 
4.	 beschriftete Statuen vor dem Grab; 

II. Texte auf der unterirdischen Grabarchitektur 
1.	 Inschriften auf den architektonischen Bauteilen des Grabeingangs und der Grab-

kammern (einschl. Kennzeichnungen des Grabherrn, Schilderungen des Bild-
programms, der Kartuschen und der Markierungen von symbolischen Bauteilen 
usw.); 

2.	 Graffiti der Bauarbeiter auf Baumaterialien; 
3.	 Kontrollmarkierungen aus dem Herstellungsprozess auf Baumaterialien; 
4.	 Verdammungsflüche gegen Grabräuber, eingemeißelt in eine Steinplatte; 
5.	 Ermahnung an die Besucher des Grabes an der Wand der Grabrampe;

III. Texte auf üblichen Schreibmaterialien
A.	Holz- und Bambustäfelchen: 

 1.	 Schreiben an die Unterwelt auf Holz- und Bambustäfelchen (*);
 2.	 Beigabenregister qiance 遣冊; 
 3.	 jie-Holz- und Bambusschildchen 楬;
 4.	 jian-Adresstäfelchen 檢;
 5.	 Register der Summen des Geldes, das die Beteiligten des Totenrituals dem 

Haupttrauernden schenkten;
 6.	 Testamente;
 7.	 Auszüge aus Gesetzen oder Regularien als Zeugnisse eines Privilegs;
 8.	 Visitenkarten;
 9.	 Tagebucheinträge;
10.	 Handbücher:

a.	 lipu-Kalender 曆譜;
b.	 rishu-Almanache 日書;
c.	 Handbücher der Arithmetik, Divination, Astrologie und Physionomie;
d.	 Verwaltungsregister und Dienstschreiben;
e.	 gesetzliche Texte und richterliche Texte;
f.	 Literatur zur Kriegskunst;



Abgrenzung des Forschungsfeldes

90

g.	 Handbücher der Medizin und Gesunderhaltung;
h.	 Erstlesebücher;
i.	 Landkarten;
j.	 Tabus beim Umgang mit Geistern, erklärt durch eine Erzählung über die 

Auferstehung;
11.	Kanonische Literatur;
12.	philosophische und politische Schriften und Geschichtswerke; 
13.	lyrische Literatur;

B.	 Texte auf Geweben aus Hanf, Baumwolle und Seide: 
 1.	 Kanonische Literatur;
 2.	 philosophische und politische Schriften, Geschichtswerke; 
 3.	 medizinische Literatur, Handbücher der Medizin und Gesundhaltung;
 4.	 Handbücher der Physionomie, Astrologie, Divination und Zaubersprüche;
 5.	 bebilderte Handbücher der Divination, der Medizin und der Gesundhaltung; 
 6.	 Landkarten und Pläne eines Gebäudes;
 7.	 ein bebildertes Handbuch über die Regulation der Trauerzeiten;
 8.	 ein bebilderter Talisman zur Austreibung des Unheils beim Antritt einer Reise; 
 9.	 Segenswünsche auf Geweben;
10.	 Gewebsfahnen mit der Bezeichnung des Verstorbenen mingjing 銘旌; 
11.	 Schreiben an die Unterwelt auf Seidenfahnen (*);

IV. Texte auf Siegeln, gangmao-Talismanen, Weissagungsgeräten und Spielzeugen
A.	Siegel: 

1.	 Siegel mit einem Namen; 
2.	 Siegel mit einem Beamtentitel; 
3.	 Siegel mit einem Segenswunsch; 
4.	 grabschützende Siegel (*);

B.	 gangmao-Talismane:
1.	 gangmao-Talismane aus Jade; 
2.	 gangmao-Talismane aus Pfirsichholz;

C.	Texte auf Weissagungsgeräten:
1.	 shi-Weissagungsgeräte aus Holz und Lack;
2.	 shi-Weissagungsgeräte aus Bronze oder Elfenbein;
3.	 Spielsteine mit den Namen von kalendarischen Geistern;

D.	Texte auf Spielzeugen:
1.	 Trinkwettspielwürfel;
2.	 Nummerierungen oder kurze Verse auf Trinkwettspielmünzen;



91

	 Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation

V. Texte auf beweglichen Utensilien aus haltbaren Materialien
A.	Texte auf Ziegeln und Steinen, die nicht als Bestandteile einer Architektur fun-

gierten: 
1.	 Ziegelsteininschriften aus Gräbern der Zwangsarbeiter;
2.	 grabschützende Texte auf Ziegelsteinen, Dachziegeln und Steinplatten (*); 
3.	 Landkaufverträge auf Ziegelsteinen und Felsen (*); 
4.	 wadang-Traufziegel 瓦當; 
5.	 Kontrollmarkierungen des Herstellungsprozesses auf Dachziegeln;

B.	 Texte auf Tongefäßen: 
1.	 Merkmale der Tongefäße an sich (Name des Gefäßes und des Besitzers, Angabe 

des Inhalts und des Volumens); 
2.	 Kontrollmarkierungen auf Tongefäßen;
3.	 Segenswünsche auf Tongefäßen; 
4.	 grabschützende Texte auf Tontöpfen (*);

C.	Texte auf Münzen: 
1.	 Währungswert auf Bronzemünzen; 
2.	 Segenswünsche auf apotropäischen Münzen;
3.	 Kontrollmarkierungen auf Münzen aus anderen Materialien; 

D.	Texte auf Metallutensilien: 
1.	 Kontrollmarkierungen auf Metallutensilien; 
2.	 Merkmale der Metallutensilien an sich; 
3.	 Segenswünsche auf Metallutensilien;
4.	 Kartuschen auf Metallutensilien;
5.	 Siegelabdruck des Siegels des „Boten des Himmlischen Herrn“ auf einem Gür-

telhaken (*);
6.	 grabschützende Texte auf Bleitäfelchen (*); 
7.	 Landkaufverträge auf Bleitäfelchen (*); 

E.	 Texte auf Glas- und Jadeutensilien
1.	 beschriftete Glasplättchen;
2.	 beschriftete Jadeplättchen einer Jadegarnitur; 
3.	 ein Landkaufvertrag auf einer Jadeplatte (*)

VI. Texte auf beweglichen Utensilien aus vergänglichen Materialien
A.	Lackwaren: 

1.	 Merkmale der Lackwaren an sich; 
2.	 Kontrollmarkierungen auf Lackwaren; 
3.	 Segenswünsche auf Lackwaren; 
4.	 Kartuschen auf Lackwaren;



Abgrenzung des Forschungsfeldes

92

5.	 Namen und Abstände der 28 Sternbilder auf dem Gerät zur Vermessung des 
Himmelsäquators;

B.	 Texte auf Holzutensilien;
C.	Texte auf Bambusutensilien;

Unter den oben aufgelisteten Kategorien ist jedoch noch umstritten, worum es sich bei 
den Ziegelsteinen aus den osthanzeitlichen Gräbern der Zwangsarbeiter handelt. In den 
gängigen Forschungsarbeiten werden sie vor allem für primitive, im Grab platzierte 
Epitaphe muzhi 墓誌 gehalten. Sie scheinen jedoch eine apotropäische Funktion zu 
besitzen. Können sie deswegen als Begräbnistexte angesehen werden? Um diese Frage 
zu erklären, ist es notwendig, zunächst einen Überblick über ihre Sammlungs- und 
Forschungsgeschichte zu geben.

Mehrere hundert Inschriften auf Ziegelsteinen wurden 1907 erstmals in Luoyang 
aus Gräbern der Zwangsarbeiter zutage gefördert. Der Großteil davon, über zweihun-
dert Inschriften, gelangte in die Sammlung von Duan Fang, der 116 Inschriften, datiert 
zwischen 62 n. Chr. und 172 n. Chr., in seinem Werk Taozhai cang zhuan ji 匋齋臧甎記 
dokumentierte.100 Luo Zhenyu sammelte akribisch Abreibungen von den Inschriften 
und veröffentlichte 1915 und 1917 die Werke Huannong zhongmu yiwen 恆農塚墓遺文 
und Huannong zhuan lu 恆農磚錄, in denen er insgesamt 231 Inschriften zusammen-
trug.101

Im Jahr 1964 wurden 522 weitere Zwangsarbeitergräber entdeckt, in denen etwa 820 
auf Ziegelstein geritzte Inschriften aufgefunden wurden. In jeder der viereckigen Grab-
gruben, zumeist 1,8–2,3 m lang, 0,4–0,5 m breit und nicht tiefer als 1 m, befand sich ein 
Skelett, ursprünglich in einem Holzsarg, der bei der Ausgrabung bereits verrottet war. 
Laut einer Knochenanalyse waren 96 % der Bestatteten männlich. Die Mehrzahl ver-
starb in jungen Jahren.

Oft wurden zwei Ziegelsteininschriften in einem Grab platziert, beide auf dem Holz-
sarg: eine am Kopfende, die andere am Fußende (Abb. 1-37, 1-38). Bei allen Ziegelsteinen 
handelt es sich um Bruchstücke von Baustoffen, die nahezu keine Verzierung aufweisen. 
Die meisten von ihnen sind große Ziegelsteine, mit einer Länge von 48 cm, einer Breite 
von 24 cm und einer Tiefe von 12 cm. Einige wenige Ziegelsteine sind kleiner, entweder 
26 cm lang, 13 cm breit und 6 cm tief oder 32,8 cm lang, 16,4 cm breit und 6,4 cm tief. 

Die erhaltenen Inschriften wurden zunächst mit Zinnober und Pinsel auf die Vor-
der- und Rückseite des Ziegelsteins in Kanzleischrift geschrieben und daraufhin entlang 

100	 Duan Fang 1909a, 8438–8453.
101	 Zhang Zhenglang wies überzeugend darauf hin, dass Luo, getäuscht von Antiquitätenhändlern, 

irrigerweise den Fundort dieser Inschriften als Lingbao 靈寶 identifizierte (Zhang Zhenglang 
2001, 37–38. Siehe auch Zhang Zhenglang 2004, 372).



93

	 Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation

des Schriftzuges zusätzlich eingeritzt (Abb. 1-39). Einige eingeritzte Inschriften wurden 
zusätzlich mit Zinnober überschrieben. Einige wenige Inschriften, die beim Auffinden 
zumeist abgeblättert waren, waren nur mit Zinnober geschrieben und nicht zusätzlich 
in den Ziegelstein eingeritzt worden.

Die Gräber lassen sich anhand der Inschriften auf den Zeitraum zwischen 
107 n. Chr. und 121 n. Chr. datieren. Die meisten Gräber enthielten keine Grabbeiga-
ben. Die Mehrzahl der Zwangsarbeiter wurde an ihrem Todestag bestattet. Bei einigen 
wenigen Arbeiten fand die Bestattung nicht sofort, sondern drei oder vier Tage nach 
ihrem Tod zusammen mit anderen Verstorbenen statt. Viele Gräber weisen mehrma-
lige Benutzungen auf, bei denen der Bestattete wenige Jahre nach der Bestattung aus 
dem Grab entfernt und ein neuer Verstorbener bestattet wurde. Entsprechend wur-
den einige beschriftete Ziegelsteine zweimal benutzt, wobei die neue Inschrift direkt 
auf die Rückseite des Ziegelsteins geritzt oder die alte Inschrift erst gestrichen und 
dann die neue Inschrift daneben hinzugefügt wurde. In einigen Fällen wurde eine neue 
Inschrift direkt über der alten Inschrift mit breiteren und tieferen Strichen eingeritzt 
(Abb. 1-40).102

Die Länge der Inschriften ist sehr unterschiedlich. Die ausführlichste Inschrift setzt 
sich aus folgenden Textelementen zusammen: 
 1.	Name der Institution, die die Zwangsarbeiter verwaltete; 
 2.	Typenbezeichnung der Zwangsarbeiter, die festhielt, ob ein bestimmter Zwangs-

arbeiter technische Fertigkeiten besaß und dementsprechend keine Fesselung bei 
der Zwangsarbeit tragen musste; 

 3.	Name der Präfektur, aus der der betroffene Zwangsarbeiter nach Luoyang geschickt 
wurde; 

 4.	Name des Gefängnisses; 
 5.	Name der gesetzlichen Strafe; 
 6.	Name des Zwangsarbeiters; 
 7.	Todeszeit; 
 8.	Die Phrase „Der Tote befindet sich unter diesem [Ziegelstein] si zai ci xia 死在此下“; 
 9.	Name der Abteilung der Institution, die die Zwangsarbeiter verwaltete; 
10.	Die Phrase „Die betroffene Behörde ist nicht für [den Tod] verantwortlich guan bu 

fu 官不負“.

Zhao vertritt z. B. die Meinung, dass die hanzeitlichen Ziegelsteininschriften und die 
qinzeitlichen Dachziegelinschriften aus den Gräbern der Zwangsarbeiter, die sich west-
lich des Mausoleums des ersten Kaisers der Qin-Zeit befanden, über die gleiche Funk-
tion verfügten, nämlich das Grab zu kennzeichnen, sodass der Verstorbene zu einem 

102	 Siehe den Ausgrabungsbericht (Luoyang xingtu mudi 1972, 2–19).



Abgrenzung des Forschungsfeldes

94

späteren Zeitpunkt exhumiert, in seine Heimat transportiert und dort erneut bestattet 
werden konnte.103 

Der Vergleich zwischen den Ziegelsteininschriften und den Dachziegelinschriften 
lässt jedoch mehrere Unterschiede erkennen:
1.	 Den 114 qinzeitlichen Gräbern wurden nur 18 Dachziegelinschriften beigegeben, 

während bei den 522 hanzeitlichen Gräbern jedem Bestatteten mindestens eine Zie-
gelsteininschrift hinzugefügt wurde. 

2.	 Die qinzeitlichen Grabherren, für die die Dachziegelinschriften angefertigt wurden, 
waren keine Verbrecher, sondern Personen, die Zwangsarbeit leisteten, um ihre 
Schulden beim Staat zu begleichen.104 Die Bezeichnungen der den hanzeitlichen 
Zwangsarbeitern auferlegten gesetzlichen Strafen zeigen jedoch, dass sie meistens 
Straffällige waren. 

3.	 Die Größe der Dachziegel, deren Länge etwa 20–37 cm beträgt, ist deutlich geringer 
als diejenige der meisten Ziegelsteine, deren Länge 48 cm beträgt. Erstgenannte sind 
auch wesentlich leichter als die Ziegelsteine.

4.	 Bei den Dachziegelinschriften sind keine Spuren der Verwendung von Zinnober 
zu finden. Bemerkenswerterweise wurden alle Ziegelsteininschriften mit Zinnober 
beschriftet, was auf ihre apotropäische Funktion hinweist.

5.	 Die mehrmalige Benutzung des Grabes war bei den hanzeitlichen Gräbern der 
Zwangsarbeiter üblich, während sie bei den qinzeitlichen Gräbern nicht stattfand. 

6.	 Die Inschriften auf den Dachziegeln sind kurz. Sie bestehen aus den folgenden Ele-
menten: dem Herkunftsort, dem Namen, ggf. dem Adelstitel und der Typenbezeich-
nung juzi 居貲 des Zwangsarbeiters. Die Ziegelsteininschriften weisen hingegen 
neben dem Herkunftsort und dem Namen noch andere Elemente auf. Insbesondere 
waren zwei Phrasen auffällig, nämlich: „Der Tote befindet sich unter diesem [Zie-
gelstein] si zai ci xia 死在此下“ und „Die betroffene Behörde ist nicht für [den Tod] 
verantwortlich guan bu fu 官不負“. 

7.	 Bei den qinzeitlichen Gräbern fanden sich keine Überreste von Holzsärgen. Die Ver-
storbenen wurden meistens mit ihren umgeknickten Extremitäten, oft in Seitenlage, 
bestattet. Deswegen lagen die Dachziegel nicht als Gewichte auf den Verstorbenen, 
sondern neben ihnen. Die Ziegelsteine hingegen wurden so auf dem Holzsarg plat-
ziert, wie als ob sie mit ihrem Gewicht etwas Böses unterdrücken sollten. 

8.	 Nur ein beschrifteter Dachziegel wurde einem qinzeitlichen Grab beigegeben, wäh-
rend zumeist zwei beschriftete Ziegelsteine in einem hanzeitlichen Grab benutzt 
wurden. Die Inschriften auf beiden Ziegelsteinen glichen sich oft in Teilen: Eine 
Inschrift war üblicherweise vollständig, während die andere sehr kurz und häufig 

103	 Zhao Chao 1992, 5.
104	 Siehe die textliche Untersuchung des Begriffes juzhi 居貲 von Sun (Sun Yingmin 1982, 74).



95

	 Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation

nur mit dem Namen und der Typenbezeichnung des Zwangsarbeiters versehen 
war. 

9.	 Während das letzte Schriftzeichen der Dachziegelinschriften ganz gewöhnlich wie 
die anderen Schriftzeichen geschrieben wurde, wurde das letzte Schriftzeichen der 
Ziegelsteininschriften oft deutlich in die Länge gezogen, was ein Textmerkmal des 
damaligen Dienstschreibens war.

Daraus ist zu schließen, dass es sich bei den Dachziegelinschriften und den Ziegelstein-
inschriften der Qin- und Han-Zeit um zwei unterschiedliche Typen handelt. Während 
die qinzeitlichen Dachziegelinschriften wohl dazu dienten, die Gräber einiger Zwangs-
arbeiter, die wegen ihrer Schulden beim Staat Frondienst leisten mussten, für eine 
mögliche zukünftige Verlagerung des Leichnams zu kennzeichnen, zielten die Ziegel-
steininschriften der Ost-Han-Zeit wohl weitaus weniger auf die Kennzeichnung des 
Grabes ab. 

Angesichts einiger besonderer Merkmale, hervorzuheben die mehrmalige Benut-
zung sowohl der Inschriften als auch der Gräber, die Verwendung von Zinnober, das 
schwere Gewicht der Ziegelsteine und deren Platzierung auf dem Sarg, die merkwür-
digen Phrasen und die Tatsache, dass sie für jung verstorbene Straffällige hergestellt 
wurden, ist mit Fug und Recht festzustellen, dass es sich bei den Ziegelsteininschriften 
aus den Gräbern der Zwangsarbeiter der Ost-Han-Zeit um Texte mit apotropäischer 
Funktion handelt. Laut einem rishu-Almanach aus Shuihudi war die Vorstellung von 
bösen Geistern, die zumeist aus denjenigen Verstorbenen transformiert wurden, die 
nicht eines natürlichen Todes gestorben waren, bereits in der Qin-Zeit populär.105 Da 
die Zwangsarbeiter der Ost-Han-Zeit oft nicht eines natürlichen Todes starben, war 
es in besonderem Maße notwendig, ihre Gräber zu beschützen, damit ihre Geister den 
Lebenden kein Unheil bringen konnten. Die in die Ziegelsteine geritzten und mit Zin-
nober geschriebenen Inschriften können deshalb offensichtlich für Texte mit apotropäi-
scher Funktion gehalten werden.

Die Art und Weise, wie die Zwangsarbeiter bestattet wurden, kann aber kaum mit 
einem ordentlichen Totenritual in Zusammenhang gebracht werden. Die Inschriften, 
die kurz und sachlich waren, gaben ebenso wenig Auskunft über das Schicksal des Ver-
storbenen nach dem Tod. Deshalb können sie zwar zu den Texten mit apotropäischer 
Funktion aber nicht zu den Begräbnistexten gezählt werden. 

Entsprechend der obigen Klassifikation der Grabtexte können die Gattungen der 
Begräbnistexte neu aufgelistet werden: 
1.	 Schreiben an die Unterwelt (geschrieben auf Holz- und Bambustäfelchen und Sei-

denfahnen);

105	 Liu Lexian 1993, 444–448. 



Abgrenzung des Forschungsfeldes

96

2.	 Landkaufverträge (Inschriften auf Ziegelsteinen, Ziegelsteinröhrchen, Jadeplatten, 
einen Felsen und Bleitäfelchen); 

3.	 grabschützende Texte (auf Steinplatten, Steinschafen, Ziegelsteinen, Dachziegeln, 
Bleitäfelchen, Bleimännlein, Tontöpfen und Holztäfelchen);

4.	 grabschützende Talismane, Siegel und Siegelabdrücke.

Es ist offensichtlich, dass Seidels Klassifikation der Begräbnistexte noch heute Gültig-
keit besitzt. Keine weitere Gattung von Begräbnistexten ist ihr hinzuzufügen. Ange-
sichts vieler neuer Funde ist es jedoch notwendig, die von ihr vorgeschlagenen vier 
Gattungen um die oben genannten Inhalte zu ergänzen.

1.2	 Die vier Gattungen der Begräbnistexte

Nachdem die Begräbnistexte von den anderen Arten der Grabtexte abgegrenzt wurden, 
sind nun die Grenzlinien zwischen den vier Gattungen der Begräbnistexte zu ziehen, 
die bisher noch umstritten sind.

Generell gesagt verfügen alle drei Hauptgattungen der Begräbnistexte, also die 
Schreiben an die Unterwelt, die Landkaufverträge und die grabschützenden Texte, dem 
hanzeitlichen Glauben zufolge über grabschützende Funktionen. Jede Gattung besitzt 
jedoch einen unterschiedlichen Schwerpunkt hinsichtlich ihrer grabschützenden Funk-
tion. So besteht das Hauptanliegen der Schreiben an die Unterwelt in der erfolgreichen 
Aufnahme des Verstorbenen in das Jenseits. Landkaufverträge zielen hingegen vorran-
gig darauf ab, das Eigentumsrecht des Verstorbenen auf sein Friedland, das ihm als post-
mortaler Wohnsitz dient, bekannt zu machen. Die Funktion der grabschützenden Texte 
besteht vor allem darin, das vom Tod und dem Grab ausgehende Unheil fernzuhalten. 
Einige Begräbnistexte vereinen die Merkmale von zwei oder drei der genannten Text-
gattungen. In diesem Fall wird der entsprechende Text derjenigen Gattung zugeordnet, 
die den Schwerpunkt seiner grabschützenden Funktionen bildet.

An dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass die vierte Gattung thematisch eng mit 
der dritten Gattung zusammenhängt, da grabschützende Talismane, Siegel und Siegelab-
drücke oft gemeinsam mit grabschützenden Texten verwendet wurden. Deshalb lassen 
sich diese Funde als eine den grabschützenden Texten zugehörige Gattung betrachten.



97

Die vier Gattungen der Begräbnistexte

1.2.1	 Schreiben an die Unterwelt gaodishu

Die Basisinformationen aller in der vorliegenden Arbeit behandelten Schreiben an die 
Unterwelt werden in Tabelle 1 zusammengefasst.

Die Schreiben an die Unterwelt wurden in bisherigen Forschungsarbeiten mit vieler-
lei Namen bezeichnet, als yiqi qi 衣器契106, yiwu quan 衣物券107, gaomu du 告墓牘108, 
gaodi ce 告地策109, gaodi wenshu 告地文書, gao dixia guanli wen 告地下官吏文, gao 
dixia guanli wenshu 告地下官吏文書110, gaodi shu 告地書111, wengao du 文告牘112, gao 
dixia guanli de minjian wenshu 告地下官吏的冥間文書113, mingshu 冥書114, qianwang 

106	 Huang Shengzhang 1974, 71.
107	 Seidel 1987, 25.
108	 Chen Zhi 1977, 76.
109	 Huang gilt als der erste Forscher, der zuerst das Schreiben an die Unterwelt als gaodi ce 告地策 

bezeichnete, um es von dem Begriff qiance-Beigabenregister 遣策 zu unterscheiden. Er meint, 
dass unter dem Begriff gaodi ce eine Art Dienstschreiben zu verstehen ist, das die Unterwelt 
benachrichtigen soll („告地下的文移“). Ein gaodi ce hängt funktional eng mit einem qiance-
Beigabenregister zusammen. Es besitzt die Funktion, die Beamten der Unterwelt über das ent-
sprechende Beigabenregister zu informieren. Im selben Aufsatz verwendet Huang zudem noch 
zwei Bezeichnungen (gao dixia guanli wenshu 告地下官吏文書 und gaodi wenshu 告地文書) als 
Synonyme für gaodi ce (Huang Shengzhang 1977, 46). Siehe auch Huang Shengzhang 1982a, 459.

110	 Yu verwandte erstmals 1975 die Bezeichnungen gao dixia guanli wen 告地下官吏文 und gao 
dixia guanli wenshu 告地下官吏文書. Er vertritt die Meinung, dass das Dienstschreiben an die 
Unterwelt, deren Beamtenschaft die damalige Beamtenschaft der Han Dynastie nachahmt, bei 
der Bestattung verschickt wurde, um die Bestatteten zu beschützen (Yu Weichao et al 1975, 13).

111	 Suizhou kongjiapo 2006, 197.
112	 Wang Qinjin et al 1981, 17.
113	 Li Junming 1990, 77.
114	 Zhang Junmin 2001, 291.

Tabelle 1. Datierung und Fundort der Schreiben an die Unterwelt

Nr. Datierung Fundort Nr. Datierung Fundort

G. 01 26. 12. 186 v. Chr. St. Jingzhou G. 07 3. 3. 142 v. Chr. St. Suizhou

G. 02 25 10. 173 v. Chr. St. Jingzhou G. 08 23. 1. 70 v. Chr. Kr. Hanjiang

G. 03 4. 4. 168 v. Chr. St. Changsha G. 09 EWH bis Xin Kr. Xuyi

G. 04 22. 9. 168 v. Chr. St. Jingzhou G. 10 EWH bis Xin Kr. Wuwei

G. 05 13. 5. 167 v. Chr. St. Jingzhou G. 11 MOH Kr. Wuwei

G. 06 25. 10. 153 v. Chr. St. Jingzhou G. 12 MOH Kr. Wuwei

St. = Stadt; Kr. = Kreis; EWH = Ende West-Han; MOH = Mitte Ost-Han



Abgrenzung des Forschungsfeldes

98

mingfu de tongxingzheng 前往冥府的通行證115, minjian tongxingzheng 冥間通行證116, 
gao dixia shu 告地下書117 und yi dixia shu 移地下書118. In der vorliegenden Arbeit wird 
jedoch der chinesische Terminus gaodi shu für die Schreiben an die Unterwelt gewählt. 
Der Grund dafür liegt in der Selbstbezeichnung shu 書, die in zwei Texten dieser Gat-
tung verwendet wird.

G. 02-2: ... [Ich] setze respektvoll [die betroffenen Beamten der Unterwelt] in der 
Friedensstadt Andu hierüber in Kenntnis, [damit der Transfer] des Haushaltsre-
gisters [in die Unterwelt] akzeptiert wird. Sobald dieses Schreiben angekommen 
ist, verschicken Sie mir bitte ein Antwortschreiben 謁告安都，受名數。書到，

爲報.

G. 03: ... verschicke [ich,] ..., ein offizielles Schreiben und eine Rolle mit dem 
Register der Grabbeigaben. Nachdem dieses Schreiben angekommen ist, überprü-
fen Sie bitte als Erstes [das Register] und erstatten Sie dem Herrn [der Unterwelt] 
Zhuzangjun, Patron aller Bestatteten, hierüber Bericht 移贓（葬）物一編。書

到，先質，具奏主贓（葬）君.

Unter den zwölf heute überlieferten Texten werden die ersten sieben Texte (G. 01–G. 07) 
nach derzeitigem Forschungszustand größtenteils für „typische“ Schreiben an die 
Unterwelt gehalten.119 Text G. 08, dessen Zuordnung weniger eindeutig ist, zielt vor 

115	 Oba 2001, 248.
116	 He Shuangquan 2004, 75.
117	 Röllicke übersetzt gao dixia shu als „Benachrichtigungsschreiben an das [regierte Reich] unter 

der Erde“ (Röllicke 2006, 525).
118	 Guo diskutiert ausführlich die Geschichte der Bezeichnungen der Schreiben an die Unterwelt. 

Sie weist darauf hin, dass insbesondere nicht-asiatische Forscher damit einverstanden sind, 
dass Schreiben an die Unterwelt, die sie mit „proclamations“ oder „memoranda“ übersetzen, als 
ein Kommunikationsmittel zwischen den Menschen und der Beamtenschaft der Unterwelt fun-
gierten. Hinsichtlich der Funktion einiger Schreiben an die Unterwelt vertreten hingegen chi-
nesische Forscher unterschiedliche Meinungen. Huang Shengzhang, Chen Zhi, Hu Pingsheng, 
Li Jiahao, Liu Guosheng und Liu Zhaorui sind z. B. der Ansicht, dass es sich bei dem Holztäfel-
chen aus dem Grab M3 bei Mawangdui, das im Namen des jiacheng-Hausassistenten verschickt 
wurde, um ein an die Unterwelt versandtes Dienstschreiben handelt. Chen Songchang ist hin-
gegen der Meinung, dass es als ein Teil des Beigabenregisters betrachtet werden soll. Ebenso 
umstritten ist, worum es sich bei dem Holztäfelchen aus dem Grab M6 bei Longgang handelt, ob 
es sich als ein mingpan 冥判 („underworld adjudication“) oder ein gaodi ce deuten lässt (Guo Jue 
2011, 111–112). Guo schlägt in einer jüngst verfassten Abhandlung vor, die Bezeichnung yi dixia 
shu 移地下書 („Documents for transferring to the Underworld“) anstatt gaodi ce zu verwenden 
(Guo Jue 2014, 19).

119	 Für eine detaillierte Diskussion darüber siehe Kapitel 2.1. 



99

Die vier Gattungen der Begräbnistexte

allem darauf ab, den Beamten der Unterwelt mitzuteilen, dass die zu verbüßende gesetz-
liche Strafe des Verstorbenen verbüßt worden ist. Daher halte ich es ebenfalls für ein 
Schreiben an die Unterwelt.120 Im Text G. 09 wird die Aufnahme des Verstorbenen in die 
Unterwelt zwar nicht erwähnt, jedoch wird ein Gebet an die Seelen der Vorfahren und 
die Beamten der Unterwelt unmittelbar verrichtet, so etwa an den Gott des Fürstentums 
Wu, dessen Amtssitz sich im Dorf Gaoling im Gräberberg Yuanshan befindet, sowie 
an die Geister der Präfektur Kuaiji, indem Geld als Opfer an sie dargebracht wird. Das 
genannte Textbeispiel kann somit als ein Schreiben an die Unterwelt im weiteren Sinn 
angesehen werden.121 

Text G. 10 lässt sich anhand der Selbstbezeichnung guosuo 過所 als ein Unterwelt-
pass identifizieren.122 Die Phrase in Text G. 12 „[Die Götter der Unterwelt wie] ...-Fluss 
und der Erdgott sollen ihm nicht absichtlich Hindernisse in den Weg legen □□□□□

水、社毋河（苛）留□{止}“ lässt darauf schließen, dass das Hauptanliegen des Tex-
tes die Aufnahme des Verstorbenen in die Unterwelt ist.123 Das letzte Schriftzeichen des 
Textes G. 11, das bisher oft als ku 哭 identifiziert wurde, lässt sich als liu 留 entziffern.124 
Aufgrund der Phrase „[Die zuständigen Beamten] der [Kontrollstellen] auf der Reise-
route [in die Unterwelt] sollen ihm keine Hindernisse in den Weg legen 過所毋留“ 
kann es für ein Schreiben an die Unterwelt gehalten werden. 

120	 Guo betrachtet das Beispiel G. 08 unumstritten als ein Schreiben an die Unterwelt (Guo Jue 2014, 
12). Tian ist der Meinung, dass das Beispiel G. 08 für ein Schreiben an die Unterwelt im weiteren 
Sinn gehalten werden kann. Aber es unterscheidet sich ihr zufolge weitgehend von denjenigen 
Schreiben an die Unterwelt, die eng mit dem Beigabenregister zusammenhängen (Tian Tian 
2012, 304).

121	 Wang vertritt die Ansicht, dass das Register der Götter aus dem Grab M5 bei Huchang ebenfalls 
wie das Beispiel G. 09 für ein Schreiben an die Unterwelt gehalten werden müsste (Wang Guihai 
2008, 248). Im Text des Registers fehlt jedoch eine erkennbare Kommunikation mit den Göttern, 
weswegen es sich nicht in die Gattung der Schreiben an die Unterwelt einordnen lässt. 

122	 Für die detaillierte Diskussion der guosuo-Pässe siehe Kapitel 2.1.
123	 Aufgrund der Phrase „[Das ist] ein Befehl des [Himmlischen] Herrn □□{有天}帝教“ ordnet 

der Autor der Schrift Wuwei hanjian das Beispiel G. 12 in die Gattung der grabschützenden Texte 
ein (Wuwei hanjian 1964, 148). Die genannte Phrase behandelt jedoch nicht die Vertreibung des 
vom Tod ausgehenden Unheils. Da dieses Hauptanliegen eines grabschützenden Textes nicht 
formuliert wird, halte ich den Text G. 12 für ein Schreiben an die Unterwelt.

124	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Liu und Li als ku 哭 (Chen Xianru 1960, 
25; Liu Fude 2008, 12–25; Li Xinxin 2014, 268). An, Ma und Ma entziffern es hingegen als liu 留 
(An Zhimin 1973, 50; Ma Yong 1973, 121; Ma Yi 2011, 63).



Abgrenzung des Forschungsfeldes

100

1.2.2	 Landkaufvertrag maidiquan

Die Basisinformationen der heute überlieferten Landkaufverträge der Han-Zeit werden 
in Tabelle 2 veranschaulicht. 

Die Frage der Echtheit war vor den 1980er Jahren die Kernfrage der Forschungen zu 
den Landkaufverträgen. 1956 führte Shi die frühere Klassifikation Luos in dessen Werk 
Diquan zhengcun fort und teilte die ausgegrabenen hanzeitlichen Landkaufverträge 
diquan in zwei Gruppen ein: I. Landkaufverträge in der Form von Bleitäfelchen, die 
dazu dienten, ein Landstück von damals lebenden Menschen zu erwerben (siehe z. B. 
K. 11); II. Landkaufverträge in der Form von Tontöpfen oder Ziegelsteinen, die dem 
Aberglauben dienten.125 

In einer berühmten Debatte der 1970er Jahre wurde die Klassifizierung der Land-
kaufverträge diquan weitergeführt. 1973 diskutierte Fang ihre mögliche Fälschung. Er 
wies zutreffend nach, dass drei sogenannte Landkaufverträge der Han-Zeit gefälscht 
waren, der Landkaufvertrag für Sun Cheng (K. 06) jedoch echt war.126 1978 stellte Li 
in Bezugnahme auf den Aufsatz von Fang die Frage, welche Funktion die in der Erde 
vergrabenen bleiernen Landkaufverträge hatten. Er argumentierte, dass sie dem Aber-
glauben gedient haben mussten, da im Alltagsleben abgeschlossene reale Verträge über 
den Kauf eines Landstücks nicht in der Erde vergraben und nicht notwendigerweise aus 
Blei hergestellt werden mussten. Er wies darauf hin, dass zwar die im Grab aufgefunde-
nen Texte Verträge nur simulierten, aber die in ihnen aufgezeichneten Flächenangaben 

125	 Er erwähnte zwei Beispiele der Gruppe II: 1. einen Kaufvertrag über ein Landstück am Berg 買
山地券; 2. den Landkaufvertrag für Yang Shao 楊紹買地莂 (Shi Shuqing 1956, 95).

126	 Die drei Landkaufverträge für Xu Sheng 徐勝, Zhuge Jin 諸葛敬 und Li De 李德 wurden von 
ihm als unecht eingeschätzt (Fang Shiming 1973, 52–55).

Tabelle 2. Datierung und Fundort von Landkaufverträgen

Nr. Datierung Fundort Nr. Datierung Fundort

K. 01 16. 6. 73 n. Chr. Kr. Yanshi K. 07 6. 9. 176 n. Chr. St. Yangzhou

K. 02 76 n. Chr. St. Shaoxing K. 08 10. 1. 179 n. Chr. Kr. Mengjin

K. 03 4. 1. 82 n. Chr. St. Xinzhou K. 09 28. 10. 184 n. Chr. St. Luoyang

K. 04 168 n. Chr. St. Zhuji K. 10 20. 4. 188 n. Chr. St. Luoyang

K. 05 3. 10. 169 n. Chr. St. Luoyang K. 11 11. 1. 189 n. Chr. St. Luoyang

K. 06 13. 11. 171 n. Chr. St. Luoyang K. 12 EOH St. Luoyang

St. = Stadt; Kr. = Kreis; EOH = Ende Ost-Han



101

Die vier Gattungen der Begräbnistexte

des Friedlandes real sein sollen.127 1979 reagierte Fang auf die Argumente Lis, indem 
er Luos Klassifikation aus dessen Werk Zhensongtang jigu yiwen zitierte und darauf 
hinwies, dass es zwei Arten von diquan-Verträgen 地券 gibt: 1. Maidiquan 買地券, bei 
denen es sich um echte Landkaufverträge handelt; 2. Zhenmuquan 鎮墓券 (wörtlich: 
grabschützender Vertrag), bei denen es sich um Zeugnisse des Aberglaubens handelt. Er 
ist der Meinung, dass sich die beiden Arten von diquan-Verträge vor dem Ende der Ost-
Han-Zeit parallel zueinander entwickelten.128 Nach der Ost-Han-Zeit seien eigentlich 
fast alle maidiquan eigentlich in die Gruppe der zhenmuquan einzuordnen. Er listete in 
diesem Zusammenhang sechs hanzeitliche Landkaufverträge (K. 03, K. 04, K. 06, K. 08, 
K. 09, K.10) auf und identifizierte zugleich drei weitere Beispiele als nachträglich ange-
fertigte Fälschungen.129 Außerdem schloss er drei „Kaufdokumente eines Landstücks 
tudi maimai wenshu 土地買賣文書“ aus und hielt sie einhellig nicht für diquan-Ver-
träge, ohne jedoch hierfür eine Beweisführung zu liefern.130 Schließlich vertrat er die 
Meinung, dass es sich bei den maidiquan um reale Landkaufverträge handelt. Die in 
den Verträgen vermerkten Zeugen und Kaufpreise sind ihm zufolge ebenfalls keine Fik-
tion.131 Dennoch gelang es ihm nicht, die drei zentralen Fragen von Li zu beantworten: 
1. Warum wurden die Verträge in der Erde vergraben? 2. Wieso sollen die auf dem Land-
stück zuvor bestatteten Verstorbenen dem Käufer als Sklaven oder Sklavinnen dienen? 
3. Warum wurden die Verträge aus Blei hergestellt?132

Im Jahr 1982 führte Wu die Debatte über die Frage, ob es sich bei den überlieferten 
hanzeitlichen Landkaufverträgen maidiquan um echte im Alltagsleben geschlossene 
Landkaufverträge handelte, zu Ende. Er hält alle maidiquan für Geistergeräte mingqi 
und teilt sie in zwei Gruppen ein: I. in den Typus Jia 甲, bei dem es sich vor allem um 

127	 Li Shougang 1978, 79–80.
128	 Er zitiert in diesem Zusammenhang die Hypothese Luos, dass ein Landkaufvertrag und ein 

grabschützender Text wahrscheinlich gemeinsam dem Grab von Liu Boping beigegeben wurden 
(Zhensong tang jigu yiwen 2003, Vol.2, 360).

129	 Es handelt sich um Landkaufverträge für Xu Sheng 徐勝, Zhuge Jin 諸葛敬 und Wang Xinggui 
王興圭 (Fang Shiming 1979, 84).

130	 Bei den drei Dokumenten handelt es sich um den Landkaufvertrag für Yang Liang (R. 01) über 
ein Grundstück am Berg, den Landkaufvertrag von Ma Weijiang (K. 04) und eine sogenannte 
Grabstele von Zhen Dao 真道冢地碑 (Fang Shiming 1979, 84).

131	 Fang Shiming 1979, 85. Angesichts der Tatsache, dass in den Verträgen oft die Phrase „Im Falle 
einer Zahlung mit Münzen von niedrigem Reinheitsgrad des Metalls wird der Kaufpreis um 5% 
reduziert 錢千無五十“ vermerkt wurde, hält Fang die Preise für echte Preise, da laut Yang die 
Zahlung eines reduzierten Betrages damals eine Konvention war (Yang Shuda 1997, 234). Zhang 
übersetzt die Phrase entsprechend wie folgt: „The price of the wine is 950 cash [1000-50] (Zhang 
Zhaoyang 2010, 103).“

132	 Er vermutet zwar, dass es sich bei der Bezeichnung „mit Zinnober beschrifteter Eisenvertrag 
丹書鐵券“ um auf Bleitäfelchen verfasste Landkaufverträge handeln könnte, er beantwortet 
jedoch nicht die Frage, warum die sogenannten „Eisenverträge“ aus Blei hergestellt wurden.



Abgrenzung des Forschungsfeldes

102

Verträge auf Bleitäfelchen handelt, die relativ früh entstanden sind und echte Verträge 
nachgeahmt haben.133 II. in den Typus Yi 乙, bei dem es sich um grabschützende Texte, 
die relativ spät aufkamen und stark durch den Aberglauben gefärbt sind. Der Typus Yi 
entstand Wu zufolge durch die Vermischung des Typus Jia mit dem grabschützenden 
Text. Schließlich schlug er vor, die Bezeichnung diquan durch maidiquan zu ersetzen. 
Den Landkaufvertrag über ein Berggrundstück in Shaoxing (K. 02) schloss Wu in seiner 
Forschungsarbeit vom Typus Jia aus, ohne jedoch hierfür eine hinreichende Beweisfüh-
rung zu liefern. Zudem ordnete er den grabschützenden Text für die Ehefrau von Zhong 
Zhongyou (B. 02), den Luo als einen zhenmuquan bezeichnete, dem Typus Yi der maidi-
quan zu. Seine Begründung dafür lautete, dass die Bezeichnung zhenmuquan nicht die 
grundlegende Eigenschaft des Landkaufvertrags beinhaltet, nämlich die Registrierung 
des Kaufes eines Landstücks bei den Beamten der Unterwelt. Offensichtlich lassen sich 
umgekehrt die Beispiele des Typs Yi als zhenmuquan bezeichnen, da die Bezeichnung 
maidiquan ebenfalls nicht die grundlegende Eigenschaft des grabschützenden Texts 
enthält.

In der vorliegenden Arbeit wird die Trennungslinie zwischen dem Landkaufver-
trag und dem grabschützenden Text dadurch gezogen, indem das Klassifikationskri-
terium von Luo übernommen wird. Wenn es bei einem Text vorrangig um den Kauf 
eines Landstücks geht (im Sinne des Typus Jia nach der Einteilung von Wu), wird er 
im Folgenden als „Landkaufvertrag“ maidiquan bezeichnet. Wenn ein Text hingegen 
vorrangig auf die Vertreibung des Unheils abzielt, das von der Errichtung des Grabes 
oder vom Bestatteten selbst ausgeht, wird er als „grabschützender Text“ zhenmuwen 
betrachtet, auch dann, wenn er einen Passus zum Eigentumsrecht des Bestatteten auf 
das Friedland beinhaltet (im Sinne des Typus Yi nach der Einteilung von Wu). Das 
Vorgehen lässt sich damit begründen, dass die Vertreibung des Unheils, im Vergleich 
zu Fragen des Eigentumsrechtes auf das Friedland, das wichtigere Anliegen des Tex-
tes ist.

Zwei Beispiele sollen aufzeigen, dass bei Texten des Typus Yi nach der Einteilung 
von Wu der inhaltliche Schwertpunkt auf dem Schutz des Grabes liegt. Im grabschüt-
zenden Text für Wang Dang (B. 04) bezieht sich der folgende Passus zunächst auf die 
Absicht des Käufers ein Friedland zu erwerben: 

„Die Verstorbenen mit ihren zur Unsterblichkeit verwandelten Knochen, Wang 
Dang, sein jüngerer Bruder Jiyu und sein Vater Yuanxing kaufen von Zuo 

133	 Wu führt des Weiteren den Typus Jia auf den dem Grab beigegebenen und mit Seide umwickel-
ten Klumpen Erde butu 簿土 zurück, der erstmals in der frühen West-Han-Zeit auftauchte. Er 
ist der Meinung, dass die Tonmodelle des Ackerlandes sehr wahrscheinlich die gleiche Funktion 
übernahmen (Wu Tianying 1982, 29). 



103

Die vier Gattungen der Begräbnistexte

Zongjing aus [Verbandsgemeinde ... im Kreis] Henan und seinen Nachkommen 
zehn Mu Friedland, das sich westlich des dritten mo-Feldrains im tingbu-Sicher-
heitsbezirk Guxia befindet, zum Bau eines Wohnhauses 青（清）骨死人王當、

弟伎偷（愉）及父元興等，從河南□□□{郷}左仲敬子孫等，買穀郟亭部

三佰（陌）西袁（園）田十畝以為宅“. 

Im Anschluss wird jedoch das eigentliche Hauptanliegen des Textes, nämlich die Tren-
nung zwischen den Lebenden und den Verstorbenen, deutlich formuliert: 

„Wieviel Klafter und Fuß das Grundstück hat, ist klar und deutlich im Vertrag fest-
gehalten. Eigens für diesen Zweck sind an den vier Ecken [des Grabes] Markie-
rungen der Grenzen, die sich nach oben bis zum neunten Himmel und nach unten 
bis zur neunten Erde ausdehnen, errichtet worden. Die Verstorbenen sollen ins 
[Jenseits] Haoli heimkehren. [Die Beamten] der Unterwelt sollen [ihnen] nicht 
absichtlich Hindernisse in den Weg legen, andere Geschlechter sollen keinen 
Besitz von ihnen ergreifen. [Der Vertrag wird] den Nachkommen Reichtum und 
Ehre bringen. Wang Dang, sein jüngerer Bruder Zhiyu und sein Vater Yuanxing 
sollen hier bestattet werden. Sie sollen ihnen weder absichtlich Hindernisse in 
den Weg legen, um sie zu quälen, noch sie dazu veranlassen Frondienst zu leisten. 
[Die Verstorbenen] sollen die lebenden Eltern, Brüder, Ehefrauen und Kinder [der 
Verstorbenen] nicht auf die Rückzahlung der Schuld drängen. [Lasst] die Hinter-
bliebenen der Familie ohne Unheil und Ungemach sein, lasst die Verstorbenen 
ohne Verfehlungen und ohne Schuld sein. … Tausend Herbste, zehntausend Jahre 
lang mögen keine weiteren [unglücklichen] Todesfälle [in der Familie] mehr 
stattfinden 田有丈尺，卷（券）書明白。故立四角封界，〃{界}至九天上、

九地下。死人歸蒿里，地下不得何（苛）止，他姓不得名。佑富貴，利子

孫。王當、〃{當}弟伎偷（愉）及父元興等當來入臧（葬），無得勞苦苛

止，易（亦）勿繇使。無責（債）生人父母、兄弟、妻子。家室生人無央

（殃）咎，令死者無適（讁）負…千秋萬歲，後無死者.“

Der grabschützende Text für Liu Gongze (Z. 01) besteht hingegen nicht nur aus Phra-
sen, die die Trennung zwischen den Hinterbliebenen und den Verstorbenen redundant 
betonen. Ein Teil des Textes widmet sich auch dem Erwerb des Landstückes, wobei 
jedoch ein unerwartetes inhaltliches Detail erwähnt wird, nämlich dass das Friedland 
nicht von einem fremden Besitzer erworben wurde, sondern sich bereits im Besitz des 
Verstorbenen befand: 

Z. 01: ... Liu Gongze, der Verstorbene, dessen Knochen nun zur Unsterblich-
keit verwandelt sind, verwendet sein eigenes, achtundzwanzig Mu umfassendes 



Abgrenzung des Forschungsfeldes

104

Ackerland, das sich östlich des qian-Feldrains und südlich des mo-Feldrains im 
tingbu-Sicherheitsbezirk Sanliang befindet, [zum Bau seines Grabs]. Die nördli-
che und südliche Längenerstreckung des Landes beträgt jeweils [siebzig] Schritt, 
die östliche und westliche Breitenausdehnung beträgt jeweils sechsundneunzig 
Schritt. Wieviel Klafter und Fuß das Landstück hat, ist klar und deutlich im Vertrag 
festgehalten. Daraufhin wurden Abwehrzeichen an den vier Ecken [des Grabs] 
als Grenzmarkierungen errichtet, die sich nach oben [bis zum neunten Himmel] 
ausdehnen. Mit Sorgfalt eliminiere [ich] nun für das Haus Liu das Ungemach 
und das Unheil. [Da die Positionen der diensthabenden Götter,] Wucan, Liushi, 
Nü..., Xinghua, Qishier buzha, Tianfu, Boguang, Bashi sowie Jiukan, wohl [mit 
der Todeszeit des Bestatteten zusammenfielen], waren sein Todestag und seine 
Todesstunde ungünstig. Die Lebenden und der Verstorbene befinden sich auf ver-
schiedenen Wegen, [der Verstorbene] soll den Lebenden keinen Schaden mehr 
zufügen 青骨死人劉公則，自以家田三梁亭□{部}仟（阡）東佰（陌）南田

廿八畝，南北長□{七}□{十}步，東西廣九十六步。□{田}有丈尺，券書

明白。故立四角封界，界□□{至九}天上。今謹爲劉氏之家解除咎殃。五

殘、六弒，女□、行 、七十二不（丕）𣧐、天㱠（辜）、𣧧光、八屍、九

欿（坎），或有□□□{死日不}良時不吉。生死異路，不得相妨.

Mit dieser Unterscheidung zwischen dem Landkaufvertrag und dem grabschützenden 
Text lassen sich die bisher untersuchten Landkaufverträge neu einordnen. Da Ikeda und 
Lu jeweils eine eigene Klassifizierung der Landkaufverträge und der grabschützenden 
Texte anbieten134, werden in Tabelle 3 ihre Klassifikationen der Landkaufverträge mit 
meiner Klassifikation verglichen. 

Mit der Klassifikation Ikedas als der Ausgangspunkt, lässt sich die Auswahl der 
Landkaufverträge in der vorliegenden Arbeit wie folgt begründen: 
1.	 Diejenigen Texte, die Ikeda als muquan 墓券 (wörtlich: „Grabverträge“) bezeich-

net (   1   –  22  ), lassen sich in drei Untertypen einordnen: I. Landkaufverträge (   2  ,   3  ,   6  , 
10  , 11  , 12  , 13  , 15  , 18  , 19  , 20  ); II. Grabschützende Texte (   7  , 14  , 16  , 17  , 21  , 22  ); III. Texte, 
die nicht zu den Begräbnistexten zählen (參考   1  , 參考   4  , 參考   5  , 參考   8  , 參考   9  ). 
Außerdem bezeichnet er die grabschützenden Texte, deren Träger Tontöpfe sind, als 
zhenmu ping 鎮墓瓶 (瓶   1  -瓶  12  ). Die zehn muquan (   2  ,   3  , 10  , 11  , 12  , 13  , 15  , 18  , 19  , 20   ) 
entsprechen jeweils den hier aufgelisteten Landkaufverträgen (K. 02, K. 03, K. 04, 
K. 05, K. 06, K. 07, K. 08, K. 09, K. 10, K. 12). Die anderen sechs muquan (   7  , 14  , 16  , 17  , 
21  , 22  ) lassen sich als grabschützende Texte betrachten (B. 02, B. 03, B. 04, Z. 01, B. 08, 
B. 09). 

134	 Ikeda 1981, 193–278; Lu Xiqi 2014, 21–45.



105

Die vier Gattungen der Begräbnistexte

2.	 Vier Beispiele (存疑   2  -存疑   5  ) unter den sieben auf Bleitäfelchen verfassten 
Landkaufverträgen (存疑   1  -存疑   7  ) konnten bereits als später angefertigte Fäl-
schungen identifiziert werden. Außerdem vertritt Lu die Meinung, dass drei wei-
tere auf Bleitäfelchen verfasste Landkaufverträge der West-Han-Zeit135 und neun 

135	 Bei den drei Beispielen aus der West-Han-Zeit handelt es sich um die Landkaufverträge für 
Wang Xinggui 王興圭, Hongguang 宏光 und Zhuge Jing 諸葛敬. Bei den neun Beispielen aus 
der Ost-Han-Zeit handelt es sich um die Landkaufverträge für Xu Sheng 徐勝, Li De 李德, Ma 

Tabelle 3. Klassifikationen der Landkaufverträge von Ikeda, Lu und dem Autor

Nr. / K. 01 K. 02 K. 03 / /

Ikeda 1981 參考   1 /   2   3 參考   4 參考   5

Lu 2014 / / / 1. / /

Nr. / B. 02 / / K. 04 K. 05

Ikeda 1981   6    *   7 參考   8 參考   9  10  11

Lu 2014 / 2. / / ? 3.

Nr. K. 06 K. 07 B. 03 K. 08 B. 04 Z. 01

Ikeda 1981  12  13  14  15  16  17

Lu 2014 4. 5. / 6. 7. 8.

Nr. K. 09 B. 05 K. 10 K. 11 K. 12 B. 08

Ikeda 1981  18 /  19 /  20  21

Lu 2014 11. 9. 10. 12. ? /

Nr. B. 09 Z. 02 / / / /

Ikeda 1981 22 / 存疑   1 存疑   2 存疑   3 存疑   4

Lu 2014 / 13. / ? ? ?

Nr. / / / T. 06 T. 02 T. 15

Ikeda 1981 存疑   5 存疑   6 存疑   7 瓶   1 瓶   2 瓶   3

Lu 2014 ? / / / / /

Nr. T. 16 T. 25 T. 26 T. 28 T. 38 T. 39

Ikeda 1981 瓶   4 瓶   5 瓶   6 瓶   7 瓶   8 瓶   9

Lu 2014 / / / / / /

Nr. T. 43 T. 42

Ikeda 1981 瓶  10   11 瓶  12

Lu 2014 / /

* �Luo zufolge handelt es sich dabei um einen gebrochenen bleiernen Landkaufvertrag (can diquan 殘地券), 
der im zweiten Jahr der Regierungsdevise Yuanjia (152 n. Chr.) hergestellt wurde. Er dokumentierte die 
Inschrift jedoch nicht (Ikeda 1981, 215).



Abgrenzung des Forschungsfeldes

106

Landkaufverträge der Ost-Han-Zeit ebenfalls Fälschungen sein müssen. Jedoch 
konnte er bis jetzt keine aussagekräftige Beweisführung für die Landkaufverträge 
für Ma Weijiang (K. 04) und Mengshu (K. 12) liefern.136 Zhang weist 2008 in der For-
schungsdiskussion darauf hin, dass er nicht feststellen kann, ob die von Niida doku-
mentierten Landkaufverträge (K. 04) gefälscht sind, da er sie oder ihre Abbildungen 
nicht zu Gesicht bekommen hat. Aber er vermutet aufgrund der ihm vorliegenden 
Inschriften, dass sie nachträglich gefälscht sein könnten. Seine Begründungen dafür 
lauten: 1. Der Grabherr heißt sowohl Fan Yanshou 番延壽 als auch Ma Weijiang 
馬衛將. 2. Der Ausdruck hebie 合䇷 („ist ihre Gültigkeit überprüft worden, indem 
die Verträge nebeneinander gelegt wurden“) ist nicht üblich für einen Landkauf-
vertrag. Den letztgenannten Aspekt führt er jedoch nicht weiter aus.137 Ich deute 
die Phrase fan yanshou 番延壽 nicht als den Namen des Grabherrn sondern als die 
Glückwunschformel „[wird den Nachkommen] das Gedeihen und die Langlebigkeit 
[bringen]“. Da keine hinreichenden Beweise für eine Fälschung vorliegen, werden 
die Beispiele (K. 04, K. 12) deshalb in der vorliegenden Arbeit für echte Landkauf-
verträge gehalten.

3.	 Zwei weitere Beispiele (R. 01, K. 02) wurden in der Forschung bislang üblicherweise 
nicht als Landkaufverträge betrachtet. Wu hält die Felswandinschrift aus der Stadt 
Shaoxing (K. 02) für einen Markierstein jieshi 界石. Zu fragen ist, warum ein Kauf-
vertrag eines Landstücks in einen Markierstein eingemeißelt wurde. Der Text behan-
delt jedoch offensichtlich den Kauf eines Landstücks zum Bau eines Grabes. Da der 
Verkäufer im Vertragstext nicht wie in einem üblichen Vertrag namentlich benannt 
wird, lässt sich hieraus schließen, dass er in diesem Fall wohl der Gott des Berges 
gewesen sein muss. Der Kaufvertrag von Yang Liang (R. 01) hingegen wurde wegen 
des Ausdrucks bazhou 巴州 in der Inschrift manchmal als Fälschung betrachtet. Da 
sich die Handschrift der Inschrift nur schwer als unecht identifizieren lässt, deute ich 
bazhou als eine lokale Bezeichnung des Verwaltungssitzes der Präfektur Ba im Kreis 
Jiangzhou 江州, wo die Steininschrift aufgefunden wurde.138 Die Inschrift behandelt 

Weijiang 馬衛將, Zhao Qi 趙奇, Sun Bo 孫伯, Xing Dailang 性待郎, Cui Fang 崔坊, Mengshu 
孟叔 und Ma Rong 馬榮 (Lu Xiqi 2014, 24–25).

136	 Lu zitiert die Forschungsarbeiten von Zhang und weist darauf hin, dass die beiden Beispiele 
gefälscht wurden (Lu Xiqi 2014, 25). Zhang zweifelte ihre Echtheit im Jahr 1995 nur an und 
bezeichnete sie als problematisch (yiwei 疑偽), ohne jedoch hierfür eine Beweisführung zu 
liefern (Zhang Chuanxi 1995, 63/67).

137	 Zhang Chuanxi 2008, 300–302.
138	 Zhao und Ye halten die Inschrift für unecht, da kein Kreis Bazhou in den überlieferten Geschichts-

werken zu finden ist (Zhao Zhiqian 1864, 20196; Yushi yitong ping 1994, 360). Luo zufolge sieht 
die Handschrift zwar antik aus, jedoch ist die Echtheit des Kaufvertrags aus dem gleichen Grund 
zu bezweifeln (Shijiao lu 1939, Schriftrolle 1, 14). Die Steininschrift wurde im Kreis Ba ausgegra-
ben, der in der Han-Zeit nach der überlieferten Literatur als Kreis Jiangzhou bezeichnet wurde 



107

Die vier Gattungen der Begräbnistexte

den Kauf eines Landstücks für den Familienbesitz zuoye 作業. Es bleibt jedoch völlig 
unklar, ob das Landstück zum Bau eines Grabes verwendet wurde. Daher lässt sich 
die genannte Steininschrift von den Begräbnistexten ausschließen. Das oben behan-
delte Beispiel K. 02 wird hingegen für einen Landkaufvertrag gehalten.

4.	 Ein erst kürzlich aufgefundener Landkaufvertrag (K. 01), der 1992 veröffentlicht 
wurde, wurde von Ikeda und Lu nicht dokumentiert, wird aber in der vorliegenden 
Arbeit behandelt.

1.2.3	 Grabschützender Text zhenmuwen

Der grabschützende Text wurde in bisherigen Forschungsarbeiten meistens als zhenmu-
wen 鎮墓文, gelegentlich auch als jiechuwen 解除文 (wörtlich: Text zur Auflösung und 
Tilgung) oder xiaochuwen 削除文 (wörtlich: Text zur Eliminierung) bezeichnet139. Die 
Bezeichnung zhenmuwen ist auf das Schriftzeichen zhen 鎮, das häufig in grabschützen-
den Texten vorkommt, zurückzuführen. Das Wort zhen hat im Kontext grabschützender 
Texte zwei Bedeutungen. Zum einen wurden mittels der grabschützenden Texte böse 
Geister in ihrem Wirken „unterdrückt“ bzw. „ferngehalten“ und die Rückkehr des Ver-
storbenen ins Diesseits verhindert. Zum anderen wurde das Grab dadurch „geschützt 
bzw. gesichert“.140 Beide Bedeutungen hängen somit eng mit dem Schutz des Grabes 
zusammen. Vor diesem Hintergrund wird zhenmuwen in der vorliegenden Arbeit als 
„grabschützender Text“ übersetzt.

Die Grundinformationen der in der vorliegenden Arbeit behandelten grabschützen-
den Texte werden in Tabelle 4 zusammengefasst. 
Die oben aufgeführte Liste unterscheidet sich vor allem in den folgenden Punkten von 
früheren Zusammenstellungen grabschützender Texte (Ikeda 1981; Liu Zhaorui 2001; 
Huang Jingchun 2004; Liu Yi 2005; Zhang & Bai 2006; Liu Zhaorui 2007): 
1.	 Jüngst aufgefundene grabschützende Texte werden nun der Liste hinzugefügt; 
2.	 Einige Begräbnistexte, die früher oft nicht als grabschützende Texte betrachtet wur-

den, werden ihnen nun zugeordnet; 
3.	 Einige Texte, die früher als grabschützende Texte der Han-Zeit betrachtet wurden, 

werden nun ausgeschlossen.

(Lu Zengxiang 1925, 4034). Lu übernimmt die Ansicht von Ye und weist zusätzlich deutlich 
darauf hin, dass die Steininschrift von Yang Liang nicht zu den Landkaufverträgen maidiquan 
zählen kann. Aber hierfür liefert er keinen Beweis (Lu Xiqi 2014, 25).

139	 Lian Shaoming 1998, 75.
140	 Liu Yi 2005, 56. Siehe auch Liu Yi 2016, 333.



Abgrenzung des Forschungsfeldes

108

Tabelle 4. Datierung und Fundort von grabschützenden Texten

Nr. Datierung Fundort Nr. Datierung Fundort

T. 01 9. 2. 93 n. Chr. Kr. Baoji T. 35 190 /191 n. Chr. St. Luoyang

T. 02 28. 1. 105 n. Chr.;  
24. 12. 147 n. Chr. Kr. Chang’an T. 36 190 /191 n. Chr. St. Xi’an

T. 03 122 n. Chr. St. Luoyang T. 37 13. 4. 191 n. Chr. St. Luoyang

T. 04 126 n. Chr. St. Tongguan T. 38 30. 7. 193 n. Chr. St. Xi’an

T. 05 21. 3. 128 n. Chr. ? T. 39 27. 1. 194 n. Chr. St. Xi’an

T. 06 22. 9. 133 n. Chr. Kr. Hu H. 01 79 n. Chr. ?

T. 07 17. 8. 105 n. Chr. Kr. Shaan H. 02 EOH* Kr. Gaoyou

T. 08 28. 4. 135 n. Chr. St. Xi’an B. 01 7. 11. 151 n. Chr. ?

T. 09** 7. 12. 141 n. Chr. St. Xi’an B. 02 5. 11. 161 n. Chr. Kr. Mengjin

T. 10 18. 11. 146 n. Chr. St. Xi’an B. 06-1 24. 5. 175 n. Chr. St. Luoyang

T. 11 18. 3. 148 n. Chr. Kr. Gaoling B. 03 2. 11. 177 n. Chr. ?

T. 12 7. 12. 148 n. Chr. Kr. Gaoling B. 04 19. 11. 179 n. Chr. St. Luoyang

T. 13 6. 2. 149 n. Chr. Kr. Gaoling B. 05 2. 12. 183 n. Chr. Kr. Bo

T. 14 26. 1. 153 n. Chr. St. Luoyang B. 06-2 4. 11. 184 n. Chr. St. Luoyang

T. 15 28. 6. 156 n. Chr. St. Luoyang B. 07 EOH* Kr. Fuyang

T. 16 5. 4. 156 n. Chr. St. Xi’an B. 08 EOH* St. Luoyang

T. 17 29. 4. 156 n. Chr. St. Xi’an B. 09 EOH* ?

T. 18 15. 2. 158 n. Chr. St. Xianyang B. 10 EOH* ?

T. 19 15. 11. 166 n. Chr. Kr. Linyi N. 01 M/EOH* Kr. Fengxiang

T. 20 10./11. 166 n. Chr. St. Xi’an N. 02 EOH* St. Hancheng

T. 21 9. 11. 167 n. Chr. St. Luoyang N. 03 M/EOH* Kr. Huayin

T. 22 26. 12. 168 n. Chr. St. Tongguan N. 04 M/EOH* Kr. Huxian

T. 23 10./11. 170 n. Chr. St. Luoyang N. 05 EOH* Kreis Lingbao

T. 24 2. 12. 171 n. Chr. St. Xi’an N. 06 EOH* St. Baoji

T. 25 23. 1. 172 n. Chr. Kr. Yanshi N. 07 EOH* St. Luoyang

T. 26 5. 1. 173 n. Chr. St. Xi’an N. 08 EOH* St. Luoyang

T. 27 5. 2. 174 n. Chr. St. Xinzhou N. 09 M/EOH* St. Luoyang

T. 28 2. 3. 175 n. Chr. St. Xianyang N. 10 EOH* St. Luoyang

T. 29 2. 1. 176 n. Chr. St. Xi’an N. 11 EOH* Kr. Mi

T. 30 10. 3. 177 n. Chr. St. Xi’an N. 12 EOH* St. Sanmenxia

T. 31 5. 4. 179 n. Chr. St. Xi’an N. 13 M/EOH* Kr. Gaoyou

T. 32 30. 1. 182 n. Chr. St. Baoji N. 14 EOH* St. Xi’an

T. 33 13. 11. 187 n. Chr. St. Xi’an N. 15 EOH* St. Xi’an

T. 34 9. 9. 190 n. Chr. Kr. Lintong N. 16 EOH* St. Xi’an



109

Die vier Gattungen der Begräbnistexte

1. Jüngst aufgefundene grabschützende Texte
Die folgenden grabschützenden Texte sind erst seit Kurzem veröffentlicht und deswe-
gen nicht in den früheren Zusammenstellungen katalogisiert: T. 08, T. 10, T. 13, T. 30, 
N. 11, N. 16, N. 17, N. 18, N. 19, N. 28, B. 10, BM. 03, Z. 03.

Die folgenden grabschützenden Texte sind bereits länger veröffentlicht, 
aber dennoch nicht in früheren Zusammenstellungen katalogisiert: T. 38141,  

141	 Nakamura 1927, 9–10.

Nr. Datierung Fundort Nr. Datierung Fundort

N. 17 M/EOH* St. Xi’an N. 35 M/EOH Kr. Shaan

N. 18 EOH* St. Xi’an N. 36 M/EOH Kr. Chang’an

N. 19 EOH* St. Xi’an N. 37 EOH St. Jining

N. 20 M/EOH* St. Xi’an N. 38 EOH Kr. Lingbao

N. 21 EOH* St. Xi’an N. 39 MOH St. Xi’an

N. 22 EOH* St. Xianyang N. 40 EOH St. Xi’an

N. 23 EOH* Kr. Yanshi N. 41 MOH St. Xi’an

N. 24 EOH* ? N. 42 EOH St. Luoyang

N. 25 EOH* ? N. 43 M/EOH Kr. Lantian

N. 26 M/EOH* ? N. 44 M/EOH St. Xi’an

N. 27 EOH* (Pro. Shanxi) S. 01 18. 5. 173 n. Chr. Kr. Ju

N. 28 EOH* St. Xianyang S. 02 EOH* Kr. Shou

N. 29 EOH* Kr. Shaanxian S. 03 EOH* ?

N. 30 EOH Kr. Yanshi S. 04 EOH* St. Zibo

N. 31 EOH St. Luoyang Z. 01 19. 4. 182 n. Chr. Kr. Wangdu

N. 32 EOH Kr. Mi Z. 02 EOH* Kr. Wuji

N. 33 EOH St. Luoyang Z. 03 EOH* St. Xi’an

N. 34 EOH St. Luoyang BM. 01 EOH* ?

EOH = Ende Ost-Han; M/EOH = Mitte/Ende Ost-Han; MOH = Mitte Ost-Han; Pro. = Provinz

* Zur Begründung der Datierung, siehe Kapitel 2.2.2.

** Dem japanischen Gelehrten Nakamura zufolge wurde die grabschützende Tonflasche erst von einem 
chinesischen Gelehrten namens Yan Peitang 閻培堂 1914 erworben und schließlich 1922 in seine eigene 
Sammlung aufgenommen. Nakamura erwähnte, dass Luo Zhenyu zuvor diese Tonflasche in seinem Werk 
Gumingqi tulu veröffentlicht hatte (Nakamura 2003, 3). Die Anzahl der von Luo entzifferte Schriftzeichen, 
nämlich 永和六年……墓……市……吉日……煞及……天帝……(Luo Zhenyu 1929, 2886), ist deutlich geringer 
als bei Nakamura, aber die von Luo veröffentlichten Bilder der Tonflasche weisen darauf hin, dass Luo und 
Nakamura die Inschrift derselben Flasche entzifferten, die jedoch von Huang und Zhang irrigerweise als 
Inschriften von zwei unterschiedlichen Flaschen identifiziert wurde (Huang Jingchun 2004, 93–94; Zhang 
& Bai 2006, 93).

Tabelle 4. Fortsetzung



Abgrenzung des Forschungsfeldes

110

N. 13142, N. 22143, N. 29144, B. 06145. Die folgenden grabschützenden Texte sind noch nicht 
veröffentlicht und werden hier hinzugefügt: T. 28146, N. 09147, N. 15148. 

2. Hinzuzufügende Texte, die früher nicht als grabschützende Texte betrachtet wurden
Dies trifft etwa auf die Holztäfelchen für Frau Xuning (H. 01.) und die vier grabschüt-
zenden Bleitäfelchen für das Haus Cheng (B. 10149) zu. Außerdem werden die folgenden 
Begräbnistexte, die früher oft für Landkaufverträge gehalten wurden, nun als grab-
schützende Texte betrachtet, da ihre Hauptfunktion darin besteht, das vom Grab und 
der Bestattung herrührende Unheil fernzuhalten: B. 02, B. 04, B. 05, Z. 01, Z. 02.150

142	 Wu hielt ihn zwar für einen grabschützenden Text, aber er führte hierfür keinen Beweis an. Er 
studierte den Text auch nicht näher (Wu Rongzeng 1981, 61).

143	 Liu Weipeng & Li Zhaoyang 2004, 86–87.
144	 Zhang hält zwar den Träger des grabschützenden Textes für einen grabschützenden Tontopf, er 

ignorierte jedoch dessen Inschrift (Zhang & Bai 2006, 96).
145	 Kominami 1994, 9–10.
146	 Liu Weipeng, Xianyang donghan songshi zhushu taoping kaoshi 咸陽東漢宋氏朱書陶瓶考釋, 

unveröffentlichter Aufsatz. Mit freundlicher Genehmigung des Autors. Die Tonflasche wurde 
1991 ausgegraben.

147	 Die Bilder und die vorläufige Transkription der Inschriften der beiden beschrifteten Tontöpfe wur-
den am 4. Dez. 2009 im Internet veröffentlicht (http://blog.sina.com.cn/s/blog_60f46bc10100gidy.
html). Dem Sammler zufolge wurden die beiden Töpfe aus einem hanzeitlichen Grab in der 
Nähe von Luoyang ausgegraben und dann an ihn verkauft. Ich halte sie für echt und zwar aus 
den folgenden Gründen: 1. Die Phrase„ damit die Verstorbenen den Lebenden keinen Schaden 
mehr zufügen sollen 無令死人得復幹範（犯）生人“ ist eine typische Phrase eines grabschüt-
zenden Textes der Han-Zeit. 2. Bei den Göttern Taiyi und Beijun handelt es sich zum einen um 
den ranghöchsten himmlischen Gott, zum anderen um einen populären kalendarischen Geist 
der Han-Zeit. Der Hügelminister, der Grabsenior und der Beamter der Unterwelt mit dem Rang 
von zweitausend Shi sind die üblichen unterirdischen Beamten, die in grabschützenden Texten 
genannt werden. 3. Die Schriftzeichen tai 太 und fu 符 sind in den typischen hanzeitlichen 
Varianten 夳 und 苻 geschrieben. 4. Die Kalligrafie weist deutliche hanzeitliche Merkmale auf, 
z. B. die Schreibweise der Schriftzeichen si 死 und ren 人.

148	 Die mit Zinnober beschriftete Flasche ist zurzeit im Untergeschoss des Museums Xi’an 西安博
物院 ausgestellt. Da es mir nicht erlaubt wurde, sie aus dem Schaukasten zu nehmen, konnte 
ich die Inschriften nur augenscheinlich mittels meiner Lichtbilder teilweise transkribieren.

149	 Die vier Bleitäfelchen wurden von Ikeda ohne Beweisführung auf das vierte Jahrhundert datiert 
(Ikeda 1981, 228–229). Huang weist darauf hin, dass grabschützende Texte aus dem vierten Jahr-
hundert vor allem in der Hexi-Region in Nordwestchina aufgefunden wurden. Bisher wurden 
jedoch keine Bleitäfelchen aus diesem Jahrhundert dort entdeckt. In Südchina hingegen wurden 
Bleitäfelchen aus dem vierten Jahrhundert zutage gefördert, bei ihnen handelt es sich jedoch 
um Landkaufverträge und nicht um grabschützende Texte. Deshalb datiert Huang die vier Blei-
täfelchen auf die Ost-Han-Zeit (Huang Jingchun 2004, 138). Ich datiere sie aufgrund der Form 
der Bleitäfelchen näher auf das Ende der Ost-Han-Zeit.

150	 Für die Begründung der Einordnung dieser Begräbnistexte in die Textgattung der grabschützen-
den Texte siehe Kapitel 1.2.2.

http://blog.sina.com.cn/s/blog_60f46bc10100gidy.html
http://blog.sina.com.cn/s/blog_60f46bc10100gidy.html


111

Die vier Gattungen der Begräbnistexte

3. Auszuschließende Texte, die früher für hanzeitliche grabschützende Texte gehalten 
wurden
R. 02151; R. 03152; R. 04153; R. 05154; R. 06155; das Holztäfelchen aus dem Grab M98-6 bei 
Luotuocheng, Kreis Gaotai, Provinz Gansu156; die in eine Steinsäule des Grabes bei Suide 

151	 Das apotropäische Täfelchen wurde zusammen mit 94 anderen Täfelchen, auf denen hauptsäch-
lich verschiedene administrative Amtsschreiben verfasst wurden, aus dem Grabungsquadrat 
tanfang 探方 Nr. 49 der Ruine einer hanzeitlichen Festung ausgegraben. Auf einem Täfelchen 
(E.P.T 49:50) steht der Anfangssatz des Werks Jijiu pian 急就篇, das als Lehrbuch für Schüler 
in der Han-Zeit sehr weit verbreitet war. Bei einem anderen Täfelchen (E.P.T 49:88) handelt es 
sich nicht um ein Amtsschreiben, sondern um eine Übung der Kalligrafie. Da ein Grabungs-
quadrat normalerweise nicht größer als 5 m × 5 m ist, lässt sich hieraus schließen, dass es sich 
bei der Ruine nicht um ein Grab handelt und das apotropäische Täfelchen von einem Lebenden 
im seinem Alltagsleben verwendet wurde, um böse Geister abzuwenden. Liu datiert das Täfel-
chen ohne weitere Begründung auf das Ende der West-Han-Zeit (Liu Zhaorui 2007, 349). Ren 
zufolge wurden die datierbaren Holztäfelchen aus der Ruine der hanzeitlichen Festung Jiaqu 
houguan 甲渠侯官 größtenteils zwischen 85 v. Chr. und 32 n. Chr. hergestellt. Nur fünf Täfel-
chen können demnach mit Sicherheit auf die Zeit später als 32 n. Chr. bzw. 86, 90, 98, 101 und 
111 n. Chr. datiert werden (Ren Buyun 1984, 419–420/455). Im Grabungsquadrat tanfang Nr. 49 
wurde jedoch ein Täfelchen (E.P.T. 49:41A) mit der Inschrift yongyuan ernian 永元二年 („das 
zweite Jahr der Regierungsdevise Yongyuan bzw. 90 n. Chr.“) aufgefunden (Juyan xinjian 1990, 
146). Daher könnte das apotropäische Holztäfelchen gegen Ende des ersten Jahrhunderts n. Chr. 
hergestellt worden sein. Ich datiere es auf den Zeitraum zwischen dem Ende der West-Han-Zeit 
und der frühen Mitte der Ost-Han-Zeit.

152	 Das Täfelchen, das in eine männliche Menschenfigurine geschnitten ist, wurde aus einem Brun-
nen (2004. C. W. DJ7) nahe der hanzeitlichen Ruine bei Zoumalou gemeinsam mit 207 Gefä-
ßen und 425 weiteren Täfelchen aus Holz, datiert auf die Zeit der Herrschaft von Kaiser Ling 
(168–189 n. Chr.), ausgegraben. Da die Holztäfelchen bei der Ausgrabung nicht ordentlich über-
einander gestapelt waren, müssen sie am Ende der Ost-Han-Zeit nach und nach willkürlich in 
den Brunnen weggeworfen worden sein. Daher wurde meines Erachtens auch das am selben Ort 
aufgefundene apotropäische Täfelchen in der Form eines Männleins nicht für die Bestattung, 
sondern für den diesseitigen Gebrauch hergestellt.

153	 Da das 205 n. Chr. beschriebene Holztäfelchen aus einem hanzeitlichen Brunnen zutage geför-
dert wurde, ist es meines Erachtens sehr unwahrscheinlich, dass es zu Bestattungszwecken 
hergestellt wurde.

154	 Meines Erachtens lässt sich das Grab auf die Wei-Zeit datieren. Siehe hierzu die Diskussion in 
diesem Kapitel.

155	 Liu datiert das Grab Yi M4 bei Shang sunjiazhai auf das Ende der Ost-Han-Zeit (Liu Weipeng 
2001, 26). Aufgrund der Grabbeigaben wird das Grab vom Autor des Ausgrabungsberichts in 
die Datierungsgruppe VI eingeordnet und auf den Zeitraum vom Ende der Ost-Han-Zeit bis zur 
Wei- und Jin-Zeit datiert (Shang sunjiazhai hanjin mu 1993, 214). Da die Formen der Tonbei-
gaben den entsprechenden Tonbeigaben aus den wei- und jinzeitlichen Gräbern bei Nantan im 
Kreis Wuwei ähneln, der nicht weit von der Stadt Xining entfernt liegt, kann meines Erachtens 
das Grab näher auf die Wei- bis auf die Jin-Zeit datiert werden.

156	 Die Datierung des Grabs M98-6 ist umstritten. Cao datiert es auf den Zeitraum zwischen 104 
v. Chr. und 85 n. Chr. Zhao datiert es auf die Wei- bis Jin-Zeit. Liu datiert es auf die Zeit der 
Sechzehn Königreiche (Cao Guoxin 1999, 54; Zhao Xueye 2008, 85; Liu Weipeng 2009, 47). Liu 



Abgrenzung des Forschungsfeldes

112

eingemeißelte Inschrift157; die auf Ziegelsteinen gestempelten Inschriften aus Kreis 
Gai158; die Inschrift auf der Reliefsteinplatte für Xu Aqu159; die beschriftete Seidenfahne 
aus Kreis Wuwei (G. 12)160; das beschriftete Holztäfelchen aus Kreis Xuyi (G. 09)161.

Unter den ausgeschlossenen oder hinzugefügten grabschützenden Texten sind zwei 
Texte besonders diskussionswürdig: R. 05, H. 01.

R. 05: Aufgrund eines ebenfalls im Grab aufgefundenen Siegels mit der Inschrift 
tongxin jiaowei 通信校尉, dessen Griff in der Form einer Schildkröte offensichtlich 
Merkmale der Wei- und Jin-Zeit aufweist, datiert Zhang das Grab auf die Wei- bis Jin-
Zeit162. Wu vertritt die Meinung, dass das Grab aufgrund der grabschützenden Ton-
flasche auf die Ost-Han-Zeit zu datieren ist, da die Größe des Gefäßes die meisten 
anderen grabschützenden Tonflaschen aus dem Gebiet Dunhuang übertrifft und dessen 
Inschrift zugleich kürzer gefasst ist.163 Meines Erachtens bestehen deutliche formale 
Unterschiede zwischen dieser Flasche und den anderen hanzeitlichen grabschützen-
den Tonflaschen (Typus II)164: So ist die Mündung dieser Flasche nicht ausladend und 

negiert die Datierung Caos und datiert das Grab ebenfalls auf die Wei- bis Jin-Zeit (Liu Lexian 
2011, 96). Zhao datiert das Grab wiederum auf die Han-Zeit, ohne dafür eine Begründung zu 
geben (Zhao Ning 2014, 371). Ich übernehme die Ansicht von Liu und datiere das Grab auf die 
Wei- bis Jin-Zeit.

157	 Die Steininschrift dient dazu, die Seele des Bestatteten zurückzurufen (Huang Jingchun 2004, 
84). Da sie einen Teil der Grabarchitektur bildet und nicht auf die Trennung zwischen den Ver-
storbenen und den Lebenden abzielen, ist sie eher nicht als ein grabschützender Text anzusehen.

158	 Die Ziegelsteininschriften thematisieren das Zurückrufen der Seele des Verstorbenen und bein-
halten einen kurzen Nekrolog (Huang Jingchun 2004, 92). Da sie ebenfalls als Teil der Grabarchi-
tektur anzusehen sind und nicht darauf abzielen, die Grenzlinie zwischen den Verstorbenen und 
den Lebenden zu sichern, können sie nicht für grabschützende Texte gehalten werden.

159	 Huang hält sie für einen grabschützenden Text (Huang Jingchun 2004, 122). Die Reliefstein-
platte könnte meines Erachtens jedoch ein Bauteil eines Grabschreins gewesen sein, der sich 
oberirdisch vor dem Grabhügel befand und von den lebenden Besuchern des Grabes aufgesucht 
wurde.

160	 Huang hält die Inschrift der Seidenfahne für einen grabschützenden Text (Huang Jingchun 2004, 
144). Meines Erachtens kann sie als ein Schreiben an die Unterwelt angesehen werden, da es im 
Text darum geht, die Aufnahme des Verstorbenen in die Unterwelt zu sichern. Die Seidenfahne 
fungierte daher als ein Unterweltpass. Die Demarkation zwischen den Lebenden und den Ver-
storbenen bildete nicht ihre Hauptfunktion.

161	 Huang hält es für einen grabschützenden Text (Huang Jingchun 2004, 151). Die Inschrift des 
Holztäfelchens behandelt jedoch nicht die Trennung des Lebenden von den Verstorbenen. Viel-
mehr legt sie nahe, mittels der am Holztäfelchen befestigten Münzen ein Opfer den verstorbe-
nen Vorfahren und den Beamten der Unterwelt darzubieten, damit die Bestatteten reibungslos 
in die Unterwelt aufgenommen werden können. Somit lässt es sich meines Erachtens als ein 
Schreiben an die Unterwelt betrachten.

162	 Zhang Ruifeng 2003, 80.
163	 Wu Haojun 2014, 54.
164	 Für die Klassifizierung der grabschützenden Tontöpfe nach ihrer Form siehe Kapitel 3.1.1.



113

Die vier Gattungen der Begräbnistexte

ihr Boden zugleich wesentlich größer als die Mündung. Außerdem besteht die Flasche 
aus graubraunem Ton, während die hanzeitlichen grabschützenden Tonflaschen graue 
Irdenwaren sind. Deshalb muss die Flasche erst nach der Han-Zeit hergestellt worden 
sein. Er entstand zwar unter dem Einfluss der hanzeitlichen grabschützenden Tontöpfe, 
weist aber bereits erkennbare lokale Merkmale auf: So handelt es sich um ein dickes 
Gefäß mit engem Hals, kleiner Mündung und großem Boden. Der kurz gefasste Text 
weist darauf hin, dass der genannte grabschützende Tontopf auf einen früheren Zeit-
punkt als die anderen grabschützenden Tonflaschen aus dem Gebiet Dunhuang zu datie-
ren ist. Verglichen mit Letztgenannten, deren lange Inschriften bereits lokale Merkmale 
aufzeigen, handelt es sich bei seiner Inschrift noch immer um eine Nachahmung der 
hanzeitlichen grabschützenden Texte. Da die erste genau datierbare grabschützende 
Tonflasche aus dem Gebiet Dunhuang auf das Jahr 257 n. Chr. datiert wurde, datiere ich 
das Grab auf die Wei-Zeit (220–265 n. Chr.).

H. 01: Es ist noch umstritten, ob die vierzehn im Kunstmuseum der Chinesischen Uni-
versität Hongkong aufbewahrten Holztäfelchen, die gewöhnlich als Xuning-Täfelchen 
bezeichnet werden, den grabschützenden Texten zuzuordnen sind. Jao interpretiert den 
Ausdruck xuning 序寧 als „sich [von einer Krankheit] erholen“ und vertritt die Ansicht, 
dass der Zweck der Xuning-Täfelchen darin lag, eine Krankheit durch die Verrichtung 
von Gebeten und die Darbietung einer Opfergabe an verschiedene Götter zu kurieren. 
Er lässt jedoch offen, ob die Xuning-Täfelchen zu den Begräbnistexten gehören.165 Lian 
übernimmt die Ansicht von Jao und weist darauf hin, dass die Xuning-Täfelchen vom 
Magier Zhao Ming angefertigt wurden, der von den Familienmitgliedern der Familie 
Tian zur Heilung der Krankheit ihrer Mutter eigens angestellt wurde. Er lässt jedoch 
ebenfalls offen, ob die Xuning-Täfelchen dem Kontext des Grabes zuzuordnen sind.166 
Nach Ansicht von Chen dienen die Xuning-Täfelchen dazu, die Krankheit der Frau 
Xuning zu heilen, die im Text als huangmu 皇母 bezeichnet wurde. Demzufolge muss 
sie während ihrer „Trauerzeit yuning 予寧“ erkrankt sein. Auch er weicht jedoch der 
Frage aus, ob die Xuning-Täfelchen einem Grab beigegeben wurden.167 Li deutet Xuning 
als den Namen der verstorbenen alten Frau, deren Kinder versuchten den Tod ihrer 
Mutter durch Gebete zur Heilung der Krankheit abzuwenden.168 Harper hält Xuning 
ebenfalls für den Namen der verstorbenen Frau, deren Familienname bei der Geburt 
Zhang war und die an die Familie Tian verheiratet wurde. Sie musste dem Herrn des 
Himmels („Heaven Sire“ tiangong 天公), dem Herrscher der Götterwelt, Bericht erstat-
ten und ihm Opfergaben an verschiedene Götter darreichen, um ihre Reise ins Jenseits 

165	 Jao Tsung-i 1996a, 662–672. Siehe auch Jao Tsung-i 2009, Vol.3, 119.
166	 Lian Shaoming 1996, 28.
167	 Chen Songchang 2001, 97–98.
168	 Li Junming 2002, 453.



Abgrenzung des Forschungsfeldes

114

zu ermöglichen. Harper ist der Meinung, dass die Xuning-Täfelchen aus einem Grab, 
das von dem ersten Jh. n. Chr. datiert, ausgegraben worden sein müssen.169 Huang und 
Liu ordnen die Xuning-Täfelchen eindeutig den grabschützenden Texten zu.170 Yang 
zufolge handelt es sich bei den Xuning-Täfelchen um drei Rituale, bei denen Gebete 
vor und nach dem Tod der Verstorbenen Frau Xuning verrichtet wurden.171 Shimokura 
vertritt die Ansicht, dass die Xuning-Täfelchen weder zu den Schreiben an die Unter-
welt gehören, die von einem irdischen Beamten an einen gleichrangigen Beamten der 
Unterwelt verschickt werden, noch zu den grabschützenden Texten, die den Beamten 
der Unterwelt den Befehl des Himmlischen Herrn übermitteln. Bei ihnen handelt es sich 
um eine Mischform aus beiden Arten der Begräbnistexte. Dennoch neigt Shimokura 
dazu, die Xuning-Täfelchen den Schreiben an die Unterwelt zuzuordnen.172

Aufgrund der obigen Untersuchungen lassen sich die Xuning-Täfelchen zweifel-
los als Begräbnistexte betrachten. Ihre Hauptfunktion besteht darin, dem Herrn des 
Himmels zu erklären, dass Frau Xuning einer Krankheit und nicht eines unnatürlichen 
Todes gestorben ist und dass die Trennung zwischen dem Lebenden und den Verstor-
benen garantiert werden muss. In der Kommunikation zwischen dem Diesseits und 
dem Jenseits sind der Bote des Himmlischen Herrn und die Beamten der Unterwelt 
gleichrangig, so wie dies bei grabschützenden Texten üblich ist.173 Daher lassen sich die 
Xuning-Täfelchen meines Erachtens als grabschützende Texte identifizieren.

1.2.4	 Grabschützender Talisman und grabschützendes Siegel

Die Grundinformationen der heute überlieferten grabschützenden Talismane der Han-
Zeit lassen sich mit der Tabelle 5 auflisten.

Grabschützende Talismane treten oft zusammen mit grabschützenden Texten auf. Es 
gibt jedoch auch grabschützende Talismane, z. B. N. 30 und N. 31, die von einem grab-
schützenden Text unabhängig sind. Einige der oben aufgeführten Talismane wurden von 
Wang untersucht: T. 06, N. 08174, T. 03, S. 02-8, T. 21, T. 02-2, H. 02175, T. 36176. Jedoch exis-
tieren mehrere, die sich noch für eine eingehendere Analyse anbieten (siehe Kapitel 2.4).

169	 Harper 2004, 233–245.
170	 Huang Jingchun 2004, 83; Liu Zhaorui 2007, 407.
171	 Yang Hua 2007a, 300–303.
172	 Shimukura 2013, 385–387.
173	 Für die Diskussion darüber siehe Kapitel 2.3.3.
174	 Wang Yucheng 1991, 45–55.
175	 Wang Yucheng 1998, 75–80.
176	 Wang Yucheng 1997, 45.



115

Die vier Gattungen der Begräbnistexte

Grabschützende Siegel wurden ebenfalls vorrangig von Wang untersucht (siehe 
Kapitel 3.2.2). Auf der Basis seiner Forschung werden in der vorliegenden Arbeit wei-
tere grabschützende Siegel hinzugefügt, zugleich aber auch einige Siegel ausgeschlos-
sen. Die Basisinformationen der grabschützenden Siegel aus der Han-Zeit sind in der 
Tabelle 6 aufgeführt.177

Zwei von Wang registrierte Siegel sind in der obigen Liste nicht enthalten. Luo, 
Wang und Liu halten das Siegel mit der Inschrift dashan wudi shenxian yin 大山武帝神

仙印 für ein Siegel des frühen Daoismus.178 Bei ihm fehlt jedoch ein klar erkennbares 
Merkmal einer apotropäischen Funktion, deshalb wird es hier nicht als ein grabschüt-
zendes Siegel betrachtet. Jia erwähnt zwar ein grabschützendes Terrakottasiegel mit der 
Inschrift huangshen 黃神, veröffentlichtet jedoch keine Abbildungen oder Abreibungen 
des Siegels.179 Deshalb wird es hier nicht behandelt.

Vier grabschützende Siegel oder Siegelabdrücke wurden der obigen Liste hingegen 
hinzugefügt. Darunter befinden sich zwei Terrakottasiegel (Y. 1-4, Y. 2-4), ein Holzsiegel 
(Y. 2-5) und ein Siegelabdruck auf einem bronzen Gürtelhaken (Y. 5-7).180

177	 Für nähere Informationen zu diesen Siegeln siehe Kapitel 3.2.2.
178	 Luo Fuyi 1987, 208; Wang Yucheng 2000, 14; Liu Zhaorui 2007, 134–135. 
179	 Jia Maiming 1993, 59; Wang Yucheng 2000, 12.
180	 Für die Diskussion des Siegelabdrucks mit der Inschrift „Bote des Himmlischen Herrn 天帝使

者“ auf der Rückseite eines Bronzegürtelhakens siehe Kapitel 3.2.2.

Tabelle 5. Datierung und Fundort von grabschützenden Talismanen

Nr. Datierung Fundort Nr. Datierung Fundort

T. 03 122 n. Chr. St. Luoyang N. 04 M/EOH Kr. Huxian

T. 06 22. 9. 133 n. Chr. Kr. Hu N. 08 EOH St. Luoyang

T. 10 18. 11. 146 n. Chr. St. Xi’an N. 12 EOH St. Sanmenxia

T. 02-2 24. 12. 147 n. Chr. Kr. Chang’an N. 14 EOH St. Xi’an

T. 13 6. 2. 149 n. Chr. Kr. Gaoling N. 19 EOH St. Xi’an

T. 21 6. 2. 149 n. Chr. Kr. Gaoling N. 20 M/EOH St. Xi’an

T. 34 9. 9. 190 n. Chr. Kr. Lintong N. 21 EOH St. Xi’an

T. 36 190 /191 n. Chr. St. Xi’an N. 22 EOH St. Xianyang

T. 38 30. 7. 193 n. Chr. St. Xi’an N. 28 EOH St. Xianyang

B. 01 7. 11. 151 n. Chr. ? N. 30 EOH Kr. Yanshi

H. 02 EOH Kr. Gaoyou N. 31 EOH St. Luoyang

S. 02-8 EOH Kr. Shou

EOH = Ende Ost-Han; M/EOH = Mitte/Ende Ost-Han



Abgrenzung des Forschungsfeldes

116

Über den Fundort der meisten grabschützenden Siegel und Siegelabdrücke der Han-
Zeit ist nichts bekannt. Nur von zwei Siegeln (Y. 2-4, Y. 2-5) und einem Siegelabdruck 
(Y. 5-6) ist sicher bekannt, dass sie aus Gräbern zutage gefördert wurden. Da grabschüt-
zende Siegel zusammen mit grabschützenden Texten zur Verwendung kamen, sind sie 
ebenfalls auf die Mitte bis auf das Ende der Ost-Han-Zeit zu datieren.

Tabelle 6. Fundort der grabschützenden Siegel

Nr. Fundort Nr. Fundort Nr. Fundort

Y. 1-1 St. Xi’an Y. 3-10 ? Y. 6-5 ?

Y. 1-2 Pro. Shandong Y. 3-11 ? Y. 6-6 ?

Y. 1-3 ? Y. 3-12 ? Y. 7-1 Kr. Shouguang

Y. 1-4 St. Luoyang Y. 4-1 ? Y. 7-2 Pro. Shandong

Y. 2-1 ? Y. 4-2 ? Y. 7-3 ?

Y. 2-2 ? Y. 4-3 ? Y. 7-4 ?

Y. 2-3 ? Y. 5-1 Kr. Baoji Y. 7-5 ?

Y. 2-4 St. Xi’an Y. 5-2 ? Y. 7-6 ?

Y. 2-5 Kr. Jiangning Y. 5-3 ? Y. 7-7 ?

Y. 3-1 ? Y. 5-4 ? Y. 7-8 ?

Y. 3-2 ? Y. 5-5 ? Y. 7-9 ?

Y. 3-3 ? Y. 5-6 Kr. Gaoyou Y. 7-10 ?

Y. 3-4 ? Y. 5-7 ? Y. 8-1 ?

Y. 3-5 ? Y. 5-8 ? Y. 8-2 ?

Y. 3-6 ? Y. 6-1 ? Y. 8-3 ?

Y. 3-7 ? Y. 6-2 ? Y. 8-4 ?

Y. 3-8 ? Y. 6-3 ? Y. 8-5 ?

Y. 3-9 ? Y. 6-4 ?

Pro. = Provinz



2. Schriftlichkeit





119

2.1	 Das Schreiben an die Unterwelt

Die Schreiben an die Unterwelt, deren Funktion hauptsächlich darin besteht, die erfolg-
reiche Aufnahme des Verstorbenen in das Jenseits zu ermöglichen, lassen sich grob in 
drei Typen bzw. Gruppen einteilen. Die Gruppe I umfasst sieben sogenannte „typische“ 
Schreiben an die Unterwelt, die am Anfang der West-Han-Zeit den Gräbern in den heu-
tigen Provinzen Hubei und Hunan beigegeben wurden. Die Gruppen II und III umfassen 
fünf sogenannte „untypische“ Schreiben an die Unterwelt, die deutlich später als die-
jenigen der Gruppe I hergestellt wurden.

2.1.1	 Typische und untypische Schreiben an die Unterwelt

Zunächst erfolgt eine Übersetzung und Transkription der „typischen“ Schreiben an die 
Unterwelt.

Gruppe I: G. 01–G. 07

G. 01:
G. 01-1: Am Tag Genwu, dem [achtundzwanzigsten Tag] des Novembers, dessen 
erster Tag Guimao ist, des fünften Jahres [der Herrschaft von Kaiserin Lü], erstatte 
[ich, der zuständige Beamte] Chen der Verbandsgemeinde Xi, ehrfurchtsvoll [dem 
Assistenten des Magistrates des Kreises Jiangling] Bericht: Chang, der langzhong-
Gentleman im Palast mit dem [neunten] Adelsrang [Wu]dafu, hat mir persönlich 
berichtet, dass seine Mutter, die steuerpflichtige Frau Hui, verstorben ist. Sie wird 
mit ihren Kleidungsstücken, Geräten, Bestattungsmöbeln und Begleitpersonen 
(den Söhnen und deren Frauen und Nebenfrauen, Sklaven und Sklavinnen) sowie 
Pferdekutschen und Ochsenwagen [in die Unterwelt umziehen]. [Alle Sorten von] 
Gegenständen und Menschen sind jeweils auf einem Bambustäfelchen [registriert], 
die Anzahl der Registertäfelchen beträgt hundertsiebenundneunzig. Dem Haus 
Chang sollen Frondienst und Steuern gemäß dem [betreffenden] Edikt erlassen 
werden. [Ich] setze respektvoll den Assistenten [des Herrn] der Unterwelt hierüber 
in Kenntnis, damit er [gemäß den betreffenden Gesetzen und Regularien] handeln 
kann. Ehrfurchtsvoll erstatte [ich hierüber] Bericht 五年十一月癸卯朔庚午1，西

1	 Das Datum entspricht dem 26. Dez. 183 v. Chr.

Erschienen in: Chen, Liang: Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit: Eine typologische 
Untersuchung der Jenseitsvorstellung, Heidelberg: CrossAsia-eBooks, 2021. 
DOI: https://doi.org/10.11588/xabooks.670

https://doi.org/10.11588/xabooks.670


Schriftlichkeit

120

鄉辰2敢言之。郎中3[五]夫＂（大夫）4昌自言，母大女子5恚死，以衣、器、

葬具6及從者子、婦7、偏下妻8、奴婢9、馬、牛10。物、人一牒，＂（牒）百

九十七枚。昌家復，毋有所與11，有詔令。謁告地下丞以從事，敢言之.

G. 01-2: Am Tag Genwu, [dem achtundzwanzigsten Tag] des Novembers, verschi-
cke [ich,] Si, der Assistent des Magistrates des Kreises Jiangling, dieses Schreiben 
an den Assistenten [des Herrn] der Unterwelt, damit die betroffenen Beamten 

2	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Liu, Hu, Wang, Zhang und Guo jeweils 
als 虎, 辰, 辰, 辰, 辰 und 虎 (Wang Mingqin & Yang Kaiyong 2009, 41; Liu Guosheng 2009, 120; 
Hu Pingsheng 2009; Wang Guiyuan 2010, 57; Zhang Wenhan 2012, 66; Guo Jue 2014, 14). 

3	 Nach Ansicht von Wang bezeichnet der Ausdruck langzhong den Ritualmeister, der für die 
Bestattung zuständig war (Wang Guiyuan 2010, 58). Zhang hält langzhong hingegen für den 
Beamtentitel von Chang, des Sohnes der Verstorbenen (Zhang Wenhan 2012, 67).

4	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Liu, Hu, Wang, Zhang und Guo 
jeweils als 大夫, [五]大夫, [五]大夫, [五]大夫, [五]大夫 und [五]大夫.

5	 Hsing zufolge wurde danü 大女 („steuerpflichtige Frau“) in der Qin-Zeit und am Anfang der 
West-Han-Zeit als danüzi 大女子 („steuerpflichtige Frau“) bezeichnet (Hsing I-tien 2011c, 301. 
Siehe auch Huang Kuan-chung 2009, 66). Nach Ansicht von Yamada wurde eine verheiratete Frau 
für eine danü 大女 gehalten, auch wenn sie noch jung war (Yamada 2006, 201). Liu weist darauf 
hin, dass es sich beim Ausdruck danü 大女 um eine erwachsene Frau handelt, die Steuern zahlen 
und Fronarbeit leisten musste (Liu Hsin-ning 2007).

6	 Wang et al. zufolge wurde ein Registertäfelchen mit der Bezeichnung shoufang 收方 beschriftet, 
die sich auf einen Holzbalken beziehen muss (Wang Mingqin & Yang Kaiyong 2009, 27). Zeng 
vertritt die Meinung, dass es sich hierbei wahrscheinlich um die Bezeichnung kangmu 抗木 
handelt, die im Ritualkanon Yili aufgezeichnet wurde (Zeng Jianhua 2010, 10).

7	 Wang et al. zufolge hatte die Bestattete Frau Hui vier Söhne und eine Tochter (Wang Mingqin & 
Yang Kaiyong 2009, 42). 

8	 Liu deutet den Ausdruck pianxiaqi 偏下妻 als „Nebenfrauen“ (Liu Guosheng 2009, 121).
9	 Yuan weist darauf hin, dass die Sklaven und Sklavinnen nubi 奴婢 in der Han-Zeit nicht in das 

Haushaltsregister huji 戶籍 eingetragen wurden. Sie wurden als ein Teil des Eigentums betrach-
tet. Demzufolge mussten sie keine Steuern zahlen (Yuan Yansheng 2005, 18). Lin ist der Meinung, 
dass in der Han-Zeit nubi 奴婢 nicht als eine Klasse, sondern eher als eine Berufsbezeichnung 
zu betrachten sind (Lin Jianming 1982, 79). In der vorliegenden Arbeit wird der Begriff nubi 奴
婢 im Sinne Lins verstanden werden. Chen weist schließlich darauf hin, dass die Bezeichnung 
nubi 奴婢 bereits in der Qin-Zeit die anderen beiden Bezeichnungen chenqie 臣妾 und nuqie 奴
妾 ersetzte (Chen Wei 2017).

10	 Bei dem Ausdruck maniu 馬牛 handelt es sich offenbar nicht nur um die Reittiere, sondern auch 
um die Wagen, da Modelle von Ochsenwagen und Pferdekutschen im Grab aufgefunden wurden 
(Wang Mingqin & Yang Kaiyong 2009, 40).

11	 Qiu deutet die Phrase fu wuyou suoyu 復無有所與 als „jemandem Frondienst und Steuern erlas-
sen“ (Qiu Xigui 1981, 99. Siehe auch Qiu Xigui 1992, 637). Das Wort yu 與 ist meines Erachtens 
in diesem Kontext ein Synonym für das Wort suan 算, da eine ähnliche Phrase in einem anderen 
Schreiben an die Unterwelt zu finden ist: „Dem Haus [der Frau Yan] sollen Frondienst und Steuern 
erlassen werden 家復，不算不徭 (G. 02-3)“. Hu zufolge wurden dem Haus Chang Frondienst und 
Steuern erlassen, sehr wahrscheinlich wegen des hohen Alters der Frau Hui (Hu Pingsheng 2009). 



121

Das Schreiben an die Unterwelt

[gemäß den betreffenden Gesetzen und Regularien] handeln können 十一月庚

午，江陵丞虒12移地下丞，可令吏以從事.

/Sachbearbeiter: [Amtsgehilfe von Si,] Zang 臧手.

G. 01-3: Der Mutter sowie den Familienmitgliedern des Herrn Chang, des lang-
zhong-Gentlemans im Palast mit dem Adelsrang Wudafu, sollen Frondienst und 
Steuern erlassen werden 郎中五大夫昌母家屬當復，毋有所與.

G. 02:
G. 02-1 (jian-Adresstäfelchen): [An die] Friedensstadt Andu [in der Unterwelt] 
安都13
Siegel des Assistenten des Magistrates des Kreises Jiangling 江陵丞印. 

G. 02-2 (Rückseite): Sachbearbeiter: [Amtsgehilfe des Assistenten des Magistrates 
des Kreises Jiangling,] Chan 産手14.

G. 02-2 (Vorderseite): Am Tag Genzi, dem [fünfundzwanzigsten Tag] des Okto-
bers, dessen erster Tag Bingzi ist, des siebten Jahres [der Herrschaft von Kaiser 
Wen], erstatte [ich, der zuständige Beamte] Qi der Verbandsgemeinde Zhong, 
ehrfurchtsvoll Bericht: Die steuerpflichtige Frau Yan aus dem Dorf Xin’an hat mir 
persönlich berichtet, dass sie zusammen mit ihren erwachsenen Sklaven Jia und 
Yi sowie der erwachsenen Sklavin Fang in die Friedensstadt Andu [in der Unter-
welt] umsiedeln [möchte]. [Ich] setze respektvoll [die betroffenen Beamten der 
Unterwelt] in der Friedensstadt Andu hierüber in Kenntnis, [damit der Transfer] 
des Haushaltsregisters [in die Unterwelt] akzeptiert wird. Sobald dieses Schrei-
ben angekommen ist, schicken Sie mir bitte ein Antwortschreiben. Ehrfurchts-
voll erstatte [ich] Bericht 七年十月丙子朔庚子15，中鄉起敢言之：新安大女

12	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Liu, Hu, Wang, Zhang und Guo jeweils als 虒, 
, , 虒 und 虒. Ich entziffere es ebenfalls als 虒 und schließe mich damit der Forschungsmei-

nung von Zhu und Qiu an (Zhu Dexi & Qiu Xigui 1980, 62. Siehe auch Zhu Dexi 1995, 124).
13	 Liu deutet den Ausdruck andu als eine fiktive Bezeichnung für die Unterwelt (Liu Zhaorui 2002, 

51–54). Huang vermutet, dass sich der Ausdruck andu auf den Heimatsort der Frau Yan bezieht 
(Huang Shengzhang 1994, 41–44). Meines Erachtens lässt sich der Name „Friedensstadt“ andu als 
Bezeichnung der Unterwelt deuten.

14	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang, Huang, Hu, Zhang, Liu, Wang, Hsien, 
Guo und Lu jeweils als , 手, 手, 手, 手, 手, 手, 手 und 手 (Zhang Wangao 1993, 19; Huang 
Shengzhang 1994, 41; Hu Pingsheng 1996, 75; Zhang Junmin 2001, 288; Liu Guosheng 2002, 444; 
Wang Guihai 2009, 13; Hsing I-tien 2011c, 496; Guo Jue 2011, 98; Lu Xiqi 2014, 57).

15	 Das Datum entspricht dem 25. Oktober 173 v. Chr.



Schriftlichkeit

122

燕，自言與大奴甲、乙，□{大}婢妨徙安都。謁告安都，受名數16。書到，

爲報。敢言之.

Am Tag Genzi, dem [fünfundzwanzigsten Tag] des Oktobers, verschicke [ich,] 
Jing des Hauses Long, Assistent des Magistrates des Kreises Jiangling, das oben 
stehende Schreiben an den Assistenten [des Herrn der Unterwelt in der] Friedens-
stadt Andu 十月庚子江陵龍氏丞敬移安都丞17.

/Sachbearbeiter: [Amtsgehilfe von Jing,] Ting 亭手18.

G. 02-3 (Vorderseite): 
Die steuerpflichtige Frau Yan, Witwe des guannei-Marquis, aus dem Kreis Xin’an 
新安户人大女燕關內矦（侯）寡. 
Der erwachsene Sklave Jia 大奴甲. 
Der erwachsene Sklave Yi 大奴乙. 
Die erwachsene Sklavin Fang 大婢妨. 

Dem Haus [der Frau Yan] sollen Frondienst und Steuern erlassen werden 家復19, 
不筭（算）20不繇（徭）21.

G. 02-4 (Register der beigegebenen Objekte):
Zwei Halskrüge, fünf lackierte Ohrenschalen 壺一雙，髹杯二雙一奇22, 

16	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang und Huang jeweils als 小 und 數 (Zhang 
Wangao 1993, 19; Huang Shengzhang 1994, 41). 

17	 Hu ist der Meinung, dass es sich beim Ausdruck longshi cheng um den Assistenten mit dem Nach-
namen Long handelt (Hu Pingsheng & Li Tianhong 2004, 371). Hsing weist hingegen darauf hin, 
dass Jing der Vorname des Assistenten des Magistrates des Kreises Jiangling sein könnte (Hsing 
I-tien 2011d, 498).

18	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang und Huang jeweils als  und 手.
19	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang, Huang, Zhang, Liu, Hu und Guo jeweils 

als 懮, 優, 憂, 優, 優 und 優 (Zhang Wangao 1993, 19; Huang Shengzhang 1994, 41; Zhang Junmin 
2001, 288; Liu Guosheng 2002, 444; Hu Pingsheng & Li Tianhong 2004, 371; Guo Jue 2011, 98). Ich 
entziffere es als 復, da seine zwei Variante in der Form 𠋩 und  geschrieben wird. Außerdem sind 
ähnliche Phrasen in zwei weiteren Schreiben an die Unterwelt zu finden: „Dem Haus Chang sol-
len Frondienst und Steuern gemäß dem [betreffenden] Edikt erlassen werden 昌家復，毋有所與 
(G.01-1)“; „Diesem Haus [der Frau Jing] soll der Frondienst erlassen werden 此家復不事 (G. 04)“.

20	 Das Wort suan 算 bedeutet meines Erachtens in diesem Kontext „Steuern“.
21	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang, Huang, Zhang, Liu, Hu und Guo jeweils 

als , , 願, 顥, 徭 und 顯. Ich entziffere es hingegen als yao 繇.
22	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang und Huang jeweils als 笥 und 奇 (Zhang 

Wangao 1993, 19; Huang Shengzhang 1994, 41).

http://www.guoxuedashi.com/zidian/ytz_13231l.html


123

Das Schreiben an die Unterwelt

zwei cheng-Dosen, zwei große Ohrenschalen 盛一雙，閜一雙, 
zwei Gießgefäße, vier Teller 鉈一雙，椑虒23二雙, 
ein lian-Dose, ein fünfeckiger Sack 檢一合，五角囊24一, 
ein zhi-Becher, ein goldener Sack 卮一合，黃金囊一, 
sechs bemalte Ohrenschalen, ein Bündel Dörrfleisch 畫杯三雙，脯一束.

G. 03: Am Tag Wuchen, dem [vierundzwanzigsten Tag] des Februars, dessen erster 
Tag Yisi ist, des zwölften Jahres [der Herrschaft von Kaiser Wen], verschicke [ich,] 
Feng, der jiacheng-Hausassistent [des Marquis Dai], dem langzhong-Gentleman im 
Palast [der Unterwelt], der für die Bestatteten [direkt] zuständig ist, ein offizielles 
Schreiben und eine Schriftrolle mit dem Register der Grabbeigaben. Nachdem 
dieses Schreiben angekommen ist, überprüfen Sie bitte als Erstes [das Beigaben-
register] und erstatten Sie dem Herrn [der Unterwelt] Zhuzangjun, Patron aller 
Bestatteten, hierüber Bericht 十二年二月乙巳朔戊辰25，家承（丞）奮移主贓

（葬）26郎中，移27贓（葬）物一編。書到，先質28，具奏29主贓（葬）君.

G. 04: Am Tag Jiwei, dem [achtzehnten Tag] des August, dessen erster Tag Renyin 
ist, des zwölften Jahres [der Herrschaft von Kaiser Wen], setze [ich, der zuständige 
Beamte] Chou der Verbandsgemeinde Jian, ehrfurchtsvoll den Herrn der Unter-
welt hierüber in Kenntnis: Die steuerpflichtige Frau Jing, Witwe des guannei-
Marquis, aus dem Kreis ...yang ist verstorben. Sie hat mir persönlich berichtet, 

23	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang, Liu, Hu und Guo jeweils als 榹, , 
 und 匾 (Zhang Wangao 1993, 19; Huang Shengzhang 1994, 41; Liu Guosheng 2002, 444; Hu 

Pingsheng & Li Tianhong 2004, 371; Guo Jue 2011, 98). Ich entziffere es als 虒.
24	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang, Huang, Liu, Hu und Guo jeweils als , 

囊, 囊, 囊 und 囊 (Zhang Wangao 1993, 19; Huang Shengzhang 1994, 41; Liu Guosheng 2002, 444; 
Hu Pingsheng & Li Tianhong 2004, 371; Guo Jue 2011, 98).

25	 Das Datum entspricht dem 4. April 168 v. Chr.
26	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yu, Chen, Huang, Li, Chen, He, Wang, Friedrich, 

Wang und Lu jeweils als , , 藏, 贓, 藏, , , 藏,  und 藏 (Yu Weichao et al 1975, 13; Chen 
Songchang 1994, 64–70; Huang Shengzhang 1994, 43; Li Jiahao 1996, 90; Chen Songchang 1997, 
61; He Jiejun 2004, 43; Wang Guihai 2008, 243; Friedrich 2010, 43; Wang Guiyuan 2010, 57; Lu 
Xiqi 2014, 58). 

27	 Nach Ansicht von Chen handelt es sich beim Ausdruck yi 移 offenbar um den Versand eines 
Schreibens von einem Beamten an dessen Vorgesetzten (Chen Songchang 1994, 66). Ich bin hin-
gegen der Meinung, dass es sich beim yi 移 um eine allgemeine Verschickung eines Schreibens 
handelt. 

28	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yu, Chen, Huang, Li, Chen, He, Wang, 
Friedrich, Wang und Lu jeweils als 先選, 先 (質), 先選, 光 , 先質, 無選, 先選, 先質 und 先撰.

29	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Verfasser des Ausgrabungsberichts, Huang 
und Wang, jeweils als 奏, 奉 und 素 (Changsha mawangdui er sanhao hanmu 1974, 44; Huang 
Shengzhang 1994, 43; Wang Guihai 2008, 243).



Schriftlichkeit

124

dass sie zusammen mit ihren Familienmitgliedern sowie mit Pferdekutschen 
und Ochsenwagen [in die Unterwelt] umsiedeln [möchte]. Anbei verschicke ich 
[Ihnen] das Register der mit [in die Unterwelt] umzusiedelnden [Personen und 
Objekte], das auf dreiundsiebzig Täfelchen [gesondert] aufgeführt ist. Dem Haus 
[der Frau Jing] soll der Frondienst erlassen werden. [Hierüber berichte ich, damit] 
der Transfer des Haushaltsregisters von den betroffenen Beamten [der Unterwelt 
akzeptiert und [entsprechend] behandelt wird. Die anderen [Angelegenheiten 
sollen] gemäß [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden]. Ehr-
furchtsvoll setze [ich] den zuständigen Beamten hierüber in Kenntnis 十二年八

月壬寅朔己未30，建郷（鄉）31疇敢32告地下主，□陽33關內侯寡大女精死，

自言以家屬、馬34牛徙35。今36牒書37所與38徙者七十三39牒移。此家復不事。

可令吏40受數41以從事，它如律令42。敢告主.

30	 Das Datum entspricht dem 22. Sept. 168 v. Chr.
31	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yang, Liu, Li, Liu, Tian, Guo und Lu 

jeweils als 建卿, □鄉, □鄉, □鄉, 建卿, □鄉 und 建卿 (Yang Ding’ai 1988, 204; Liu Guosheng 
2008; Li Ling 2008a, 77; Liu Guosheng 2011, 116–119; Tian Tian 2012, 291–304; Guo Jue 2014, 
14–15; Lu Xiqi 2014, 58). Ich lese sie als 建郷, weil eine ähnliche Phrase in einem weiteren Schrei-
ben an die Unterwelt zu finden ist: „erstatte [ich, der zuständige Beamte] Chen der Verbands-
gemeinde Xi, ehrfurchtsvoll [dem Assistenten des Magistrates des Kreises Jiangling] Bericht 西
鄉辰敢言之 (G. 01-1)“.

32	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yang, Liu und Friedrich jeweils als 敬, 敢 und 
敬 (Yang Ding’ai 1988, 204; Liu Guosheng 2008; Friedrich 2010, 46).

33	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yang, Liu, Li, Liu, Tian, Guo und Lu 
jeweils als 泗陽, 泗(?)陽, 泗(?)陽, 泗(?)陽, 泗陽, 泗□陽 und 泗陽. Ich entziffere sie als □陽.

34	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yang, Liu, Li, Liu, Tian, Guo und Lu jeweils als 
臣, 馬, 馬, 馬, 臣馬, 馬 und 臣. 

35	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yang, Liu, Li, Liu, Tian, Guo und Lu jeweils als 
從, 徙, 徒, 徙, 徙, 從 und 從.

36	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yang, Liu, Li, Liu, Tian, Guo und Lu jeweils als 
令, 今, 今, 今, 今, 令 und 令.

37	 Li zufolge beschreibt der Begriff dieshu 牒書 eine zusammengestellte Schriftrolle, deren Einträge 
ursprünglich separat auf verschiedene Holz- oder Bambustäfelchen geschrieben und später zu 
einer Schriftrolle zusammengefügt wurden (Li Ling 2008a, 77–78).

38	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yang, Liu, Li, Liu, Tian, Guo und Lu jeweils als 
具, 具(?), 具(?), 與, 與, 具 und 具.

39	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Liu, Li, Liu, Tian und Guo jeweils als □, □, 七
十三, 七十三, 十三(?). Die Anzahl der tatsächlich ausgegraben Registertäfelchen beträgt 74. 

40	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Liu, Li, Liu, Tian und Guo jeweils als 史, 史, 吏, 
吏 und 史.

41	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Liu, Li, Liu, Tian und Guo jeweils als □
路(?), □路(?), 受數, 受數 und □路.

42	 Nach Ansicht von Hsing bezogen sich die Termini lü 律 und ling 令 ursprünglich auf spezifische 
Gesetze und kaiserliche Erlasse. Wenn sie jedoch gemeinsam den Ausdruck lüling 律令 bilden, 



125

Das Schreiben an die Unterwelt

G. 05: Am Tag Genchen, dem [dreizehnten Tag] des Mai des dreizehnten Jah-
res [der Herrschaft von Kaiser Wen], setze [ich,] Assistent des Magistrates 
des Kreises Jiangling, ehrfurchtsvoll den Assistenten [des Herrn] der Unter-
welt hierüber in Kenntnis: Sui mit dem [neunten] Adelsrang Wudafu aus dem 
Dorf Shiyang hat mir persönlich berichtet, dass er zusammen mit seinen 28 
erwachsenen Sklaven, darunter Liang, seinen achtzehn erwachsenen Sklavin-
nen, darunter Yi, zwei yao-Pferdekutschen, einem Ochsenwagen, vier Pferden 
mit einem Reiter auf dem Rücken, zwei roten Pferden mit schwarzer Mähne 
und schwarzem Schwanzhaar sowie vier Reitpferden [in die Unterwelt umsie-
deln möchte]. [Hierüber berichte ich, damit der Transfer in die Unterwelt] von 
den betroffenen Beamten [der Unterwelt gemäß den betreffenden Gesetzen und 
Regularien] behandelt wird. Ehrfurchtsvoll setze [ich] den zuständigen [Beam-
ten] hierüber in Kenntnis 十三年五月庚辰43，江陵丞敢告地下丞，市陽五

夫＂（夫）44𤎩（燧）自45言：與大奴良等廿八人，大婢益等十八人，軺車

二乘，牛車一兩（輛），騶46馬四匹，駵47馬二匹，騎馬四匹。可令吏以{律
令}48從事。敢告主.

vergrößert sich ihr Bedeutungsfeld. Der Ausdruck lüling bezeichnet praktisch alle Gesetze und 
Regularien (Hsing I-tien 2011a, 3–5).

43	 Das Datum entspricht dem 13. Mai 167 v. Chr.
44	 Der Ausdruck wudafu 五大夫 wurde in hanzeitlichen Täfelchen häufig in der Form 五夫＂ 

geschrieben.
45	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Autor des Ausgrabungsberichts, 

Chen, Li, Chen, Hu, Oba, He; Chen, Wang, Guo und Lu jeweils als 𤎩少, 遂少, 𤎩少, 𤎩自, 隧自, 
隧自, 𤎩少, 遂自, 隧少, 隧自 und 遂自 (Jiangling fenghuangshan 1975, 4; Chen Zhi 1977, 76; Li 
Junming & He Shuangquan 1990, 77; Chen Zhenyu 1993, 499; Hu Pingsheng 1996, 75; Oba 2001, 
246–248; He Shuangquan 2004, 77; Chen Songchang 2008, 22; Wang Guihai 2008, 246; Guo Jue 
2014, 15; Lu Xiqi 2014, 58).

46	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Autor des Ausgrabungsberichts, Li, Chen, 
Hu, Oba, He, Chen, Wang, Guo und Lu jeweils als , 駟,  , 騶, 騶, 駟, 口, 駟, 駟 und □ (Jiang-
ling fenghuangshan 1975, 4; Li Junming & He Shuangquan 1990, 77; Chen Zhenyu 1993, 499; 
Hu Pingsheng 1996, 75; Oba 2001, 246–248; He Shuangquan 2004, 77; Chen Songchang 2008, 22; 
Wang Guihai 2008, 246; Guo Jue 2014, 15; Lu Xiqi 2014, 58). Oba deutet das Wort zou als „galop-
pierendes Pferd“ (Oba 2001, 247). Ich deute es hingegen als „Pferd mit einem Reiter auf dem 
Rücken“, da vier entsprechende Holzfigurinen, die vier Pferde jeweils mit einem Reiter auf dem 
Rücken darstellen, im Kopffach aufgefunden wurden.

47	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Autor des Ausgrabungsberichts, Li, Chen, 
Hu, Oba, He, Chen, Wang, Guo und Lu jeweils als 駵, 駠, 駠, 駵, 駵, 駠, 駠, 駠, 駵 und 駠. Dem 
Wörterbuch Shuowen jiezi zufolge bedeutet das Wort liu 駵 „rotes Pferd mit schwarzer Mähne 
und schwarzem Schweifhaar 赤馬黑髦尾也“.

48	 Meines Erachtens wurde an dieser Stelle der Ausdruck lüling 律令 ausgelassen.



Schriftlichkeit

126

G. 06: 
G. 06 (Vorderseite): 
Zwei Bambuskästen, ein bei-Teller mit dem Durchmesser von einem Fuß, ein 
Tisch, zwei Bündel Dörrfleisch 竹笥49二，尺卑＂50一具，案一，脯二束, 

ein wangsi-Bambuskasten, ein bemalter Teller, ein Stoffsack Getreide, ein Schwein 
望笥51一，會（繪）卑＂一具，布橐52食一，豚一, 

ein Kästchen, ein Esskästchen, zwei Seidensäcke Reis, eine große Ohrenschale 
函53一，食檢（奁）一具，縑橐米二，柯54一具, 

ein erwachsener Sklave, eine Schachtel, ein vierzehn Fuß langer und zwei Stoff-
bahnen breiter Stoffvorhang, drei rot bemalte Ohrenschalen 大奴一人，櫝一

具，布帷一，長丈四，二福（幅）55，赤杯56三具, 

zwei erwachsene Sklavinnen, ein kleines Becken, dreizehn Tongeräte, fünf 
schwarz bemalte Ohrenschalen 大婢二人，小于（盂）一具，瓦器凡十三物，

黑杯五, 

ein ...-Teller □□卑＂57一具, 

49	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Qiu, Li, Wang und Guo jeweils als 
笥, 竹司, 竹笥, 竹笥 und 竹笥 (Huang Shengzhang 1974, 70–71; Qiu Xigui 1974, 49; Li Junming 
& He Shuangquan 1990, 67; Wang Guihai 2008, 243; Guo Jue 2014, 15–16).

50	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Qiu, Li, Wang und Guo jeweils als 
欠卑, 尺卑＂, 尺卑＂, 尺卑＂ und 尺卑＂.

51	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Qiu, Li, Wang und Guo jeweils als □, 
笥, 笥, 笥 und 笥.

52	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Qiu, Li, Wang und Guo jeweils als 囊, 
橐, 橐, 橐 und 橐.

53	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Qiu, Li, Wang und Guo jeweils als , 
函(?), 函, 函 und 函.

54	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Qiu, Li, Wang und Guo jeweils als 
(槌), 柯, 柯, 柯 und 柯.

55	 Ma zufolge betrug die Breite einer Stoffbahn in der Han-Zeit 2,2 Fuß (Ma Yi 2013, 185).
56	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Qiu, Li, Wang und Guo jeweils als 桮, 

杯, 杯, 杯 und 杯.
57	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Qiu, Li, Wang und Guo jeweils als 

□食卑＂, □□卑＂, □□卑＂, □□卑＂ und □卑＂.



127

Das Schreiben an die Unterwelt

G. 06 (Rückseite): ein Wein-... von der Kapazität zwei Dou 酒□58二斗一.
Am Tag Xinhai, [dem achten Tag] des Schaltseptembers des vierten Jahres 
[der Herrschaft von Kaiser Jing] setze [ich,] Zhang Yan mit dem [neunten] 
Adelsrang Wudafu aus dem Dorf Ping, ehrfurchtsvoll den Herrn der Unter-
welt hierüber in Kenntnis: Yan [möchte] zusammen mit seinen Kleidungs-
stücken, Geräten, Bestattungsmöbeln [in die Unterwelt umsiedeln]. [Hierü-
ber berichte ich, damit der Transfer des Haushaltsregisters in die Unterwelt] 
von den betroffenen Beamten [der Unterwelt] gemäß den [betreffenden] 
Gesetzen und Regularien behandelt wird 四年後九59月辛亥60，平里五夫＂

（大夫）61倀（張）62偃敢告63地下主64，偃衣65、器物66、所以葬具□移67。 

58	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Qiu, Li, Wang und Guo jeweils als 柙, 
, □, □ und □.

59	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Hong, Huang, Qiu, Li, Huang, Wang, 
Guo und Lu jeweils als □九, 夏(?)六, 後九, 後九, 後九, 後九, 後九 und 後九 (Hong Yi 1974, 83; 
Huang Shengzhang 1974, 70–71; Qiu Xigui 1974, 49–63; Li Junming & He Shuangquan 1990, 67; 
Huang Shengzhang 1994, 43; Wang Guihai 2008, 243; Guo Jue 2014, 15–16; Lu Xiqi 2014, 59).

60	 Das Datum entspricht dem 25. Oktober 153 v. Chr. 
61	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Hong, Huang, Qiu, Li, Huang, Wang, Guo 

und Lu jeweils als □, 大＂, 夫＂(大夫), 大夫, 天夫, 大夫, [大]夫 und 大夫.
62	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Hong, Huang, Qiu, Li, Huang, Wang, Guo und 

Lu jeweils als 張, 張, 倀, 倀, 張, 倀, 倀 und 張.
63	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Hong, Huang, Qiu, Li, Huang, Wang, Guo 

und Lu jeweils als □□, 物故, □□, □□, 敢告, [敢告], [敢告] und 敢告.
64	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Qiu, Li, Huang, Wang, Guo und 

Lu jeweils als 地下書, 地下□, 地下□, 地下主, 地下[主], 地下[主] und 地下主. Eine ähnliche 
Phrase ist im Schreiben an die Unterwelt für Frau Jing zu finden: „setze [ich, der zuständige 
Beamte] Chou der Verbandsgemeinde Jian, ehrfurchtsvoll den Herrn der Unterwelt hierüber in 
Kenntnis 建郷（鄉）疇敢告地下主 (G. 04)“.

65	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Qiu, Li, Huang, Wang, Guo und 
Lu jeweils als 衣, 偃衣, 偃衣, 偃衣, 偃衣, 偃衣 und 偃衣.

66	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Qiu, Li, Huang, Wang, Guo und 
Lu jeweils als 器 (契), 器物, 器物, 器物, 器物, 器物 und 器物.

67	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Qiu, Li, Huang, Wang, Du, Guo und 
Lu jeweils als □□□□契, 蔡(?)具(?)器物, □□器物, □(撰)具, □□器物, 祭具器物, [蔡(祭)
具] 器物 und □具器物 (Huang Shengzhang 1974, 70–71; Qiu Xigui 1974, 49–63; Li Junming & 
He Shuangquan 1990, 67; Huang Shengzhang 1994, 43; Wang Guihai 2008, 243; Du Linyuan 2011, 
99; Guo Jue 2014, 15–16; Lu Xiqi 2014, 59). Liu entziffert sie als 葬(?)具□移(?) (Liu Guosheng 
2009, 120). Dafür plädiere auch ich, da eine ähnliche Phrase im Schreiben an die Unterwelt für 
Frau Hui 恚 zu finden ist: „Sie wird mit ihren Kleidungsstücken, Geräten, Bestattungsmöbeln und 
Begleitpersonen (den Söhnen und deren Frauen und Nebenfrauen, den Sklaven und Sklavinnen), 
sowie Pferdekutschen und Ochsenwagen [in die Unterwelt umziehen] 以衣、器、葬具及從者
子、婦、偏下妻、奴婢、馬、牛 (G. 01)“.



Schriftlichkeit

128

可令吏68以律令從事69.

G. 07: Am Tag Renzi, dem [neunten Tag] des Mai, dessen erster Tag Jiachen ist, 
des zweiten Jahres [der späteren Herrschaft von Kaiser Jing], erstatte [ich,] Rong, 
Amtsgehilfe des sefu-Beamten der Verbandsgemeinde Du, ehrfurchtsvoll [Ihnen] 
Bericht. Der kusefu-Beamte Pi wird zusammen mit den Sklaven Yima, Qu, Yizhi 
und Yizhong und den Sklavinnen Yifu und Mozhong, einem Wagen sowie drei 
Pferden [in die Unterwelt umsiedeln. Ehrfurchtsvoll erstatte ich hierüber Bericht] 
二年正月壬子朔甲辰70，都郷（鄉）71燕佐72戎敢言之：庫嗇夫辟與奴宜馬、

取、宜之、益衆，婢益夫、末衆，車一乘，馬三匹73./

Am Tag Renzi verschicke [ich], Wan, Assistent [des Präfekten] des Fürs-
tentums Taohou [ein Schreiben] an den Assistenten [des Herrn] der 
Unterwelt, [damit der Transfer] des Haushaltsregisters [in die Unter-
welt] akzeptiert wird. [Wenn dieses Schreiben angekommen ist], sen-
den Sie mir bitte kein Antwortschreiben 正月壬子，桃矦（侯）國丞74 

68	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Qiu, Li, Huang, Wang, Du, Guo und 
Lu jeweils als □令□, □令食, □令□, 可令吏, □令□, 各令會, [各]令[會] und 可令吏. Ich 
entziffere sie als 可令吏, da eine ähnliche Phrase bei einem weiteren Schreiben an die Unterwelt 
zu finden ist: „damit die betroffenen Beamten [gemäß dem Edikt] handeln können 可令吏以從
事 (G. 01)“.

69	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Qiu, Li, Huang, Wang, Guo und Lu 
jeweils als □耳, 從事, 從事, 從事, 從事, 從事 und 從事.

70	 Hu zufolge muss es sich bei der Zeitangabe renzi shuo jiachen 壬子朔甲辰 um einen Schreib-
fehler von jiachen shuo renzi 甲辰朔壬子 handeln (Hu Pingsheng & Li Tianhong 2004, 380). Das 
Datum entspricht dem 3. März 142 v. Chr.

71	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Hu, der Autor des Ausgrabungsberichts, Yang, 
Wang, Guo und Lu als 鄉 (Hu Pingsheng & Li Tianhong 2004, 380; Suizhou kongjiapo hanmu 
jiandu 2006, 197; Yang Hua 2007, 170; Liu Lexian 2007; Wang Guihai 2009, 15–16; Guo Jue 2014, 
16; Lu Xiqi 2014, 59). Ich entziffere es als 郷.

72	 Dem Autor des Ausgrabungsberichts zufolge handelt es sich beim Ausdruck yanzuo 燕佐 um 
einen Beamtentitel (Suizhou kongjiapo hanmu jiandu 2006, 197). Nach Ansicht von Liu bezieht 
sich der Titel yanzuo 燕佐 auf zwei Beamten, nämlich auf Yan 燕, den sefu- oder youzhi-Beamten, 
und seinen Amtsgehilfen (Liu Lexian 2007). Ich halte yan 燕 für ein Tongjiazi von yan 偃 und bin 
der Meinung, dass damit nur eine Person gemeint ist, nämlich der Amtsgehilfe des sefu-Beamten 
der Verbandsgemeinde Du, da an dieser Stelle nur ein Name, Rong, angegeben ist. 

73	 An dieser Stelle fehlt die rangbezogene feststehende Phrase ganyanzhi 敢言之 („Ehrfurchtsvoll 
erstatte [ich hierüber] Bericht“).

74	 Beim Ausdruck taohouguo dürfte es sich nicht um ein Fürstentum wangguo, sondern um ein 
Marquisat houguo 侯國 handeln. Diejenigen, die die höchste Macht in einem Fürstentum oder 
einem Marquisat unter der Regierung von Kaiser Jing (157–141 v. Chr.) tatsächlich innehatten, 
waren die Präfekten, die unmittelbar von der Zentralregierung ernannt wurden.



129

Das Schreiben an die Unterwelt

萬移地下丞，受數。毋報75.

/Sachbearbeiter: [Amtsgehilfe von Wan,] Ding 定手. 

Bei den zwei folgenden Beispielen handelt es sich weder um den Transfer eines Haus-
haltsregisters bzw. eines Eigentumsregisters noch um einen zhuan-Pass. Wegen ihrer 
Übergangsform ordne ich die Beispiele in die Gruppe II ein.

Gruppe II: G. 08–G. 09

G. 08: Am Tag Xinmao, dem [sechzehnten Tag] des Dezembers, dessen erster Tag 
Bingzi ist, des siebenundvierzigsten Jahres der [Herrschaft von König Liu Xu], 
setzen Qian, der Magistrat der gong sikong-Behörde, und sein Assistent Zi aus 
dem Fürstentum Guangling ehrfurchtsvoll den Herrn der Erde [in der Unterwelt] 
hierüber in Kenntnis: Wang Fengshi, ein Mann [ohne Adelstitel] aus dem Dorf 
Shi, Fürstentum Guangling, hatte eine gesetzliche Strafe zu verbüßen, die er mitt-
lerweile verbüßt hat. [Die Behörde] seines ehemaligen Herkunftsortes entsandte 
ihn zum Grab [in der Unterwelt], damit er [Ihnen] dieses Schreiben eigenhän-
dig überbringen kann. Im siebenundvierzigsten Jahr der [Herrschaft von König 
Liu Xu] sollen die Beamten, die für das Strafwesen [in der Unterwelt zuständig 
sind, sich dieser Angelegenheit annehmen, sobald sie dieses Schreiben erhalten 
haben. [Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regu-
larien [behandelt werden] 卌七年十二月丙子朔辛卯76，廣陵宮司空77長前78、 

75	 Eine Phrase mit entgegengesetztem Inhalt ist im Schreiben an die Unterwelt für Frau Yan zu 
finden: „Sobald dieses Schreiben angekommen ist, schicken Sie mir bitte ein Antwortschreiben 
書到，爲報 (G. 02-2)“.

76	 Das Datum entspricht dem 23. Januar 70 v. Chr.
77	 Ein Bambustäfelchen mit dem Gesetz zur Regelung der Ränge der Beamten Zhilü 秩律 aus 

Zhangjiashan trägt die Inschrift dajiang gong sikong 大匠宮司空, bei der es sich um zwei Beam-
tentitel, nämlich jiangzuo dajiang 將作大匠 und gong sikong 宮司空 handeln muss, da mehrere 
Tonsiegelabdrücke mit der Inschrift dajiang und gong sikong überliefert wurden (Sangoku 2006, 
187). 1993 wurde aus einem Grab auf dem Berg Xiuqiu bzw. im Grabgarten des Mausoleums 
des Fürsten Chu ein Tontopf mit der Inschrift gong sikong ausgegraben (Liang Yong 2010, 73). 
Dies zeigt, dass der Beamte gong sikong daran beteiligt war, das Mausoleum des Fürsten Chu zu 
errichten. Oba weist darauf hin, dass es mehrere sikong-Beamten in der Han-Zeit gab. Sie waren 
für die Wasserversorgung bei Bauarbeiten und die Beaufsichtigung der Gefangenen zuständig, 
die bei den Bauarbeiten eingesetzt wurden (Oba 2001, 249–250).

78	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Huang, Wang, Oba, Liu, Lu, Wang, Liang, 
Tian, Guo, Lu und Lai jeweils als 前, 能, 前, 前, 前, 前, 前, 前, □, 前, 前 und 前(?) (Wang Qinjin et 
al 1981, 17; Huang Shengzhang 1996a, 54; Wang Bing 2000, 40; Oba 2001, 248; Liu Zhaorui 2002b, 



Schriftlichkeit

130

丞眥79敢告土主：廣陵石里男子王奉世有獄事，＂（事）已復。故郡郷（

鄉）里遣自致移栺（詣）穴80。卌81七82年，獄计辟83書84從事，如85律令.

G. 09: Den Großeltern Fan und Dang bringe ich persönlich ein Dankopfer mit 
diesen Münzen dar. Auch dem Gott des Fürstentums Wu, dessen Amtssitz sich 
im Dorf Gaoling auf dem Gräberberg Yuanshan befindet, und den Geistern der 
Präfektur Kuaiji, unter ihnen dem Salzbeamten, lasse [ich] hiermit ein Dankopfer 
zukommen 王父母86范87、王父母當88，以此錢89自塞嚋（禱）90。園山高陵91

440; Lu Xiqi 2006, 63; Wang Guihai 2008, 245; Liang Yong 2011, 56; Tian Tian 2012, 296; Guo Jue 
2014, 16; Lu Xiqi 2014, 60; Lai Guolong 2015, 153).

79	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Huang, Wang, Oba, Liu, Lu, Wang, Liang, 
Tian, Guo, Lu und Lai jeweils als □, 口, 眥, □, □, □, □, 眥, 眥, 眥, □ und 能(?).

80	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Huang und Guo jeweils als 穴, 地 und 丘 
(Wang Qinjin et al 1981, 17; Huang Shengzhang 1996a, 54; Guo Jue 2014, 16). Ich deute das Wort 
zhi 致 in diesem Kontext als „mitbringen; überbringen“, da eine ähnliche Phrase auf einem Holz-
täfelchen aus Juyan 居延 zu finden ist: „Das Amt der Präfektur hat ihn zu Ihrem Amt entsandt, 
damit er sein Schreiben Ihnen persönlich überbringen kann 府遣自持此書行詣曹 (340.12)“.

81	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Huang und Oba jeweils als 卌, 四 und 四 
(Wang Qinjin et al 1981, 17; Huang Shengzhang 1996a, 54; Oba 2001, 248).

82	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Huang, Wang, Oba, Liu, Lu, Wang, Liang, 
Tian, Guo, Lu und Lai jeweils als 八, 八, 八, □, 八, 八, 八, 八, 八, □(七?), 八 und 八. Ich entziffere 
es als 七, weil der Überrest dieses Schriftzeichens ähnlich wie der Überrest des ersten Striches 
des zweiten Schriftzeichens der Inschrift, nämlich qi 七, aussieht.

83	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Huang, Wang, Oba, Liu, Lu, Wang, Liang, 
Tian, Guo, Lu und Lai jeweils als 承, 倅 (oder 辟), 辟, 承, 承, 承, [承], 辟, 辟, 𣨛, 承 und 承.

84	 Yu und Peng deuten den Ausdruck pishu 辟書 jeweils als Schreiben der gerichtlichen Untersu-
chung und als Schreiben der gerichtlichen Untersuchung und Verhandlung (Yu Zhenbo 2003, 11; 
Peng Hao et al 2007, 206).

85	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang und Huang jeweils als 如 und 臨 (Wang 
Qinjin et al 1981, 17; Huang Shengzhang 1996a, 54).

86	 Zou zufolge bezeichnet der Ausdruck wangfumu 王父母 die Großeltern (Zou Houben 1979, 415).
87	 Nach Ansicht von Lü bezeichnet fan 範 die Ahnentafel der Großeltern (Lü Zhifeng 2013, 108). 

Ich deute fan 範 und dang 當 als die Vornamen der Großeltern.
88	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zou, Huang, Wang und Lü jeweils als 王父

母當, 王父母當, 當 und 王父母當 (Zou Houben 1979, 412–425; Huang Jingchun 2004, 151–152; 
Wang Guihai 2008, 242–248; Lü Zhifeng 2013, 108).

89	 Mehrere Münzen lagen unberührt in der Nähe des Holztäfelchens verstreut. Dies weist dar-
auf hin, dass sie ursprünglich mit ihm zusammengebunden waren. Dafür spricht nicht nur die 
Inschrift „mit diesen Münzen biete [ich] ein Dankopfer dar“, sondern auch die zwei dreieckigen 
Einschnitte in der Mitte des Täfelchens, die dafür geeignet sind, um an ihnen eine Münzschnur 
zu befestigen.

90	 Zou deutet das Wort saidao 塞禱 als „Dankopfer an Götter verrichten“.
91	 Der Name Gaoling lässt sich wörtlich als „Hohes Mausoleum“ übersetzten.



131

Das Schreiben an die Unterwelt

里吳王92、會稽鹽官93諸鬼神，亦使至嚋（禱）94.

Drei andere Beispiele lassen sich eher als zhuan-Pässe betrachten. Sie werden im Fol-
genden der Gruppe III zugeordnet. 

Gruppe III: G. 10–G. 12

G. 10: Tian Shengning aus dem Dorf Dingwu, Verbandsgemeinde Xi, Kreis Zhan-
gye, kehrt heute abwärts zum Gelben [Brunnen in der Unterwelt] zurück. [Die 
zuständigen Beamten der Kontrollstellen] auf der Reiseroute [in die Unterwelt] 
sollen ihm nicht absichtlich Hindernisse in den Weg legen, daher habe [ich] ... 
Nun opfert Shennings erste Ehefrau Desui seine Kleidung und Schuhe durch 
Verbrennung, die [von den Kontrollstellen] durchgelassen werden sollen. Das 
Ackerland von Shengning soll nun von Zhao Jiping, dem Enkel von De[sui], 
geerbt werden. Das Ackerland von Shengning soll nun von Ren..., dem Enkel 
von De[sui], geerbt werden. Das Ackerland von Shengning soll nun von De[sui] 
geerbt werden. Das Ackerland soll von den Enkeln von De[sui] geerbt werden. 
Renhu, der [verstorbene] Enkel von De[sui], äußerte ebenfalls seinen Anspruch 
auf das Ackerland, der ihm aber von Desui versagt wurde. [Das Eigentumsrecht 
auf das Ackerland] soll nicht wegen der wiederholten Worte von Renhu, des [ver-
storbenen] Enkels von De[sui] [geändert werden]. ... Der blaue Himmel weiß 
zwischen Recht und Unrecht zu unterscheiden. Er kann davon Zeugnis ablegen 
張掖西鄉定武里田升寧95今歸黃，過所毋留難也，故為□□□。今升寧自小

婦96得綏取升寧衣履燒祠，皆得□97過也。今升寧田地皆當歸得孫趙季平所

92	 Das Wort yuan 園 bedeutet meines Erachtens in diesem Kontext „Grabstätte“. Zou zufolge 
bezeichnet der Ausdruck yuanshan gaolingli 園山高陵裡 den Ort, an dem sich das Grab befand 
(Zou Houben 1979, 415). Ich deute ihn als den Amtssitz des Herrn des Fürstentums Wu 吳王, bei 
dem es sich um einen lokalen Gott handelt.

93	 Zou zufolge handelt es sich beim Wort yanguan 鹽官 um einen nicht dokumentierten Ortsna-
men. Ich deute es als den Namen eines Geistes, weil es direkt hinter dem Ausdruck zhu guishen 
諸鬼神 (Geister) steht.

94	 Zou und Lü deuten den Ausdruck zhidao 至禱 als eine am Ende eines Schreibens zu verwen-
dende Phrase, die eine Bitte oder einen Wusch ausdrückt (Zou Houben 1979, 415; Lü Zhifeng 
2013, 109). Diese Phrase wurde jedoch erst nach der Han-Zeit populär. Ich übersetze sie deshalb 
als „ein Dankopfer zukommen lassen“.

95	 Wenn in einem Begräbnistext von einer Frau die Rede ist, wird das Geschlecht üblicherweise 
angeben oder angedeutet. 

96	 Ich deute den Ausdruck zixiao fu 自小婦 als „erste Ehefrau“.
97	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Li, He und Wang jeweils als □, 所 und □ (Li 

Junming & He Shuangquan 1990, 25; He Shuangquan 2004, 76; Wang Guihai 2008, 244). Es ist 



Schriftlichkeit

132

可（荷）98。□{今}升寧田地皆當歸得孫任□。今升寧田地皆當歸得，田地

皆當歸得孫。任胡99開口願，皆自得綏禁之。物（毋）復以得孫任胡亟100語
言□□□□□□在張。昊天知曲直，故為信.

G. 11: Das ist die Seelenfahne des Herrn Zhang Bosheng aus dem Dorf Jingshi, 
Kreis Pingling. [Die zuständigen Beamten] der [Kontrollstellen] auf der Reise-
route [in die Unterwelt] sollen ihm keine Hindernisse in den Weg legen 平陵101
敬事里張伯升之柩。過所毋留102.

G.  12: ... Ning, eine Frau [ohne Adelstitel] aus dem Dorf Xiye in der Ver-
bandsgemeinde Bei, Kreis Guzang, ist abgelebt, sie soll auf den Friedhof 
heimkehren. [Die Götter der Unterwelt wie] ...-Fluss und der Erdgott sol-
len ihr nicht absichtlich Hindernisse in den Weg legen. [Das ist] ein Befehl 
des [Himmlischen] Herrn. [Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffen-
den] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 姑臧北鄉西夜里女子□

寧死下世, 當歸冢103次104。□□□□□水、社毋105河（苛）留□{止}106。 

jedoch nicht mehr lesbar, da ein Stück Holz an der betreffenden Stelle abgeblättert ist. Ich lasse 
es daher unentziffert.

98	 Ich halte ke 可 für ein Tongjiazi von he 何, das wiederum ein Tongjiazi von he 荷 („erben“) sein 
muss.

99	 Renhu 任胡 bezeichnet meines Erachtens einen verstorbenen Enkel der Frau Desui. 
100	 Das Wort ji 亟 bedeutet meines Erachtens in diesem Kontext „wiederholt“.
101	 Der Kreis Pingling liegt 8 km nordwestlich von der heutigen Stadt Xianyang entfernt (Wuwei 

hanjian 1964, 148).
102	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, An, Ma, Fan, Liu, Li, Ma und Li jeweils 

als 哭, 留, 留, 留, 哭, 哭, 留 und 哭 (Chen Xianru 1960, 25; An Zhimin 1973, 50; Ma Yong 1973, 
121; Fan Zhijun 2006, 158; Liu Fude 2008, 13; Li Ling 2009, 17; Ma Yi 2011, 63; Li Xinxin 2014, 
268).

103	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Huang, Wang und Ma jeweils als 塚, 冢, 
塚 und 塚 (Chen Xianru 1960, 15–28; Huang Jingchun 2004, 144; Wang Guihai 2008, 244; Ma Yi 
2011, 63). 

104	 Das Wort zhongci 塚次 bedeutet „Friedhof“. Derselbe Ausdruck ist auch im Kapitel Lü taihou 
benji des Werks Shiji zu finden: „König Zhao wurde eingekerkert und verstarb im Gefängnis. 
Kaiserin Lü befahl ihn, gemäß desjenigen rituellen Standes, der einem Pöbel entsprach, auf dem 
Friedhof der Zivilbevölkerung in Chang’an zu bestatten 趙王幽死，以民禮葬之長安民塚次 
(Shiji, 9.404)“.

105	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Huang, Wang und Ma jeweils als 毋□, 
毋□, 毋□ und 毋. Wegen der Knappheit des Raumes dürfte es meines Erachtens kein weiteres 
Schriftzeichen zwischen 毋 und 河 gegeben haben.

106	 Das Schriftzeichen he 河 war ein Tongjiazi von 苛. Eine ähnliche Phrase ist auch in einem grab-
schützenden Text zu finden: „damit Ziqi hier bestattet werden kann. Ihm sollen keine absicht-
lichen Hindernisse in den Weg gelegt werden 使子起來㘸（塟），無得□{苛}留止 (B. 05)“.



133

Das Schreiben an die Unterwelt

□□{有天}帝107教。如律令.

Ausgenommen das Schreiben aus Mawangdui (G. 03) werden die anderen sechs Bei-
spiele der Gruppe I grundsätzlich als „typische“ Schreiben an die Unterwelt anerkannt. 
Chen zufolge beschreibt der Ausdruck zhuzangjun 主葬君 (G. 03) einen vom Kaiser 
oder dem Fürsten des Fürstentums Changsha entsandten shijun-Hofbeamten 使君, der 
im Bestattungsritual die Rolle des Ritualmeisters einnahm. Die entsandten Hofbeamten, 
die das Bestattungsritual beaufsichtigten, wurden jedoch an keiner Stelle in der überlie-
ferten Literatur als jun 君 oder shijun 使君 bezeichnet.108 Nach Ansicht von Chen muss 
ein typisches Schreiben an die Unterwelt mindestens zwei Merkmale besitzen: 1. den 
formalen Charakter eines Dienstschreibens; 2. den Verweis darauf, dass das Schreiben 
vorrangig auf den Transfer des Haushaltsregisters in die Unterwelt abzielt.109

Tabelle 7 gibt einen Überblick über die formale Struktur der Schreiben an die Unterwelt. 
Wie aus der Tabelle ersichtlich wird, besteht ein „vollständiges“ Schreiben an die Unter-
welt aus vielfältigen Textschichten:
a.	 Stets wird zunächst ein Antrag auf eine Umsiedelung in die Unterwelt vom Verstor-

benen (G. 07, G. 02) oder einem Verwandten, wie z. B. einem Sohn der Verstorbenen 
(G. 01), beim zuständigen Beamten der Verbandsgemeinde110 des Herkunftsortes des/
der Verstorbenen „mündlich gestellt ziyan 自言“.

b.	 Der Antragbearbeiter der Verbandsgemeinde schickt daraufhin ein Dienstschreiben, 
in dem er den Antrag (Textschicht a) schriftlich festhält und die Genehmigung des 
Antrags erbittet, an seine übergeordnete Behörde auf Kreisebene.

c.	 Im Namen des zuständigen Beamten des Kreises, der oft der Assistent des Magist-
rates des Kreises ist, wird im Anschluss ein Schreiben an die Unterwelt verfasst, in 
dem dieser den Schriftsatz des Antragbearbeiters (Schicht b) wiederholt und den 

107	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, der Autor des Buches Wuwei hanjian, 
Huang, Wang und Ma jeweils als 年, 帝, 手, 帝 und 帝 (Chen Xianru 1960, 15–28; Wuwei han-
jian 1964, 148; Huang Jingchun 2004, 144; Wang Guihai 2008, 244; Ma Yi 2011, 63). Ich entziffere 
es als 帝, da eine ähnliche Phrase in einem grabschützenden Text zu finden ist: „Das ist ein 
Befehl des Himmlischen Herrn. [Das oben Stehende soll] gemäß den Gesetzen und Regularien 
[behandelt werden] 有天帝教。如律令 (B. 08)“.

108	 Yu zufolge beziehen sich die beiden Bezeichnungen zhuzangjun 主葬君 und zhuzang lang-
zhong 主葬郎中 sehr wahrscheinlich auf das Oberhaupt der Unterwelt, das für alle Verstorbe-
nen zuständig ist, und auf dessen Assistenten (Yu Weichao et al 1975, 13). Nach Ansicht von Li 
ähnelt die Bezeichnung zhuzang langzhong dem Ausdruck zhumu yushi 主墓獄史 (Li Jiahao 
1996, 74).

109	 Chen Songchang 1997, 63.
110	 Hsing vertritt die Meinung, dass die dafür zuständigen Beamten der Verbandsgemeinde sefu 嗇

夫 oder youzhi 有秩 gewesen sein mussten (Hsing I-tien 2011d, 498).



Schriftlichkeit

134

Tabelle 7. Absender, Sachbearbeiter, Adressat und Antragsteller der Schreiben an die Unterwelt

Nr. Absender weit. Sa.* Adressat Antragsteller Bearbeiter des 
Antrags

G. 01
Si, der Assistent 
des Magistrates des 
Kreises Jiangling

Zang 
Assistent [des 
Herrn] der Unter-
welt

Chang, der lang-
zhong-Gentleman 
im Palast mit dem 
neunten Adelsrang 
[Wu]dafu

[der zuständige 
Beamte] Chen der 
Verbandsgemeinde 
Xi

G. 02
Jing, Assistent des 
Magistrates des 
Kreises Jiangling

Ting; 
Chan

Assistent [des 
Herrn der Unter-
welt in der] Frie-
densstadt Andu

die steuerpflichtige 
Frau Yan

[der zuständige 
Beamte] Qi der 
Verbandsgemeinde 
Zhong

G. 03
Feng, der Assistent 
des Hauses [des 
Marquis Dai]

/
langzhong-Gentle-
man im Palast [der 
Unterwelt] 

/ /

G. 04

[der zuständige 
Beamte] Chou der 
Verbandsgemeinde 
Jian

/ Herr der Unterwelt Jing, Witwe des 
guannei-Marquis

[der zuständige 
Beamte] Chou der 
Verbandsgemeinde 
Jian

G. 05
Assistent des 
Magistrates des 
Kreises Jiangling

/
Assistent [des 
Herrn] der Unter-
welt

Sui mit dem [neun-
ten] Adelsrang 
Wudafu

Assistent des 
Magistrates des 
Kreises Jiangling

G. 06
Zhang Yan mit dem 
[neunten] Adels-
rang Wudafu

/ Herr der Unterwelt / /

G. 07
Wan, Assistent [des 
Präfekten] des Fürs-
tentums Taohou

Ding
Assistent [des 
Herrn] der Unter-
welt

kusefu-Beamte Pi

Rong, Amtsgehilfe 
des sefu-Beamten 
der Verbands
gemeinde Du

weit. Sa. = weitere Sachbearbeiter

* �Giele weist auf den breiten Deutungsraum des Ausdrucks shou 手 hin. Er neigt dazu, diejenigen, die ihren 
Namen in der Form von moushou 某手 unterzeichneten, als rangniedere Sachbearbeiter („scribes“) zu 
betrachten, die wohl keine eigenen offiziellen Siegel innehatten (Giele 2005, 55). Hsing ist der Meinung, 
dass es eine Routine war, bei der Anfertigung eines Originals an der unteren linken Ecke der Rückseite 
eines Täfelchens zu unterschreiben (Hsing I-tien 2011d, 492). Zhang weist hingegen darauf hin, dass es 
sich bei der Unterschrift an dieser Stelle nur um die Unterschrift eines Sacharbeiters und nicht um die 
Anfertigung eines Originals handeln kann (Zhang Le 2011).



135

Das Schreiben an die Unterwelt

zuständigen Bearbeiter der Unterwelt, der oft der Assistent des Herrn der Unterwelt 
ist, darüber informiert, dass der Transfer des Haushaltsregisters mingshu 名數 in die 
Unterwelt nach den betreffenden Gesetzen und Regularien akzeptiert werden soll. 

d.	 Ein Amtsgehilfe, manchmal auch zwei Amtsgehilfen, des Assistenten des Magistra-
tes des Kreises fertigt daraufhin das Schreiben an die Unterwelt an, in dem er den 
Antrag (Schicht a), den Text des Antragsbearbeiters der Verbandsgemeinde (Schicht 
b) und den Schriftsatz des Assistenten des Magistrates des Kreises (Schicht c) kopiert 
und mit seinem eigenen Vornamen unterschreibt. 

e.	 Zuletzt wird ein jian-Adresstäfelchen hergestellt, das mit dem Namen des Adressa-
ten und dem Tonsiegelabdruck des offiziellen Siegels des zuständigen Bearbeiters in 
der Kreisbehörde versehen ist.

Eine derart komplexe mehrschichtige Textstruktur besitzen jedoch nicht alle sieben Bei-
spiele. So fehlen die Namen von Sachbearbeiten etwa bei den vier Beispielen G.03–G.06. 
Außerdem wird beim Beispiel G. 05 der Antrag nicht beim zuständigen Beamten der Ver-
bandsgemeinde des Herkunftsortes des Bestatteten gestellt, sondern unmittelbar beim 
Assistenten des Magistrates des Kreises. Beim Text G. 06 benachrichtigte der Bestattete 
selbst, anstelle des Assistenten des Magistrates des Kreises, den Herrn der Unterwelt 
anstelle dessen Assistenten, ohne zuvor einen Antrag beim zuständigen Beamten der 
Herkunftsverbandsgemeinde gestellt zu haben. In diesem Fall wird die Kommunikation 
somit auf nur ein Dienstschreiben, d. h. auf eine Textschicht reduziert. In diesem Sinne 
ähnelt das Beispiel aus Mawangdui (G. 03) dem Schreiben für Zhang Yan (G. 06). 

Trotz ihrer unterschiedlichen Textstruktur besitzen die Schreiben an die Unterwelt 
zumeist mehrere Merkmale eines amtlichen Dienstschreibens. So gab es in der Qin- und 
Han-Zeit unterschiedliche Textmuster für verschiedene Arten von Dienstschreiben.111 
Anhand der in Liye 里耶 zutage geförderten qinzeitlichen Bambus- und Holztäfelchen, 
weist Wang darauf hin, dass sich ein typisches Dienstschreiben in fünf Teile unterglie-
dern lässt112: 
	 I.	 das Datum, an dem das Schreiben formuliert wurde; 
	II.	 den Absender, den Adressaten und die rangbezogene feststehende Formel, die klar-

macht, ob der Absender dem Adressaten übergeordnet, gleichrangig, oder unter-
geordnet ist;

	III.	 den Hauptteil des Schreibens;
	IV.	das Schlusswort; 
	V.	die Unterschrift des Sachbearbeiters. 

111	 Für eine generelle Diskussion zu diesem Thema siehe Hsing I-tien 2011, 463–464.
112	 Wang Guihai 2009, 11–13. 



Schriftlichkeit

136

Entsprechend diesem Standard können jedoch nur drei Beispiele (G. 01, G. 02, G. 07) 
für typische Dienstschreiben gehalten werden. Den anderen vier Beispielen fehlt die 
Unterschrift des Sachbearbeiters. Alle beinhalten jedoch das Datum, den Absender, den 
Adressaten und den Hauptteil des Schreibens. Die formalen Unterschiede zwischen 
ihnen liegen vor allem im Schlusswort und der feststehenden rangbezogenen Formel. 
Aus dieser Perspektive betrachtet lassen sich die formalen Unterschiede der letzten 
Textschicht der oben genannten Schreiben an die Unterwelt wie folgt auflisten: 

G.01-2: ... verschicke [ich,] Si, der Assistent des Magistrates des Kreises Jiang-
ling, dieses Schreiben an den Assistenten [des Herrn] der Unterwelt, damit die 
betroffenen Beamten [gemäß den betreffenden Gesetzen und Regularien] handeln 
können 江陵丞虒移地下丞，可令吏以從事.

G. 02-2: ... verschicke [ich,] Jing des Hauses Long, Assistent des Magistrates des 
Kreises Jiangling, das oben stehende Schreiben an den Assistenten [des Herrn der 
Unterwelt in der] Friedensstadt Andu 江陵龍氏丞敬移安都丞.

G. 03: ... verschicke [ich,] Feng, der jiacheng-Hausassistent [des Marquis Dai], dem 
langzhong-Gentleman im Palast [der Unterwelt], der für die Bestatteten [direkt] 
zuständig ist, ein offizielles Schreiben ... und erstatten Sie dem Herrn [der Unter-
welt] Zhuzangjun, Patron aller Bestatteten, hierüber Bericht 家承（丞）奮移主

贓（葬）郎中...具奏主贓（葬）君.

G. 04: ... setze [ich, der zuständige Beamte] Chou der Verbandsgemeinde Jian, ehr-
furchtsvoll den Herrn der Unterwelt hierüber in Kenntnis ... Die anderen [Ange-
legenheiten sollen] gemäß [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt 
werden]. Ehrfurchtsvoll setze [ich] den zuständigen Beamten hierüber in Kennt-
nis 建郷（鄉）疇敢告地下主...它如律令。敢告主.

G. 05: ... setze [ich,] Assistent des Magistrates des Kreises Jiangling, ehrfurchts-
voll den Assistenten [des Herrn] der Unterwelt hierüber in Kenntnis: ... [Hierüber 
berichte ich, damit der Transfer in die Unterwelt] von den betroffenen Beam-
ten [der Unterwelt gemäß den betreffenden Gesetzen und Regularien] behandelt 
wird. Ehrfurchtsvoll setze [ich] den zuständigen [Beamten] hierüber in Kenntnis 
江陵丞敢告地下丞...可令吏以從事。敢告主.

G. 06: ... setze [ich,] Zhang Yan mit dem [neunten] Adelsrang Wudafu aus dem 
Dorf Ping, ehrfurchtsvoll den Herrn der Unterwelt hierüber in Kenntnis: ... [Hier-
über berichte ich, damit der Transfer des Haushaltsregisters in die Unterwelt] von 



137

Das Schreiben an die Unterwelt

den betroffenen Beamten [der Unterwelt] gemäß den [betreffenden] Gesetzen 
und Regularien behandelt wird 平里五夫＂（大夫）倀（張）偃敢告地下主...
可令吏以律令從事.

G. 07: ... verschicke [ich], Wan, Assistent [des Präfekten] des Fürstentums Taohou 
[ein Schreiben] an den Assistenten [des Herrn] der Unterwelt, [damit der Trans-
fer] des Haushaltsregisters [in die Unterwelt] akzeptiert wird 桃矦（侯）國丞

萬移地下丞，受數.

Bei drei Beispielen (G. 04, G. 05, G. 06) findet die rangbezogene feststehende Formel 
„ehrfurchtsvoll irgendeinen zuständigen [Beamten] darüber in Kenntnis setzen ... Ehr-
furchtsvoll [setze ich] den zuständigen [Beamten] hierüber in Kenntnis gangao ... zhu 
...gangao zhu 敢告某主... 敢告主“ Anwendung, die aufzeigt, dass der Absender dem 
Adressaten gleichrangig ist.113 Bei den anderen vier Beispielen (G. 01, G. 02, G. 03, G. 07) 
wird hingegen nur ein einfaches Verb yi 移 („verschicken“) verwendet. Anders als die 
andere rangbezogene feststehende Formel „ehrfurchtsvoll jemandem Bericht erstatten 
... Ehrfurchtsvoll erstatte [ich hierüber] Bericht ganyanzhi ... ganyanzhi 敢言之 .... 敢
言之“, die mehrmals (G. 01, G. 02, G. 07114) vom Antragsbearbeiter verwendet wird, 
könnte meines Erachtens der Ausdruck yi 移, ähnlich wie die feststehende Formel gan-
gao ... zhu ...gangao zhu 敢告某主... 敢告主, wiederum auf die Gleichrangigkeit zwi-
schen dem Absender und dem Adressaten hinweisen. Dafür spricht die Tatsache, dass 
sowohl der Absender als auch der Adressat oft als „Assistent“ cheng 丞 bezeichnet wer-
den. Beim Beispiel aus Mawangdui (G. 03) sind der Absender und der Adressat jeweils 
der „jiacheng-Hausassistent des [Marquis Dai]“115 und der langzhong-Gentleman im  

113	 Zou weist darauf hin, dass in der Qin-Zeit der rangbezogene feststehende Ausdruck „ehrfurchts-
voll irgendeinen zuständigen [Beamten] hierüber in Kenntnis setzen ... Ehrfurchtsvoll den 
zuständigen [Beamten] hierüber in Kenntnis setzen gangao ... zhu ...gangao zhu 敢告某主... 敢
告主“ die Gleichrangigkeit zwischen dem Absender und dem Adressaten aufzeigte (Zou Shuijie 
2014, 75).

114	 Beim Beispiel G. 07 fehlt am Ende des Satzes der feststehende Ausdruck „Ehrfurchtsvoll erstatte 
[ich hierüber] Bericht ganyanzhi 敢言之“. Wang zufolge besagt der feststehende Ausdruck „ehr-
furchtsvoll jemandem Bericht erstatten ... Ehrfurchtsvoll erstatte [ich hierüber] Bericht gany-
anzhi ... ganyanzhi 敢言之 .... 敢言之“, dass der Absender dem Adressaten untergeordnet ist 
(Wang Guihai 1999, 49). 

115	 Laut dem Werk Hanshu war in der West-Han-Zeit der jiacheng-Hausassistent 家丞 ein wich-
tiger Beamte eines Marquis: „Der Beamtentitel des Oberhauptes eines Fürstentums wurde in 
xiang umbenannt. Bei dessen Amtsgefolge handelt es sich um jiacheng-Hausassistenten, men-
dafu-Beamten und shuzi-Beamten 改所食國令長名相，又有家丞、門大夫、庶子“ (Hanshu, 
19.740). Dass der jiacheng-Hausassistent ein Vertrauensmann eines Marquis ist, lässt sich am 
Beispiel des Marquis Weiji aus dem Werk Shiji nachvollziehen: „Das kaiserliche Edikt wurde nur 



Schriftlichkeit

138

Palast116, der für die Bestatteten zuständig ist. Beide galten in der Han-Zeit als wichtige 
Vertrauenspersonen, die dem Zentrum der Macht nahestanden.

Folglich variierte der Status des Herrn der Unterwelt in den sieben Textbeispielen. Wäh-
rend er bei vier Texten (G. 01, G. 02, G. 05, G. 06) dem Magistrat des Kreises Jiangling 
bzw. einem Beamten mit dem neunten Adelsrang Wudafu offenbar gleichrangig ist, 
sinkt sein Rang im anderen Text (G. 04) auf den Rang des sefu-Beamten einer Verbands-
gemeinde ab. Bei den Beispielen G. 03 und G. 07 erhöht sich hingegen sein Rang wiede-
rum auf den Rang eines Marquis oder des Präfekten eines Fürstentums.

Das Schreiben an die Unterwelt muss eine Einheit mit dem Register der Grabbeigaben 
qiance 遣策 gebildet haben. So sind bei den Beispielen G. 02 und G. 06 das Schreiben 
und das Register auf demselben Täfelchen verfasst. Bei den Beispielen G. 01, G.03 und 
G. 04 wird in dem Schreiben an die Unterwelt die Anzahl der Täfelchen angegeben117, 
wobei das Register der Grabbeigaben mitgezählt wurde. Beim Beispiel G. 05 werden die 
Beigaben nach Sachgruppen geordnet, die wiederum auf mehreren Täfelchen mit einer 
Zusammenfassung des Registers aufgelistet sind.118 Beim Beispiel G.  07 wurde kein 

im Haus des Marquis Weiji aufbewahrt und von dessen jiacheng-Hausassistenten versiegelt 詔
書獨藏魏其家，家丞封“ (Shiji, 107.2853).

116	 Der langzhong-Gentleman im Palast war dem langzhongling 郎中令, dem leitenden langzhong-
Gentleman im Palast untergeordnet. Zwar war sein Rang, bi sanbaishi 比三百石, nicht besonders 
hoch, jedoch zählte er in der Han-Zeit zu den wichtigsten Gefolgsleuten des Kaisers (Hanshu, 
19.727). Deswegen stand er dem Zentrum der Macht nahe. Während des Chuhan-Krieges 楚漢 
ernannte z. B. Liu Bang, der Gründer der Han-Dynastie, seinen Vertrauensmann Fan Kuai 樊噲 
zum langzhong-Gentleman im Palast.

117	 G. 01: 197 Täfelchen, G. 03: eine Schriftrolle, bestehend aus Täfelchen, G. 04: 73 Täfelchen. 
Tatsächlich wurden aus dem Grab bei Xiejiaqiao 197 Täfelchen zu Tage gefördert, auf denen 
die Beigaben gesondert aufgeführt wurden. Außerdem wurden noch 11 Täfelchen, die als ein 
zusammenfassendes, nach Sachgruppen gegliedertes Inventar fungiert haben mussten, ausge-
graben. Sie wurden jedoch nicht mitgezählt. Alle Registertäfelchen wurden gemeinsam mit dem 
Schreiben an die Unterwelt in den Blättern eines Rohrkolbens eingerollt und zusammengebun-
den (Wang Mingqin & Yang Kaiyong 2009, 26–42). Aus dem Grab M3 bei Mawangdui wurden 
402 Registertäfelchen aus Bambus und sechs Holztafeln ausgegraben, deren Inschriften das 
Register der Beigaben nach Sachgruppen ordneten, die jeweils Sklaven nanzi mingtong 男子明
童, Sklavinnen nüzi mingtong 女子明童, Wagen und Reittiere wie Pferde und Ochsen, Reiter, 
Lebensmittel und deren Behälter, in Bambuskästen eingepackte Utensilien, sowie Kleidungsstü-
cke umfassten. Im Ausgrabungsbericht wurde das Schreiben an die Unterwelt als ein Teil und 
zwar als der Anfang des Beigabenregisters betrachtet (He Jiejun 2004, 43). Beim Beispiel G. 04 
wurden 74 Registertäfelchen ausgraben. Hierbei musste jedoch ein Fehler beim Zählen erfolgt 
sein, was gelegentlich vorkam, wie Zhu und Qiu aufzeigen (Zhu Dexi & Qiu Xigui 1980, 62).

118	 Im Fall von Beispiel G. 05 wurden 64 Registertäfelchen und zwei zusammenfassende Täfel-
chen des Registers gemeinsam mit dem Schreiben an die Unterwelt im Seitenfach des Grabes 



139

Das Schreiben an die Unterwelt

separates Beigabenregister aufgefunden. Anzunehmen ist, dass in dem Fall das Schrei-
ben an die Unterwelt zugleich die Rolle eines Beigabenregisters übernommen hat.119

Betrachtet man die Schreiben an die Unterwelt nur für sich (d. h. ohne Berücksich-
tigung des Registers der Grabbeigaben) und vergleicht sie untereinander, lassen sich 
deutliche Unterschiede zwischen den dort aufgelisteten Sachgruppen erkennen:

G. 05: ... dass er zusammen mit seinen 28 erwachsenen Sklaven, darunter Liang, 
seinen achtzehn erwachsenen Sklavinnen, darunter Yi, zwei yao-Pferdekutschen, 
einem Ochsenwagen, vier Pferden mit einem Reiter auf dem Rücken, zwei roten 
Pferden mit schwarzer Mähne und schwarzem Schwanzhaar sowie vier Reitpfer-
den [in die Unterwelt umsiedeln möchte] 與大奴良等廿八人，大婢益等十八

人，軺車二乘，牛車一兩（輛），騶馬四匹，駵馬二匹，騎馬四匹.

G. 01: ... Sie wird mit Kleidungsstücken, Geräten, Bestattungsmöbeln und Begleit-
personen (den Söhnen und deren Frauen und Nebenfrauen, Sklaven und Sklavin-
nen), sowie Pferdekutschen und Ochsenwagen [in die Unterwelt umziehen] 以
衣、器、葬具及從者子、婦、偏下妻、奴婢、馬、牛.

G. 02: ... dass sie zusammen mit ihren erwachsenen Sklaven Jia und Yi sowie der 
erwachsenen Sklavin Fang in die Friedensstadt Andu [in der Unterwelt] umsie-
deln [möchte] 與大奴甲、乙，□{大}婢妨徙安都.

G. 03: ... verschicke [ich] … ein offizielles Schreiben und eine Schriftrolle mit dem 
Register der Grabbeigaben 移贓（葬）物一編.

G. 04: ... dass sie zusammen mit ihren Familienmitgliedern sowie mit Pferdekut-
schen und Ochsenwagen [in die Unterwelt] umsiedeln [möchte]... 以家屬、馬

牛徙.

aufgefunden. Als Sachgruppen werden hier jeweils Verkehrsmittel wie Wagen, Pferde und 
Schiffe, Sklaven und Sklavinnen sowie diverse Utensilien aufgeführt. In der Nähe wurde noch 
ein Bambuskasten platziert, in dem sich sechs unbeschriebene Holztäfelchen gemeinsam mit 
anderen Schreibutensilien, einer Waage, dreißig zum Zählen dienenden Bambusstäbchen und 
einigen Bronzenmünzen befanden (Chen Zhenyu 1993, 490–506). 

119	 Aus dem Grab M8 bei Kongjiapo wurden insgesamt über 800 Bambustäfelchen ausgegraben, 
die sich in zwei Gruppen einordnen lassen. Bei ihnen handelt es sich um einen rishu-Almanach 
und einen lipu-Kalender sowie um vier breitere Holztäfelchen, unter denen nur eines mit einem 
Schreiben an die Unterwelt beschriftet war (Suizhou kongjiapo hanmu jiandu 2006, 29–31).



Schriftlichkeit

140

G. 06: ... Yan [möchte] zusammen mit seinen Kleidungsstücken, Geräten, Bestat-
tungsmöbeln [in die Unterwelt umsiedeln] 偃衣、器物、所以葬具□移.

G. 07: ... Der kusefu-Beamte Pi wird zusammen mit den Sklaven Yima, Qu, Yizhi 
und Yizhong und den Sklavinnen Yifu und Mozhong, einem Wagen sowie drei 
Pferden [in die Unterwelt umsiedeln 庫嗇夫辟與奴宜馬、取、宜之、益衆，婢

益夫、末衆，車一乘，馬三匹.

Wenn jedoch das Beigabenregister und das Schreiben an die Unterwelt bei den oben 
genannten Gräbern jeweils gemeinsam berücksichtigt und als eine Einheit angesehen 
werden, ist der Unterschied zwischen den Gruppen der in die Unterwelt zu transferie-
renden Gegenstände geringer, wie Tabelle 8 zeigt:

Tabelle 8. In den Schreiben an die Unterwelt und den Beigabenregistern aufgelistete Sachgruppen

Nr. im Schreiben an die Unterwelt  
aufgelistete Sachgruppen

im Beigabenregister  
aufgelistete Sachgruppen

G. 01 Kleidungsstücke, Geräte, Bestattungsmöbel, 
Begleitpersonen sowie Verkehrsmittel unklar

G. 02 Begleitpersonen (zwei Sklaven und eine Sklavin) Geräte (Gefäße) und Lebensmittel

G. 03 nicht aufgelistet (eine Schriftrolle als Register 
der Grabbeigaben)

Begleitpersonen (Sklaven und Sklavinnen), Ver-
kehrsmittel, Lebensmittel und deren Behälter, 
Geräte (in Bambuskästen eingepackte Utensilien) 
sowie Kleidungsstücke *

G. 04 Begleitpersonen (Familienmitglieder) und 
Verkehrsmittel unklar

G. 05 Begleitpersonen (Sklaven und Sklavinnen) und 
Verkehrsmittel

Begleitpersonen, Verkehrsmittel, Geräte, 
Kleidungsstücke **

G. 06 Kleidungsstücke, Geräte, Bestattungsmöbel und 
... Begleitperson (Sklave), Kleidungsstücke, Geräte

G. 07 Begleitpersonen (Sklaven und Sklavinnen) und 
Verkehrsmittel / ***

* �Die Klassifikation ist anhand der sechs Holztafeln, die die Sachgruppen des Beigabenregisters 
zusammenfassen, ersichtlich (He Jiejun 2004, 43–73).

** �Zwei zusammenfassende Tafeln wurden im Grab aufgefunden. Eine von ihnen ordnet Objekte wie etwa 
Gefäße dem Überbegriff qi 器 zu (Chen Zhenyu 1993, 504–506).

*** �Kein separates Beigabenregister wurde ausgegraben. Verglichen mit den ausgegrabenen Beigaben wird 
ersichtlich, dass die Gattung der Gefäße nicht im Schreiben an die Unterwelt aufgelistet wird (Suizhou 
kongjiapo hanmu jiandu 2006, 6–10).



141

Das Schreiben an die Unterwelt

Die Beigaben, die entweder im Schreiben an die Unterwelt oder im Register der 
Grabbeigaben aufgelistet sind, können grob in die Sachgruppen Begleitpersonen, Ver-
kehrsmittel, Kleidungsstücke, Geräte, Lebensmittel und Bestattungsmöbel eingeordnet 
werden. In den Schreiben an die Unterwelt nehmen Begleitpersonen und Verkehrs-
mittel einen bedeutenden Platz ein. Aber hieraus lässt sich nicht schließen, dass nur 
die beiden Gruppen für den Transfer in die Unterwelt anzumelden seien. Denn die 
Grundfunktion des Schreibens an die Unterwelt besteht darin, alle Beigaben bei den 
zuständigen Beamten anzumelden120, sodass sie zusammen mit dem Bestatteten in die 
Unterwelt transferiert werden können. 

2.1.2	 Funktionen der Schreiben an die Unterwelt 
und ihr Textmuster

In drei Beispielen (G. 02, G. 04, G. 07) taucht der augenfällige Ausdruck shou mingshu 
受名數 bzw. dessen Variante shou shu 受數 auf. Huang wies 1994 in Bezug auf einen 
Kommentar von Yan Shigu (581–645 n. Chr.) als Erster darauf hin, dass es sich bei der 
Bezeichnung mingshu um das Haushaltsregister huji 戶籍 handeln kann.121 Es ist aber 
umstritten, ob die Sklaven und Sklavinnen im Haushaltsregister mingshu registriert 
wurden. Ein ähnlicher Begriff der Han-Zeit ist mingji 名籍, wörtlich: „Namenregister“, 
im Folgenden „Haushaltsregister“ genannt, über dasjenige von Liu He einstmals Zhang 
Chang dem Kaiser Xuan Bericht erstattete.

„Unter Lebensgefahr reiche [ich Ihrer Majestät] ein Memorial des Haushaltsre-
gisters und des Registers der Sklaven, Sklavinnen und [des anderen] Eigentums 
[von He] ein 昧死奏名籍及奴婢財物簿.“122

120	 Huang wies 1977 bereits darauf hin, dass das Schreiben an die Unterwelt wohl dazu fungierte, 
die Beamten der Unterwelt über den Transfer des Beigabenregisters zu benachrichtigen. Huang 
hielt dies jedoch damals für die einzige Funktion des Schreibens an die Unterwelt (Huang 
Shengzhang 1977, 46).

121	 Huang Shengzhang 1994, 42. Chen ist auch der Meinung, dass es sich beim Ausdruck mingshu 
um eine Art Register der Einwohner renkou buji 人口簿籍 handelt. Er weist anhand eines juris-
tischen Falls, der im Text Zouyan shu 奏讞書 aus Zhangjiashan protokolliert wurde, darauf hin, 
dass am Anfang der West-Han-Zeit diejenigen Obdachlosen, die keinen mingshu innehatten, 
verpflichtet waren, sich bei den zuständigen Behörden anzumelden (Chen Wei 2017).

122	 Hanshu, 63.2768. Hier wird die Übersetzung von Giele übernommen, der die Ausdrücke meisi 昧
死 und zou 奏 als „courageous or crushed in the face of death“ und „memorials“ übersetzt (Giele 
2006, 92;115).



Schriftlichkeit

142

Da die Sklaven und Sklavinnen zusammen mit anderem Eigentum in einem gesonder-
ten Register zu registrieren waren, muss es sich beim mingji bzw. Haushaltsregister nur 
um die steuerpflichtigen Familienmitglieder gehandelt haben. In der Han-Zeit waren 
die Sklaven und Sklavinnen von der Steuerzahlung befreit. Entsprechend wurden sie 
als eine Art Eigentum in das Eigentumsregister eingetragen. Yuan zufolge wurden Skla-
ven und Sklavinnen nicht im Haushaltsregister huji registriert.123 Yang weist hingegen 
anhand jüngst ausgegrabener Texte, wie z. B. Zouyan shu 奏讞書 aus Zhangjiashan, 
Ganlu ernian yushi shu 甘露二年禦史書 aus Juyan und den Bambus- und Holztäfelchen 
der Periode der Drei Reiche aus Zoumalou, überzeugend darauf hin, dass Sklaven und 
Sklavinnen in der Han-Zeit tatsächlich im Haushaltsregister huji registriert wurden, 
obwohl sie zugleich in ein Eigentumsregister eingetragen worden sein konnten.124 

Es ist noch umstritten, welche Informationen in ein damaliges Haushaltsregister 
aufgenommen wurden. Nach Ansicht von Hsing fanden die Registrierung der Familien-
mitglieder und die Registrierung deren Eigentums wahrscheinlich nicht zeitgleich statt. 
Anzunehmen ist zudem, dass das Eigentum nicht in das Haushaltsregister eingetragen 
wurde.125 Anhand neu ausgegrabener Texte weist Zhang hingegen darauf hin, dass in 
der Han-Zeit die allgemeine Untersuchung des Eigentums und die Registrierung der 
Familienmitglieder wahrscheinlich gleichzeitig stattfanden und das Eigentum der Fami-
lie im Haushaltsregister registriert wurde.126 Anhand von anderen Arten von erhaltenen 
hanzeitlichen Registern, wie z. B. dem fu-Pass 符, Eigentumsregistern, Getreiderations-
registern der Familienmitglieder eines garnisonierenden Soldaten, folgert Yang, dass im 
Haushaltsregister der Han-Zeit wohl das Verwandschaftsverhältnis mit dem Hausherrn, 
das Geschlecht, der Name, das Lebensalter, der Adelsrang bzw. der Beamtentitel der 
Familienmitglieder einzutragen waren. Liang zufolge existiereten sowohl in der Han-
Zeit als auch im Reich Wu der Periode der Drei Reiche wahrscheinlich zwei Arten von 
Haushaltsregistern: das Haushaltsregister im engeren Sinne, in das nur das Verwand-
schaftsverhältnis mit dem Hausherrn, das Geschlecht, der Name, das Lebensalter, der 
Adelsrang bzw. der Beamtentitel der Familienmitglieder registriert wurden, und das 
Haushaltsregister im weiteren Sinne, in das zusätzlich noch die zu leistende Steuerzah-
lung und der Frondienst einzutragen waren.127 Shi weist wiederum überzeugend darauf 

123	 Siehe Yuan Yansheng 2005, 17–19. 
124	 Yang Jiping 2007, 21. Niida weist darauf hin, dass Sklaven und Sklavinnen in der Tang-Zeit 

zugleich für Menschen und persönliches Eigentum gehalten wurden (Niida 2011, 93–101).
125	 Hsing I-tien 1989, 485–487.
126	 Zhang Rongqiang 2006, 5–10; Zhang Rongqiang 2009, 16–38. Siehe auch Zhang Rongqiang 2010, 

91–97; 230–234.
127	 Yang Jiping 2007, 19–20. Zhang und Yang deuten den Ausdruck zi 訾 als Vermögenssteuer. 

Wang interpretiert ihn hingegen als den Maßstab, nach dem der ökonomisch-politische Rang 
einer Familie bestimmt wurde (Wang Yanhui 2012, 57). 



143

Das Schreiben an die Unterwelt

hin, dass die Registrierung des Eigentums nicht mit der Registrierung der Bevölkerung 
in dem gleichen Raum stattgefunden haben konnte und das Eigentum und die Familien-
mitglieder in verschiedene Register einzutragen waren.128 

Die Schreiben an die Unterwelt orientieren sich nicht nur am Haushaltsregister und 
dem Eigentumsregister, sondern auch an einer weiteren Textart, nämlich dem Pass. 
Huang weist mit dem im Folgenden aufgeführten Pass von Cui Zidang aus der hanzeit-
lichen Ruine in Juyan darauf hin, dass sich die formale Beschaffenheit und das Text-
muster eines Schreibens an die Unterwelt derjenigen eines guosuo-Passes 過所 ähneln 
(Abb. 2-1, 2-2)129:

zhuan-Pass von Cui Zidang: Am Tag Bingzi, dem [achten Tag] des Schaltjanu-
ars, dessen erster Tag Yisi ist, des fünften Jahres der Regierungsdevise Yongshi, 
erstatte [ich], der sefu-Beamte Zong der Verbandsgemeinde Bei, ehrfurchtsvoll 
[dem zuständigen Beamten] Bericht: Cui Zidang aus dem Dorf Yicheng hat mir 
persönlich berichtet, dass er zum Markt des Kreises Juyan gehen möchte, um dort 
für seine Familie Besorgungen zu erledigen. Hiermit bestätige [ich] mit Sorgfalt, 
dass Zidang keine gesetzliche Strafe oder Vernehmung zu verbüßen hat: Daher 
steht ihm nichts im Wege, dass er den Pass erteilt bekommt. [Ich] verschicke 
respektvoll [dieses Schreiben] an [die zuständigen Beamten] der Kontrollstellen 
Jinguan bei Jianshui und Suoguan im Kreis Juyan. Ehrfurchtsvoll erstatte [ich] 
hierüber Bericht 永始五年閏月己巳朔丙子130，北鄉嗇夫忠敢言之。義成里崔

自當自言爲家私市居延。謹案，自當毋官獄徵事131，當得取傳。謁移肩水金

關、居延縣索關。敢言之.

Am Tag Bingzi, dem [achten Tag] des Schaltjanuars, verschicke [ich], Peng, der 
Assistent des Magistrates des Kreises Lude, das [oben stehende] Schreiben an [die 
zuständigen Beamten] der Kontrollstellen Jinguan bei Jianshui und Suoguan im 

128	 Shi Yang 2015, 15–17.
129	 Huang Shengzhang 1977, 46. Chen wies auch im Jahr 1977 auf die Ähnlichkeit zwischen dem 

Schreiben an die Unterwelt und einem guosuo-Pass hin (Chen Zhi 1977, 76). Oba ist ebenfalls der 
Meinung, dass das Schreiben an die Unterwelt das gleiche Textmuster wie ein Personalausweis 
bzw. ein qi-Pass 棨 oder ein zhuan-Pass 傳 besitzt, der in der Han-Zeit einem Reisenden erteilt 
wurde. Anders als die meisten Forscher hält Oba jedoch die Bezeichnung qi 棨 für ein Synonym 
von zhuan (Oba 1992, 206. Siehe auch Oba 2001, 247). 

130	 In diesem Jahr änderte sich die Regierungsdevise yongshi 永始 zur Regierungsdevise yuanyan 
元延. Im Grenzgebiet Juyan wurde die Änderung jedoch im zweiten Monat des Jahres noch 
nicht wahrgenommen. Der Ausdruck run...yue 閏...月 bezeichnet einen drehzehnten Monat des 
Jahres, der direkt nach dem entsprechenden Januar, Februar etc. hinzugefügt wird. Das Datum 
entspricht dem 4. März 12 v. Chr.

131	 Chen deutet das Wort zheng 徵 als „Vernehmung“ (Chen Zhi 1962, 148).



Schriftlichkeit

144

Kreis Juyan. Nachdem das Schreiben angekommen ist, [soll das oben Stehende] 
gemäß den Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 閏月丙子觻得丞彭移

肩水金關、居延縣索關。書到，如律令 (15.19).

/[Sacharbeiter:] yuan-Amtsgehilfe Yan und lingshi-Amtsgehilfe Jian 掾晏、令史建.

Der zhuan-Pass von Cui Zidang besteht wie die Schreiben an die Unterwelt G. 02 aus 
drei Textschichten: 
a.	 Zunächst wird der Antrag auf die Ausstellung des zhuan-Passes durch Cui Zidang 

mündlich („ziyan 自言“) gestellt. 
b.	 Der Antragbearbeiter der Verbandsgemeinde verschickt darauf ein Dienstschreiben, 

in dem er den Antrag (Textschicht a) schriftlich formuliert und die Genehmigung des 
Antrags erbittet, an die übergeordnete Behörde des Kreises.

c.	 Im Namen des zuständigen Beamten, des Assistenten des Magistrates des Kreises 
Lude, wird im Anschluss ein Schreiben an die Kontrollstellen in Jinguan bei Jianshui 
und in Suoguan im Kreis Juyan verschickt, in dem dieser den Schriftsatz des Antrag-
bearbeiters (Textschicht b) wiederholt und die zuständigen Beamten darüber infor-
miert, dass sie Cui Zidang entsprechend den betreffenden Gesetzen und Regularien 
an den Kontrollstellen passieren lassen sollen. 

d.	 Die Unterschrift der zwei Amtsgehilfen, Yan und Jian, des Assistenten des Magistra-
tes des Kreises Lude.

Einem vollständigen zhuan-Pass wird oft ein separates jian-Adresstäfelchen, versehen 
mit dem Siegelabdruck des zuständigen Beamten (yiban fengzhi 一板封之), beigefügt. 
Manchmal enthält jedoch das Täfelchen mit dem Text des zhuan-Passes ein integrier-
tes Tonsiegelabdruckkästchen, in das ein zuständiger Beamter sein Siegel stempelt. Li 
zufolge wird die Inschrift guosuo 過所 auf einigen jian-Adresstäfelchen aus Juyan (wie 
z. B. 175.20) oft als der Adressat angegeben, wobei es sich um jian-Adresstäfelchen eines 
zhuan-Passes handeln muss (Abb. 2-3).132 Nach Ansicht von Wang wird ein zhuan- bzw. 
guosuo-Pass mit einem integrierten Tonsiegelabdruckkästchen wegen seiner formalen 
Ähnlichkeit mit einem jian-Adresstäfelchen ebenfalls oft als jian bezeichnet.133 So han-
delt es sich bei dem folgenden Text um das Original (und nicht um eine Kopie) der 

132	 Li zufolge wurde der zhuan-Pass wahrscheinlich wegen seiner Verbindung mit dem jian-Adress-
täfelchen, das die Inschrift guosuo trägt, allmählich als guosuo bezeichnet (Li Junming 1983, 
33–34).

133	 Wang Guihai 1999, 63. Zhang deutet den Ausdruck yanjian 偃檢 auf zwei Täfelchen aus Juyan 
(EJT37:527, EJT24:532A) zutreffend als „covered and sealed travel permit“ (Zhang Qiang 2016, 
31–32).



145

Das Schreiben an die Unterwelt

Genehmigung für den Antrag auf die Erteilung eines zhuan-Passes, der hier explizit jian 
genannt wird (Abb. 2-4, 2-5). 

Vorderseite: Am Tag ... des Augustes, dessen erster Tag Wuchen ist, des fünf-
ten Jahres der Regierungsdevise Jianping, erstatten der sefu-Beamte Hong aus 
der Verbandsgemeinde Guangming und Xuan, dessen vertretender Amtsgehilfe, 
[Ihnen] ehrfurchtsvoll Bericht: Der Mann Qiu Zhang aus dem Dorf Shanju hat 
mir persönlich berichtet, dass er zusammen mit seinen Familienmitgliedern ein 
Landstück, das sich im tingbu-Sicherheitsbezirk Du des Kreises Juyan befindet, 
zum Ackerbau kaufen wird. Er möchte sich [deswegen] um einen [zhuan-Pass in 
der Form von] jian bewerben. Hiermit bestätige [ich] mit Sorgfalt, dass Zhang 
und seine Familienmitglieder Frondienst und Steuerzahlungen geleistet haben: 
Daher steht ihm nichts im Wege, dass er den Pass erteilt bekommt. [Ich] ver-
schicke respektvoll [dieses Schreiben] an [die zuständigen Beamten] des Kreises 
Juyan. [Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regula-
rien [behandelt werden]. Ehrfurchtsvoll erstatte [ich] hierüber Bericht 建平五年

八月戊□□{辰朔}□□，廣明鄉嗇夫宏、假佐玄敢言之，善居里男子丘張

自言，與家買客田134居延都亭部，欲取□{檢}。謹案：張等更賦皆給135，
當得取檢。謁移居延，如律令。敢言之.

Rückseite: ... Lass [sie] passieren □□□□	 放行! (505.37A)

Zwei Exemplare eines guosuo-Passes (EPT59.677, EPF22.698AB) in der Form von jian, 
wiederum versehen mit einem integrierten Tonsiegelabdruckkästchen, wurden eben-
falls aus Juyan ausgegraben. Ihr Kopfende ist mit der Inschrift guosuo 過所 beschriftet, 
wie das abgebildete Beispiel (Abb. 2-6, 2-7) zeigt.

An die [Kontrollstellen] auf der Reiseroute: Am Tag Genzi des Oktobers des 
achten Jahres der Regierungsdevise Jianwu schickt Liang, das in der Probezeit 
befindliche Oberhaupt der Patrouille der Festung Jiaqu, Xing Bo, das Oberhaupt 
der Patrouille der Abteilung Linmu, in einen Urlaub von fünf Tagen Dauer. [Die 
betroffenen Beamten an] den Toren und Schilderhäusern [der Kontrollstellen] 

134	 Wang zufolge bleibt es unklar, ob es sich beim Kauf eines ketian-Landstücks 客田 um den 
Erwerb des Eigentumsrechts am Landstück oder nur um den Erwerb von dessen Gebrauchsbe-
fügnissen (im Sinne einer Pacht) handelt (Wang Zijin 2005, 105. Siehe auch Wang Zijin 2006, 
267).

135	 Lao deutet die Phrase gengfu jieji 更賦皆給 als „Frondienst und Steuerzahlung geleistet“. Er 
ist auch der Meinung, dass es sich beim Ausdruck jian um den guosuo-Pass handelt (Lao Kan 
1943–1944, 302).



Schriftlichkeit

146

sollen ihm nicht absichtlich Hindernisse in den Weg legen. [Das oben Stehende 
soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 過
所：建武八年十月庚子，甲渠守136候良遣臨木137候長刑博便休十五日，門亭

毋河（苛）留。如律令 (EPF22.698AB).

Anhand der beiden oben genannten guosuo-Pässen weist Wang darauf hin, dass bereits 
in der Xin-Zeit der zhuan-Pass auch als guosuo bezeichnet wurde.138 Hierfür spricht auch 
die Definition von zhuan im Wörterbuch Shiming, verfasst von Liu Xi (fl. 200 n. Chr.): 

„zhuan 傳 hat die Bedeutung von zhuan 轉 („umsiedeln“). Bei der Umsiedelung 
wird [ein zhuan] als Beweisstück mitgeführt. Es wird auch als guosuo bezeichnet, 
da es beim Passieren der Kontrollstellen an der Landstraße oder am Ufer auf der 

136	 Shen deutet shou 守 in diesem Zusammenhang als „[Beamter] in der Probezeit“ (Shen Gang 
2008, 97). In der Han-Zeit dauerte die Probezeit eines Beamten ein Jahr.

137	 Luo weist darauf hin, dass die Festung Jiaqu in zehn Abteilungen bu 部 eingeteilt war (Luo Shi-
jie 2008, 175). 

138	 Wang Guihai 1999, 62. Die Beziehung zwischen guosuo und zhuan hat seit langem die Aufmerk-
samkeit von mehreren Forschern erregt. Die Mehrzahl von ihnen vertritt die Ansicht, dass sich 
die beiden Bezeichnungen in der Han-Zeit auf die gleiche Art von Pass bezogen. Liu and Wang 
stellten bereits im Jahr 1914 in akribischer Arbeit fast alle wichtigen überlieferten Quellen hie-
rüber zusammen. Sie sind der Meinung, dass die Bezeichnung guosuo erst in der Ost-Han-Zeit 
auftauchte (Liusha zhuijian 1993, 263–265). Chen zufolge kam wahrscheinlich der guosuo-Pass 
bereits in der Regierungsdevise Taishi (96–93 v. Chr.) von Kaiser Wu zur Anwendung. Er deutet 
guosuo als „Kontrollstellen an der Straße und am Ufer auf der Reiseroute der durchzugehenden 
Kreise 過所縣道津關之地“. Er meint jedoch, dass es sich bei den Bezeichnungen zhuan und 
guosuo um zwei unterschiedliche Arten von Pässen handelt (Chen Zhi 1962, 146). Loewe über-
setzt zhuan und guosuo jinguan jeweils als „passports“ und „passes and fords at places en-route“. 
Er vertritt die Ansicht, dass die Bezeichnung guosuo erst zu Lebzeiten von Zhang Yan 張晏 (fl. 
250 n. Chr.) als ein Synonym für zhuan verwendet wurde (Loewe 1967, Vol.2, 205). Chen ist auch 
der Meinung, dass guosuo bereits in der West-Han-Zeit verwandet worden sein muss (Chen 
Peng 1975, 107). Nach Ansicht von Li beziehen sich zhuan und guosuo auf dieselbe Art von Pass. 
Er behauptet, dass erst vom Ende der Ost-Han-Zeit an ein zhuan auch als guosuo bezeichnet 
wurde (Li Junming 1983, 33). Zhang beschäftigte sich intensiv mit diesem Thema und vertritt die 
These, dass guosuo als Bezeichnung für den Pass sehr wahrscheinlich erst gegen Ende der Ost-
Han-Zeit als Ersatz für zhuan in Anwendung kam und dann allmählich zhuan ersetzte. Er weist 
entschieden darauf hin, dass es falsch sei, die sogenannten jian-Adresstäfelchen aus Juyan (39.2, 
EPF22.698A), deren Anschrift guosuo war, als guosuo zu bezeichnen (Zhang Qiang 2016, 24–25). 
Er verwechselte jedoch die Nummerierungen von zwei Täfelchen (EPT59.677, EPF22.698) und 
übersah deswegen das Täfelchen EPF22.698, das Wang als guosuo der frühen Ost-Han-Zeit iden-
tifizierte. Er berücksichtigte auch den hinteren Teil der oben genannten Definition von zhuan 
im Wörterbuch Shiming (亦曰過所，過所至關津以示之也) nicht. Jedoch ich stimme darin 
überein, dass spätestens am Ende der Ost-Han-Zeit ein zhuan-Pass auch als guosuo bezeichnet 
wurde.



147

Das Schreiben an die Unterwelt

Reiseroute vorzuzeigen ist 傳，轉也，轉移所在，執以為信也，亦曰過所，過

所至關津139以示之也.“140

Daraus ist zu schließen, dass sich die Pass-Bezeichnungen zhuan, guosuo, jian, und 
yanjian allesamt auf dieselbe Art Pass beziehen. Die verschiedenen Passtypen wer-
den jedoch durch die folgenden Bezeichnungen weiter ausdifferenziert: zhi 致, zhiji 
致籍, churuji 出入籍 („Register des Ein- und Austritts“) und fu 符. Nach der gängigen 
Forschungsmeinung beziehen sich zhi und zhiji auf dieselbe Art von Register. Es ist 
aber umstritten, ob sich zhiji von churuji unterscheidet. Ich lasse diese Frage offen und 
halte zugleich die Bezeichnungen zhi bzw. zhiji, mit denen die Täfelchen EJT37:529 und 
EJT37.530 aus Juyan benannt werden, für Synonyme von zhuan. Bei dem churuji muss 
es sich um ein Register handeln, das die persönlichen Daten der Reisenden entspre-
chend ihrem fu- oder zhuan-Pass registriert.141 

139	 Giele übersetzt jin 津 als „riverside checkpoint“ (Giele 2008).
140	 Shiming huijiao 2006, 329. Zhang ist der Meinung, dass sich die Bedeutung von zhuan 傳 im 

Sinne von Pass („travel permit“) von seiner ursprünglichen Bedeutung als „an official convey-
ance“ ableitet, da es das Synonym für ju 遽, ri 馹 und zhi 𨖹 war (Zhang Qiang 2016, 17). Ich 
behaupte, dass sich zhuan 傳 ursprünglich auf eine spezifische Art Verkehrsmittel, nämlich 
einen „Postwagen“, bezogen haben muss, das nur dem Eiltransport von Nachrichten und Per-
sonen diente. Chen und Shirakawa deuten zhuan jeweils als „Postwagen“ zhuanche 傳車 (Chen 
Mengjia 2004, Vol.1, 348; Shirakawa 2004–2005, Vol. 3 (shang), 202). Wang zufolge wurden in der 
Han-Zeit Massengüter wie Getreide und Salz mit anderen offiziellen Verkehrsmitteln befördert 
(Wang Zijin 1994, 324, 348).

141	 Wang hat der Bezeichnung zhiji zwar Aufmerksamkeit geschenkt, sie jedoch nicht näher unter-
sucht (Liusha zhuijian 1993, 122). Chen gilt als der Erster, der zhi als eine Art Pass deutet (Chen 
Banghuai 1980, 85–86). Qiu ist der Meinung, dass zhi, ähnlich wie zhuan, die Bezeichnung einer 
Art Pass gewesen sein muss. Er vermutete 1981, dass es sich bei zhiji um eine Zusammenstellung 
von mehreren zhi handeln könnte (Qiu Xigui 1981a, 23–24). Später modifizierte er seine Ansicht 
und wies darauf hin, dass es sich bei zhi bzw. zhiji um eine Art Benachrichtigungsschreiben 
handelt, das von den zuständigen Beamten verfasst und vorab an die betroffenen Kontrollstellen 
geschickt wurde, in denen die Registrierung der Reisenden stattfand (Qiu Xigui 1992, 593). Xue 
setzt die Begriffe zhiji und churuji gleich (Xue Yingqun et al 1988, 32). Oba stimmt Qiu darin 
überein, dass zhiji das Register von mehreren zhi sein soll. Er weist weiterhin darauf hin, dass 
zhi für die kurze Distanz genutzt worden sein konnte, während ein zhuan-Pass für eine lange 
Reise mitzunehmen war (Oba 2001, 147–148). Li vertritt die Meinung, dass zhi zusammen mit 
zhiji, das sozusagen als ein Anhang von zhi fungierte, verwendet worden sein muss (Li Junming 
2002a, 32). Li folgt der Ansicht von Li Junming und setzt ebenfalls zhiji und churuji gleich (Li 
Tianhong 2004, 34–35). Yang vermutet, dass zhi nicht wie zhuan von den Reisenden mitzufüh-
ren war, sondern schon vorab an die Kontrollstellen geschickt worden sein könnte (Yang Jian 
2010, 91–94). An folgt die modifizierte Ansicht von Qiu und hält zhi für ein Synonym von zhiji. 
Er teilt zhiji in drei Typen ein: 1. Register der Personen, die regelmäßig eine bestimmte Kontroll-
stelle passieren; 2. ein Benachrichtigungsschreiben, das von den zuständigen Beamten verfasst 
und vorab an die betroffenen Kontrollstellen geschickt wurde. In diesem Schreiben wurden die 



Schriftlichkeit

148

Was hingegen die Bezeichnung fu betrifft, gibt es fast keine Meinungsverschiedenhei-
ten. Bei einem hanzeitlichen fu-Pass handelte es sich um ein sechs Zoll langes beschrif-
tetes Kerbholz, das an der Kontrollstelle mit seinem Gegenstück verglichen wurde.142 
Entsprechend ihrer Inschrift lassen sich fu-Kerbhölzer in zwei Gruppen einteilen. Fu-
Kerbhölzer der einen Gruppe sind mit einer Seriennummer versehen und beziehen sich 
auf einen bestimmten Truppenteil. Bei der anderen Gruppe sind auf dem fu-Kerbholz 
die Namen der Beamten der Garnisonstruppen und ihrer Angehörigen, das Geschlecht, 
das Lebensalter, manchmal noch die Hautfarbe aufgeführt.143 Bei beiden Gruppen ist 
oft zusätzlich das Erteilungsdatum des Dokuments angegeben. Dies weist darauf hin, 
dass die fu-Kerbhölzer für eine begrenzte Zeitdauer, meist ein Jahr lang, gültig waren. 
Innerhalb der Gültigkeitszeit konnten sie mehrfach verwendet werden.

Oba hält das Schreiben an die Unterwelt für einen Pass, der die Einreise in die Unter-
welt gewährt. Er merkt an, dass die bronzenen jie-Kerbhölzer von Qi, dem Herrn von E 
鄂君啟節 (Abb. 2-8), eine ähnliche Form wie Beispiel G. 05 aufweisen.144 Bei den bron-
zenen jie-Kerbhölzern ist jeweils ein Bambusknoten dargestellt, während am unteren 
Ende des Bambustäfelchens G. 05 ebenfalls ein Knoten zu sehen ist (Abb. 2-9). Sowohl 
die Kerbhölzer als auch das Täfelchen sind jeweils mit einer mehrzeiligen Inschrift ver-
sehen. Die Länge der zwei bronzenen jie-Kerbhölzer beträgt jeweils 31 cm (13,4 Zoll) 
und 29,6 cm (12,8 Zoll). Die Länge des Bambustäfelchens umfasst hingegen nur 23,2 cm 
(10 Zoll). Aus dem Vergleich ist zu schließen, dass die Form der bronzenen jie-Kerbhöl-
zer des Herrn Qi auf ein aus Bambus angefertigtes jie-Kerbholz zurückzuführen ist. Es 
lässt sich jedoch nicht behaupten, dass das Bambustäfelchen G. 05 über die Form eines 
jie-Kerbholzes verfügt, da ein Kerbholz, das in der Han-Zeit als fu bezeichnet wurde, 

personenbezogenen Daten der Reisenden registriert; 3. churuji bzw. ein Register, das die Daten 
der Reisenden entsprechend ihrem fu- oder zhuan-Pass aufnimmt (An Zhongyi 2012, 113–115). 
Tian vertritt die Ansicht, dass zhiji von churuji zu unterscheiden ist. Der Unterschied zwischen 
ihnen besteht darin, dass bei einem churuji Angaben über die Ein- und Ausreise registriert 
wurden (Tian Jiali 2014, 112). Im Anschluss an eine kritische Zusammenfassung des bisherigen 
Forschungsstandes weist Zhang darauf hin, dass es sich bei churuji und zhiji um zwei unter-
schiedliche Register handeln muss. Er vertritt die These, dass zhiji eine Zusammenstellung von 
mehreren zhi sind (Zhang Qiang 2016, 53–54). Jedoch wie er selbst mit den Täfelchen aus Juyan 
(EJT37:529, EJT37.530) nachwies, konnten sowohl zhi als auch zhiji als ein Pass verwendet wor-
den sein. Es kann deshalb nicht ausgeschlossen werden, dass es sich beim auf dem Täfelchen 
EJT37.529 verfassten zhi um dieselbe Art Schreiben wie bei einem zhiji handeln könnte.

142	 Oba untersuchte die physische Form der fu-Kerbhölzer, u. a. ihre Länge und die Anordnung 
ihrer Kerben (Oba 2001, 135–143).

143	 Für die Klassifizierung der fu-Kerbhölzer siehe Li Junming 1999, 432–435 und Zhang Qiang 
2016, 60–61.

144	 Oba 2001, 247. Von Falkenkausen übersetzt ejun qi als „Lord E of Qi“ (von Falkenhausen 2005, 
81). Ich deute Qi hingegen als den Namen des Herrn von E.



149

Das Schreiben an die Unterwelt

sechs Zoll lang und mit einer Kerbe versehen sein muss (Abb. 2-10).145 Oba setzt des 
Weiteren drei Schreiben an die Unterwelt (G. 03, G. 05, G. 08) den zhuan-Pässen gleich. 
Wie die oben genannte Analyse zeigt, handelt es sich bei zwei von ihm genannten 
Beispielen (G. 03, G. 05) und fünf anderen Beispielen (G. 01, G. 02, G. 04, G. 06, G. 07) 
vorrangig um den Transfer des Haushaltsregisters und des Eigentumsregisters in die 
Unterwelt. Obwohl ihre Textmuster dem Muster eines zhuan-Passes ähneln, ist hieraus 
jedoch nicht zu schließen, dass es sich bei ihnen nur um zhuan-Pässe handelt, da auch 
ein Dienstschreiben zum Transfer des Haushaltsregisters ein ähnliches Textmuster auf-
weisen konnte.

Die Phrase „sollen jemanden nicht absichtlich Hindernisse in den Weg legen 毋
（苛）留（難）“, die in Beispielen G. 10, G. 11 und G. 12 vorkommt, und der fest-
stehende Ausdruck „[Kontrollstellen] auf der Reiseroute 過所“ (G. 10, G. 12) weisen 
zwar deutlich darauf hin, dass es sich bei den drei Beispielen jeweils um einen zhuan-
Pass handelt. Die drei Beispiele verfügen jedoch zugleich über Eigenschaften, die nicht 
typisch für einen Pass sind. 

So wird im hinteren Textteil des Beispiels G. 10 das Landstück des Bestatteten an 
seine Ehefrau und seine zwei Enkel, Zhao Jiping und Ren..., überschrieben. Der geschil-
derte Streit der beiden Enkel mit dem dritten Enkel, Renhu, der mittlerweile verstor-
ben ist und dennoch seinen Anspruch auf das Ackerland erhebt, wird von Frau Desui 
durch das Schreiben geschlichtet. Das Beispiel G. 11 übernimmt die Form einer langen 
Seidenfahne, deren Inschrift, ähnlich wie diejenige der drei anderen Seelenfahnen aus 
dem Kreis Wuwei, das folgende Muster aufweist: den Herkunftsort, den Nachnamen, 
den Beinamen zi 字 des Verstorbenen und die Zuweisung „Der Sarg von soundso … 之
柩“. Die Abschlussphrase „sollen jemanden nicht absichtlich Hindernisse in den Weg 
legen 毋留“ zeigt, dass die davor stehende Phrase „Der Sarg von Herrn soundso aus 
soundso“ nicht nur dazu diente, den Sarg des Bestatteten, sondern auch dessen Seele 
zu kennzeichnen. Am Ende von Beispiel G. 12 taucht die Phrase auf: „Das ist ein Befehl 
des Himmlischen Herrn 有天帝教“. Dies alles weist darauf hin, dass der Einfluss des 
grabschützenden Textes hier zu erkennen ist.

Bei den Schreiben der Gruppe II erinnert der im Beispiel G. 08 vorkommende Aus-
druck „hatte eine gesetzliche Strafe zu verbüßen, die er mittlerweile verbüßt hat 有獄

事，事已復“ zwar an die Phrase „keine gesetzliche Strafe oder Vernehmung zu ver-
büßen haben 毋官獄徵事“, die oft in einem zhuan-Pass auftaucht. Dennoch liegt das 
Hauptanliegen des Schreibens nicht in der Genehmigung der Erteilung eines zhuan-
Passes, sondern darin, den Bestatteten von der gesetzlichen Strafe in der Unterwelt zu 
befreien. Angesichts der Tatsache, dass der Grabherr Wang Fengshi an den Folgen einer 

145	 In der Han-Zeit galt jie nicht mehr als Passdokument, sondern als ein Symbol der Souveränität 
(Zheng Yakun 1985, 57).



Schriftlichkeit

150

körperlichen Folter gestorben sein musste, wies dieses Bedürfnis eine besondere Dring-
lichkeit auf. Beim Beispiel G. 09 handelt es sich nicht lediglich um die Aufzeichnung 
der Verrichtung eines Gebets oder einer Opferdarbietung. Vielmehr werden im Text die 
Geister der Großeltern, der Herr der Unterwelt sowie mächtige lokale Geister unmittel-
bar angebetet, zusätzlich mithilfe der beigegebenen Münzen, um die erfolgreiche Auf-
nahme in die Unterwelt zu sichern.

Zusammengefasst lassen sich die bisher ausgegrabenen Schreiben an die Unterwelt 
in drei Gruppen einteilen. 

Gruppe I: 	 G. 01–G. 07
Gruppe II: 	 G. 08–G. 09
Gruppe III: 	G. 10–G. 12

Alle sieben Beispiele der Gruppe I stammen aus zwei Städten, die als die kulturellen 
Kerngebiete des ehemaligen Reiches Chu galten: Jingzhou, die Hauptstadt des Chu-
Reiches in der Zhanguo-Zeit, und Suizhou, wo das berühmte Mausoleum von Marquis 
Zeng zutage gefördert wurde. Alle Textbeispiele stammen aus der frühen West-Han-
Zeit und umfassen eine Zeitspanne von 42 Jahren. Das Textmuster eines Amtsschrei-
bens wird in allen Beispielen deutlich nachgeahmt. Das Hauptanliegen eines derartigen 
Schreibens liegt zumeist darin, dass der Transfer des Haushaltsregisters mingshu 名數 
bzw. des Beigabenregisters in die Unterwelt vollzogen wird.

Erst nach 72 Jahren, 70 v. Chr., erschien im Kreis Hanjiang, der damals zum Kultur-
bereich Wu gehörte, ein Schreiben an die Unterwelt, das den Beamten der Unterwelt 
mitteilt, dass der Verstorbene eine gesetzliche Strafe zu verbüßen hatte, die mittlerweile 
verbüßt ist. Danach, zwischen der späten West-Han-Zeit und der Xin-Zeit, taucht im 
Kreis Xuyi, der ebenfalls zum Kulturbereich Wu gehörte, ein weiteres Schreiben an die 
Unterwelt, das die Vorfahren und Geistergötter der Unterwelt direkt anredet, um ein 
Dankopfer an sie darzubringen. Der Transfer des Haushaltsregisters war hier ebenfalls 
nicht das Hauptanliegen.

Die letzten drei Beispiele, die auf den Anfang und die Mitte der Ost-Han-Zeit zu 
datieren sind, wurden im Kreis Wuwei im damaligen Kulturbereich Liangzhou ausge-
graben. Bei ihnen sind die Merkmale eines offiziellen Schreibens nochmals schwächer 
ausgeprägt. Das Hauptanliegen bezieht sich hier auf die erfolgreiche Aufnahme des 
Verstorbenen in die Unterwelt. Ebenso wird bereits der Name eines hohen himmlischen 
Gottes, nämlich des Himmlischen Herrn, angedeutet.

Die Gruppe I repräsentiert das sogenannte „typische“ Schreiben an die Unterwelt. 
Von der Gruppe II an löst sich das strenge Format des offiziellen Schreibens allmäh-
lich auf. Zeitgleich nimmt die Sorge zu, dass der Verstorbene nicht reibungslos in die 
Unterwelt aufgenommen werden könnte, und tritt immer stärker zu Tage. Hierbei spie-
len zwei neue inhaltliche Aspekte eine bedeutende Rolle: 1. Die Anbetung der Geister, 



151

Das Schreiben an die Unterwelt

deren schriftliche Aufzeichnung in der Zhanguo-Zeit oft dem Grab beigegeben wurde, 
wird nach langer Unterbrechung wieder lebendig, nun jedoch nicht mehr in der Form 
eines Gebets vor dem Tod, sondern nach dem Tod. 2. Das Schreiben an die Unterwelt 
wird fortan nicht mehr von einem fiktiven irdischen Beamten, sondern im Namen des 
himmlischen Herren verschickt. Die beiden Aspekte weisen darauf hin, dass sich der 
Übergang von dem Schreiben an die Unterwelt zum grabschützenden Text vollzog. 
Einige späte Textbeispiele der Gruppe III standen bereits unter dem Einfluss eines neuen 
Genres, nämlich des grabschützenden Textes, das in anderen Kulturbereichen, wie z. B. 
Luoyang und Chang’an, schon etwas früher aufkam (siehe Kapitel 4.1.2).



152

Schriftlichkeit

2.2		  Landkaufverträge

2.2.1	 Einordnung der Landkaufverträge in zwei Gruppen

Bis heute wurden zwölf Landkaufverträge zutage gefördert, in denen hauptsächlich der 
Erwerb eines Friedlandes für den Verstorbenen behandelt wird. Zeitlich lassen sie sich 
in zwei Gruppen einteilen:
Gruppe I: 	K. 01–K. 03
Gruppe II: 	K. 04–K. 12 

Gruppe I: K. 01–K. 03

K. 01: Am zweiundzwanzigsten Tag des Aprils des sechzehnten Jahres der Regie-
rungsdevise Yongping, kauft Yao Xiaojing von Qiao Wei etwa ein Mu Friedland. 
Der Verkauf des Landstücks mit [klar geregeltem] Eigentumsrecht soll gemäß 
dem Vertrag behandelt werden. Der Mittelsmann [ist] Zhou Wengong 永平十六

年四月廿二日146，姚孝經買147槁（橋）148偉冢149地約亩150。出地有名者，以

卷（券）書從事。中弟□周文功□.

K.  02: Höchst glücklich. Gemeinsam kaufen sechs Brüder im ersten Jahr der 
Regierungsdevise Jianchu [vom Herrn des Berges] ein Landstück am Berg 
zur Errichtung dieses Friedlands zum Preis von dreißigtausend [Wuzhu-
Münzen] 大吉。昆弟六151人共152買山地，建初元153年154造155此冢地， 

146	 Das Datum entspricht dem 16. Juni 73 n. Chr.
147	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang und Tu jeweils als 寘 und 買 (Wang 

Muduo 2001, 47; Tu Baikui 2005, 87).
148	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang und Tu als 槁. Tu zufolge galt 槁 als ein 

Tongjiazi von qiao 橋 (Wang Muduo 2001, 47; Tu Baikui 2005, 88). 
149	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang und Tu jeweils als  und 冢 (Wang 

Muduo 2001, 47; Tu Baikui 2005, 88).
150	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang und Tu jeweils als  und 畝 (Wang 

Muduo 2001, 47; Tu Baikui 2005, 88).
151	 Wang identifiziert das Schriftzeichen an dieser Stelle als jiu 九 (Wang Jun 1875, 7798).
152	 Wang identifiziert das Schriftzeichen an dieser Stelle als bing 并 (Wang Jun 1875, 7798).
153	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang, Wang und Luo jeweils als 六, 元 und 

元 (Zhao Zhiqian 1864, 20196; Wang Jun 1875, 7798; Luo Zhenyu 1886, 20271). 
154	 Das Jahr entspricht dem 76 n. Chr.
155	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang und Ikeda jeweils als ,  und  

(Wang Jun 1875, 7798; Lu Zengxiang 1925, 4046; Ikeda 1981, 213). Ich entziffere es als , eine 
Variante von zao 造.



153

	 Landkaufverträge

直（值）156三萬錢.

K. 03: Am Tag Yiyou, dem sechzehnten Tag des Novembers des sechsten Jah-
res der Regierungsdevise Jianchu, kaufen die Söhne von Wu Mengzi, Mi und 
Ying, ein Friedland von Ma ...yi und Shaoqing, dem jüngeren Bruder des Hauses 
Zhu. Die südliche Breitenausdehnung beträgt 94 Schritt, die westliche Längen-
erstreckung 68 Schritt, die nördliche Breitenausdehnung 65 Schritt, die östliche 
Längenerstreckung 79 Schritt. Die Fläche des Landstücks beträgt 23 Mu und 164 
Schritt. Der Preis beträgt hundertzwanzigtausend [Wuzhu-Münzen]. Das Land-
stück grenzt östlich an das von Chen Tian, nördlich, westlich und südlich grenzt 
es an das von Zhu Shao[qing]. Die Zeugen des Vertrags sind Zhao Man und He 
Fei, deren Belohnung als Vermittler von den beiden Vertragspartnern jeweils zu 
gleichen Teilen mit zwei Dekaliter Reiswein abgegolten wurde 建初六年十一

月十六日乙酉157，武孟子男靡、嬰買158馬□159宜160、朱大弟少卿冢田。南

廣九十四步，西長六十八步，北廣六十五，東長七十九步，爲田廿三畝竒

（奇）百六十四步161，直錢十萬二千。東陳田比介，北、西、南朱少比介。

知券約趙滿、何非, 沽酒各二斗162.

Die drei Verträge der ersten Gruppe wurden zwischen 73 n. Chr. und 82 n. Chr. herge-
stellt und jeweils in einen Ziegelstein, eine Felsenwand sowie ein Jadeplättchen einge-
meißelt. Das Format der ersten beiden Verträge weist eine relativ einfache Struktur auf: 

K. 01: Zeitangabe + Käufer + Verkäufer + die Größe des Friedlandes + Passus zur 
Gültigkeit des Vertrags + Zeuge.

156	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Lu und Ikeda jeweils als 直,  und 直 
(Wang Jun 1875, 7798; Lu Zengxiang 1925, 4046; Ikeda 1981, 213).

157	 Das Datum entspricht dem 4. Jan. 82 n. Chr.
158	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Duan, Liu, Ikeda, Zhang, Huang und Lu jeweils 

als , , 買, 買, 買 und 買 (Duan Fang 1909, 7993–7994; Liu Chenggan 1933, 3876–3877; Ikeda 
1981, 214; Zhang Chuanxi 1995, 45–46; Huang Jingchun 2004, 62–63; Lu Xiqi 2014, 26).

159	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yang, Duan, Luo, Liu, Ikeda, Zhang, Huang 
und Lu jeweils als 熙, , □, , , 起, 熙 und 熙 (Yang Shoujing 1907, 998; Duan Fang 1909, 
7993–7994; Haoli yizhen 1914, 1; Liu Chenggan 1933, 3876–3877; Ikeda 1981, 214; Zhang Chu-
anxi 1995, 45–46; Huang Jingchun 2004, 62–63; Lu Xiqi 2014, 26).

160	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yang, Duan, Liu, Ikeda, Zhang, Huang und Lu 
jeweils als 宜, , , , , 宜 und 宜.

161	 Yang und Duan weisen anhand der Berechnung der Fläche darauf hin, dass eine Seite des Land-
stücks ein wenig konkav gewesen sein muss (Yang Shoujing 1907, 998; Duan Fang 1909, 7993). 

162	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Duan, Liu, Luo, Ikeda, Zhang, Huang 
und Lu jeweils als 二千, 二千, 二斗, 二斗, 二千, 二斗 und 半.



Schriftlichkeit

154

K. 02: Segenswunsch + Käufer + Lage des Friedlandes + Zeitangabe + Gesamt-
preis.

K. 03: Zeitangabe + Käufer + Verkäufer + vier Seitenlängen des Landstücks + 
Größe des Friedlandes + Gesamtpreis + Markierung der vier Grenzen + Zeuge + 
Passus zum Abschluss des Vertrags.

Im ersten Beispiel K.  01 werden zwar der Preis und die Lage des Friedlandes noch 
nicht angegeben, jedoch taucht im Text bereits die Selbstbezeichnung „Vertrag“ quan 
券 auf, die in späteren Begräbnistexten immer wieder vorkommt, hier in einer formel-
haften Phrase zur Gültigkeit der Vereinbarung „Der Verkauf des Landstücks mit [klar 
geregeltem] Eigentumsrecht soll gemäß dem Vertrag behandelt werden 出地有名者, 
以卷（券）書從事“. Anzunehmen ist, dass der Käufer des Friedlandes der Grabherr ist. 

Beim zweiten Beispiel K. 02 ist augenfällig, dass die Angabe des Verkäufers fehlt. 
Der Grund liegt wohl darin, dass der Text unmittelbar in eine Felsenwand eingemei-
ßelt und nicht auf einem beweglichen Trägerobjekt verfasst und in einem Grab plat-
ziert wurde. Der imaginäre Verkäufer könnte in diesem Fall der Gott des Berges sein. 
Ebenfalls fehlen exakte Größen- und Lageangabe im Text. Diese inhaltlichen Merkmale 
deuten darauf hin, dass sich die Verträge K. 01 und K. 02 in die Entstehungsphase der 
osthanzeitlichen Landkaufverträge datieren lassen.

Das inhaltliche Format der dritten Vertrages K. 03 weist bereits eine größere Kom-
plexität auf. Wie in den später datierten Vertragstexten sind hier die vier Seitenlängen 
und die Größe des Friedlandes sowie die Markierungen der vier Grenzen zum ersten 
Mal detailliert angegeben. Genaue Angaben zur Lage des Landstücks fehlen jedoch 
noch. Wiederum benennt sich der Text selbst als „Vertrag“ quanyue 券約. Erstmals 
wird ein formelhafter Passus mit dem Verweis auf die Zeugen des Vertragsabschlus-
ses, „deren Belohnung als Vermittler von beiden Vertragspartnern zu gleichen Teilen 
mit zwei Dekaliter Reiswein abgegolten wurde“ gujiu ge[er dou] 沽酒各二斗 in einem 
Begräbnistext eingeführt.163 

Gruppe II: K. 04–K. 12

Erst nach einem zeitlichen Abstand von etwa 80 Jahren taucht der erste Vertragstext 
der Gruppe II auf.164 Außer zwei in Ziegelsteine eingemeißelten Texten (K. 04, K. 07), 

163	 Eine ähnliche Phrase, „dessen Belohnung als Vermittler wurde von beiden Vertragspartnern 
insgesamt mit zwei Dekaliter Reiswein abgegolten 沽酒旁二斗“, ist auf dem Täfelchen 2418B 
aus Dunhuang, datiert auf den 24. Febr. 64 n. Chr., zu finden (Dunhuang hanjian 1991, 315).

164	 Der grabschützende Text für die Ehefrau von Zhong Zhongyou (B. 02), der einen Kaufvertrag 
über ein Landstück beinhaltet, ist auf das Jahr 162 n. Chr. zu datieren. 



155

	 Landkaufverträge

die in den kulturellen Zentren der Regionen Wu und Yue aufgefunden wurden, liegen 
sieben weitere Texte (K. 05–K. 06, K. 08–K. 12) dieser Gruppe auf Bleitäfelchen vor, die 
allesamt in der Hauptstadt Luoyang bzw. ihrer Umgebung zutage gefördert wurden. 
Im Zuge des Materialwechsels des Schriftträgers verändert sich auch das inhaltliche 
Format der Texte. 

K. 04: 
K. 04-1 Vorderseite: Neun Brüder kaufen vom Herrn des Berges einen Erdhügel 
beim Dorf Wufeng zur Bestattung ihres Vaters Ma Weijiang zum Preis von sechs-
hunderttausend [Wuzhu-Münzen]. Das Geld wurde noch am selben Tag bezahlt. 
Die Verträge wurden separat auf Podeste platziert. Ihre Gültigkeit wurde über-
prüft, indem die Verträge nebeneinander gelegt vorgezeigt wurden. Dies wird 
großes Glück bringen. Dieser Vertrag ist an die rechte Seite des Grabes zu platzie-
ren. Am ersten Tag des Februars des ersten Jahres der Regierungsdevise Jianning 
[angefertigt]. Die privat abgeschlossenen Verträge sollen [gemäß] den [betreffen-
den] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 兄弟165九人166從167山公買山

一丘於五風里，塟（葬）168父馬衛169將，直（值）錢六十万，即日交畢。分

置170券臺，合䇷大吉。立右171。建寧元年二172月朔173。有私約者，當174律令.

K.  04-1 rechte Langseite: Im Januar des ersten Jahres der Regierungsdevise 
Jianning [angefertigt]. Der Vertrag des Grabes beim Dorf Wufeng [wird den 

165	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Ikeda, Zhang, Huang und Wang 
jeweils als 元年, 兄弟, 元年, 兄弟 und 兄弟 (Chen Peng 1981, 817; Ikeda 1981, 217; Zhang Chu-
anxi 1995, 63; Huang Jingchun 2004, 65; Wang Yanfei 2009, 145).

166	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Ikeda, Zhang, Huang und Wang jeweils 
als 八, 人, 人, 人 und 人.

167	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Ikeda, Zhang, Huang und Wang jeweils 
als , 從, 從, 從 und 從.

168	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Ikeda, Zhang, Huang und Wang jeweils 
als , 塟, 葬, 葬 und 葬.

169	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Ikeda, Zhang, Huang und Wang jeweils 
als , 衛, 衛, 衛 und 衛.

170	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Ikeda, Zhang, Huang und Wang jeweils 
als 置, 過, 置, 置 und 置.

171	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Ikeda, Zhang, Huang und Wang jeweils 
als 右, 石, 右, 右 und 右.

172	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Ikeda, Zhang, Huang und Wang jeweils 
als 六, 二, 二, 二 und 二.

173	 Das Datum entspricht dem 26 Febr. 168 n. Chr.
174	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Ikeda, Zhang, Huang und Wang 

jeweils als 有□□者當, 有私約者當, 有私約者當, □□□□□ und 有私約者當.



Schriftlichkeit

156

Nachkommen] Gedeihen und Langlebigkeit [bringen] 建寧元年一月。五風里

番延壽墓䇷175.

K. 04-2 Vorderseite: Fliegendes Pferd 飛馬.

Im April des ersten Jahres der Regierungsdevise Jianning [angefertigt]. Der Ver-
trag des Hauses Ma 建寧元年四月。馬䇷.

K. 04-2 rechte Langseite: Im April des ersten Jahres der Regierungsdevise Jianning 
[angefertigt]. Der Vertrag des Grabes im Kreis Shanyin [wird den Nachkommen] 
Gedeihen und Langlebigkeit [bringen] 建寧元年四月。山陰番延壽墓䇷.

K. 04-3 Vorderseite: [Der Vertrag soll den Nachkommen] auf ewig Reichtum und 
Ruhm [bringen] 富贵长. 

Neun Brüder kaufen vom Herrn des Berges einen Erdhügel beim Dorf Wufeng 
zur Bestattung ihres Vaters Ma Weijiang zum Preis von sechshunderttausend 
[Wuzhu-Münzen]. Das Geld wurde noch am selben Tag bezahlt. Im Januar des 
ersten Jahres der Regierungsdevise Jianning wurde die Gültigkeit überprüft, 
indem die Verträge nebeneinander vorgezeigt wurden. Dies wird großes Glück 
bringen. Dieser Vertrag ist an die linke Seite des Grabes zu platzieren. Die privat 
abgeschlossenen Verträge sollen [gemäß] den [betreffenden] Gesetzen und Regu-
larien [behandelt werden] 兄弟九人從山公買山一丘於五風里，塟（葬）父馬

衛將，直（值）錢六十万，即日交畢。建寧元年正月，合䇷大吉，左。有

私約者，當律令.

K. 04-4 Vorderseite: Neun Brüder kaufen von Herrn Berg einen Erdhügel beim 
Dorf Wufeng zur Bestattung ihres Vaters Ma Weijiang zum Preis von sechshun-
derttausend [Wuzhu-Münzen]. Das Geld wurde noch am selben Tag bezahlt. Im 
Januar des ersten Jahres der Regierungsdevise Jianning wurde die Gültigkeit 
überprüft, indem die Verträge nebeneinander vorgezeigt wurden. Dies wird gro-
ßes Glück bringen. Dieser Vertrag ist an der linken Seite des Grabes zu platzieren. 
Die privat abgeschlossenen Verträge sollen [gemäß] den [betreffenden] Gesetzen 
und Regularien [behandelt werden] 兄弟九人從山公買山一丘於五風里，塟

（葬）父馬衛將，直（值）錢六十万，即日交畢。建寧元年正月，合䇷大

吉，左。有私約者，當律令.

175	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Ikeda, Zhang und Wang jeweils 
als 墓 , 墓䇷, 墓䇷 und 墓.



157

	 Landkaufverträge

K. 04-4 linke Langseite: Im Januar des ersten Jahres der Regierungsdevise Jian-
ning [angefertigt]. Der Vertrag des Grabes im Kreis Shanyin [wird den Nachkom-
men] Gedeihen und Langlebigkeit [bringen] 建寧元年正月。山陰番延壽墓䇷.

K. 04-5 Vorderseite: Neun Brüder kaufen vom Herrn des Berges einen Erdhügel 
beim Dorf Wufeng zur Bestattung ihres Vaters Ma Weijiang zum Preis von sechs-
hunderttausend [Wuzhu-Münzen]. Das Geld wurde noch am selben Tag bezahlt. 
Im Januar des ersten Jahres der Regierungsdevise Jianning wurde die Gültigkeit 
überprüft, indem die Verträge nebeneinander vorgezeigt wurden. Dies wird gro-
ßes Glück bringen. Dieser Vertrag ist an die linke Seite des Grabes zu platzieren. 
Die privat abgeschlossenen Verträge sollen [gemäß] den [betreffenden] Gesetzen 
und Regularien [behandelt werden] 兄弟九人從山公買山一丘於五風里，塟

（葬）父馬衛將，直（值）錢六十万，即日交畢。建寧元年正月，合䇷大

吉，左。有私約者，當律令.

K. 04-5 linke Langseite: Nachkommen 子孫.

K. 04-6: Im Januar des ersten Jahres der Regierungsdevise Jianning [angefertigt]. 
Der Vertrag des Grabes beim Dorf Wufeng, Verbandsgemeinde Bei, [wird den 
Nachkommen] Gedeihen und Langlebigkeit [bringen] 建寧元年正月。北鄉五

風里番延...{壽墓䇷}.

K.  04-7: Am zehnten August des ersten Jahres der Regierungsdevise Jianning 
angefertigt 建寧元年八月十日176造作.

K. 04-8: [Für] Ma Weijiang angefertigt 馬衛將作.

K. 04-9: [Der Vertrag ist] höchst glücklich und wird [den Nachkommen] mannig-
faltig Wohl bringen 大吉羊177，多所宜.

K. 04-10: [Der Vertrag wird den Nachkommen] einen großen Reichtum von zehn 
Millionen [einbringen] 大富千178.

176	 Das Datum entspricht dem 29. Sept. 168 n. Chr.
177	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Ikeda als  und hält es für eine Variante von xi 

兮. Ich entziffere es als yang 羊.
178	 Mehrere apotropäische Münzen aus der Han-Zeit tragen Inschriften, die den Phrasen dali qian-

wan 大利千萬 und dali ba qianwan 大利八千萬 ähneln (Yashengqian bian 2013, 12).



Schriftlichkeit

158

Beim Beispiel K. 04 ist die Lage des Friedlandes zwar angegeben, jedoch wird sie noch 
nicht genau lokalisiert. Zwei neue formelhafte Phrasen werden eingeführt. Bei der einen 
geht es um die Zahlungsbestätigung: „Das Geld wurde noch am selben Tag bezahlt [钱]
即日交畢.“ Die andere betrifft den Abschluss des Vertrags: „ihre Gültigkeit wurde über-
prüft, indem die Verträge nebeneinander vorgezeigt wurden 合䇷“. Eine abschließende 
Phrase bezieht sich auf die Gültigkeit des Vertrags: „Die privat abgeschlossenen Ver-
träge sollen [gemäß] den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden].“

K. 05: Am Tag Jiawu, dem fünfundzwanzigsten Tag des August, dessen erster Tag 
Genwu ist, des zweiten Jahres der Regierungsdevise Jianning, kauft Wang Wei-
qing, ein Mann ohne Adelstitel aus dem Kreis Huai in der Präfektur Henei, von 
Yuan Shuwei, einem Mann ohne Adelstitel aus dem tingbu-Sicherheitsbezirk Jie-
you im Kreis Henan in der Präfektur Henan, drei Mu Friedland, das sich westlich 
des mo-Feldrains im tingbu-Sicherheitsbezirk Gaomen befindet, zum Preis von 
dreitausendeinhundert [Wuzhu-Münzen] pro Mu. Der Gesamtpreis beträgt neun-
tausenddreihundert. Das Geld wurde noch am selben Tag bezahlt. Der gegen-
wärtige Vertragspartner ist Yuan Shuwei, dessen Belohnung als Vermittler zu 
gleichen Teilen von beiden Vertragspartnern abgegolten wurde. Am selben Tag 
wurde die Vereinbarung durch diesen mit Zinnober beschrifteten Eisenvertrag 
getroffen 建寧二年八月庚午朔廿五日甲午179，河內懷男子王未180卿從河南河

南街郵部男子袁叔威買睪（皋）門亭部什三陌181西袁（園）田三畝，畝賈

（價）錢三千一百，幷直（值）九千三百。錢即日畢。時約者袁叔威。沽

酒各半182。即日丹書鐵卷（券）爲約.

Beim Beispiel K. 05 wird die Lage des Friedlandes zum ersten Mal genau angegeben. 
Ebenfalls wird die Verbindlichkeit des Vertrags durch eine neue Phrase bestätigt: „wurde 
die Vereinbarung durch diesen mit Zinnober beschrifteten Eisenvertrag getroffen 丹書

鐵卷（券）爲約“.

K. 06: Am Tag Jiyou, dem achtundzwanzigsten Tag des Septembers, dessen erster 
Tag Wuwu ist, des vierten Jahres der Regierungsdevise Jianning kauft Sun Cheng, 
der erwachsene Sklave der Behörde Zuojunjiu[, die für die Pflege der Wagen und 

179	 Das Datum entspricht dem 3. Okt. 169 n. Chr.
180	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizierten Luo, Ikeda, Wu, Zhang, Huang, Zhang und Lu 

jeweils als 未, 末, 未, 未, 未, 未 und 末 (Luo Zhenyu 1930, 5218; Ikeda 1981, 219; Wu Tianying 
1982, 23; Zhang Chuanxi 1995, 47; Huang Jingchun 2004, 66; Zhang Zhaoyang 2010, 103; Lu Xiqi 
2014, 30).

181	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo und Lu jeweils als  und 陌.
182	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo und Ikeda jeweils als 半 und 各半.



159

	 Landkaufverträge

Pferde des Kaiserpalastes zuständig ist,] von Zhang Boshi, einem Mann ohne 
Adelstitel aus dem Kreis Luoyang, ein von ihm besessenes Landstück, das sich am 
Luo mo-Feldrain im tingbu-Sicherheitsbezirk Guangde befindet, zum Preis von 
fünfzehntausend [Wuzhu-Münzen]. Das Geld wurde noch am selben Tag bezahlt. 
Das Landstück grenzt westlich an das von Zhang Changqing, südlich an das von 
Xu Zhongyi, westlich an die Landstraße, nördlich an das von Zhang Boshi. Alle 
Pflanzen, alle in der Erde vergrabenen Dinge und alle behaarten Tiere auf dem 
Landstück sind Eigentum von Sun Cheng. Falls sich auf dem Landstück Leich-
name von Verstorbenen befinden, sollen sie Sklaven oder Sklavinnen werden und 
Sun Cheng eifrig zu Diensten sein. Die Grenzen im Osten, Westen, Süden und 
Norden sind jeweils mit einem großen Felsgestein markiert. Die gegenwärtigen 
Zeugen sind Fan Yong, Zhang Yi, Sun Long und der angeheiratete Verwandte 
Fan Yuanzu, die allesamt von dem Vertrag wissen. Ihre Belohnung als Vermittler 
wurde von beiden Vertragspartnern zu gleichen Teilen in Form von Reiswein 
abgegolten 建寧四年九月戊午朔廿八日己酉183，左駿厩184官大奴185孫成，從

雒陽男子張伯始賣186所名有廣德亭部羅佰（陌）田一町187，賈（價）錢萬

五千。錢即日畢。田東比張長卿，南比許仲異，西盡大道，北比張伯始。

根生土著188毛物，皆歸孫成。田中若有尸死，男即當爲奴，女即當爲婢，皆

當爲孫成趍（趨）189走給使。田東、西、南、北以大石爲界。時旁人樊永、

張義、孫龍，異姓樊元祖，皆知卷（券）190約。沽酒各半.

183	 Das Datum entspricht dem 13. Nov. 171 n. Chr. 
184	 Laut dem Werk Houhanshu bezieht sich der Ausdruck zuojunjiu 左駿厩 auf die Behörde, die in 

der Ost-Han-Zeit errichtet wurde und für die Pflege von Wagen und Pferden des Kaiserpalastes 
zuständig war (Houhanshu, 3581).

185	 Huang hält den Ausdruck danu 大奴 für einen großen Sklaven (Huang Jingchun 2004, 68). Ich 
hingegen deute ihn als einen „erwachsenen Sklaven“. Sun Cheng war jedoch kein Sklave einer 
Person, sondern ein Sklave einer Behörde. Die Bezeichnung guannu 官奴, die Hu als „Sklaven 
einer Behörde 官府奴隸“ deutet, kommt ebenfalls mehrmals auf den Holztäfelchen aus Xuan-
quan vor (Hu Pingsheng & Zhang Defang 2001, 44/158). 

186	 Ikeda und Huang sind der Meinung, dass es sich beim Schriftzeichen mai 賣 um eine Fehlschrift 
von mai 買 handeln muss (Ikeda 1981, 219; Huang Jingchun 2004, 68).

187	 Als Flächeneinheit entspricht ein Ting 町 einem Fünfzehntel Mu. An dieser Stelle ist mit dem 
Ausdruck Ting jedoch generell ein „Stück“ gemeint.

188	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Ikeda, Wu, Zhang, Huang und Lu jeweils 
als 著, 着, 著, 著, 著 und 著 (Luo Zhenyu 1915, 14057; Ikeda 1981, 219–220; Wu Tianying 1982, 
23; Zhang Chuanxi 1995, 48–49; Huang Jingchun 2004, 67–69; Lu Xiqi 2014, 32).

189	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Ikeda, Wu, Zhang, Huang und Lu jeweils 
als 趍, 趨, 趨, 趨, 趍 und 趍.

190	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Ikeda, Wu, Zhang, Huang jeweils als 卷, 
張, 券, 張, 張 und 券.



Schriftlichkeit

160

Im Beispiel K.  06 werden zwei neue Aspekte ergänzt. Zum einen geht es um die 
Bekanntmachung des Eigentumsrechts nicht nur auf die Objekte sondern auch auf die 
Leichname, die sich auf dem Areal des Landstücks befinden. Zum anderen geht es um 
die Markierung der vier Grenzen mit Markiersteinen: „Die Grenzen im Osten, Westen, 
Süden und Norden sind jeweils mit einem großen Felsstein markiert 田東、西、南、

北以大石爲界.“ 

K. 07: Am Tag Guimao, dem vierzehnten Tag des Juli, dessen erster Tag Gengyin 
ist, des fünften Jahres der Regierungsdevise Xiping, kauft Liu Yuantai aus dem 
Dorf Lecheng in der Verbandsgemeinde Guang..., von ..., der Ehefrau von Liu 
Wenping aus demselben Kreis ein Friedland, das sich im Dorf Daidi befindet, zum 
Preis von zwanzigtausend [Wuzhu-Münzen]. Das Geld wurde noch am selben 
Tag bezahlt. Das Friedland grenzt südlich an die Landstraße, westlich an den 
Teich beim Friedhof, östlich an das [Friedland] der nahen Verwandten, nördlich 
an das von Liu Jing. Die gegenwärtigen Zeugen sind Liu Urschlamm und Ruhiger 
Schlaf, die gemeinsam den Vertrag angefertigt haben. [Liu Wen]ping hat dagegen 
geklagt, dass sein Friedland gegen seinen Willen verkauft worden ist. Seine Klage 
wurde aber glücklicherweise von den anderen Personen zurückgehalten. Deshalb 
gilt [Wen]ping ebenfalls als Zeuge. [Das oben Stehende soll] gemäß den [betref-
fenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 熹平五年七月庚寅朔十四

日癸卯191，廣□郷樂成里劉元臺從同縣劉文平妻買□192代弟193里冢地一處，

賈錢二萬。即日錢畢。南至官道，西盡墳瀆，東與房親，北與劉景，□爲

冢。時臨知者劉元泥，枕安居194，共爲卷（券）195書。平折196不當賣而賣，

辛（幸）197爲左右所禁。固（故）平□爲是正（證）。如律令.

191	 Das Datum entspricht dem 6. Sept. 176 n. Chr. 
192	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Jiang, Ikeda, Zhang, Zhan, Huang und 

Lu jeweils als 買得, 買□, 賣得, 買得, □□ und 買得 (Jiang Hua 1980, 57–58; Ikeda 1981, 220; 
Zhang Chuanxi 1995, 50; Zhan Yinxin 2001, 690; Huang Jingchun 2004, 69–70; Lu Xiqi 2014, 33).

193	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Jiang, Ikeda, Zhang, Zhan, Huang und Lu 
jeweils als , 夷, 夷, 矛, 弟 und 夷.

194	 Der Vorname Yuanni 元泥 und der Name Zhen Anju 枕安居 lassen sich jeweils wörtlich als 
„Urschlamm“ und „Ruhiger Schlaf“ übersetzen.

195	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Jiang, Ikeda, Zhang, Huang und Lu jeweils als 
券, 卷, 卷, 卷 und 卷.

196	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Jiang, Ikeda, Zhang, Huang und Lu jeweils als 
, 折, 折,  und 折. Huang hält die beiden Schriftzeichen pingzhe 平折 für einen Personn-

amen. Ich deute zhe 折 als „klagen“.
197	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Jiang, Ikeda, Zhang, Zhan, Huang und Lu 

jeweils als 辛, 辛, 辛, 卒, 辛 und 辛.



161

	 Landkaufverträge

Im Vertragstext K. 07 wird, anders als beim Beispiel K. 04, die genaue Lage des Fried-
landes nicht angegeben. Zum ersten Mal wird jedoch eine Streitschlichtung um das 
Eigentumsrecht auf das Landstück geschildert. 

K. 08: Am fünfzehnten Tag des Dezembers, dessen erster Tag Bingwu ist, des 
ersten Jahres der Regierungsdevise Guanghe, kauft Cao Zhongcheng aus dem 
Dorf Shinan in der Verbandsgemeinde Du des Kreises Pingyin von Chen Hunu, 
einem Mann ohne Adelstitel aus demselben Kreis, sechs Mu Friedland, das sich 
nördlich des Maling mo-Feldrains im tingbu-Sicherheitsbezirk Changgu befindet, 
zum Preis von tausendfünfhundert pro Mu. Der Gesamtpreis beträgt neuntausend 
[Wuzhu-Münzen]. Das Geld wurde noch am selben Tag bezahlt. Das Friedland 
grenzt östlich an das von Hunu, nördlich an das von Hunu, westlich an das von 
Hunu und südlich an die Straße unter den Kiefern. Innerhalb dieser vier Grenzen 
sind alle Pflanzen und alle in der Erde vergrabenen Wertsachen, die mehr als eine 
Wuzhu-Münze wert sind, Eigentum von Zhongcheng. Falls sich auf dem Land-
stück Leichname oder Skelette von Verstorbenen befinden sollten, so sollen sie 
Sklaven oder Sklavinnen werden und Zhongcheng eifrig zu Diensten sein. Die 
gegenwärtigen Zeugen sind Jia und Liu, die beide von dem Vertrag wissen. Die 
anderen [Angelegenheiten sollen] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regu-
larien des Himmlischen Herrn [behandelt werden] 光和元年十二月丙午朔十五

日198，平陰都鄉市南里曹仲成，從同縣男子陳胡奴買長谷亭部馬領陌北冢田

六畝，＂（畝）199千五百，幷直九千。錢即日畢。田東比胡奴，北比胡奴，

西比胡奴，南盡松道。四比之內，根生伏賬200物一錢以上，皆屬仲成。田中

有伏尸□骨201，男當作奴，女當作婢，皆當爲仲成給使。時旁人賈、劉，皆

知券約。他如天帝律令.

Im Text K. 08 sind die Lage, die Größe und die vier Grenzen des Friedlandes hingegen 
genau angegeben. Eine Erklärung zum Eigentumsrecht des Bestatteten auf die Objekte 
und Leichname innerhalb des Areals findet ebenfalls statt. Außerdem fallen weitere 
zwei Aspekte auf: 1. Auf die Abschlussphrase „Ihre Belohnung als Vermittler wurde von 

198	 Das Datum entspricht dem 10. Jan. 179 n. Chr.
199	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Ikeda, Wu, Zhang, Huang und Lu jeweils 

als 二, ＂, 畝, 畝, 畝 und 畝 (Chen Peng 1981, 817–818; Ikeda 1981, 221; Wu Tianying 1982, 23; 
Zhang Chuanxi 1995, 51; Huang Jingchun 2004, 70; Lu Xiqi 2014, 34).

200	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Ikeda, Wu, Zhang, Huang und Lu jeweils 
als 財, 財, 財, 賬, 賬 und 財 (Chen Peng 1981, 817–818; Ikeda 1981, 221; Wu Tianying 1982, 23; 
Zhang Chuanxi 1995, 51; Huang Jingchun 2004, 70; Lu Xiqi 2014, 34).

201	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Ikeda, Wu, Zhang, Huang und Lu 
jeweils als 既□, 既骨, 既□, □骨, □骨 und □骨.



Schriftlichkeit

162

beiden Vertragspartnern zu gleichen Teilen in Form von Reiswein abgegolten 沽酒各

半“ wird an dieser Stelle verzichtet. 2. Jedoch wird die Gültigkeit des Vertrags im Namen 
des Himmlischen Herrn garantiert: „Die anderen [Angelegenheiten sollen] gemäß den 
[betreffenden] Gesetzen und Regularien des Himmlischen Herrn [behandelt werden] 
他如天帝律令“.

K. 09: Am Tag Wuyin, dem sechsten Tag des Septembers, dessen erster Tag Gui-
mao ist, des siebten Jahres der Regierungsdevise Guanghe, kauft Fan Lijia, ein 
Mann ohne Adelstitel aus dem Kreis Pingyin, von Du Gezi, einem Mann ohne 
Adelstitel aus dem Kreis Luoyang, und von dessen Bruder ... ein fünf Mu gro-
ßes Landstück, das sich östlich des Huan qian-Feldrains und nördlich des Shi 
mo-Feldrains im tingbu-Sicherheitsbezirk Shiliang befindet, zum Preis von drei-
tausend [Wuzhu-Münzen]. Der Gesamtpreis beträgt fünfzehntausend [Wuzhu-
Münzen], und das Geld wurde noch am selben Tag bezahlt. Alle Pflanzen und 
alle in der Erde vergrabenen [Wertsachen] auf dem Landstück, dessen Grenzen 
sich hinauf bis zum [blauen] Himmel und hinab bis zum gelben [Brunnen] aus-
dehnen, sind [Eigentum von Lijia]. Das Landstück grenzt südlich an den mo-Feld-
rain, nördlich und östlich an das von Gezi, westlich an dasjenige des kaiserlichen 
Leibgardisten Meng ... Falls das Landstück durch den Beamten Qin Hu in Besitz 
genommen sollte, soll Gezi selbst den widerrechtlichen Versuch verhindern. Die 
gegenwärtigen Zeugen sind Du Ziling und Li Jisheng, deren Belohnung als Ver-
mittler von beiden Vertragspartnern zu gleichen Teilen in Form von Reiswein 
abgegolten wurde. Im Falle einer Zahlung mit Münzen von niedrigem Reinheits-
grad des Metalls wird der Kaufpreis um 5 % reduziert 光和七年九月癸卯朔六日

戊寅202，平陰男子樊利家從雒陽男子杜謌子、＂（子）弟□買石梁亭部桓千

（阡）東比是203佰（陌）北田五畝，＂（畝）三千，幷直萬五千。錢即日異

（畢）204。田中根土著205，上至天，下至黃，皆□□□206{屬利家}。田南盡

202	 Das Datum entspricht dem 28. Okt. 184 n. Chr.
203	 Luo ist der Meinung, dass das Schriftzeichen shi 是 ein Tongjiazi von shi 氏 ist. Dementspre-

chend deutet er den Ausdruck bishi 比是 als „das Haus Bi“ (Luo Zhenyu 1930, 5223). Yang ver-
tritt hingegen die Ansicht, dass shi 是 der Name des mo-Feldrains ist (Yang Shuda 1997, 234).

204	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Ikeda, Wu, Zhang, Huang, Zhang und 
Lu jeweils als 異, 異, 畢, 異, 異, 異 und 畢 (Luo Zhenyu 1930, 5220–5223; Ikeda 1981, 222; Wu 
Tianying 1982, 23–24; Zhang Chuanxi 1995, 55; Huang Jingchun 2004, 77–79; Zhang Zhaoyang 
2010, 103–104; Lu Xiqi 2014, 40). 

205	 Luo zufolge wurde das Schriftzeichen sheng 生 aus der Nachlässigkeit weggelassen (Luo Zhenyu 
1930, 5223).

206	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Ikeda, Wu, Zhang, Huang, Zhang und 
Lu jeweils als □□行, □□行, 并, □□行, □□□, □□並 und □□並.



163

	 Landkaufverträge

佰（陌），北、東自比謌子，西比羽林孟□207。若一旦田爲吏民秦胡所名

有，謌子自當解之。時旁人杜子陵，李季盛。沽酒各半。錢千無五十.

Der Vertragstext K. 09 enthält wie das Beispiel K. 08 genaue Angaben zur Lage, zur 
Größe und zum Eigentumsrecht des Friedlandes. Zugleich treten zwei neue Aspekte 
hinzu: 1. Im Vertrag ist angemerkt, dass der Verkäufer verpflichtet sei, den Streit um 
das Eigentumsrecht auf das Landstück zu schlichten, falls nach Vertragsabschluss ein 
solcher Streit entstünde. 2. Die konventionelle Gewährung eines Rabatts bei der Zah-
lung mit Münzen: „Im Falle einer Zahlung mit Münzen von niedrigem Reinheitsgrad 
des Metalls wird der Kaufpreis um 5 % reduziert 錢千無五十“.

K. 10: Am Tag Wuwu, dem siebten Tag des März, dessen erster Tag Renwu ist, 
des fünften Jahres der Regierungsdevise Zhongping, kauft Fang Taozhi, eine steu-
erpflichtige Frau ohne Adelstitel aus dem Kreis Luoyang, von Zhao Jing, einer 
steuerpflichtigen Frau ohne Adelstitel aus demselben Kreis, ein Mu unkultiviertes 
Landstück, das sich westlich des Luo mo-Feldrains und direkt am Grabhügel öst-
lich der Fußsoldatenstraße befindet, zum Preis von dreitausend [Wuzhu-Mün-
zen]. Das Geld wurde noch am selben Tag bezahlt. Falls sich auf dem Landstück 
Leichname von Verstorbenen befinden, sollen sie Sklaven oder Sklavinnen wer-
den. Das Landstück grenzt östlich, westlich und nördlich an das von Jiuqiu, nörd-
lich an das von Fan Hanchang. Die gegenwärtigen Zeugen sind Fan Hanchang 
und Fang Ashun, die beide von dem Vertrag wissen. Ihre Belohnung als Vermittler 
wurde von beiden Vertragspartnern zu gleichen Teilen [in Form von Reiswein] 
übernommen. Im Falle einer Zahlung mit Münzen von niedrigem Reinheitsgrad 
des Metalls wird der Kaufpreis um 5 % reduziert 中平五年三月壬午朔七日戊

午208，雒陽大女房桃枝從同縣大女趙敬買廣德亭部羅209西适210步兵道東冢

下餘地一畝，直（值）㦮（錢）三千。㦮（錢）即畢。田中有伏屍，男為

207	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Ikeda, Wu, Zhang, Huang, Zhang 
und Lu jeweils als 孟□, 孟□, 孟, 孟□, 孟, 孟□ und 孟□.

208	 Das Datum entspricht dem 20. Apr. 188 n. Chr. Luo weist darauf hin, dass der siebte Tag des 
März ein Wuzi- 戊子 und nicht ein Wuwu-Tag 戊午 sein sollte (Luo Zhenyu 1930, 5226). Daher 
muss es sich an dieser Stelle um eine Fehlschrift handeln.

209	 Bei dem Ausdruck luo 罗 könnte es sich um den Luo mo-Feldrain 罗陌 (Feldrain ist eine Straße 
im Ackerfeld, deswegen wird in der vorliegenden Arbeit der Name eines Feldrains vorne gestellt, 
wie bei einem Straßennamen. Der Name eines tingbu-Sicherheitsbezirks wird hingegen nach-
gestellt, wie bei einem Gemeindenamen.) handeln, da ein gleichnamiger mo-Feldrain in einem 
weiteren Landkaufvertrag vorkommt: „Luo mo-Feldrain im tingbu-Sicherheitsbezirk Guangde 
廣德亭部羅佰 (K. 06)“.

210	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Luo, Ikeda, Wu, Zhang, Scogin, Huang 
und Lu jeweils als □, 造, 造, □, □, □, 造 und 造 (Luo Zhenyu 1915, 14057; Luo Zhenyu 1930, 



Schriftlichkeit

164

奴，女為婢。田東、西、南比舊秋211，北比樊漢212昌。時旁人樊漢昌、房

阿順皆知卷（券）約。沽各半213。㦮（錢）千無五十.

Das Beispiel K. 10 besitzt fast das gleiche Format wie das Beispiel K. 09. Der inhaltliche 
Unterschied liegt vor allem darin, dass hier die Schlichtung eines potenziellen Streits 
um das Eigentumsrecht auf das Friedland keine Erwähnung findet. 

K. 11: Am Tag Jiayin, dem siebten Tag des Dezembers, dessen erster Tag Wushen 
ist, des fünften Jahres der Regierungsdevise Zhongping, kauft ...qing, ein Mann 
ohne Adelstitel aus dem Kreis Luoyang, von Shen E, [Shen] Zhongjie, [Shen] Jijie 
und [Shen] Yuanjie, Männern ohne Adelstitel aus demselben Kreis, ein Stück von 
ihnen besessenes ummauertes Friedland, das sich westlich des Gaodian mo-Feld-
rains und nördlich des Dayang qian-Feldrains im tingbu-Sicherheitsbezirk Dangli 
befindet. Die östliche und westliche Längenerstreckung des Landes beträgt jeweils 
fünfundzwanzig Schritt, die nördliche und südliche Breitenausdehnung beträgt 
jeweils achtunddreißig Schritt. Am ...-östlichen Ende schließt sich ein weiteres 
Landstück an, das über die Ecke des mo-Feldrains hinausgeht und das fünf Schritt 
lang und vierundfünfzig Schritt breit ist. Die Gesamtfläche des Landes beträgt 
[etwa] fünf Mu. Der Preis pro Mu entspricht fünftausendfünfhundert [Wuzhu-
Münzen]. Der Gesamtpreis beträgt siebenundzwanzigtausendfünfhundertfünfzig 
[Wuzhu-Münzen]. Das Geld wurde noch am selben Tag bezahlt. Im Vertrag ist 
festgehalten, dass alle Pflanzen und alle in der Erde vergrabenen Wertsachen im 
Landstück, dessen Grenzen sich hinauf bis zum [blauen] Himmel und hinab bis 
zum gelben [Brunnen] ausdehnen, Eigentum von ...qing sind. Der Eigentumstitel 
auf das Landstück musste durch einen Rechtsstreit festgelegt werden. Die Pro-
zessparteien sind deswegen zum Vorsteher der Grabbaubehörde und zu dessen 
Assistenten gegangen. Dreimal haben der Grabbaumeister und dessen Assistent 
gegen die Verfehlungen von Qing geklagt, Qing wurde aber von seinen Verfeh-
lungen freigesprochen. Qings Söhne, Hu..., Wangde, Yuanping sowie [Shen] E, 

5225; Ikeda 1981, 222–223; Wu Tianying 1982, 24; Zhang Chuanxi 1995, 57; Scogin 2004, 197; 
Huang Jingchun 2004, 79; Lu Xiqi 2014, 42.). Ich entziffere es als shi 适 und deute es als „gerade“.

211	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Luo, Ikeda, Wu, Zhang, Scogin, 
Huang und Lu jeweils als 舊□, 舊□, 旧狄, 舊□, 舊, 舊口, 舊秋 und 舊冢.

212	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Luo, Ikeda, Wu, Zhang, Scogin, Huang 
und Lu jeweils als , 漢, 漢, 漢, 漢, 漢, 漢 und 漢.

213	 Nach Ansicht von Huang muss das Schriftzeichen jiu 酒 hinter dem Schriftzeichen gu 沽 aus der 
Nachlässigkeit ausgelassen worden sein (Huang Jingchun 2004, 80). Ich bin der Meinung, dass 
die Phrase gu geban 沽各半 parallel zur Phrase gujiu geban 沽酒各半 verwendet worden sein 
könnte.



165

	 Landkaufverträge

Zhongjie, Yuanjie und Jijie sollen den Eigentumstitel des Landstücks ... feststel-
len. Falls der Rechtsstreit von ihnen nicht geschlichtet werden konnte, soll er 
wie früher geschlichtet werden. Das Landstück grenzt östlich an das von Mu 
Junqian, Mu Jungao, Mu ..., südlich an das von Zhang Yannian, Zhang Zhongqian, 
Zhang A..., westlich an das von Shen E, Shen Zhongjie, [Shen] Jijie, [Shen] Yuan-
jie, nördlich an das von Shen E, Shen Zhongjie, [Shen] Jijie, [Shen] Yuanjie. Die 
gegenwärtigen Zeugen sind Ling Ache, Wang Boyu, Liu Tang, Xu Boyan, Wang 
Yuanqu, Shi ...jin, die allesamt von dem Vertrag wissen. Ein Eid wurde abge-
legt. Die Wahrsagung wies ein glückliches Zeichen auf, und der Vertrag und sein 
Duplikat wurden daraufhin angefertigt. Die Belohnung der Vermittler wurde von 
beiden Vertragspartnern zu gleichen Teilen in Form von Reiswein abgegolten. 
Im Falle einer Zahlung mit Münzen von hohem Reinheitsgrad des Metalls wird 
der Kaufpreis um 6 % reduziert, bei einer Zahlung mit Münzen von niedrigem 
Reinheitsgrad des Metalls wird der Kaufpreis um 5 % reduziert 中平五年十二月

戊申朔七日甲寅214，雒陽男子□□□{卿}□{買}215同縣男子申阿、仲莭、季

莭、元莭所名有當利亭部大陽仟（阡）北高坫佰（陌）西垣（園）216冢田一

町，東西長廿五步，南北卅八步，東□東出角佰，廣五步，長五十四步，

幷爲田五畝。賈錢畝五千五百，幷爲錢二萬七千五百五十，錢即日畢。約

田中根生土著伏財物，上至倉天，下入黃泉，悉□□{卿}冥（名）有。當

□□□訟名有地者，時詣者，营冢長、丞，营三得217甫卿，〃{卿}無適甫

（負）。卿子男胡□、网得、元平及阿、仲莭、元莭、季莭，當□□□田

決□，不能□218平，〃{平}如故。田東比沐君謙、沐君高、沐□□。南比章

延年、章仲千、章阿□。西比申阿、申仲莭、季莭、元莭。北比申阿、申

仲219莭、季莭、元莭。時旁人泠阿車、王伯玉、劉唐、許伯雁、王元䢗220、

214	 Das Datum entspricht dem 11. Jan. 189 n. Chr.
215	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhao und Lu jeweils als 從 (Zhao Zhenhua & 

Dong Yanshou 2010, 76; Lu Xiqi 2014, 43). Ich lasse es hingegen unentziffert.
216	 Zhao und Dong halten yuan 垣 für ein Tongjiazi von yuan 爰 und interpretieren yuanzhongtian 

垣冢田 als ein Friedland zhongtian 冢田, das ursprünglich ein geschenktes Landstück yuantian 
爰田 war (Zhao Zhenhua & Dong Yanshou 2010, 76). Ich deute hingegen yuan 垣 als „ummau-
ert“.

217	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhao und Lu jeweils als 营三得 und 當不
得. Zhao deutet das Wort ying 营 allgemein als „Seele“. Meines Erachtens bezieht es sich jedoch 
auf den Grabbaumeister und seinen Assistenten. 

218	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhao und Lu als ru 如. Ich lasse es hingegen 
unentziffert.

219	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhao und Lu als 中. Ich entziffere es als 仲.
220	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhao und Lu als □. Ich entziffere es als 䢗.



Schriftlichkeit

166

師□金，皆知券約。矢，相可這221，對爲券書。沽酒各半。官錢千無六十，

行錢無五十222.

Der Vertragstext K.  11 besitzt das komplizierteste Format aller aufgeführten Land-
kaufverträge. Die Form und die Seitenlängen des unregelmäßigen Landstücks werden 
genau angegeben. Das Eigentumsrecht des Bestatteten auf das Landstück konnte bereits 
im Voraus sichergestellt werden, indem ein entsprechender Streit geschlichtet wurde. 
Außerdem tritt ein neuer Passus hinzu, in dem von einem Schwur, einer Wahrsage-
zeremonie und der anschließenden Ausfertigung des Vertrags die Rede ist: „Ein Eid 
wurde abgelegt. Die Wahrsagung wies glückliches Zeichen auf, und der Vertrag und 
sein Duplikat wurden daraufhin angefertigt 矢，相可這，對爲券書“. Der Passus zur 
Gewährung eines Rabattes ist noch komplizierter formuliert: „Im Falle einer Zahlung 
mit Münzen von hohem Reinheitsgrad des Metalls wird der Kaufpreis um 6 % reduziert, 
bei einer Zahlung mit Münzen von niedrigem Reinheitsgrad des Metalls wird der Kauf-
preis um 5 % reduziert 官錢千無六十，行錢無五十“223.

K. 12: Am Tag Xinhai, dem ... Tag des Oktobers, dessen erster Tag ... ist, des ... Jah-
res der Regierungsdevise ...ping, kauft ... Mengshu, ein Mann ohne Adelstitel aus 
dem Kreis Henan, von Wang Mengshan, einem Mann ohne Adelstitel aus dem Kreis 
Luoyang, und seinem Sohn Yuanxian sowie dessen Sohn Funian ein ... Mu großes, 
von ihnen besessenes Landstück, das sich ... befindet. Der Gesamtpreis beträgt 
zehntausend [Wuzhu-Münzen], und das Geld wurde noch am selben Tag an Mengs-
han, Yuanxian und Funian bezahlt. Das Landstück grenzt westlich an das von ..., 
dessen Grenzen sich hinauf bis zum [blauen] Himmel und hinab bis zum gelben 
[Brunnen] ausdehnen. ... [Die gegenwärtigen Zeugen] sind ... jiu ..., Fan ...yuan, 
die allesamt von dem Vertrag wissen. Ihre Belohnung als Vermittler wurde von 
beiden Vertragspartnern zu gleichen Teilen in Form von Reiswein abgegolten □平

221	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhao und Lu jeweils als □所這 und 如無
信. Ich entziffere sie als 相可這, da eine ähnliche Phrase in einem weiteren Begräbnistext zu fin-
den ist: „Am selben Tag wurde ein Eid abgelegt. Die Wahrsagung wies ein glückliches Zeichen 
auf und der Vertrag wurde daraufhin angefertigt 即日矢，相可這, 爲券書 (B. 06-1)“.

222	 Eine ähnliche Phrase ist in einem weiteren Begräbnistext zu finden: „Im Falle einer Zahlung 
mit Münzen von hohem Reinheitsgrad des Metalls wird der Kaufpreis um 6 % reduziert, bei 
einer Zahlung mit Münzen von niedrigem Reinheitsgrad des Metalls wird der Kaufpreis um 5 % 
reduziert 官□{無}六十，行錢無五十 (B. 06-1)“.

223	 Zhao weist darauf hin, dass diese Phrase zwei mögliche Bedeutungen besitzt: 1. Bei der Zahlung 
wird ein „Rabatt shengmo 省陌“ gewährt; 2. Es gibt unterschiedliche Rabatte für zwei Arten von 
Münzen: Nämlich für „Münzen mit niedrigem Reinheitsgrad xingqian 行錢“ und „Münzen mit 
hohem Reinheitsgrad guanqian 官錢“ (Zhao Zhenhua & Dong Yanshou 2010, 77–78). 



167

	 Landkaufverträge

□年十月□□□□□辛亥224，河南男子□孟叔從雒陽男子王孟山、〃{山}225
子男元顯、〃{顯}226子男富年買所名有□□□□□□227□□□□□□228田
□畝。價錢萬，即日畢。□錢□孟山、元顯、富年□。田西比□□□□賈

□□□□□□229□□□□□□□□230田□□從孟叔便□□□□□。上至蒼

天，下至□□{黃泉}，□□□□□□□□□□□231□□□□□□□232九□□

樊□元，皆知卷（券）約。沽酒各□{半}.

Die Inschrift des Vertrags K. 12 ist zwar teilweise abgeblättert, es lässt sich aber noch 
erkennen, dass das Textformat große Ähnlichkeiten mit dem Beispiel K. 10 aufweist. 
Lediglich der Passus zur Gewährung eines Rabattes fehlt in diesem Fall.

Das inhaltliche Format der später datierten Landkaufverträge der Gruppe II gewann 
allmählich an Komplexität.

K. 04-3: Käufer + Verkäufer + Lage des Friedlandes + Name des Bestatteten + 
Gesamtpreis + Zahlungsbestätigung + Zeitangabe + Phrase zum Abschluss des 
Vertrags + Segenswunsch + Position der Platzierung im Grab + Phrase zur Gültig-
keit des Vertrags.

K. 05: Zeitangabe + Käufer + Verkäufer + Lage des Friedlandes + Größe des Land-
stücks + Einzelpreis und Gesamtpreis + Zahlungsbestätigung + Zeuge + Phrase 
zum Abschluss des Vertrags + Phrase zur Verbindlichkeit des Vertrags.

K. 06: Zeitangabe + Käufer + Verkäufer + Lage des Friedlandes + Gesamtpreis + 
Zahlungsbestätigung + Markierung der vier Grenzen + Erklärung des Eigen-
tumsrechts auf die Objekte und Leichnamen im Landstück + Markierung der vier 
Grenzen mit Markiersteinen + Zeuge + Phrase zum Abschluss des Vertrags.

224	 Am Ende der Ost-Han-Zeit enthielten die Bezeichnungen der folgenden Regierungsdevisen das 
Schriftzeichen ping 平: heping 和平 (150 n. Chr.), xiping 熹平 (172–178 n. Chr.), zhongping 中平 
(184–189 n. Chr.), chuping 初平 (190–193 n. Chr.) und xingping 興平 (194–195 n. Chr.).

225	 Das Zeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Niida, Ikeda und Huang jeweils als 〃, 〃, 〃 und 
山 (Luo Zhenyu 1915–1917, 14308; Niida 1960, 430; Ikeda 1981, 223; Huang Jingchun 2004, 81).

226	 Das Wiederholungszeichen ersetzt Huang durch xian 顯.
227	 Laut Luo sind fünf bis sechs Schriftzeichen an dieser Stelle abgeblättert. 
228	 Laut Luo sind fünf bis sechs Schriftzeichen an dieser Stelle abgeblättert.
229	 Laut Luo sind fünf bis sechs Schriftzeichen an dieser Stelle abgeblättert.
230	 Laut Luo sind etwa acht Schriftzeichen an dieser Stelle abgeblättert.
231	 Laut Luo sind etwa elf Schriftzeichen an dieser Stelle abgeblättert.
232	 Laut Luo sind sechs bis sieben Schriftzeichen an dieser Stelle abgeblättert.



Schriftlichkeit

168

K. 07: Zeitangabe + Käufer + Verkäufer + Lage des Friedlandes + Gesamtpreis + 
Zahlungsbestätigung + Markierung der vier Grenzen + Zeuge + Phrase zum 
Abschluss des Vertrags + Schlichtung des Streites um das Eigentumsrecht + 
Phrase zur Gültigkeit des Vertrags.

K. 08: Zeitangabe + Käufer + Verkäufer + genaue Lage des Friedlandes + Größe 
des Landstücks + Einzelpreis und Gesamtpreis + Zahlungsbestätigung + Mar-
kierung der vier Grenzen + Erklärung des Eigentumsrechts auf die Objekte und 
Leichnamen im Landstück + Zeuge + Phrase zur Gültigkeit des Vertrags.

K. 09: Zeitangabe + Käufer + Verkäufer + genaue Lage des Friedlandes + Größe 
des Landstücks + Einzelpreis und Gesamtpreis + Zahlungsbestätigung + Erklä-
rung des Eigentumsrechts auf die Objekte im Friedland + Markierung der vier 
Grenzen + Schlichtung des potenziellen Streits um das Eigentumsrecht auf das 
Friedland + Zeuge + Phrase zum Abschluss des Vertrags + Phrase zur Gewährung 
eines Rabattes.

K. 10: Zeitangabe + Käufer + Verkäufer + genaue Lage des Friedlandes + Größe des 
Landstücks + Gesamtpreis + Zahlungsbestätigung + Erklärung des Eigentums-
rechts auf die Leichname im Friedland + Markierung der vier Grenzen + Zeuge + 
Phrase zum Abschluss des Vertrags + Phrase zur Gewährung eines Rabattes. 

K. 11: Zeitangabe + Käufer + Verkäufer + genaue Lage des Friedlandes + genaue 
Form und Seitenlängen des Landstücks + Größe des Landstücks + Einzelpreis 
und Gesamtpreis + Zahlungsbestätigung + Erklärung des Eigentumsrechts auf 
die Objekte im Friedland + Schlichtung des Streits um das Eigentumsrecht auf 
das Landstück + Markierung der vier Grenzen + Zeuge + Phrase zur Erstellung 
des Vertrags + Phrase zum Abschluss des Vertrags + Phrase zur Gewährung eines 
Rabattes. 

K. 12: Zeitangabe + Käufer + Verkäufer + [Lage des Friedlandes] + Größe des 
Landstücks + Gesamtpreis + Zahlungsbestätigung + Markierung des vier Gren-
zen + [Erklärung des Eigentumsrechts auf die Objekte im Friedland] + Zeuge + 
Phrase zum Abschluss des Vertrags. 

Beim Vergleich der Vertragstexte der Gruppe I mit denjenigen der Gruppe II, fällt die 
Tendenz auf, dass das inhaltliche Format der Landkaufverträge immer mehr an Kom-
plexität gewinnt. So ist in den Verträgen der Gruppe I die genaue Lage des Friedlandes 
noch nicht angegeben. Hingegen enthalten die Verträge der Gruppe II nicht nur exakte 



169

	 Landkaufverträge

Lagebeschreibungen, sondern heben auch den Eigentumsanspruch des Grabherrn deut-
lich hervor, indem Fälle von Streitschlichtungen um das Eigentumsrecht geschildert 
werden. Zudem fällt die zunehmende Verwendung von formelhaften Phrasen mit fest-
stehendem Inhalt auf, wie z. B.: 1. der Passus zur Zahlungsbestätigung; 2. der Passus zur 
Erstellung des Vertrags; 3. der Passus zur Gewährung eines Rabattes. 

Eine andere Entwicklung besteht darin, dass am Ende der Ost-Han-Zeit die Land-
kaufverträge immer stärker mit den grabschützenden Texten inhaltlich verschmolzen. 
Diese Tendenz zeigt sich nicht nur in den grabschützenden Texten, die einen Kauf-
vertrag über ein Landstück beinhalten (B. 02, B. 04, B. 05) oder imitieren (Z. 01, Z. 02), 
sondern auch in mehreren Landkaufverträgen, die ein Eigentumsrecht auf die Objekte 
und die Leichname innerhalb des erworbenen Friedlandes proklamieren. Es ist sogar 
davon die Rede, dass die dort zuvor Bestatteten nun dem Grabherrn als Sklaven oder 
Sklavinnen eifrig zu Diensten sein sollen. Mitunter wird die Gültigkeit des Vertrags 
(K. 08) nicht alleine durch weltliche Gesetzen und Regularien des Alltagslebens garan-
tiert, sondern auch durch diejenigen des Himmlischen Herrn.

2.2.2	 Preis, Fläche des Landstücks und die Identität der Käufer, 
Verkäufer und Zeugen

Bisher ist in der Forschung weitgehend akzeptiert, dass es sich bei den genannten Land-
kaufverträgen um eine Art Geistergerät mingqi handelt. Folgende Fragen sind aber 
noch umstritten:
1.	 Ist der Preis des Landstücks real oder fiktiv?
2.	 Ist die Fläche des Landstücks real oder fiktiv?
3.	 Was ist die Identität der Käufer, der Verkäufer und der Zeugen?
4.	 Welche Funktionen hatten Landkaufverträge?

Li und Wu vertreten die Meinung, dass die in den Landkaufverträgen vermerkten Ein-
zelpreise pro Flächeneinheit reale Preise gewesen sein müssen.233 Lu ist hingegen der 
Ansicht, dass die Preise wohl fiktiv waren, da ein Betrag von dreitausend Münzen pro 
Mu für eine Familie mit durchschnittlichem Vermögen, das laut Xu in der Han-Zeit etwa 
zwanzigtausend Münzen umfasste, sehr hoch wäre.234 Meiner Meinung nach konnte 
sich der Einzelpreis eines Landstücks in verschiedenen Gebieten sowie zu unterschied-
lichen Zeiten schwanken. Der Preis war möglicherweise auch von der Qualität des 

233	 Li Zhenhong 1981, 37–47; Wu Tianying 1982, 33.
234	 Xu Zhuoyun 1998, 81; Lu Xiqi 2014, 49.



Schriftlichkeit

170

Landstücks abhängig. Wahrscheinlich ist aber auch, dass bei der Bestattung die Motiva-
tion bestand, einen hohen Preis für das Friedland zu erdichten, um die kindliche Pietät 
xiao 孝 der Hinterbliebenen gegenüber den Verstorbenen hervorzuheben.

Li zufolge beträgt die Fläche eines Friedlandes manchmal nur „ein Ting 一町“ oder 
„ein Mu 一亩“. Dies dürfte der realen Fläche entsprechen, die für den Bau eines Grabes 
in der Ost-Han-Zeit verwendet wurde.235 Lu vertritt hingegen die Meinung, dass die 
in den Vertragstexten angegebene Fläche eines Friedlandes von drei Mu oder fünf Mu 
für einen Grabherrn ohne Beamtentitel viel zu groß gewesen wäre.236 Zur Klärung der 
Frage, ob die im Landkaufvertrag vermerkte Fläche des Landstücks real ist, bietet der 
Kaufvertrag K. 11 einen Hinweis:

„... ein Stück von ihnen besessenes ummauertes Friedland, das sich westlich 
des Gaodian mo-Feldrains und nördlich des Dayang qian-Feldrains im tingbu-
Sicherheitsbezirk Dangli befindet. Die östliche und westliche Längenerstreckung 
des Landes beträgt jeweils fünfundzwanzig Schritt, die nördliche und südliche 
Breitenausdehnung beträgt jeweils achtunddreißig Schritt. Am ...-östlichen 
Ende schließt sich ein weiteres Landstück an, das über die Ecke des mo-Feld-
rains hinausgeht und das fünf Schritt lang und vierundfünfzig Schritt breit ist. 
Die Gesamtfläche des Landes beträgt [etwa] fünf Mu. Der Preis pro Mu beträgt 
fünftausendfünfhundert [Wuzhu-Münzen]. Der Gesamtpreis beträgt siebenund-
zwanzigtausendfünfhundertfünfzig [Wuzhu-Münzen] 所名有當利亭部大陽仟

（阡）北高坫佰（陌）西垣冢田一町，東西長廿五步，南北卅八步，東□

東出角佰，廣五步，長五十四步，幷爲田五畝。賈錢畝五千五百，幷爲錢

二萬七千五百五十“.

Laut der Inschrift besteht der Grundriss des Friedlands aus zwei Teilen: einem Viereck, 
dessen Proportion zwischen Länge und Breite etwa 3:2 beträgt, sowie einem schmalen 
viereckigen Streifen, der sich an die östliche Seite des Vierecks anschließt. Die Fläche 
des Vierecks und des schmalen Streifens beträgt jeweils 3,96 Mu und 1,13 Mu. Die 
Addition beider Teilflächen ergibt 5,09 Mu. Legt man den angegebenen Einzelpreis pro 
Mu und den genannten Gesamtpreis des Landstücks zugrunde, müsste die Fläche etwa 
5,01 Mu betragen. Die Nichtübereinstimmung zwischen beiden Werten ist wohl dem 
Umstand geschuldet, dass das Viereck offenbar kein regelmäßiges Viereck bildet.237 Die 
Form des Friedlandes entspricht somit dem damals populären Grundriss von Gräbern, 

235	 Li Shougang 1978, 80.
236	 Lu Xiqi 2014, 48.
237	 Zhao vermutet, dass eine Seite des Friedlandes möglicherweise eine nach innen gerichtete kon-

kave Krümmung aufweist (Zhao Zhenhua & Dong Yanshou 2010, 76). 



171

	 Landkaufverträge

der im Wesentlichen aus zu einem Viereck angeordneten Grabkammern und einer lan-
gen Grabrampe bestand (Abb. 2-11). Aus gutem Grund ist deswegen anzunehmen, dass 
die im Text beschriebene Form des Friedlandes nicht fiktiv ist.

Was die Größe des Friedlandes betrifft, bezeichnet der Ausdruck „yi ting 一町“ nicht 
etwa die Flächeneinheit Ting, die einem Fünfzehntel eines Mu entspricht, sondern all-
gemein ein Landstück mit einer bestimmten Fläche. Damit ist jedoch noch nicht geklärt, 
ob die im Text angegebene Größe von fünf Mu fiktiv ist oder nicht. In der Bezeichnung 
yuan zhongtian 垣冢田 kommt zum Ausdruck, dass das Friedland eine Ummauerung 
besitzt. Bekannt ist, dass z. B. das Friedland des Grab M17 bei Nanjiaokou (N. 12) auf vier 
Seiten mit einer Grube umgeben war (Abb. 2-12). Der Überrest des Grabhügels weist 
darauf hin, dass sich ein großer Grabhügel im Zentrum des Friedlandes befunden haben 
muss. Die Länge und die Breite des Friedlandes betragen jeweils 44,8 m und 24,7 m, 
die Fläche somit etwa 2,40 Mu. Deswegen wäre in der Ost-Han-Zeit ein Friedland mit 
der Fläche von drei Mu für wohlhabende Familien durchaus als normal anzusehen. Bei 
luxuriös ausgestatteten Gräbern war die Fläche des Friedlandes jedoch sicherlich noch 
viel größer. So verfügte der mit Steinblöcken ummauerte Grabhügel des Grabes von 
Zhang Boya über einen Umfang von 220 m (Abb. 2-13).238 Somit maß allein die Fläche 
des Grabhügels 8,35 Mu.

Ebenso gibt der grabschützende Text für Liu Gongze (Z. 01) die Größe des Fried-
lands an:

„…verwendet eigenes achtundzwanzig Mu umfassendes Ackerland, das sich öst-
lich des qian-Feldrains und südlich des mo-Feldrains im tingbu-Sicherheitsbezirk 
Sanliang befindet, [zum Bau seines Grabs]. Die nördliche und südliche Längen-
erstreckung des Landes beträgt jeweils [siebzig] Schritt, die östliche und west-
liche Breitenausdehnung beträgt jeweils sechsundneunzig Schritt 自以家田三梁

亭□{部}仟（阡）東佰（陌）南田廿八畝，南北長□{七}□{十}步，東西

廣九十六步“.

Laut der Inschrift beträgt die Fläche des viereckigen Friedlandes 28 Mu. Die nord-
südliche Länge und die westöstliche Breite des Friedlandes beträgt jeweils 70 Schritt 
(97 m) bzw. 96 Schritt (133 m). Die nordsüdliche Länge und die westöstliche Breite des 
heute erhaltenen Grabhügels beträgt jeweils ca. 44 m und 30 m. Das Grab selbst ist 
32,18 m lang und 13,40 m breit (Abb. 2-14, 2-15).239 Angesichts der Größe des erhaltenen 

238	 Laut dem mündlichen Bericht der örtlichen Einwohner beträgt die heute erhaltene Höhe der 
Steinmauer etwa 3 m (An Jinhuai et al 1993, 6). 

239	 Wangdu erhao hanmu 1959, 1/4.



Schriftlichkeit

172

Grabhügels ist somit gut vorstellbar, dass das Friedland tatsächlich 70 Schritt lang und 
96 Schritt breit war (Abb. 2-16). 

Hieraus ist zu folgern, dass die angegebenen Flächen und Seitenlängen des Fried-
landes in den Landkaufverträgen durchaus real waren.

Die Käufer, Verkäufer und Zeugen der oben genannten Kaufverträge lassen sich mit 
Tabelle 9 auflisten.

Anhand der obigen Übersicht wird ersichtlich, dass die Käufer der Landstücke meis-
tens die Bestatteten, manchmal jedoch auch die Hinterbliebenen sind. Die Verkäufer 
sind hingegen zumeist Menschen. Nur in einem Beispiel (K. 04) ist der Verkäufer ein-
deutig als Gott zu identifizieren: der Herr des Berges 山公. Lu weist darauf hin, dass 
die Verkäufer der Landstücke wohl keine damals lebenden Menschen waren, sondern 
ebenfalls bereits Verstorbene. Seine Begründung stützt sich auf die Annahme, dass ein 
lebender Verkäufer seinen Namen üblicherweise nicht zusammen mit dem eines Ver-
storbenen auf einem in der Erde zu vergrabenden Text aufschreiben lassen wollte.240 
Auch meines Erachtens kann ein Verstorbener, nach der Vorstellung des hanzeitlichen 
Glaubens, nur mit einem anderen Verstorbenen oder einem Wesen in der Unterwelt 

240	 Lu Xiqi 2014, 49.

Tabelle 9. Käufer, Verkäufer und Zeuge der Kaufverträge

Nr. Käufer Verkäufer Zeuge

K. 01 Yao Xiaojing Qiao Wei Zhou Wengong

K. 02 Sechs Brüder /[Herr des Berges] /

K. 03 Wu Mi und Wu Yin Ma ...yi und Zhu Shaoqing Zhao Man, He Fei

K. 04 Neun Söhne von Herrn Ma Herr des Berges /

K. 05 Wang Weiqing Yuan Shuwei /

K. 06 Sun Cheng Zhang Boshi Fan Yong, Zhang Yi, Sun Long, 
Fan Yuanzu

K. 07 Liu Yuantai Ehefrau von Liu Yuanping Liu Urschlamm, Ruhiger Schlaf

K. 08 Cao Zhongcheng Chen Hunu Jia Liu

K. 09 Fan Lijia Du Gezi und sein Bruder Du Zili, Li Jisheng

K. 10 Fang Taozhi Zhao Jing Fan Hanchang, Fang Ashun

K. 11 ...qing Shen E, Shen Zhongjie, Shen 
Jijie, Shen Yuanjie

Ling Ache, Wang Boyu, Liu 
Tang, Xu Boyan, Wang Yuanqu, 
Shi ...jin

K. 12 ... Mengshu
Wang Mengshan, dessen Sohn 
Yuanxian und der Sohn von 
Yuanxian, Funian

Fan ...yuan



173

	 Landkaufverträge

einen Kaufvertrag abschließen. Deshalb muss es sich auch bei den Verkäufern um Ver-
storbene handeln. Interessanterweise wird im grabschützenden Text für Wang Dang 
(B. 04), der einen Landkaufvertrag beinhaltet, das ursprüngliche Eigentum des gekauf-
ten Friedlandes auf einen Beamten der Unterwelt zurückgeführt: 

„Nachdem der Vertrag ausgefertigt worden ist, bot der Grundbuchbeamte sein 
von den Ahnen geerbtes Landstück Zuo Zongjing und seinen Nachkommen zum 
Verkauf an und Zongjing verkaufte es an Wang Dang und seinen jüngeren Bruder 
Jiyu sowie an deren Vater Yuanxing weiter 卷（券）成，田本曹奉祖田賣與左

仲敬等，仲敬轉賣□{與}□{王}□{當}、□{當}弟伎偷（愉）及父元興“.

Lu zufolge müssen auch alle genannten Zeugen ebenso wie die Verkäufer Verstor-
bene sein. Bei ihnen kann es sich um diejenigen Grabherren handeln, deren Gräber 
an das Grab des Käufers angrenzen.241 Die beiden Zeugen aus dem Beispiel K. 07 (Liu 
Urschlamm 劉元泥 und Ruhiger Schlaf 枕安居) sollen jedoch aufgrund ihrer eigenarti-
gen Namen keine Verstorbenen, sondern Beamten der Unterwelt sein. 

Meiner Meinung nach könnten die Verkäufer vorrangig diejenigen Verstorbenen 
sein, deren Gräber sich in direkter Nachbarschaft zum Grab des Käufers befinden, wäh-
rend die Zeugen diejenigen Verstorbenen waren, deren Gräber zwar nicht unmittelbar 
an das Grab des Käufers angrenzen, sich aber wohl in dessen Nähe befinden. Hiervon 
stellt nur ein Vertragstext (K. 10), bei dem sich das Grab des Zeugen direkt neben dem-
jenigen des Käufers befindet, eine Ausnahme dar:

K. 03: ... kaufen die Söhne von Wu Mengzi, Mi und Ying, ein Friedland von Ma 
...yi und Shaoqing, dem jüngeren Bruder des Haues Zhu. ... Das Landstück grenzt 
östlich an das von Chen Tian, nördlich, westlich und südlich grenzt es an das von 
Zhu Shao[qing]. Die Zeugen des Vertrags sind Zhao Man und He Fei 武孟子男

靡、嬰買馬□宜、朱大弟少卿冢田...東陳田比介，北、西、南朱少比介。

知券約趙滿、何非.

K. 06: ... kauft Sun Cheng … von Zhang Boshi, einem Mann ohne Adelstitel aus 
dem Kreis Luoyang, ein von ihm besessenes Landstück ... Das Landstück grenzt 
westlich an das von Zhang Changqing, südlich an das von Xu Zhongyi, west-
lich an die Landstraße, nördlich an das von Zhang Boshi. ... Die gegenwärtigen 
Zeugen sind Fan Yong, Zhang Yi, Sun Long und der angeheiratete Verwandte 
Fan Yuanzu 孫成，從雒陽男子張伯始賣所名有...田一町...田東比張長卿，

241	 Lu Xiqi 2014, 50.



Schriftlichkeit

174

南比許仲異，西盡大道，北比張伯始...時旁人樊永、張義、孫龍，异姓樊

元祖.

K. 07: ... kauft Liu Yuantai … von ..., der Ehefrau von Liu Yuanping aus demsel-
ben Kreis ein Friedland, das sich im Dorf Daidi befindet ... Das Friedland grenzt 
südlich an die Landstraße, westlich an den Teich beim Friedhof, östlich an das 
[Friedland] der nahen Verwandten, nördlich an das [Friedland] von Liu Jing. Die 
gegenwärtigen Zeugen sind Liu Urschlamm und Ruhiger Schlaf 劉元臺從同縣劉

文平妻□□{買}代弟里冢地一處...□{南}至官道，西盡墳瀆，東與房親，

北與劉景...時臨知者劉元泥，枕安居.

K. 08: ... kauft Cao Zhongcheng … von Chen Hunu, einem Mann ohne Adelstitel 
aus demselben Kreis, sechs Mu Friedland ... Das Friedland grenzt östlich an das 
von Hunu, nördlich an das von Hunu, westlich an das von Hunu und südlich an 
die Straße unter den Kiefern. ... Die gegenwärtigen Zeugen sind Jia und Liu 曹仲

成，從同縣男子陳胡奴買長谷亭部馬領陌北冢田六畝...田東比胡奴，北比

胡奴，西比胡奴，南盡松道...時旁人賈、劉.

K. 09: ... kauft Fan Lijia … von Du Gezi, einem Mann ohne Adelstitel aus dem Kreis 
Luoyang, und von dessen Bruder ... ein fünf Mu großes Landstück ... Das Land-
stück grenzt südlich an den mo-Feldrain, nördlich und östlich an das von Gezi, 
westlich an dasjenige des kaiserlichen Leibgardisten Meng ... Die gegenwärtigen 
Zeugen sind Du Ziling und Li Jisheng 樊利家從雒陽男子杜謌子、＂（子）弟

□買...田五畝...田南盡佰（陌），北、東自比謌子，西比羽林孟□...時

旁人杜子陵，李季盛.

K. 10: ... kauft Fang Taozhi … von Zhao Jing, einer steuerpflichtigen Frau ohne 
Adelstitel aus demselben Kreis, ein Mu unkultiviertes Landstück ... Das Land-
stück grenzt östlich, westlich und nördlich an das von Jiuqiu, nördlich an das von 
Fan Hanchang. Die gegenwärtigen Zeugen sind Fan Hanchang und Fang Ashun 
房桃枝從同縣大女趙敬買...餘地一畝...田東、西、南比舊秋，北比樊漢

昌。時旁人樊漢昌、房阿順.

K. 11: ... kauft ...qing … von Shen E, [Shen] Zhongjie, [Shen] Jijie und [Shen] 
Yuanjie, Männern ohne Adelstitel aus demselben Kreis, ein Stück von ihnen 
besessenes ummauertes Friedland ... Das Landstück grenzt östlich an das von Mu 
Junqian, Mu Jungao, Mu ..., südlich an das von Zhang Yannian, Zhang Zhong-
qian, Zhang A..., westlich an des von Shen E, Shen Zhongjie, [Shen] Jijie, [Shen] 
Yuanjie, nördlich an das von Shen E, Shen Zhongjie, [Shen] Jijie, [Shen] Yuanjie. 



175

	 Landkaufverträge

Die gegenwärtigen Zeugen sind Ling Ache, Wang Boyu, Liu Tang, Xu Boyan, 
Wang Yuanqu, Shi ...jin □□□{卿}□{買}同縣男子申阿、仲莭、季莭、元莭

所名有...垣冢田一町...田東比沐君謙、沐君高、沐□□。南比章延年、

章仲千、章阿□。西比申阿、申仲莭、季莭、元莭。北比申阿、申仲莭、

季莭、元莭。時旁人泠阿車、王伯玉、劉唐、許伯雁、王元䢗、師□金.

K. 12: ... kauft ... Mengshu … von Wang Mengshan, einem Mann ohne Adelstitel 
aus dem Kreis Luoyang, seinem Sohn Yuanxian und dessen Sohn Funian ein ... Mu 
großes, von ihnen besessenes Landstück ... Das Landstück grenzt westlich an das 
von ... [Die gegenwärtigen Zeugen] sind ... jiu ..., Fan ...yuan □孟叔從雒陽男

子王孟山、〃{山}子男元顯、〃{顯}子男富年買所名有...田□畝...□□

九□□樊□元.

In den oben aufgeführten Textpassagen grenzen oftmals die Gräber der Käufer an die 
Gräber der Verkäufer, während die Gräber der Zeugen kaum an diejenigen der Käufer 
angrenzend sind. 

Neben den oben behandelten drei Fragen, bei denen es um die textlichen Details des 
Kaufvertrags geht, ist noch eine grundsätzliche Frage zu beantworten: Wozu diente ein 
Landkaufvertrag, der dem Grab beigegeben wurde? Wu zufolge muss der Landkaufver-
trag dem Verstorbenen dazu gedient haben, ein zu Lebzeiten besessenes Landstück nach 
dem Tod weiter zu besitzen.242 Huang vertritt hingegen die Ansicht, dass der Landkauf-
vertrag weniger auf Eigentumsfragen und die Besitzerschaft des Landstücks, sondern 
vielmehr auf den Bau des Grabes abzielt, zum Zweck, dass der Verstorbene nicht ins 
Diesseits zurückkehren und die Hinterbliebenen heimsuchen soll.243 Lu ist der Meinung, 
dass der Landkaufvertrag vorrangig dazu gedient haben soll, ein Friedland von anderen 
Verstorbenen oder Beamten der Unterwelt zu kaufen, sodass der Grabherr fortan ihren 
Schutz genießen konnte.244

Meines Erachtens war der Kauf des Friedlandes zwar eine symbolische Handlung, 
jedoch hatte die Platzierung des Vertragstextes im Grab eine offensichtliche Funktion: 
das Eigentumsrecht des Grabherrn auf das Friedland zu proklamieren, sodass poten-
zielle Streitigkeiten um das Landstück zu Gunsten des Grabherrn geschlichtet wer-
den können. Beispiele hierfür geben die folgenden Textpassagen, in denen es um die 
Schlichtung von derartigen Eigentumsstreitigkeiten geht:

242	 Wu Tianying 1982, 29.
243	 Huang Jingchun 2004, 13.
244	 Lu Xiqi 2014, 57.



Schriftlichkeit

176

K. 07: ... kauft Liu Yuantai … von ..., der Ehefrau von Liu Wenping aus demselben 
Kreis ein Friedland ... [Liu Wen]ping hat dagegen geklagt, dass sein Friedland 
gegen seinen Willen verkauft worden ist. Seine Klage wurde aber glücklicher-
weise von den anderen Personen zurückgehalten. Deshalb gilt [Wen]ping eben-
falls als Zeuge 劉元臺從同縣劉文平妻□□{買}...冢地一處...平折不當賣而

賣，卒爲左右所禁。固（故）平□爲是正（證）.

K. 09: ... kauft Fan Lijia … von Du Gezi, einem Mann ohne Adelstitel aus dem 
Kreis Luoyang, und von dessen Bruder ... ein fünf Mu großes Landstück ... Falls 
das Landstück durch den Beamten Qin Hu in Besitz genommen sollte, soll Gezi 
selbst den widerrechtlichen Versuch verhindern 樊利家從雒陽男子杜謌子、＂

（子）弟□買...田五畝...若一旦田爲吏民秦胡所名有，謌子自當解之.

K. 11: ... kauft ...qing … von Shen E, [Shen] Zhongjie, [Shen] Jijie und [Shen] 
Yuanjie, Männern ohne Adelstitel aus demselben Kreis, ein Stück von ihnen 
besessenes ummauertes Friedland ... Der Eigentumstitel auf das Landstück 
musste durch einen Rechtsstreit festgelegt werden. Die Prozessparteien sind 
deswegen zum Vorsteher der Behörde des Grabbaus und zu dessen Assistenten 
gegangen. Dreimal haben der Grabbaumeister und dessen Assistent gegen die 
Verfehlungen von Qing geklagt, Qing wurde aber von seinen Verfehlungen frei-
gesprochen. Qings Söhne, Hu..., Wangde, Yuanping sowie [Shen] E, Zhongjie, 
Yuanjie und Jijie sollen den Eigentumstitel des Landstücks ... feststellen. Falls 
der Rechtsstreit von ihnen nicht geschlichtet werden kann, soll er wie früher 
geschlichtet werden □□□{卿}□{買}同縣男子申阿、仲莭、季莭、元莭所

名有...垣冢田一町...當□□□訟名有地者，時詣者，營冢長、丞，營三

□甫卿，〃{卿}無適甫（負）。卿子男胡□、網得、元平及阿、仲莭、元

莭、季莭，當□□□田決□，不能□平，〃{平}如故.

Die Sorge um das Eigentumsrecht richtet sich in den Verträgen jedoch nicht nur auf das 
Landstück selbst, sondern wird allmählich auf die im Erdboden des Landstücks befind-
lichen Objekte und bereits bestatteten Leichname erweitert:

K. 06: ... Alle Pflanzen, alle in der Erde vergrabenen Dinge und alle behaarten 
Tiere auf dem Landstück sind Eigentum von Sun Cheng. Falls sich auf dem Land-
stück Leichname von Verstorbenen befinden, sollen sie Sklaven oder Sklavinnen 
werden und Sun Cheng eifrig zu Diensten sein 田中若有尸死，男即當爲奴，

女即當爲婢，皆當爲孫成趍（趨）走給使.



177

	 Landkaufverträge

K. 08: ... Innerhalb dieser vier Grenzen sind alle Pflanzen und alle in der Erde 
vergrabenen Wertsachen, die mehr als eine Wuzhu-Münze wert sind, Eigentum 
von Zhongcheng. Falls sich auf dem Landstück Leichname oder Skelette von Ver-
storbenen befinden sollten, so sollen sie Sklaven oder Sklavinnen werden und 
Zhongcheng eifrig zu Diensten sein 四比之內，根生伏賬物一錢以上，皆屬仲

成。田中有伏尸□骨，男當作奴，女當作婢，皆當爲仲成給使.

K. 09: ... Alle Pflanzen und alle in der Erde vergrabenen [Wertsachen] auf dem 
Landstück, dessen Grenzen sich hinauf bis zum [blauen] Himmel und hinab bis 
zum gelben [Brunnen] ausdehnen, sind [Eigentum von Lijia] 田中根土著，上至

天，下至黃，皆□□□{屬利家}.

K. 10: ... Falls sich auf dem Landstück Leichname von Verstorbenen befinden, 
sollen sie Sklaven oder Sklavinnen werden 田中有伏屍，男為奴，女為婢.

K. 11: ... Im Vertrag ist festgehalten, dass alle Pflanzen und alle in der Erde ver-
grabenen Wertsachen in dem Landstück, dessen Grenzen sich hinauf bis zum 
[blauen] Himmel und hinab bis zum gelben [Brunnen] ausdehnen, Eigentum 
von ...qing sind 田中根生土著伏財物，上至倉天，下入黃泉，悉□□{卿}冥

（名）有.

Die Antriebskräfte dieser Entwicklung der Jenseitsvorstellung werden in Kapitel 4.2 
untersucht.



178

Schriftlichkeit

2.3		  Grabschützende Texte

2.3.1	 Genau datierbare grabschützende Texte

Die erhaltenen grabschützenden Texte wurden zumeist auf Tontöpfe geschrieben. Sie 
wurden teilweise aber auch auf Holztäfelchen oder Ziegelsteine geschrieben, in Blei-
täfelchen oder Ziegelsteine geritzt und in Steinplatten oder Steinschafe gemeißelt. Die 
genau datierbaren grabschützenden Texte lassen sich mit Tabelle 10 chronologisch auf-
listen:

Tabelle 10. Datierung und Fundort der grabschützenden Texte

Nr. Datierung Fundort Nr. Datierung Fundort

H. 01 79 n. Chr. ? T. 22 26. 12. 168 n. Chr. St. Tongguan

T. 01 9. 2. 93 n. Chr. Kr. Baoji T. 23 Okt./Nov. 170 n. Chr. St. Luoyang

T. 02-1 28. 1. 105 n. Chr. Kr. Chang’an T. 24 2. 12. 171 n. Chr. St. Xi’an

T. 03 122 n. Chr. St. Luoyang T. 25 23. 1. 172 n. Chr. Kr. Yanshi

T. 04 126 n. Chr. St. Tongguan T. 26 5. 1. 173 n. Chr. St. Xi’an

T. 05 21. 1. 128 n. Chr. ? S. 01 18. 5. 173 n. Chr. Kr. Ju

T. 06 22. 1. 133 n. Chr. Kr. Hu T. 27 5. 2. 174 n. Chr. St. Xinzhou

T. 07 17. 1. 135 n. Chr. Kr. Shaan T. 28 2. 3. 175 n. Chr. St. Xianyang

T. 08 28. 1. 135 n. Chr. St. Xi’an B. 06-1 24. 5. 175 n. Chr. St. Luoyang

T. 09 7. 12. 141 n. Chr. St. Xi’an T. 29 2. 1. 176 n. Chr. St. Xi’an

T. 10 18. 11. 146 n. Chr. St. Xi’an T. 30 10. 3. 177 n. Chr. St. Xi’an

T. 02-2 24. 12. 147 n. Chr. Kr. Chang’an B. 03 2. 11. 177 n. Chr. ?

T. 11 18. 3. 148 n. Chr. St. Xianyang T. 31 5. 4. 179 n. Chr. St. Xi’an

T. 12 7. 12. 148 n. Chr. St. Xianyang B. 04 19. 11. 179 n. Chr. St. Luoyang

T. 13 6. 2. 149 n. Chr. Kr. Gaoling T. 32 30. 1. 182 n. Chr. St. Baoji

B. 01 7. 11. 151 n. Chr. ? Z. 01 19. 4. 182 n. Chr. Kr. Wangdu

T. 14 26. 1. 153 n. Chr. St. Luoyang B. 05 2. 12. 183 n. Chr. Kr. Bo

T. 15 28. 6. 156 n. Chr. St. Luoyang B. 06-2 4. 11. 184 n. Chr. St. Luoyang

T. 16 5. 5. 156 n. Chr. St. Xi’an T. 33 13. 11. 187 n. Chr. St. Xi’an

T. 17 29. 4. 156 n. Chr. St. Xi’an T. 34 9. 9. 190 n. Chr. Kr. Lintong

T. 18 15. 2. 158 n. Chr. St. Xianyang T. 35 190 od.191 n. Chr. St. Luoyang

B. 02 5. 11. 161 n. Chr. Kr. Mengjin T. 36 190 od. 191 n. Chr. St. Xi’an

T. 19 15. 11. 166 n. Chr. Kr. Linyi T. 37 13. 4. 191 n. Chr. St. Luoyang

T. 20 Okt./Nov. 166 n. Chr. St. Xi’an T. 38 30. 6 193 n. Chr. St. Xi’an

T. 21 9. 11. 167 n. Chr. St. Luoyang T. 39 27. 1. 194 n. Chr. St. Xi’an

Kr. = Kreis; St. = Stadt



179

	 Grabschützende Texte

Zeitlich lassen sie sich in die folgenden Gruppen einteilen: 
Gruppe I: 	  79–125 n. Chr.
Gruppe II: 	 126–145 n. Chr.
Gruppe III: 	146–165 n. Chr.
Gruppe IV: 	166–220 n. Chr.

Gruppe I: 79–125 n. Chr. (H. 01, T. 01, T. 02-1, T. 03)

H. 01:
H. 01-1: Am Tag Bingyin, dem ersten Tag des Juli des vierten Jahres der Regie-
rungsdevise Jianchu, wurde die ehrwürdige Mutter Xuning krank. [Zu diesem 
Zeitpunkt] beteten der älteste Sohn und dessen Ehefrau sowie der [zweitälteste] 
Sohn zusammen für die verstorbene ehrwürdige Mutter Xuning aus dem Haus 
Tian zum Gott des Kochherds Chuixiu. Die ehrwürdige Mutter Xu[ning] ver-
starb am Tag Yichou, dem zwölften Tag des Juli [, mit erstarrtem Hals, hervor-
quellenden Augen und zur Faust geballten Händen]. [Die Grenzen des Grabes] 
dehnen sich [hinab] bis zum gelben Brunnen und hinauf bis zum blauen Him-
mel aus. Die vom ältesten Sohn und dessen Ehefrau an den Gott des Kochherds 
gerichteten Gebete[, die auf dem Täfelchen stehen,] sollen von Xuning selbst 
mit sich getragen und dem Herrn des Himmels überreicht werden. Die Leben-
den sollen ohne Schuld sein, die Verstorbene soll ohne Verfehlungen sein. Dies 
ist klar und deutlich in diesem Vertrag festgehalten 建初四年七月甲寅朔245，
皇246母序寧病。皇男皇婦皇子247共爲皇母序寧禱炊休248。七月十二日乙丑，

245	 Chen und Liu identifizieren das Schriftzeichen an dieser Stelle jeweils als wei 爲 und shuo 朔 
(Chen Songchang 2001; Liu Lexian 2001, 63). Das Datum entspricht dem 17. Aug. 79 n. Chr.

246	 Das Wort huang 皇 ist in der altertümlichen Form  geschrieben. Harper deutet huang als 
„splendid“ (Harper 2004, 234). Meines Erachtens lässt sich huang 皇 wörtlich hier als „groß“ 
interpretieren. Es hat in diesem Text zwei Bedeutungen. Es war einerseits ein Ehrentitel, der 
in einer Anrede hinzugefügt wurde, um einen Verstorbenen der älteren Generation respektvoll 
anzusprechen, z. B. in der Anrede huangmu 皇母 (ehrwürdige [verstorbene] Mutter). Ander-
seits wurde das Wort huang 皇 als eine allgemeine Bezeichnung für ältere bzw. ranghöhere 
Geschwister innerhalb einer Familie verwendet, z. B. in den Anreden huangnan 皇男 (ältester 
Sohn), huangfu 皇婦 (Ehefrau des ältesten Sohnes), huangdi 皇弟 (der zweite älteste Sohn). 

247	 Das Schriftzeichen zi 子 bedeutet „Sohn“. Das Wort huangzi 皇子 bezieht sich meines Erachtens 
auf den zweitältesten Sohn bzw. Junwu 君吳.

248	 Jao zufolge ist das Wort chui 炊 die Verkürzung des Namens des Gottes Xianchui 先炊, der 
zusammen mit dem Gott des Kochherds zaojun angebetet wurde (Chen Songchang 2001, 98). 
Yang zufolge bedeutet das Wort xiu 休 „glücklich“. Entsprechend deutet er den Ausdruck dao 
chuixiu 禱炊休 als „Die Gebete an dem Gott Chui erwiesen sich als glücklich“ (Yang Hua 
2007, 285). Meines Erachtens ist das Wort chuixiu 炊休 der Name des Gottes Kochherds zao-
jun 灶君, weil der Name des Gottes, der hinter dem Ausdruck suodao 所禱 steht, immer eine 



Schriftlichkeit

180

序□□□□□□□□□□{寧頭堅目窅，兩手以捲。下}入黃泉，上入倉

（蒼）天。皇男皇婦爲序寧所禱造（灶）君，皆序寧持去，天公所對249。 

生人不負責（債），死人毋適，卷（券）書□□{明白}.

H. 01-2: [An] den Jagdgott Liejun. [Am Tag der Krankwerdung von Xuning] bete-
ten der älteste Sohn und dessen Ehefrau für die verstorbene ehrwürdige Mutter 
Xuning [aus dem Haus Tian] zum Jagdgott Liejun Die ehrwürdige Mutter Xuning 
verstarb am Tag Yichou, dem zwölften Tag des Juli, mit erstarrtem Hals, hervor-
quellenden Augen und zur Faust geballten Händen. [Die Grenzen des Grabes] 
dehnen sich hinab bis zum gelben Brunnen und hinauf bis zum blauen Himmel 
aus. Die vom ältesten Sohn und dessen Ehefrau verrichteten Gebete[, die auf dem 
Täfelchen stehen,] sollen von Xuning selbst mit sich getragen und dem Herrn 
des Himmels überreicht werden. Die Lebenden sollen ohne Schuld sein, die Ver-
storbene soll ohne Verfehlungen sein. Dies ist klar und deutlich in diesem Vertrag 
festgehalten 獦250君。皇男皇婦爲序寧所禱獦君。七月十二日乙丑，序寧頭

（脰）堅目顛，兩手以抱。下入黃泉，上入倉（蒼）天。皇男皇婦爲序寧

所禱，皆予（序）寧持去，天公所對。生人不負責（債），死人不負適，

卷（券）書明白.

H. 01-3: [An] den Bodengott des Ackerlands Tianshe. [Am Tag der Krankwerdung 
von Xuning] beteten der älteste Sohn und dessen Ehefrau für die verstorbene 

Wiederholung des auf dem gleichen Täfelchen vorher erwähnten Gottesnamen ist, wie z. B. 獦
君...所禱獦君, 田社...所禱田社, 郭貴人...所禱郭貴人, 子社...所禱社. Hierfür spricht auch die 
Erläuterung des Wortes chui 炊 im Wörterbuch Shuowen jiezi: „Das Wort chui bedeutet ‚Koch-
herd‘ 炊，爨也.“ Außerdem kann sich ein Gebet nicht als „glücklich“ erweisen. Falls das Wort 
xiu 休 tatsächlich in diesem Kontext als „glücklich“ zu deuten wäre, müsste es meines Erachtens 
aufgrund seiner besonderen Wichtigkeit auf allen vierzehn Täfelchen nach dem Ausdruck suo-
dao 所禱 („Gebete zum Gott...“) hinzugefügt worden sein.

249	 Chen deutet das Wort dui 對 als „kontrollieren“. Er vermutet, dass der Ausdruck Tiangong 
suodui 天公所對 „Der Himmelsgott Tiangong kontrolliert das Namenverzeichnis der Verstor-
benen“ bedeuten könnte (Chen Songchang 2001, 99). Lian setzte das Wort dui 對 hingegen dem 
Wort goujiao 句校 gleich und deutete es als „überprüfen 核校查對“ (Lian Shaoming 1996, 30). 
Shimokura übernimmt die Ansicht von Lian (Shimokura 2013, 373). Dementsprechend würde 
jedoch der Ausdruck dui tiangong 對天公 (‚den Himmelsgott Tiangong kontrollieren‘ oder ‚den 
Himmelsgott überprüfen‘) in diesem Satz keinen Sinn ergeben. Dem Wörterbuch Shuowen jiezi 
zufolge bedeutet dui „entgegnen ohne feste Form 對，譍無方也“. Dafür spricht auch der Kom-
mentar von Zheng Xuan im Kapitel Pinli 聘禮 des Ritualkanons Yili: „Das Wort dui bedeutet 
‚entgegnen‘ 對，答問也“. Daher übersetze ich dui in diesem Kontext als „entgegenbringen, 
einreichen“.

250	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen und Harper jeweils als shang 殤 und lie 
 (Chen Songchang 2001, 103; Harper 2004, 240). Es wurde meines Erachtens in der Form  

geschrieben und lässt sich als lie 獦 identifizieren.



181

	 Grabschützende Texte

ehrwürdige Mutter Xuning [aus dem Haus Tian] zum Bodengott des Ackerlands 
Tianshe. Die ehrwürdige Mutter Xuning verstarb am Tag Yichou, dem zwölf-
ten Tag des Juli, mit erstarrtem Hals, hervorquellenden Augen und zur Faust 
geballten Händen. [Die Grenzen des Grabes] dehnen sich hinab bis zum gelben 
Brunnen und [hinauf bis zum blauen Himmel] aus. Die vom ältesten Sohn und 
dessen Ehefrau verrichteten Gebete[, die auf dem Täfelchen stehen,] sollen von 
Xuning selbst mit sich getragen und dem Herrn des Himmels überreicht werden. 
Die Lebenden sollen ohne Schuld sein, die Verstorbene soll ohne Verfehlungen 
sein. Dies ist klar und deutlich in diesem Vertrag festgehalten 田社。皇男皇婦

爲序寧所禱田社。七月十二日乙丑，序寧頭（脰）堅目顛，兩手以抱。下

入黃泉，□□□□□□□□□□□□□□□□{上入倉天。皇男皇婦爲序寧

所禱，皆序寧持去。天公}所對。生人不負責（債），死人毋適，卷（券）

書明白.

H. 01-4: [Nun] beten der älteste Sohn und dessen Ehefrau für die verstorbene 
ehrwürdige Mutter Xuning [aus dem Haus Tian] zum Gott Guoguiren. Die ehr-
würdige Mutter Xuning verstarb am Tag Yichou, dem zwölften Tag des Juli, mit 
erstarrtem Hals, hervorquellenden Augen und zur Faust geballten Händen. [Die 
Grenzen des Grabes] dehnen sich hinab bis zum gelben Brunnen und hinauf 
bis zum blauen Himmel aus. Die vom ältesten Sohn und dessen Ehefrau zum 
Gott Guoguiren verrichteten Gebete[, die auf dem Täfelchen stehen,] sollen von 
Xuning selbst [mit sich getragen] und dem Herrn des Himmels überreicht wer-
den. Die Lebenden sollen ohne Schuld sein, die Verstorbene soll ohne Verfehlun-
gen sein. Dies ist klar und deutlich in diesem Vertrag festgehalten 皇男皇婦爲序

寧所禱郭貴人251。七月十二日乙丑，序寧頭（脰）堅目顛，兩手以抱。下入

黃泉，上入倉（蒼）天。皇男皇婦所禱郭貴人，皆序寧□{持}去，天公□ 

{所}對。生人不負責（債），死人毋適，卷（券）書明白.

H. 01-5: [... Nun beten der älteste Sohn und dessen Ehefrau] für die verstorbene 
ehrwürdige Mutter Xuning [aus dem Haus Tian] zum Bodengott. Die ehrwürdige 
Mutter Xuning verstarb am Tag Yichou, dem zwölften Tag des Juli, mit erstarrtem 
Hals, hervorquellenden Augen und zur Faust geballten Händen. [Die Grenzen des 
Grabes] dehnen sich hinab bis zum gelben Brunnen und hinauf bis zum blauen 
Himmel aus. [Die vom ältesten Sohn und dessen Ehefrau zum Bodengott ver-
richteten Gebete, die auf dem Täfelchen stehen, sollen von Xuning] selbst mit 
sich getragen und dem Herrn des Himmels überreicht werden. Die Lebenden 

251	 Der Gott Guoguiren 郭貴人 (wörtlich: der Adlige Guo) könnte meines Erachtens, ebenso wie 
der Jagdgott liejun 獦君, ein lokal verehrter Gott sein. 



Schriftlichkeit

182

sollen ohne Schuld sein, die Verstorbene soll ohne Verfehlungen sein. Dies ist 
klar und deutlich in diesem Vertrag festgehalten. [Ich, der Magier] des Hauses 
Zhang, bete zum Bodengott, Herrn She ... □□□□{皇男皇婦}爲序寧所禱

社252。七月十二日乙丑，序寧頭（脰）堅目顛，兩手以抱。下入黃泉，上

入倉（蒼）天。...□□□□□□{所禱社，皆序寧}持去，天公所對。生人

不負責（債），死人毋適，卷（券）書明白。張氏請子社.

H. 01-6: [An die Seelen der] geehrten Großeltern Wangfumu zhangren, an den 
Gott Nanshang, [Patron der jung verstorbenen Männer,] an die Göttin Nüshang, 
[Patronin der jung verstorbenen Frauen,] sowie [an] den Schicksalsgott Siming. 
Die vom ältesten Sohn und dessen Ehefrau [an die geehrten Großeltern Wang-
fumu zhangren, an den Gott Nanshang, Patron der jung verstorbenen Männer, 
an die Göttin Nüshang, Patronin der jung verstorbenen Frauen, sowie an den 
Schicksalsgott Siming] gerichteten Gebete[, die auf dem Täfelchen stehen,] sol-
len von Xuning selbst mit sich getragen und dem Herrn des Himmels überreicht 
werden. Die Lebenden sollen ohne Schuld sein, die Verstorbene soll ohne Ver-
fehlungen sein. Dies ist klar und deutlich in diesem Vertrag festgehalten 大父母

丈人、男殤、女殤、<禱>祠（司）253命君。皇男皇婦爲序寧所禱[大父母丈

人、男殤、女殤、祠（司）命君]，皆序寧持去，天公所對。生□□{人不}

負責（債），死人毋適。卷（券）書明白.

H. 01-7: [An den staatlichen verehrten Bodengott Guanshe]. Die vom ältesten 
Sohn und dessen Ehefrau [an den staatlich verehrten Bodengott Guanshe] gerich-
teten Gebete[, die auf dem Täfelchen stehen,] sollen von Xuning selbst mit sich 
getragen und dem Herrn des Himmels [überreicht werden. Die Lebenden sollen 
ohne Schuld sein, die Verstorbene soll ohne Verfehlungen sein. Dies ist klar und 
deutlich in diesem Vertrag festgehalten] □□{官社。}皇男皇婦爲序寧所禱官

社254，皆序寧持去，天□□□□□□□□□□□□□□□□{公所對。生人

不負責，死人毋適，卷書明白}.

252	 Der Bodengott she 社 könnte meines Erachtens in diesem Kontext mit dem Ausdruck zishe 子
社 identisch sein.

253	 Das Schriftzeichen dao 禱 („beten“) war meines Erachtens ein Schreibfehler und muss daher 
gestrichen werden. Das Schriftzeichen ci 祠 war ein Tongjiazi von si 司. Dem Wörterbuch 
Shuowen jiezi zufolge waren die Aussprachen beider Zeichen in der Han-Zeit gleich: „Das Wort 
si 祠 wird wie si 司 ausgesprochen 祠...司聲“.

254	 Dieser „staatlich verehrte Bodengott guanshe 官社“ könnte meines Erachtens mit jenem „staat-
lich verehrten Bodenschutzgott guanbaoshe 官保社“ identisch sein.



183

	 Grabschützende Texte

H. 01-8: [An den Flussgott Shuishang]. Die vom ältesten Sohn und dessen Ehe-
frau [an den Flussgott Shuishang] gerichteten Gebete[, die auf dem Täfelchen 
stehen,] sollen von Xuning selbst mit sich getragen und dem Herrn des Himmels 
überreicht werden. Die Lebenden sollen ohne Schuld sein, die Verstorbene soll 
ohne Verfehlungen sein. Dies ist klar und deutlich in diesem Vertrag festgehalten 
□□□□□□{水上。皇男皇婦}爲序寧所禱水上皆序寧持去，天公所對。

生人不負責（債），死人毋適。卷（券）書明白.

H. 01-9: Am Tag Bingyin, dem ersten Tag des Juli des vierten Jahres der Regie-
rungsdevise Jianchu, beteten der älteste Sohn und dessen Ehefrau sowie der zweit-
älteste Sohn Junwu zusammen für die verstorbene ehrwürdige Mutter Xuning 
aus dem Haus Tian an der Südwestecke des Hauses ihrer Eltern zum Bodengott, 
Herrn She, und ließen ihn herbeirufen. Die ehrwürdige Mutter Xuning verstarb 
am Tag Yichou, dem zwölften Tag des Juli, mit erstarrtem Hals, hervorquellenden 
Augen und zur Faust geballten Händen. [Die Grenzen des Grabes] dehnen sich 
hinab bis zum gelben Brunnen und hinauf bis zum blauen Himmel aus. Nun biete 
[ich] das Salzwasser dar, um meine Gebete [an den Bodengott, Herrn She] zu 
richten: Die Verstorbene soll ohne Verfehlungen sein, die Lebenden sollen ohne 
Schuld sein. Dies ist klar und deutlich in diesem Vertrag festgehalten. [Die auf 
diesem Täfelchen festgehaltenen] Gebete sollen von Xuning selbst mit sich getra-
gen und dem Herrn des Himmels überreicht werden 建初四年七月甲寅朔，田

氏皇男、皇婦、皇弟君吴255共為田氏皇母序寧禱外家西南256，請子社257。皇

255	 Das Wort huangdi 皇弟 bedeutet wörtlich „der Älteste der jüngeren Brüder“. Da sein Name 
Junwu in der Rangfolge hinter den Hauptauftraggebern, dem ältestem Sohn huangnan 皇男 und 
der Ehefrau des ältesten Sohnes huangfu 皇婦 genannt wurde, könnte Junwu der zweitälteste 
Sohn anstatt der zweitälteste Bruder der Frau Xuning sein.

256	 Im Werk Wuyue chunqiu 吳越春秋, verfasst von Zhao Ye 趙曄 (tätig 25–56 n. Chr.), werden 
dem Nordwesten und dem Südosten jeweils das Himmelstor und das Erdtor zugeordnet (Wuyue 
chunqiu quanyi 1994, 316). Entsprechend sollen dem Südwesten und dem Nordosten jeweils das 
Menschentor und das Geistertor zugeordnet sein. Die Zuteilung der vier diagonalen Himmels-
richtungen zu den Toren der vier Sphären findet sich ebenfalls auf den hanzeitlichen shi-Weis-
sagungsgeräten. Dementsprechend betete der Magier meines Erachtens an der Südwestecke des 
Grabs, die die Sphäre des Menschen symbolisiert.

257	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen und Harper jeweils als xiu 休 und she 社, 
das meines Erachtens in der Form  geschrieben ist. Bodengötter she 社 werden fünfmal auf 
den vierzehn Täfelchen erwähnt: der Bodengott Herr she 子社, der Bodengott des Ackerlandes 
tianshe 田社, der staatlich verehrte Bodenschutzgott guanbaoshe 官保社 sowie der staatlich 
verehrte Bodengott guanshe 官社. Ning zufolge hatte jedes Dorf in der Han-Zeit seinen eigenen 
Bodengott she, der der wichtigste lokale Schutzgott eines Dorfs war. Die Anbetungsstätte eines 
Bodengottes war oft ein großer Baum oder ein Altar, auf dem eine Holz- oder Steintafel errichtet 
wurde (Ning Ke 1980, 7. Siehe auch Ning Ke 1999, 458). Vier verschiedene Bodengötter finden 



Schriftlichkeit

184

母序寧以七月十二日乙丑頭（脰）堅258目窅259，兩手以捲260。下入黃泉，上

入倉（蒼）天。今以鹽湯下所言禱：死者不負261適，生者毋責（債），券刾

（刺）262明白。所禱，序寧皆自持去，對天公.

H. 01-10: Am Tag Guiyou, dem zwanzigsten Tag des Juli, lassen [der älteste Sohn 
und dessen Ehefrau] den Magier Dörrfleisch und Reiswein darbieten, um für die 
verstorbene ehrwürdige Mutter Xuning [aus dem Haus Tian] zu beten. Der älteste 
Sohn und dessen Ehefrau beten zusammen zum Flussgott Shuishang: Die ehrwür-
dige Mutter Xuning ist nun verstorben, mit erstarrtem Hals, hervorquellenden 
Augen und zur Faust geballten Händen. [Nun] biete [ich] Dörrfleisch und Reis-
wein dar, [um meine Gebete an den Flussgott Shuishang zu richten]: Die Leben-
den sollen ohne Schuld sein, die Verstorbene soll ohne Verfehlungen sein. Dies 
ist klar und deutlich in diesem Vertrag festgehalten 七月廿日癸酉，[皇男皇妇]

令巫夏（下）脯酒，為[田氏]皇母序寧下禱。皇男皇婦共為禱水上263。皇母

序寧，今以頭（脰）堅目窅，兩手以捲。脯酒下：生者毋責（債），死者

毋適。券刾（刺）明白.

H. 01-11: Am Tag Guiyou, dem zwanzigsten Tag des Juli, lassen [der älteste Sohn 
und dessen Ehefrau] den Magier Dörrfleisch und Reiswein darbieten, um für die 
verstorbene ehrwürdige Mutter Xuning [aus dem Haus Tian] zu beten. Der älteste 
Sohn und dessen Ehefrau beten zusammen zum Jagdgott Liejun: Die ehrwürdige 
Mutter Xuning ist nun verstorben, mit erstarrtem Hals, hervorquellenden Augen 
und zur Faust geballten Händen. [Nun] biete [ich] Dörrfleisch und Reiswein dar, 

auch auf dem sogenannten Götternamen-Täfelchen Erwähnung, das aus dem auf das Jahr 70 
v. Chr. datierte Grab M5 beim Dorf Huchang geborgen wurde (Wang Qinjin et al 1981, 17). 

258	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle ist in der Form  geschrieben. Liu identifiziert es überzeu-
gend als jian 堅. Er deutet den Ausdruck toujian 頭堅, der gleichbeutend mit dem Ausdruck 
doujian 脰堅 sein muss, als „mit erstarrtem Hals“(Liu Lexian 2010, 176).

259	 Liu deutet überzeugend den Ausdruck muyao 目窅, der die gleiche Bedeutung wie der Ausdruck 
mudian 目顛 haben muss, als „die Augen hervorquellend“ (Liu Lexian 2010, 175).

260	 Das Schriftzeichen juan 捲 ist auf anderen Täfelchen mit dem Schriftzeichen bao 抱 austausch-
bar. Harper zufolge beschreibt die Phrase liangshou yijuan 兩手以捲 den Zustand der zur Faust 
geballten Hände eines Verstorbenen (Harper 2004, 236).

261	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen und Shimokura jeweils als hou 厚 (Chen 
Songchang 2001, 99; Shimokura 2013, 364). Es ist meines Erachtens in der Form  geschrieben 
und lässt sich als fu 負 lesen.

262	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen und Harper jeweils als ci 刺 und ci 刾, 
das eine Variante von ci 刺 ist (Chen Songchang 2001, 108; Harper 2004, 232). 

263	 Das Wort shang 上 bedeutet in diesem Kontext „Herr“. Der Name des Flussgottes shuishang 水
上 (wörtlich: „Herr des Wassers“) ist ebenfalls auf dem Götternamen-Täfelchen aus dem Grab 
M5 beim Dorf Huchang zu finden.



185

	 Grabschützende Texte

[um meine Gebete an den Jagdgott Liejun zu richten]: Die Lebenden sollen ohne 
Schuld sein, die Verstorbene soll ohne Verfehlungen sein. Dies ist klar und deut-
lich in diesem Vertrag festgehalten 七月廿日癸酉，令巫夏（下）脯酒，為皇

母序寧下禱。皇男皇婦共為禱獦君264：皇母序寧，今以頭（脰）堅目窅，兩

手以捲。脯酒下：生人不負責（債），死人毋適。券刾（刺）明白.

H. 01-12: Am Tag Guiyou, dem zwanzigsten Tag des Juli, lassen [der älteste Sohn 
und dessen Ehefrau] den Magier Dörrfleisch und Reiswein darbieten, um für 
die verstorbene ehrwürdige Mutter Xuning [aus dem Haus Tian] zu beten. Der 
älteste Sohn und dessen Ehefrau beten zusammen im Nordosten [des Hauses 
ihrer Eltern] zum staatlichen verehrten Bodenschutzgott Guanbaoshe: Die ehr-
würdige Mutter Xuning ist nun verstorben, mit erstarrtem Hals, hervorquellen-
den Augen und zur Faust geballten Händen. [Nun] biete [ich] Dörrfleisch und 
Reiswein dar, [um meine Gebete an den staatlichen verehrten Bodengott Guan-
baoshe zu richten]: Die Lebenden sollen ohne Schuld sein, die Verstorbene soll 
ohne Verfehlungen sein. Dies ist klar und deutlich in diesem Vertrag festgehalten 
七月廿日癸酉，令巫夏（下）脯酒，為皇母序寧下禱。皇男皇婦共為禱東

北官保社，皇母序寧，今以頭（脰）堅目窅，兩手以捲。脯酒下：生人不

負責（債），死人毋適。券刾（刺）明白.

H. 01-13: Am Tag Guiyou, dem zwanzigsten Tag des Juli, lassen [der älteste Sohn 
und dessen Ehefrau] den Magier Dörrfleisch und Reiswein darbieten, um für 
die verstorbene ehrwürdige Mutter Xuning [aus dem Haus Tian] zu beten. Der 
älteste Sohn und dessen Ehefrau beten zusammen zu [den Seelen der] geehr-
ten Großeltern Dafumu zhangren, zum Bodengott des Ackerlands Tianshe, zum 
Gott Nanshang, [Patron der jung verstorbenen Männer,] zur Göttin Nüshang, 
[Patronin der jung verstorbenen Frauen,] sowie zum Schicksalsgott Siming: 
Die ehrwürdige Mutter Xuning ist nun verstorben, mit erstarrtem Hals, her-
vorquellenden Augen und zur Faust geballten Händen. [Nun] biete [ich] Dörr-
fleisch und Reiswein dar, [um meine Gebete an die oben genannten Götter zu 
richten]: Die Lebenden sollen ohne Schuld sein, die Verstorbene soll ohne Ver-
fehlungen sein. Dies ist klar und deutlich in diesem Vertrag festgehalten 七月

廿日癸酉，令巫下脯酒，為皇母序寧下禱。皇男皇婦共為禱大父母丈人265、 

264	 Jao Tsung-i zufolge wurde das Schriftzeichen lie 獵 („jagen“) in der Han-Zeit manchmal als lie 獦 
geschrieben. Daher vermutete er, dass der Gott liejun 獦君 ein Jagdgott war (Chen Songchang 
2001, 107).

265	 Yang deutet hingegen das Wort zhangren 丈人 als eine respektvolle Anredeform. Dementspre-
chend interpretiert er den Ausdruck dafumu zhangren 大父母丈人 als „geehrte Großeltern“ 
(Yang Hua 2007, 294). 



Schriftlichkeit

186

田社266、男殤、女殤267、司命268：皇母序寧，今以頭（脰）堅目窅，兩手以

捲。脯酒下：生人不負責（債），死人毋適。券刾（刺）明白.

H. 01-14: Am Tag Genzi, dem achtzehnten Tag des August, lassen [der älteste 
Sohn und dessen Ehefrau] den [Magier] Zhao Ming Dörrfleisch und Reiswein 
darbieten, um für die verstorbene ehrwürdige Mutter Xuning [aus dem Haus 
Tian] zum Gott des Kochherds zu beten: Die ehrwürdige Mutter Xuning ist nun 
verstorben, mit erstarrtem Hals, hervorquellenden Augen und zur Faust geballten 
Händen. [Nun] biete [ich] Dörrfleisch und Reiswein dar, [um meine Gebete an 
den Gott des Kochherds zu richten]: Die Lebenden sollen ohne Schuld sein, die 
Verstorbene soll ohne Verfehlungen sein. Dies ist klar und deutlich in diesem Ver-
trag festgehalten 八月十八日庚子269，令趙明脯酒，為皇母序寧下𧻰（造）270
君禱：皇母序寧，[今]以頭（脰）堅目窅，兩手以捲。脯酒下：生人不負

責（債），死人毋適。券刾（刺）明白.

Die Inschriften auf den vierzehn für Frau Xuning angefertigten Holztäfelchen (H. 01) 
weisen mehrere Merkmale eines grabschützenden Textes und zugleich Merkmale der 
älteren Gattung der Begräbnistexte, nämlich des Schreibens an die Unterwelt, auf: 
1.	 Die Texte sind als Gebete verfasst. Sie ähneln daher einem Schreiben an die Unter-

welt (G. 09).

266	 Chen deutet den Gott Tianshe 田社 als den Schutzgott der Familie Tian (Chen Songchang 2001, 
105). Er lässt sich meines Erachtens als Bodengott des Ackerlandes interpretieren. Dafür spricht 
das Vorwort der von Cao Zhi 曹植 (192–232 n. Chr.) verfassten Ode auf den Bodengott Shesong 
社頌: „Das Ackerland hierzulande ist das fruchtbarste im ganzen Verwaltungsbezirk. ... Daher 
kennzeichne ich diesen Maulbeerbaum und mache ihn zum Symbol des Bodengottes des Acker-
landes 田則一州之膏腴...故封此桑，以為田社“ (Cao Zhi ji jiaozhu 1984, 427).

267	 Die Götter Nanshang 男殤 und Nüshang 女殤 müssten meines Erachtens diejenigen Götter sein, 
die jeweils für die männlichen jung Verstorbenen und für die weiblichen jung Verstorbenen 
zuständigen sind. 

268	 Der Schicksalsgott Siming 司命 wurde in den grabschützenden Texten als derjenige Gott ange-
sehen, der für die Verwaltung des Namenverzeichnis der Verstorbenen zuständig war, in dem 
deren Namen und die Todeszeiten registriert wurden. Diese Vorstellung entspricht auch einem 
Satz aus dem von Ge Hong 葛洪 (284–363 n. Chr.) verfassten Werk Baopuzi: „Wenn jemand [die 
Unsterblichkeitspillen] hundert Tage lang aufgenommen hat, werden seine Muskel und Kno-
chen stark und hart. Wenn jemand sie tausend Tage lang aufgenommen hat, wird der Schick-
salsgott seinen Namen aus dem Namenverzeichnis der Verstorbenen streichen 服之百日，肌
骨強堅；千日，司命削去死籍 (Baopuzi neipian jiaoshi 1985, 86).“

269	 Das Datum entspricht dem 2. Okt. 79 n. Chr. 
270	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Chen, Li und Liu jeweils als 及, 趙 und 𧻰 (Chen 

Songchang 2001, 108; Li Junming 2002, 453; Liu Lexian 2010, 173).



187

	 Grabschützende Texte

2.	 Mehrere Götter oder Geister, denen das Opfer dargebracht wird, wie z. B. der Boden-
gott, der Schicksalsgott, der Gott des Kochherds und der Jagdgott, müssen auch 
im Alltagsleben verehrt worden sein. Sie galten daher nicht als echte Beamten der 
Unterwelt. 

3.	 Die auf die Holztäfelchen aufgeschriebenen Gebete sollen von den Verstorbenen mit-
gebracht und dem übergeordneten Gott überreicht werden. Er wird Herr des Him-
mels tiangong 天公 genannt, abweichend von der in den grabschützenden Texten 
üblichen Bezeichnung des höchsten Gottes, nämlich des Himmlischen Herrn tiandi 
天帝.

4.	 Dennoch zielen die Texte darauf ab, die Verfehlungen von den Verstorbenen und die 
Schuld von den Lebenden zu nehmen.

T. 01: Am Tag Jiwei, dem fünfundzwanzigsten Tag des Dezembers, dessen erster 
Tag Yiwei ist, des zweiten Jahres der Regierungsdevise Yongyuan ... die [kalenda-
rischen] Götter Bakui, Jiukan, das Himmelstor Tianmen ... Ehrfurchtsvoll erstatte 
[ich Ihnen] Bericht darüber, dass ... die Lebenden im Hause ... der Große Wagen 
... das Himmelstor ... Die Lebenden gehören zur bi-Einwohnereinheit, [bestehend 
aus fünf benachbarten Familien], die Verstorbenen gehören zu [den Gräbern]. 
Die Lebenden schreiten vorwärts, die Verstorbenen wandern zurück. Von heute 
an sollen [die Verstorbenen und die Lebenden] neunundneunzig Jahre lang ... 
nicht … [Ich] wende mich flehend an den Himmlischen Herrn, diese [Trennung] 
zu vollziehen. ... [Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen 
und Regularien [behandelt werden] 永元四年十二月□□□{乙未朔}□□{二
十}五日己未271，□□陳□□□□□□□鄙火□□□□□□□□□□□八

魁、九□{坎}、天門□□□□□□□□□□之□□□□□□□□斗□□□日

□□□□□□□□□□天地□□□□敢言之，□大□去□□□□□□272□
家室生人，□273廬舍□□□□之真公欲去北斗□公□□□□□□□天門

□□去□□□□□生人入比274，死人入□275。生人□{前}行，死人卻略276。

271	 Das Datum, das dem 9. Febr. 93 n. Chr. entspricht, lässt sich mittels des Nachschlagewerks Ers-
hishi shuorun biao 二十史朔閏表 feststellen. 

272	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Huang und Zhang als 賜, was aber sei-
ner Form nicht entspricht (Wang Guangyong 1981, 55; Huang Jingchun 2004, 84; Zhang & Bai 
2006, 136). Ich lasse es hingegen unentziffert.

273	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Wang als 賜. Ich lasse es hingegen unentziffert.
274	 Bei dem Wort bi 比 handelt es sich um eine Basiseinheit von Einwohnern, die aus fünf in enger 

Nachbarschaft befindlichen Familien aus demselben Dorf bestehen. 
275	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Wang als 指, was aber keinen Sinn ergibt. Ich 

lasse es unentziffert. 
276	 Die beiden Schriftzeichen an diese Stelle wurden bisher als tailuo 邰落 gelesen, was aber keinen 

Sinn ergibt. Sie lassen sich meines Erachtens als quelue 卻略 identifizieren, da die Phrase „Die 



Schriftlichkeit

188

從今以後277，九十九岁不□，祁請天帝為之者，□□□□□。如律令.

Beim Text T. 01, das 14 Jahre später hergestellt wurde, sind die Merkmale eines grab-
schützenden Textes viel stärker ausgeprägt. Der Text wurde z. B. als ein Dienstschreiben 
verwendet, an dessen Ende die übliche Schlussphrase „[Das oben Stehende soll] gemäß 
den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 如律令“ stand. Die 
Phrasen, die auf die Trennung zwischen den Lebenden und den Verstorbenen abzie-
len, wirkten ebenfalls lebendiger: „Die Lebenden gehören zur bi-Einwohnereinheit, die 
Verstorbenen gehören zu [den Gräbern]. Die Lebenden schreiten vorwärts, die Verstor-
benen wandern zurück 生人入比，死人入□。生人□{前}行，死人卻略“. Aber die 
folgenden Merkmale weisen darauf hin, dass dieser Text noch der Entstehungsphase 
des grabschützenden Textes angehört.
1.	 Der Ausdruck „[Ich] wende mich flehend an den Himmlischen Herrn, diese [Tren-

nung] zu vollziehen 祁請天帝為之者“ weist darauf hin, dass dieser grabschützende 
Text nicht als Befehl im Namen des Himmlischen Herrn zu verstehen ist, sondern als 
eine Bitte an ihn.

2.	 Keine Beamten der Unterwelt werden im Text erwähnt.

T. 02-1: Am Tag Genxu, [dem fünfundzwanzigsten Tag] des Dezembers des sech-
zehnten Jahres der Regierungsdevise Yongyuan, ... verstorben. Die Verstorbenen 
haben für immer ... verlassen ... nicht zurückkehren ... 永元十六年十二月庚戌

278…死者。死者壹去…不反（返）□皇…

Trotz des schlechten Erhaltungszustands lässt sich das Hauptanliegen des 105 n. Chr. 
hergestellten grabschützenden Textes (T. 02-1) noch erkennen: Die Auflösung der Ver-
strickung zwischen den Verstorbenen und den Hinterbliebenen, indem die Rückkehr 
der Verstorbenen ins Diesseits verhindert werden soll. Die stark abgeblätterte Inschrift 
enthält noch keine Angaben über die Beamten der Unterwelt.

T. 03: Am vierzehnten Tag des ... Monats des ersten Jahres der Regierungsde-
vise Yanguang trenne [ich] die Lebenden von den Verstorbenen. Die Lebenden 

Lebenden schreiten vorwärts, die Verstorbenen wandern zurück 生人前行，死人卻略“ häufig 
vorkommt.

277	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Wang als xing 行. Es lässt sich meines Erachtens 
als hou 後 lesen, da der Ausdruck congjin yihou 從今以後 („von heute an“) in grabschützenden 
Texten üblich ist.

278	 Dem Werk Ershishi shuorun biao zufolge nahm der erste Tag des Dezembers dieses Jahres den 
Ganzhi Bingxu 丙戌 ein. Daher entsprach Genxu 庚戌 dem fünfundzwanzigsten Tag des Janu-
ars. Das Datum entspricht dem 28. Jan. 105 n. Chr.



189

	 Grabschützende Texte

gehören selbstverständlich zur [irdischen Welt, deren Hauptstadt] Chang’an [ist], 
die Verstorbenen gehören selbstverständlich zu den Gräbern, die dem Hügelmi-
nister unterstellt sind. Du bist am Tage mit dem Ganzhi ...Zi geboren und du 
hast fünf Getreidesorten, um dich zu ernähren. Die Verstorbenen begeben sich 
in die Erde, die Lebenden begeben sich in die Halle. Die Verstorbenen sollen 
tief vergraben sein. [Das oben Stehende soll] gemäß den Gesetzen und Regula-
rien [behandelt werden] 延光元年□月十四日279。生人之死別280解。生自屬長

安，死人自屬丘丞墓。汝□子281日生人，食五282穀。死入283土，生上堂，死

人深自葬。如律令.

In der Inschrift T. 03, die 122 n. Chr. verfasst wurde, sind die folgenden Punkte erwäh-
nenswert:
1.	 Obwohl der Name des Verstorbenen nicht erwähnt wird, wird er mit „Du“ angespro-

chen.
2.	 Jedoch wurde dessen Geburtszeit, die mit dem Ganzhi gezählt wurde, exakt angege-

ben.
3.	 Zum ersten Mal taucht die Phrase „Die Lebenden gehören selbstverständlich zur 

[irdischen Welt, deren Hauptstadt] Chang’an [ist] 生自屬長安“ auf.
4.	 Der erste Beamte der Unterwelt, der Hügelminister 丘丞, wird erwähnt, jedoch 

noch alleine. Ihm ist das gesamte Totenreich unterstellt: „die Verstorbenen selbstver-
ständlich den Gräbern, die dem Hügelminister unterstellt sind, angehören 死人自屬

丘丞墓“.
5.	 Zwar wurde das Schlusswort „[Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] 

Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 如律令“ verwendet, jedoch wurde das 
Schreiben nicht im Namen des Himmlischen Herrn an den Hügelminister geschickt. 
Auch der Ritualmeister bezeichnet sich noch nicht als „Bote des Himmlischen Herrn“.

279	 Das Datum lässt sich zwar nicht exakt feststellen, liegt aber sicher im Jahr 122 n. Chr.
280	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yang, Wang und Huang jeweils als 易, 昜 und 

別 (Yang Huanxin 1991, 60; Wang Yucheng 1993, 72; Huang Jingchun 2004, 87).
281	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffert Wang als gan 干 (Wang Yucheng 1993, 72). Ich hin-

gegen identifiziere es als zi 子.
282	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Autor des Ausgrabungsberichts und Wang 

jeweils als 三 und 五 (Yang Huanxin 1991, 60; Wang Yucheng 1993, 72).
283	 Huang vermutet ohne Begründung, dass das Schriftzeichen ru 入 („hinein“) im Ausgrabungs-

bericht irrigerweise als ren 人 („Mensch“) nachgezeichnet wurde (Huang Jingchun 2004, 87). Die 
falsche Nachzeichnung des Schriftzeichens ru 入 durch ren 人 erfolgte beispielsweise auch im 
grabschützenden Text von Wang Dang (B. 04).



Schriftlichkeit

190

Aus den obigen Überlegungen sind die folgenden Folgerungen zu ziehen:
1.	 Die Gruppe I, die auf den Zeitraum 79–125 n. Chr. datiert wird, bildete die Entste-

hungsphase des grabschützenden Textes.
2.	 Das Hauptanliegen der grabschützenden Texte war noch einfach: Die Trennung 

zwischen den Lebenden und den Verstorbenen. Außerdem zielten die grabschüt-
zenden Texte darauf ab, die Verfehlungen zhe 適 und die Schuld zhai 責 von den 
Verstorbenen und den Lebenden zu tilgen. Die Ursache der Verstrickungen zwischen 
den Lebenden und den Verstorbenen wurde in den Texten jedoch noch nicht klar 
erwähnt.

3.	 Die Phrasen der Trennung zwischen den Lebenden und Verstorbenen klangen noch 
eintönig. Die Phrase „Die Lebenden gehören selbstverständlich zur [irdischen Welt, 
deren Hauptstadt] Chang’an [ist] 生自屬長安“ kommt an dieser Stelle zum ersten 
Mal vor, jedoch sie bildet noch nicht den Gegensatz zur Phrase „die Verstorbenen 
gehören zur [Unterwelt, deren Hauptstadt] im Berg Tai [im Osten liegt] 死人屬東

大（太）山“.
4.	 Der höchste Gott, dessen Bezeichnung „Herr des Himmels tiangong“ oder „Himm-

lischer Herr“ ist, wurde zwar erwähnt, jedoch wurden die grabschützenden Texte 
nicht in dessen Namen verfasst. Er fungierte oft als derjenige, der um Hilfe gebeten 
wurde, die Trennung zwischen den Lebenden und den Verstorbenen zu sichern.

5.	 Der Ritualmeister bezeichnete sich noch nicht als „Bote des Himmlischen Herrn“. 
Keine grabschützenden Siegel wurden in den grabschützenden Texten erwähnt. Dies 
weist darauf hin, dass die grabschützenden Siegel erst später in Anwendung gekom-
men sein müssen.

6.	 Ein Beamter der Unterwelt, der Hügelminister 丘丞, wird zwar erwähnt, er war 
jedoch noch alleine. Die lange Reihe an Beamten der Unterwelt findet noch keine 
Erwähnung.

7.	 Weder magische Medizin noch Bleimännlein wurden in den grabschützenden Tex-
ten erwähnt. In den grabschützenden Tontöpfen wurden auch keine Erze oder Blei-
männlein aufgefunden.

8.	 Im 122 n. Chr. verfassten Text T.  03 ist erstmals ein Talisman, der vor allem aus 
Schriftzeichen besteht (siehe Kapitel 2.4), aufgeführt.

Gruppe II: 126–145 n. Chr. (T. 04, T. 05, T. 06, T. 07, T. 08, T. 09)

T. 04: [Die Flasche ist] in die Mitte [des Grabes zu platzieren]. Der Realgar soll 
den Nachkommen Glück bringen und die Kränkung der Erde beschwichtigen 中
央。雄黃利子孫，安土.



191

	 Grabschützende Texte

Im Text T. 04, datiert auf das Jahr 126 n. Chr., wird zum ersten Mal die Verwendung der 
Erze wie z. B. der Realgar in einem grabschützenden Text erwähnt. Ebenfalls wird erst-
mals beschrieben, dass die grabschützenden Tonflaschen mit Erzen befüllt und in der 
Erde oberhalb des Gewölbes der Hauptgrabkammer platziert wurden. Der Anlass der 
Verwendung des grabschützenden Textes ist die „gekränkte Erde zu beschwichtigen 
antu 安土“.

T. 05: Am dritten Tag des Februars, dessen erster Tag Xinwei ist, des dritten Jahres 
der Regierungsdevise Yongjian ..., tilge [ich im Namen des] Himmlischen Herrn 
das Unheil, [das von] dem Verstorbenen [verursachte]. ... Die Verstorbenen ... 
sollen nicht ... die Lebenden ... die Nachkommen ... Falls ... würden, dürften erst 
dann die unglücklichen Verstrickungen [zwischen den Verstorbenen und den 
Hinterbliebenen] stattfinden. ... [Ich] tilge die unglücklichen Verstrickungen ... 
die Verstrickungen, [die dadurch entstanden sind], dass die Essenz des Verstor-
benen [in die Hinterbliebenen] eingeflossen ist. ... [Ich setze] den Hügelminis-
ter, den Grabsenior, den Beamten der [unterirdischen] Hauptstadt mit dem Rang 
von zweitausend Shi hierüber [in Kenntnis]. [Das oben Stehende soll gemäß] 
den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden], indem diese 
Flasche [das vom Tod verursachte Unglück] beseitigt 永建三年二月□□{辛

未}朔三日284□□，天帝絕死德□死□死之□人不得□爲□生□□□□人

□□□□□□□□□□□□□□土□子孫□□□□卒□□，乃得復□□帝

□絕□□注□□□□□□□□□□□□□□死人精注，主□□□爲今死非

□□即□復□持君□瓶別□□□丘丞，墓伯，中□{都}二千石285。如286瓶
別律令.

284	 Das Datum entspricht dem 21. März 128 n. Chr.
285	 Die Leerstelle ließ sich durch den Vergleich mit dem Amtstitel zhongdu erqianshi 中都二千

石 (hohe Beamten der [unterirdischen] Hauptstadt mit dem Rang von zweitausend Shi) auf 
der grabschützenden Tonflasche aus Linyi 臨猗 (T. 19) als du 都 („Stadt“) ergänzen. Das Wort 
zhongdu 中都 bedeutete in der Han-Zeit die „Hauptstadt“.

286	 Wang zufolge stand am Ende eines hanzeitlichen, an untergeordneten Stellen weitergeleiteten 
Amtsschreibens stets ein Schlusswort, wie etwa: ru lüling 如律令 („gemäß den Gesetzen und 
Regularien“), ru zhaoshu 如詔書 („gemäß dem kaiserlichen Erlass“), ru zhaoshu lüling 如詔
書律令 („gemäß den Gesetzen und Regularien des kaiserlichen Erlasses“), ru taishoufu xishu 
lüling 如太守府檄書律令 („gemäß den Gesetzen und Regularien der xishu-Bekanntmachung 
aus dem Amtssitz des Präfekten“), ru shoufu zhisuoshu lüling 如守府治所書律令 („gemäß den 
Gesetzen und Regularien der shu-Proklamation aus dem Amtssitz des Präfekten“), ru fuji lüling 
如府記律令 („gemäß den Gesetzen und Regularien des ji-Amtsschreibens der Präfektur“), ru 
taishou fudie lüling 如太守府牒律令 („gemäß den Gesetzen und Regularien der die-Urkunde 
aus dem Amtssitz des Präfekten“), youjiao 有教 („Das ist ein Befehl“) (Wang Guihai 1999, 71). 
Daraus ist zu schließen, dass das Schriftzeichen an dieser Stelle sehr wohl ru 如 und nicht ge 
各 lauten musste. Luo hat das Schriftzeichen offensichtlich falsch identifiziert. Das kann sehr 



Schriftlichkeit

192

Der auf das Jahr 128 n. Chr. datierte Text T. 05 wurde erstmals im Namen des Himmli-
schen Herrn an die Beamten der Unterwelt (den Hügelminister, den Grabsenior und den 
Beamten der [unterirdischen] Hauptstadt mit dem Rang von zweitausend Shi 丘丞，墓

伯，中□{都}二千石) verschickt. Hier findet auch die Vorstellung von der zhu-Krank-
heit erstmals Erwähnung: „die Verstrickungen, [die dadurch entstanden sind], dass die 
Essenz des Verstorbenen [in die Hinterbliebenen] eingeflossen ist 死人精注“.

T. 06: 
T. 06-1: Am Tag Jiaxu, dem sechsten Tag des August, dessen erster Tag Jisi ist, 
des zweiten Jahres der Regierungsdevise Yangjia, an dem der Gott Chu [des ast-
rologischen Ordnungssystems Jianchu] Dienst hat, entferne [ich,] der Bote des 
Himmlischen Herrn, für das Haus des Cao Bolu mit Sorgfalt das Unheil und ver-
treibe das Ungemach, bis weit über tausend Meilen hinaus. Das Ungemach [und 
das Unheil] sollten die Flucht ergreifen und dürfen sich [hier] nicht mehr aufhal-
ten. ... begibt sich zu dem Wohnsitz der Geister... Den Lebenden ist die Nummer 
Neun zugeordnet, den Verstorbenen [hingegen] ist die Nummer Fünf zugeord-
net. Die Lebenden und die Verstorbenen befinden sich auf verschiedenen Wegen, 
die zehntausend Meilen voneinander entfernt sind. Von heute an [soll er] seine 
Nachkommen ewig beschützen, deren Lebensdauer ebenso lang wie Metall und 
Stein und bis zu ihrem Ende ohne Unheil sein soll. Was dient als Zeugnis? [Diese 
Flasche dient als Zeugnis. Sie ist mit] der magischen Medizin [befüllt], die [das 
Unheil] unterdrückt und [das Grab] beschützt, und mit dem Stempel versiegelt, 
der die Inschrift „vom Gelben Gott hergestelltes Siegel“ trägt. [Das oben Stehende 
soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 陽
嘉二年八月己巳朔六日甲戌287，徐（除）288。天帝使者謹為曹伯魯之家移央

（殃）去䓘（咎），遠之千里。䓘（咎）□289亡290桃（逃）不得留，□□

至之鬼所徐（除）□□。生人得九，死人得五，生死異路，相去萬里。從

wahrscheinlich deshalb passiert sein, weil er nur zehn Schriftzeichen aus dem grabschützenden 
Text mit der Inschrift yonghe liunian (T. 09) identifiziert (Luo Zhenyu 1929, 2886), während 
Nakamura 65 Schriftzeichen aus demselben Text entziffert (Nakamura 1927, 3).

287	 Das Datum entspricht dem 22. Sept. 133 n. Chr.
288	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhuo und Huang jeweils als xu 徐 und chu 除 

(Zhuo Zhenxi 1980, 46; Huang Jingchun 2004, 90).
289	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhuo und Huang jeweils als 印 und 殃 (Zhuo 

Zhenxi 1982, 88; Huang Jingchun 2004, 90). Beide entsprechen aber der Form dieses Schriftzei-
chens nicht. Ich lasse es daher unentziffert.

290	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffert Zhuo als da 大 (Zhuo Zhenxi 1980, 46). Es lässt sich 
meines Erachtens als wang 亡 („flüchten“) identifizieren. 



193

	 Grabschützende Texte

今以長保孫子，壽如金石終無凶。何以為信？神藥厭（壓）塡（鎭）291，
封黃神越章之印。如律令.

T. 06-2 (Inschrift im Talisman): Der Gott Da tianyi ist zuständig, die bösen Geis-
ter mit dem Talisman zu vertreiben und zu töten 大天一主逐殺292惡鬼，以莭

（節）293.

Im 133 n. Chr. verfassten Text T. 06 taucht die Bezeichnung „Bote des Himmlischen 
Herrn“ erstmals auf. Gleichzeitig werden das grabschützende Siegel und die Versieglung 
des Schreibens erwähnt: „und mit dem Stempel, der die Inschrift „vom Gelben Gott her-
gestelltes Siegel“ trägt, versiegelt 封黃神越章之印“. Die apotropäischen Gegenstände, 
die in die grabschützenden Tonflaschen eingefüllt wurden, wurden als magische Medi-
zin bezeichnet: „[Sie ist mit] der magischen Medizin [befüllt], die [das Unheil] unter-
drückt und [das Grab] beschützt 神藥厭（壓）塡（鎭）“. Das grabschützende Siegel 
demonstriert deutlich, dass die apotropäische Kraft des grabschützenden Textes und 
der grabschützenden Gegenstände der Macht des Himmlischen Herrn entspringt. Die 
Phrase „Was dient als Zeugnis 何以為信“ wird zum ersten Mal in einem grabschützen-
den Text verwendet. Außerdem wird erstmals ein kurzer Text in einen Talisman inte-
griert. Das astrologische Ordnungssystem Jianchu, das für die Auswahl des günstigen 
Tags in rishu-Almanachen häufig verwendet wurde, findet erstmals hierbei Anwendung.

T.  07: Am Tag Wushen, dem einundzwanzigsten Tag des [Juli], dessen erster 
Tag Wuzi ist, des vierten Jahres der Regierungsdevise Yangjia, beschütze [ich,] 
der Geistermeister des Himmlischen Herrn, der Untertan Nong, für das Haus 
Tang mit Sorgfalt das Grab, aus dem Anlass, dass sich der kürzlich Verstorbene 
[mit dessen bereits hier bestatteten Familienmitgliedern] vereinigt. ... [Das oben 
Stehende soll gemäß] den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt 
werden] 陽嘉四年□□{七月}294戊子朔廿一戊申295，天帝神師臣農謹為唐

291	 Das Schriftzeichen tian 塡 ist ein Tongjiazi von zhen 鎭 (Qiu Xigui 1980, 124), das „beschützen“ 
bedeutet. 

292	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle, geschrieben in der Form , identifizieren Wang und Lian 
jeweils als 敦 und □ (Wang Yucheng 1991, 50; Lian Shaoming 1995, 1128). Ich hingegen ent-
ziffere es als 殺, weil ähnliche Schreibweisen desselben Schriftzeichens im Talisman der grab-
schützenden Flasche aus Xi’an (Nr. 51), geschrieben als , sowie auf drei grabschützenden 
Stempelsiegeln (Y. 7-4, Y. 7-5, Y. 7-6) zu finden sind.

293	 Das Schriftzeichen jie 莭 kommt auf einer anderen grabschützenden Tonflasche aus Gaoling vor, 
und zwar in der Phrase tianfu dijie 天苻地莭 („Talisman des Himmels und der Erde“). 

294	 Die beiden Schriftzeichen für die Angabe des Monats qiyue 七月 lassen sich mittels des Nach-
schlagwerkes Ershishi shuorun biao ergänzen.

295	 Das Datum entspricht dem 17. Aug. 135 n. Chr.



Schriftlichkeit

194

氏合冢296厭（壓）297。□□四□□□□舌東□□□□本前□□□主□298子
□□□□□□律令.

Im auf das Jahr 135 n. Chr. zu datierenden Text T. 07 bezeichnete sich der Ritualmeister 
erstmals als Geistermeister des Himmlischen Herrn und als dessen Untertan: „[ich,] 
der Geistermeister des Himmlischen Herrn, der Untertan Nong 天帝神師臣農“. In ihm 
wurde ebenfalls erstmals angegeben, dass der Anlass den grabschützenden Text zu ver-
wenden, darin bestand, den kürzlich Verstorbenen in dessen Familiengrab zu bestatten: 
„beschütze [ich,]... für das Haus Tang mit Sorgfalt das Grab, aus dem Anlass, dass sich 
der kürzlich Verstorbene mit dessen bereits hier bestatteten Familienmitgliedern ver-
einigt 為唐氏合冢厭（壓）“.

T. 08: Am achtundzwanzigsten Tag des März, dessen erster Tag Gengyin ist, des 
vierten Jahres der Regierungsdevise Yangjia, setze [ich, im Namen] des Himm-
lischen Herrn den Hügelminister, den Grabsenior und den Beamten der Unter-
welt mit dem Rang von zweitausend Shi, die gemeinsam für die Verwaltung 
des Verstorbenenregisters zuständig sind, hierüber in Kenntnis, dass Wang Juzi 
am Tag Jiaxu verstorben ist. Sein Todestag ist ungünstig und steht in unglück-
licher Verstrickung mit seinen Vorfahren ... Deswegen verwende [ich] die Blei-
männlein, ..., Eier ...[, um] die Verfehlungen von Juzi zu [tilgen]. ... die Küken 
... Die Lebenden und die Verstorbenen begeben sich in unterschiedliche Rich-
tungen. Die Lebenden laufen vorwärts, die Verstorbenen schreiten rückwärts. 
Die Lebenden kehren zu ... zurück, die Verstorbenen kehren zum Grabhügel 
zurück. ... [Die Verstorbenen sollen den Lebenden keinen] Schaden [mehr] 
zufügen. ... 陽嘉四年三月庚寅朔廿八日299，天帝告丘丞、墓伯、地下二千

石300，主死名藉（籍）：王巨子301以甲戌302死，時日□□{不良}，死日不吉， 

296	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Huang und Zhang jeweils als zhong 冢 und jia 家 
(Huang Jingchun 2004, 91; Zhang & Bai 2006, 138).

297	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Huang und Zhang jeweils als 解 und 厭 (Huang 
Jingchun 2004, 92; Zhang & Bai 2006, 138).

298	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Huang als xiao 孝 (Huang Jingchun 2004, 92). Ich 
lasse es unentziffert. 

299	 Das Datum entspricht dem 28. Apr. 135 n. Chr.
300	 Das Schriftzeichen shi 石 steht hier für eine Gewichtseinheit, die in der Ost-Han-Zeit 120 Jin 斤, 

d. h. 30 etwa Kilo beträgt. 
301	 Wang Juzi ist ein männlicher Name. 
302	 Wenn der Verstorbene im Februar am Tag Jiaxu starb, dann wurde er erst 43 Tage nach seinem 

Tod bestattet. Üblicherweise war der zwischen Tod und Bestattung liegende Zeitraum noch 
länger, er konnte 103 oder sogar 163 Tage umfassen.



195

	 Grabschützende Texte

重復303先304故□。故持鈆（鉛）人□305□人□□□雞子□□□□巨子之

適□□□□□雛大亘□□□□□□□□□□□□□□□□□□逞取，

生死異趣306。生人前行，死人卻步。生人歸307□□，死人308歸丘墓。何

□□□□壬戌□□□□人□□□□□□□相妨，牢□□□□土相侯郭

□□□□□□□□□.

Beim Beispiel T. 08, datiert auf 135 n. Chr., erhielten die folgenden Beamten der Unter-
welt einen neuen Dienst: Der Hügelminister, der Grabsenior und der Beamte der Unter-
welt mit dem Rang von zweitausend Shi. Sie waren von nun an „zuständig für die 
Verwaltung des Verstorbenenregisters 主死名藉（籍）“. Die Phrase „Sein Todestag ist 
ungünstig“ wird hier erstmals erwähnt und in Zusammenhang mit dem Begriff chongfu 
重復 gebracht: „Sein Todestag ist ungünstig und steht in unglücklicher Verstrickung 
mit seinen Vorfahren ... 時日□□{不良}，死日不吉，重復先故□“. Ebenfalls wird 
erstmals die Verwendung von Bleimännlein und Eiern erwähnt. Zum ersten Mal wird 
ausdrücklich im grabschützenden Text angeführt, dass der Verstorbene den Hinterblie-
benen keinen „Schaden [mehr] zufügen xiangfang 相妨“ soll.

T. 09: Am Tag Renshen, dem einundzwanzigsten Tag [des Oktobers], dessen ers-
ter Tag [Ren]zi ist, des sechsten Jahres der Regierungsdevise Yonghe, an dem 
der Gott ... [des astrologischen Ordnungssystems Jianchu] Dienst hat, [beschütze 
ich,] der Bote bzw. Geistermeister des Himmlischen Herrn, das Grab von [...]. [Ich 
setze ...,] den Grabsenior, den Grabminister, den shi-Amtsgehilfen am Grabtor ... 
hierüber in Kenntnis, dass ... Am heutigen günstigen Tag löse [ich für den Ver-
storbenen] das Unheil der fünf [..., das von den vier Himmelsrichtungen und der 
Mitte ausgeht,]... und ... aus der Mitte. [Ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, 
setze ..., den Aufseher der Wachen am Grabtor und den ... hierüber in Kenntnis, 
dass ... 永和六年□□□{十月壬}子朔廿一日壬申309，直□，□{天}帝神師使

303	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 
binxin 秉信 (Sun Fuxi et al 2002, 18). Ich entziffere sie anhand neu aufgenommener Bilder als 
chongfu 重復.

304	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als guang 光. 
Ich entziffere es anhand neu aufgenommener Fotografien als xian 先.

305	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als ma 馬 
(„Pferd“). Ich lasse es hingegen unentziffert.

306	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle wurde im Ausgrabungsbericht nicht entziffert. Ich identi-
fiziere es anhand neu aufgenommener Fotografien als qu 趣.

307	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziere ich als gui 歸. 
308	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle wurden im Faksimile nicht entziffert. Ich identifiziere 

sie als 死人.
309	 Das Datum entspricht dem 7. Dez. 141 n. Chr.



Schriftlichkeit

196

者為□□□之墳墓東□□□□□□□□□□□墓□□墓伯、墓丞相、墓□{

門}史310、諸□□□□□所□者市曹主人□□□。今日吉日，解五□□□煞

311及與中央□□□□。天帝使者告□□□□墓門亭長、主□□□□道烝召

作行差□□□.

Beim Text T. 09, datiert auf 141 n. Chr., bezeichnet sich der Ritualmeister sowohl als „der 
Bote bzw. Geistermeister des Himmlischen Herrn □{天}帝神師使者“ als auch als „der 
Bote des Himmlischen Herrn 天帝使者“. Dies weist darauf hin, dass „der Geistermeister 
des Himmlischen Herrn 天帝神師“ identisch mit dem „Boten des Himmlischen Herrn“ 
war. Die Reihe der Beamten der Unterwelt wird nun plötzlich erweitert, indem haupt-
sächlich rangniedrigere unterirdische Beamten hinzugefügt werden: „den Grabsenior, 
den Grabminister, den shi-Amtsgehilfen an der Grabtür... den Aufseher der Wachen 
am Grabtor 墓伯、墓丞相、墓□{門}史...墓門亭長“. Zudem wird die Phrase „am 
heutigen günstigen Tag 今日吉日“ auch erstmals im grabschützenden Text erwähnt.

Aus den obigen Überlegungen sind die folgenden Folgerungen zu ziehen: 
1.	 Die Gruppe II, die auf den Zeitraum 126–145 n. Chr. datiert wird, repräsentiert die 

Frühphase des grabschützenden Textes. Die wichtigste Entwicklung dieser Phase 
war die Professionalisierung der Ritualmeister, die das grabschützende Ritual bei der 
Bestattung durchführten. Sie bezeichneten sich als „Boten des Himmlischen Herrn“ 
bzw. „Geistermeister des Himmlischen Herrn“ und betrachteten sich als dessen 
Untertanen. Sie stellten grabschützende Siegel her, die oft die Inschrift „vom Gelben 
Gott hergestelltes Siegel“ trugen, um die grabschützenden Texte zu versiegeln.

2.	 Der grabschützende Text wurde nun im Namen des Himmlischen Herrn an die 
Beamten der Unterwelt verschickt. Die Reihe der Beamten der Unterwelt wird stark 
erweitert. Jene drei unterirdischen Beamten, die am häufigsten in den späteren grab-
schützenden Texten erwähnt werden, werden nun namentlich genannt: der Hügel-
minister, der Grabsenior und der Beamte der Unterwelt mit dem Rang von zweitau-
send Shi 丘丞、墓伯、地下二千石. Außerdem werden rangniedrigere Beamten der 
Unterwelt wie etwa „der shi-Amtsgehilfe an der Grabtür 墓門史 und der Aufseher 
der Wachen am Grabtor 墓門亭長“ der Reihe hinzugefügt.

3.	 Erstmals ist von der Verwendung von Erzen die Rede. Sie wurden in die grabschüt-
zenden Tontöpfe eingefüllt und entsprechend der Fünf-Phasen-Lehre wuxing an 

310	 Ein ähnlicher shi-Beamte der Unterwelt wird auf dem grabschützende Bleitäfelchen für das Haus 
Cheng erwähnt: „den Ehrwürdigen shi-Amtsgehilfen an der Grabtür 延（埏）門佰（伯）史 
(B. 10)“.

311	 Eine ähnliche Phrase ist auf der grabschützenden Steinplatte für Liu Houshe zu finden: „vom 
Unheil der fünf Qi, [das von den vier Himmelsrichtungen und der Mitte ausgeht,] beschädigt ist 
刻五氣之央（殃）“ (S.02-1).



197

	 Grabschützende Texte

einem symbolischen Ort des Grabes, z. B. in der Erde oberhalb des Gewölbes der 
Hauptgrabkammer, platziert.

4.	 Die Verwendung der Bleimännlein und Eier wird ebenfalls in dieser Frühphase des 
grabschützenden Textes erwähnt.

5.	 Die Todesursache wird in dieser Phase mehrfach erklärt. Der Zusammenhang zwi-
schen dem unglücklichen Todestag und dem Begriff chongfu 重復 („Verstrickung“) 
wird verdeutlicht. Die Beschreibung der zhu-Krankheit 注, die von einem Leichnam 
auf die Lebenden übertragen wird und weitere Tode verursachen kann, begann erst-
mals 126 n. Chr.

6.	 Das Verstorbenenregister 死名籍, das von den Beamten der Unterwelt wie dem 
Hügelminister, dem Grabsenior und dem Beamten der Unterwelt mit dem Rang von 
zweitausend Shi verwaltet wird, wird thematisiert. Jenes Verzeichnis ist direkt auf 
den Todestag des Bestatteten bezogen. 

7.	 Ein neuer Anlass der Verwendung des grabschützenden Textes war die gekränkte 
Erde zu beschwichtigen antu 安土.

8.	 Ein weiterer neuer Anlass der Verwendung des grabschützenden Textes war hezhong 
合冢, die Sitte den kürzlich Verstorbenen im Familiengrab zu bestatten, so dass er 
sich mit dessen bereits bestatteten Familienmitgliedern im Grab wiedervereinigen 
konnte. 

Gruppe III: 146–165 n. Chr. (T. 10–T. 18; B. 01, B. 02)

T. 10: Am Tag Jimao, dem siebenundzwanzigsten Tag des Septembers, dessen 
erster Tag Guichou ist, [des ersten Jahres der Regierungsdevise Benchu, tilge ich,] 
der Bote des Himmlischen Herrn, für das Haus von Wang A... mit Sorgfalt [das 
Unheil]. ... Die Lebenden [haben] ihr eigenes Ackerland und eigene Häuser, [die 
Verstorbenen haben ihre eigenen Gräber in der Unterwelt]. [Die Verstorbenen] 
gehören zur [Unterwelt, deren Hauptstadt] im Berg Tai [liegt]. Die Lebenden 
gehören zur [irdischen Welt, deren Hauptstadt] Chang’an [ist]. Die [zwei] Welten 
sollen nicht miteinander verknüpft sein. Die Lebenden laufen vorwärts, die Ver-
storbenen schreiten rückwärts. Die Lebenden und [die Verstorben] begeben sich 
in unterschiedliche Richtungen, sie sollen [einander keinen Schaden mehr zufü-
gen.] [Das oben Stehende soll gemäß] den betreffenden Gesetzen und Regularien 
[behandelt werden] □□□□{本初元年}九月癸丑朔312廿七日己卯313，天帝

312	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als suo 所. 
Ich entziffere es als shuo 朔.

313	 Im Zeitraum der Jahre zwischen 70 n. Chr. und 200 n. Chr. gibt es drei Jahre, deren erster Tag 
des Septembers Guichou ist. Sie entsprechen dem vierte Jahr der Regierungsdevise Jianchu 建
初 (79 n. Chr.), dem zweiten Jahr der Regierungsdevise Yuanchu 元初 (115 n. Chr.) sowie dem 



Schriftlichkeit

198

使者謹爲王阿□之□{家}□□□□□□□。生人自□{有}田居，□□□{死

人有}□□。□□{死人}屬大（太）山，生人屬長□{安}。□處不得相連。

生人前行，死人卻步。生人□□□□□{生死}異趣314，不得□□□□{復相

求索}□{如}律令.

In der Inschrift T. 10 (146 n. Chr.) wird der Berg Tai erstmals als das Zentrum des Jenseits 
betrachtet und geografisch der Stadt Chang’an, die als das Zentrum des Diesseits galt, 
gegenübergestellt: „[Die Verstorbenen] gehören zur [Unterwelt, deren Hauptstadt] im 
Berg Tai [liegt]. Die Lebenden gehören zur [irdischen Welt, deren Hauptstadt] Chang’an 
[ist] □□{死人}屬大（太）山，生人屬長□{安}“. Eine neue Phrase der Trennung 
zwischen den Lebenden und den Verstorbenen taucht an dieser Stelle auf: „Die Leben-
den [haben] ihres [eigene] Ackerland und Häuser 生人自□{有}田居“.

T. 02-2: Am vierzehnten Tag des Novembers, dessen erster Tag Dingwei ist, des 
ersten Jahres der Regierungsdevise Jianhe, löse [ich die Verstrickungen der Ver-
storbenen mit den Lebenden] auf. [Ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, trenne 
für die Familie von Jia mit Sorgfalt die Lebenden von den Verstorbenen in der 
Unterwelt und löse [die Verstrickungen zwischen ihnen] auf. Die kürzlich ver-
storbene Schwiegertochter [der Familie] Jia verschied im Alter von nur 24 Jahren. 
Diejenigen, deren Namen zusammen mit deinem Namen im gleichen Namensver-
zeichnis [der Verstorbenen] eingetragen sind, würden an demjenigen Tag ster-
ben, der mit deinem Todesjahr oder deinem Todesmonat oder deinem Todestag 
oder deiner Todesstunde verstrickt ist. [Nun] setze ich den Schicksalsgott Siming 
der Oberen Behörde und den Kriegsgott Silu der Unteren Behörde, denen die 
Nachkommen [der Verstorbenen] unterstellt sind, hierüber in Kenntnis. [Ich] 
setze [auch] die Boten des Grabkaisers, die dieses Schreiben untereinander wei-
tergeben sollen, hierüber in Kenntnis, dass [ich] die Bleimännlein verwende, die 
[mögliche unglückselige Verstrickungen] auf sich nehmen sollen. Die tüchtigen 
Bleimännlein sind fähig, den Reis mit einem Stößel und einem Mörser zu schälen 
und das Essen vorzubereiten. Beim Besteigen eines Wagens können sie [sofort die 
Pferde] lenken, einen Pinsel in der Hand fassend können sie [sofort] schreiben. 
[Ich] setze den Vorsteher des Jenseits Haoli in der Mitte sowie den Streifenpoli-
zisten auf dem mo-Feldrain hierüber in Kenntnis, dass tausend Herbste, zehn-
tausend Jahre lang die Verstorbene den Lebenden keinen Schaden mehr zufügen 

ersten Jahr der Regierungsdevise Benchu 本初 (146 n. Chr.). Da das Grab auf das Ende der Ost-
Han-Zeit datiert wurde, kommt nur das Jahr 146 n. Chr. in Frage. Das Datum entspricht dem 
18. Nov. 146 n. Chr. 

314	 Eine ähnliche Phrase ist auf dem grabschützenden Tontopf für Herrn Wang Juzi zu finden: „Die 
Lebenden und die Verstorbenen begeben sich in unterschiedliche Richtungen 生死異趣“ (T. 08).



199

	 Grabschützende Texte

sollen. Die Verstorbene soll nicht mit den Lebenden ... [Das oben Stehende soll 
gemäß den betreffenden Gesetzen und Regularien behandelt werden] 建和元年

十一月丁未朔十四日315，解。天帝使者謹爲加氏之家別解地下。後死婦316加
亡，方年二十四。等汝名借（籍），或同歲月重復鉤317挍日死，或同日時318
重復鉤挍日死。告上司命、下司祿319，子孫所屬，告墓皇使者，轉相告語，

故以自代鉛人，鉛人池池320，能舂能炊，上車能禦，把筆能書。告于中高

（蒿）長、伯（陌）上游徼，千秋萬歲，永無相墜。物（勿）與生人食□

九人□□□□{如律令}.

T. 02-3 (Inschrift des Talismans): Herr Großer Wagen beherrscht den bösen Geist, 
[in den] ein Verstorbener wegen einer schweren Geburt [verwandelt ist], den 

315	 Das Datum entspricht dem 24. Dez. 147 n. Chr.
316	 Liu zufolge weist der Ausdruck housi 後死 darauf hin, dass die Verstorbene Frau Jia später als 

die Verstorbenen, die in der Sargkammer bestattet waren, bestattet wurde (Liu Zhaorui 2007, 66). 
Dem Ausgrabungsbericht zufolge ist an dieser Stelle das Schriftzeichen fu 妇 („Frau; Schwieger-
tochter“) auf fünf Tontöpfen zu finden, während auf dem sechsten Tontopf das Schriftzeichen 
fu 妇 durch das Schriftzeichen nü 女 („Frau; Tochter“) ersetzt wurde. Die Bedeutungen beider 
Schriftzeichen dürften in diesem Kontext jedoch gleich sein, daher könnte die verstorbene Frau 
Jia meines Erachtens eine Schwiegertochter der Familie Jia sein.

317	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle wurde im Ausgrabungsbericht als gou 鈎 transkribiert (Hang 
Dezhou 1958, 62). In den grabschützenden Texten, deren Faksimiles veröffentlicht wurden, 
wurde gou jedoch entweder in der Form 鉤 oder 句 geschrieben.

318	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle wurde im Ausgrabungsbericht als ming 鳴 („läuten“) identi-
fiziert, was aber keinen Sinn im Kontext riming chongfu 日鳴重復 ergibt. Diese Entzifferung 
wurde jedoch bisher von meisten Forschern übernommen (Ikeda 1981, 270–271; Wang Yucheng 
1998, 75–81; Koh 2003, 7–8; Huang Jingchun 2004, 94–97; Liu Zhaorui 2007, 65–66). Meines 
Erachtens lässt sich das Zeichen als shi 時 („Stunde“) identifizieren, da die Phrase rishi chongfu 
日時重復 („Verstrickungen mit dem Todestag und der Todesstunde“) häufig vorkommt.

319	 Der Schicksalsgott siming 司命 und der Kriegsgott silu 司禄 sind jeweils für die Lebensdauer 
der Menschen sowie für das Militär bzw. den Schutz des Grabes zuständig. Laut dem Werk 
Jinshu stehen sie für vier Sterne des Sternbildes Santai 三台 („Drei Behörden“), die wiederum 
die drei Kanzler sangong 三公 des himmlischen Kaiserhofes darstellen. „Die sechs Sterne des 
Sternbildes Santai liegen paarweise zueinander.... Die zwei in der westlichen Nachbarschaft des 
Sternbildes Wenchang liegenden Sterne heißen „Obere Behörde“ bzw. Siming und sind für die 
Lebensdauer des Menschen zuständig. Die benachbart liegenden zwei Sterne heißen „Mittlere 
Behörde“ bzw. Sizhong und sind für die Angelegenheiten der Sippen zuständig. Die zwei öst-
lich liegenden Sterne heißen „Untere Behörde“ bzw. Silu und sind für den Krieg zuständig. Das 
Sternbild Santai trägt die Verantwortung, die Tugenden zu erhellen und üble Taten zu unter-
drücken 三台六星，兩兩而居…西近文昌二星曰上台，爲司命，主夀，次二星曰中台，爲
司中，主宗室，東二星曰下台，爲司禄，主兵，所以昭徳塞違也 (Jinshu 1974, 293).“

320	 Liu zufolge ist das Wort chichi 池池 ein Synonym von yiyi 迤迤, was so viel wie „seelenruhig“ 
bedeutet (Liu Zhaorui 2007, 66). Zwar ist die genaue Bedeutung des Wortes chichi unklar, ergibt 
sich jedoch meines Erachtens aus dem Kontext, dass damit die Tüchtigkeit der Bleimännlein 
gepriesen wird.



Schriftlichkeit

200

bösen Geist, [in den ein Verstorbener] wegen seines Selbstmordes [verwandelt 
ist], den bösen Geist, [in den ein Verstorbener] wegen seiner Hinrichtung auf 
dem Marktplatz [verwandelt ist] und den bösen Geist, [in den ein Verstorbener] 
wegen seiner Kränkung der diensthabenden Sternbilder [verwandelt ist] 北斗君

主乳死䓘（咎）鬼，主自死䓘（咎）鬼，主市321死䓘（咎）鬼，主星死322䓘
（咎）鬼.

Im Text T. 02-2 (147 n. Chr.), die auf sechs Tontöpfe geschrieben und 42 Jahre später 
nach der Verwendung des Textes T. 02-1 demselben Grab beigegeben wurde, war die 
Sorge darum ersichtlich, dass die Namen der Hinterbliebenen mit denen der Verstorbe-
nen irrigerweise im selben Verstorbenenverzeichnis registriert worden sein könnten. 
Dieser Irrtum, so wird befürchtet, könnte dazu führen, dass die Todeszeit der betroffe-
nen Hinterbliebenen mit der Todeszeit der Verstorbenen „verstrickt chongfu goujiao 重
復鉤挍“ werden könnte und dass sie deswegen am Tag mit dem gleichen Ganzhi des 
Todestages des Verstorbenen sterben würden. Die Funktion der Bleimännlein, die quasi 
als „Sündenböcke“ dienten und anstelle der Lebenden die Verstrickungen auf sich neh-
men sollen, wird erstmals erläutert.

T. 11: Am Tag Jiyou, dem elften Tag des Februar des zweiten Jahres der Regie-
rungsdevise Jianhe, an dem ... neun ..., beschütze [ich], der Geistermeister Zuo, 
für das Haus ... mit Sorgfalt bei der Bestattung der Verstorbenen [das Grab]. Die 
Todeszeit des Verstorbenen war ungünstig, [da die Positionen der diensthaben-
den kalendarischen Götter,] Bakui, Jiukan, Tianshi, Yeguang und Shengsuo mit 
ihr in Unheil bringenden Verstrickungen stehen. Die Todeszeit ist ebenfalls ver-
strickt mit denjenigen bösen Geistern, deren Todeszeit mit ihr gleich ist, davon 
rührte das Unheil her. Mithin verteidige und löse [ich,] der Geistermeister, mit 
Sorgfalt die Verstrickungen auf. Blau ist der überirdische Himmel, dunkel ist 

321	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang und Liu jeweils als 帀 und 市 (Wang 
Yucheng 1996, 278; Liu Lexian 2002, 278). Liu deutet das Wort shisi 市死 als „Sterben durch eine 
Hinrichtung auf dem Marktplatz“ mit Verweis auf das Kapitel Shisangzhi 釋喪制 des Wörterbu-
ches Shiming 釋名: „Unter dem Begriff Shisi versteht man die Hinrichtung auf dem Marktplatz 
市死曰弃市“.

322	 Wang hält das Schriftzeichen xing 星 für ein Tongjiazi von xing 刑 und deutet xingsi 星死 als 
„sterben an einer gerichtlichen Strafe“ (Wang Yucheng 1996, 278). Liu deutet xingsi als „Ster-
ben durch Blut xingsi 腥死“ (Liu Lexian 2002, 279). Ich deute das Wort xingsi 星死 als „durch 
die Beleidigung eines diensthabenden Sternbildes zu Tode kommen“, weil ein ähnlicher Aus-
druck auf dem grabschützenden Holztäfelchen in der Form eines Männleins zu finden ist: „ Alle 
unheilvollen Verstrickungen zwischen dem Todestag des Verstorbenen, Wangqun Luozi, und 
den Tagen, an denen ... die Götter Dongjing und Qixing Dienst haben, soll das Zypressenholz-
männlein auf sich nehmen 東井七星，死者王羣洛子所犯，柏人當之.“



201

	 Grabschützende Texte

die unterirdische Welt. [Der Himmel mit seinen] vier Ecken [im Nordwesten, 
Nordosten, Südwesten und Südosten] ist vollständig aufgestellt, die vier Jahres-
zeiten, die fünf Phasen und das Qi von Yin und Yang laufen im Kreis. Daher 
verwende [ich] Bleimännlein und das Heilkraut Jieli, die die Verstrickungen zwi-
schen der Todeszeit des Verstorbenen [und den kalendarischen Göttern und den 
bösen Geistern] auf sich nehmen sollen. Kein Unheil, das von ... auf sich neh-
men wird, soll mehr stattfinden. Das Haus würde gedeihlich und glücklich sein, 
ohne ... Der Himmel wird sicherlich es geschehen lassen. [Das oben Stehende 
soll] gemäß den Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 建和二年二月十

一日己酉323九□□，左324神師謹爲□氏之家有（佑）325薶326死人。死者去時

不327良，八魁、九坎328、天尸、夜光、升所拘329□330重復禍央（殃）。年

時句校姓（性）命相當尸䓘，□去□331爲䓘（咎）央（殃）。謹因神師，

鎮解復衷332（重）。上天倉〃（倉），下地盲〃（盲）。四維盡張，四時

五行，時氣陰陽。故以鉛人、解離，以當復衷（重）年命句校。無有禍

□{央}，□□333以當□334。當昌吉，無335□□。天自從之。如律令.

Im Text T. 11 (148 n. Chr.) werden die Namen mehrerer kalendarischer Geister erwähnt. 
Der Ritualmeister bezeichnet sich als Geistermeister 神師, dessen Nachname Zuo lau-
ten muss. Die Ausdrücke chongfu 重復 („Verstrickung“) und goujiao 句校 („Verstri-
ckung“) stehen stets mit der Todeszeit im Zusammenhang.

T. 12: Am Tag Jiyou, dem neunten Tag des November des zweiten Jahres der Regie-
rungsdevise Jianhe, beschütze [ich], der Geistermeister Zuo, für das Haus ... mit 
Sorgfalt bei der Bestattung der Verstorbenen [das Grab]. Die Todeszeit des Ver-
storbenen war ungünstig, [da die Positionen der diensthabenden kalendarischen 

323	 Das Datum entspricht dem 18. März 148 n. Chr. Jiao et al. identifizieren die beiden Schriftzeichen 
an dieser Stelle als □ (Jiao Nanfeng et al 2017, 20).

324	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren das Schriftzeichen an dieser Stelle als □.
325	 Ich interpretiere das Schriftzeichen you 有 als ein Tongjiazi von you 佑 (wörtlich: beschützen).
326	 Jiao Nanfeng et al. lassen das Schriftzeichen an dieser Stelle unidentifiziert.
327	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren die vier Schriftzeichen an dieser Stelle als 者.
328	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren die fünf Schriftzeichen an dieser Stelle als □□□故.
329	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren das Schriftzeichen an dieser Stelle als 将. Ich entziffere es als 

拘.
330	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren das Schriftzeichen an dieser Stelle als 临. Ich lasse es unent-

ziffert.
331	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren die vier Schriftzeichen an dieser Stelle als □□□□.
332	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle ist in der Form  geschrieben.
333	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle als □□□.
334	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle als □□□.
335	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren das Schriftzeichen an dieser Stelle als 眾.



Schriftlichkeit

202

Götter,] Bakui, Jiukan, Tianshi, Yeguang und Shengsuo mit ihr in Unheil brin-
genden Verstrickungen stehen. Die Todeszeit ist noch verstrickt mit denjenigen 
bösen Geistern, deren Todeszeit mit ihr gleich ist, davon rührte das Unheil her. 
Mithin verteidige und löse [ich,] der Geistermeister, mit Sorgfalt die Verstrickun-
gen von dem Verstorbenen auf. Blau ist der überirdische Himmel, dunkel ist die 
unterirdische Welt. [Der Himmel mit seinen] vier Ecken [im Nordwesten, Nord-
osten, Südwesten und Südosten] ist vollständig aufgestellt, die vier Jahreszeiten, 
die fünf Phasen und das Qi von Yin und Yang laufen im Kreis. Daher verwende 
[ich] Bleimännlein und das Heilkraut Jieli, die die Verstrickungen zwischen der 
Todeszeit des Verstorbenen [und den kalendarischen Göttern und den bösen Geis-
tern] auf sich nehmen sollen. Kein Unheil, das von ... auf sich nehmen wird, soll 
mehr stattfinden. Das Haus würde gedeihlich und glücklich sein, ohne ... Der 
Himmel wird sicherlich es geschehen lassen. [Das oben Stehende soll] gemäß 
den Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 建和二年十一336月辛丑九日

己酉337，左神師謹爲□氏之家有（佑）薶338死人。死者去時不339良，八魁、

九坎340、天尸、夜光、升所拘341□342重復禍央（殃）。年時句校姓（性）命

相當尸䓘，□去□343爲䓘（咎）央（殃）344。謹因神師，鎮解復衷345（重）

人。上天倉〃（倉），下地盲〃（盲）。四維盡張，四時五行，時氣陰

陽。故以鉛人、解離，以當復衷（重）年命句校。無有禍央（殃），□□

以當□。當昌吉，無□346。天自從之。如律令.

Der Text T. 12 (148 n. Chr.) ist fast identisch mit dem Text T. 11. Dies weist darauf hin, 
dass beide Texte von demselben Ritualmeister verfasst worden sein müssen.

T. 13: 
T. 13-1 (Inschrift auf dem Bauch der Flasche): Am elften Tag des Januars, dessen 
erster Tag Genzi ist, des dritten Jahres der Regierungsdevise Jianhe, tariere [ich,] 

336	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle als 二.
337	 Das Datum entspricht dem 7. Dezember 148 n. Chr. 
338	 Jiao Nanfeng et al. lassen das Schriftzeichen an dieser Stelle unidentifiziert.
339	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren das Schriftzeichen an dieser Stelle als □.
340	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren die fünf Schriftzeichen an dieser Stelle als □□□故.
341	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren das Schriftzeichen an dieser Stelle als 将. Ich entziffere es als 

拘.
342	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren das Schriftzeichen an dieser Stelle als 临. Ich lasse es unent-

ziffert.
343	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren die vier Schriftzeichen an dieser Stelle als □□□□.
344	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle als 當□.
345	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle ist in der Form  geschrieben.
346	 Jiao Nanfeng et al. identifizieren das Schriftzeichen an dieser Stelle als 利.



203

	 Grabschützende Texte

der Geistermeister des Himmlischen Herrn, das Yin-Yang-Verhältnis des Grabes 
aus. [Ich] vertreibe aus dem Himmel das Ungemach, entferne von den Menschen 
das Unheil und befreie das Volk vom Unglück. Ich bin zuständig dafür, das Yin-
Yang-Verhältnis, die vier Jahreszeiten und die Fünf Elemente zurechtzubringen 
und die Unheilbringenden zu bestrafen. [Ich,] der Untertan, habe den Befehl des 
Herrn des Himmels erhalten und bin zuständig dafür, über ... im Volk gerichtlich 
zu verhandeln und die Essenz der Fünf Erzsorten zu verwenden. Die Lebenden 
sollen vorwärts gehen, die Verstorbenen sollen rückwärts schreiten. Die Leben-
den begeben sich in die Stadt, die Verstorbenen schreiten aus der Stadtmauer 
hinaus. Deshalb wurden hunderttausend hohe Terrassen errichtet, um für die 
Lebenden zu ... Die Verstorbenen ... [Das oben Stehende soll] gemäß den [betref-
fenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 建和三年□{正}月□{庚}

子朔十一日347，天□{帝}神師□{定}348冢陰陽。為天解九（咎）349，為人除

央（殃），為民除害。主佐陰陽、四時、五行，罰敬（儆）不祥350。臣受

主天之教，主案民間□□，定立五石之精。生人當前，死人當卻；生人入

城351，死人出郭352。故作千佰（百）㙜（臺）以□生人，死□□□□。如

律令.

T. 13-2 (Inschrift auf der Schulter der Flasche): [Die Tonflasche soll] das Grab 
beschützen 厭（壓）墓.

T. 13-3 (Fragmente der verdeckten Inschrift): [Am Tag ... ] der Regierungsdevise 
Jian[he] ... Die Lebenden besitzen ihr [eigenes] Dorf, die Verstorbenen haben 
ihre [eigene] Verbandsgemeinde [in der Unterwelt]. ... Die Verstorbenen ... die 
Lebenden ... die Verstorbenen ... bekommen ... 建…生人有里，死人有鄉…死

人…下…生人…死人…得

T. 13-4 (Die in Kanzleischrift geschriebene Inschrift des Talismans): Mit dem Talis-
man des Himmels und der Erde verjage [ich] das Ungemach und vertreibe das 

347	 Das Datum entspricht dem 6. Febr. 149 n. Chr.
348	 Liu ergänzt zutreffend das Schriftzeichen an dieser Stelle mit ding 定 (Liu Weipeng 2009, 84).
349	 Das Schriftzeichen jiu 九 („neun“) klingt wie das Schriftzeichen jiu 咎 („Ungemach“). Es muss 

meines Erachtens an dieser Stelle als ein falsches Tongjiazi von jiu 咎 verwendet worden sein.
350	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle wurde in der Form  geschrieben.
351	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle lässt Liu unentziffert. Ich identifiziere es als cheng 城.
352	 Das Schriftzeichen identifiziert Liu als xiang 鄉 („Verbandsgemeinde“), dessen Form aber der 

Form von xiang 鄉 im Talisman nicht entspricht. Ich entziffere es hingegen als guo 郭 („äußere 
Stadtmauer“). 



Schriftlichkeit

204

Unheil, bis hin zu einer anderen Verbandsgemeinde 天苻（符）地莭（節）， 

轉咎移央（殃），更至他鄉.

Beim Beispiel T. 13 (149 n. Chr.) wird das Hauptanliegen des grabschützenden Textes 
deutlich hervorgehoben: „das Grab beschützen 厭（壓）墓“. Die Verwendung der Fünf 
Erzsorten wird erstmals erwähnt: „die Essenz der Fünf Erzsorten zu verwenden 定立

五石之精“. Der Ritualmeister bemühte sich darum, auf „Befehl des Herrn des Himmels 
主天之教“ das „Yin-Yang-Verhältnis des Grabes auszutarieren □{定}冢陰陽“. In den 
Fragmenten der verdeckten Inschrift taucht erstmals die folgende neue Phrase auf: „Die 
Lebenden besitzen ihr [eigenes] Dorf, die Verstorbenen haben ihre [eigene] Verbands-
gemeinde [in der Unterwelt] 生人有里，死人有鄉“.

B.  01: Am elften Tag des Oktobers des ersten Jahres der Regierungsdevise, 
[beschütze ich] das Grab von Yuan Xiaoliu. [Das oben Stehende soll] gemäß den 
[betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 元嘉元年十月十一

日353□□{鎭}354袁孝劉冢。如律令.

Die Inschrift des Beispiels B. 01 (151 n. Chr.) ist zwar teilweise abgeblättert, dennoch 
lässt sie sich aufgrund des auf der Rückseite des Täfelchens befindlichen Talismans ein-
deutig als ein grabschützender Text identifizieren. Der Text, der nur aus der Zeitangabe, 
einer bündigen Phrase über das Beschützen des Grabes, dem Namen des Bestatteten 
und dem Schlusswort ru lüling besteht, ist sehr kurz. Dies weist darauf hin, dass er zu 
den frühesten Zeugnissen der grabschützenden Texte, die in Bleitäfelchen eingeritzt 
wurden, zählt.

353	 Das Datum entspricht dem 7. Nov. 151 n. Chr. Ikeda datiert das Bleitäfelchen auf 424 n. Chr., was 
dem ersten Jahr der Regierungsdevise Yuanjia der Song-Dynastie der Südlichen Dynastien ent-
spricht (Ikeda 1981, 229). Huang zweifelte die Echtheit dieses grabschützenden Bleitäfelchens 
durch eine Analyse der Form der Zeitangabe an. Ihm zufolge kam die Zeitangabe in der Form 
„Regierungsdevise﹢Jahr﹢Monat﹢Tag“ am Ende der Ost-Han-Zeit nur selten vor, während 
die damals übliche Zeitangabe in der Form „Regierungsdevise﹢Jahr﹢Monat﹢Ganzhi des ers-
ten Tages des Monats﹢Tag﹢Ganzhi“ war (Huang Jingchun 2004, 102). Die Zeitangabe in der 
Form „Regierungsdevise﹢Jahr﹢Monat﹢Tag“ ist jedoch auch in einem anderen grabschützen-
den Text zu finden: „Am vierzehnten Tag des ... Monats des ersten Jahres der Regierungsdevise 
Yanguang trenne [ich] die Lebenden von den Verstorbenen 延光元年□月十四日。生人之死
別解 (T. 03)“.

354	 Die fehlenden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Ikeda, Wang und Huang jeweils 
als □□, □□, □□, □□□□ (Luo Zhenyu 1930, 5226–5227; Ikeda 1981, 229; Wang Yucheng 
2003, 493; Huang Jingchun 2004, 102). In grabschützenden Texten befindet sich vor dem Objekt 
zhong 冢 („Grab“) üblicherweise das Verb ya 壓, zhen 鎮 oder an 安 („in Frieden stellen“).



205

	 Grabschützende Texte

T. 14: Am Tag Gengshen, dem vierzehnten Tag des Dezembers, dessen erster Tag 
Dingwei ist, des zweiten Jahres der Regierungsdevise Yuanjia, beschütze [ich im 
Namen des] Gelben Herrn [das Grab] aus dem Anlass, dass sich Atong aus der 
Familie Xusu mit der Tochter von Xing Xian, beide stammen aus dem Dorf Zhong-
hua der Verbandsgemeinde Zhen des Kreises Houshi der Präfektur Henan, sich im 
Grab vereinigen. Mit magischer Medizin beschütze [ich] das Grab, das Wohnhaus 
[in der Unterwelt], und ... die sieben Götter, um das Yin-Yang-Verhältnis des Gra-
bes auszutarieren, damit die Verstorbenen keine [Verfehlungen] und die Lebenden 
keine Schuld haben. Nachdem ..., [sollen] ... die Verfehlungen und die Schuld von 
Atong und der Tochter von Xian [getilgt werden]. [Daher gebrauche ich] die Fünf 
Erzsorten, das Ginseng, das Jie[li] sowie ... und platziere sie in diese Flasche. Die 
Götter werden dem Grab Glück bringen, ... Reichtum und Heil sollen den Leben-
den des Hauses Xusu von dem Tag der Zusammenkunft [von Atong und der Toch-
ter von Xian] an zuteilwerden. [Das oben Stehende soll] gemäß den Gesetzen und 
Regularien [behandelt werden] 元嘉二年十二月丁未朔十四日庚355申356，黃帝

與河南緱氏眞□{鄉}中華里357許蘇阿□{銅}□刑憲女合會358。神藥以359塡
（鎭）□冢宅，□□七神360定冢陰陽，死人無□{適}，生人無過。蘇□361之
後，生□□□人阿銅、憲女適過□□。□為□362五石、人參、解□{離}363， 

355	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang und Huang jeweils als jia 甲 und geng 
庚 (Zhang Jian 1997, 3; Huang Jingchun 2004, 103).

356	 Das Datum entspricht dem 26. Jan. 153 n. Chr. 
357	 Die Angabe der Herkunft einer Person folgt normalerweise folgendem Format: [X Präfektur +] 

X Kreis + X Verbandsgemeinde + [X Dorf]. Daher kann die Leerstelle hinter dem Schriftzeichen 
zhen 眞 mit dem Schriftzeichen xiang 鄉 („Verbandsgemeinde“) ergänzt werden.

358	 Huang identifiziert den Ausdruck hehui 合會 mit dem Wort pinghui 娉會 („Eheschließung zwi-
schen zwei Verstorbenen“), da nur ein grabschützender Text im Grab für zwei Verstorbene ver-
wendet wurde (Huang Jingchun 2009, 42). Hehui lässt sich meines Erachtens als ein Synonym 
von hezhong 合冢 deuten, womit die Zusammenkunft eines später Verstorbenen mit dessen 
Ehepartner im Grab gemeint ist. Für eine nähere Diskussion dazu siehe Kapitel 4.4.2.

359	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang und Huang jeweils als × und yi 以 ent-
ziffert (Zhang Jian 1997, 3; Huang Jingchun 2004, 103).

360	 Huang deutet das Wort qishen 七神 (wörtlich: „sieben Götter“) als den Großen Wagen, der aus 
sieben Sternen besteht (Huang Jingchun 2004, 104). Der Große Wagen wurde jedoch in der Han-
Zeit immer als beidou 北斗 oder beichen 北辰 bezeichnet.

361	 Das Zeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang und Huang jeweils als 寤 und . Ich lasse es 
hingegen unentziffert. 

362	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Zhang als zhi 治 (Zhang Jian 1997, 4). Ich lasse 
es hingegen unentziffert.

363	 Die Leerstelle kann mit dem Schriftzeichen li 離 ergänzt werden, weil das Heilkraut jieli 解離 
und der Ginseng in den grabschützenden Texten mehrmals nacheinander als magische Medizin 
Erwähnung finden.



Schriftlichkeit

206

□□安此364瓶。神明利冢，□□□□。許蘇氏家生人富利，從合日始。如律

令.

Im Text T. 14 (153 n. Chr.) wird der Ausdruck hehui 合會 erwähnt, der sich wohl darauf 
bezieht, dass ein kürzlich Verstorbener oder eine kürzlich Verstorbene zusammen mit 
seiner oder ihrem bereits bestatteten Ehepartner(in) im Grab vereint wird.

T. 15: Am Tag Jiyou, [dem dreiundzwanzigsten Tag] des Mai des zweiten Jahres 
der Regierungsdevise Yongshou, beschütze [ich,] Dan, der Bote des Himmlischen 
Herrn, für das Haus [... das Grab]. ... [Ich] veranlasse mit dem Siegel des großen 
Gelben Gottes [die Götter der] vier Jahreszeiten sowie der fünf Elemente in der 
ganzen Welt die fünf [bösen Geister] zu verjagen und gefangen zu nehmen. [Sie] 
sollen ein mit einem Talisman versehenes, als Befehl [des Himmlischen Herrn] 
dienendes Dienstschreiben bei sich tragen, sich zu jeder Stunde eilends mit dem 
Postwagen auf den Weg machen, in den Poststationen übernachten und die im 
Weg stehenden Bergrücken überwinden, um allerlei böse Geister mit Sorgfalt zu 
fangen. Die [bösen Geister], deren Namen nicht im Namenregister eingetragen 
sind, dürfen die Flucht ergreifen. Diejenigen, die noch in der Nähe verweilen, 
dürfen nicht mehr entfliehen, diejenigen, die schon in die Ferne geflüchtet sind, 
dürfen jedoch weiter leben. [Falls du ...] gefangen werden würdest, würde [der 
Gott] ... deine ..., der Feuergott Zhihuodafu deine Knochen verbrennen und der 
Windgott und der Regensgott deine verbrannte Asche zerstreuen. Diejenigen, 
die ..., würden gezwungen werden eine fünfhundert [Meilen] lange Mauer aus 
Asche zu bauen, deren Oberteil und Unterteil nie fertig gebaut werden kann. ... 
eilend erteile [ich nun im Namen] des Gelben Herrn ... Der Gott des Nordens ist 
Xuanwu und das vorherrschende Material [des Nordens] ist der Magnetit. Die 
[anderen Angelegenheiten sollen] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regu-
larien [behandelt werden] 永壽二年五月□□□{廿三日}己酉365，天帝使者旦

□□□之家塡（鎭）厭（壓）366。署□□□□，移大黃印章，□367佼四時五

行，追逐天下，捕取五□。豕（使）之苻（符）書一制，日夜□□，乘傳

364	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang und Huang jeweils als 井 und □ (Zhang 
Jian 1997, 4; Huang Jingchun 2004, 103). Ich lese es als 此.

365	 Die beiden Schriftzeichen identifiziert Cai als sizhi 巳直 (Cai Yunzhang 1989, 649). Ich hingegen 
entziffere sie als yiyou 己酉. Demzufolge entspricht das Datum dem 28. Juni 156 n. Chr. 

366	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Cai und Huang jeweils als han 寒 und se 塞 
(Cai Yunzhang 1989, 649; Huang Jingchun 2004, 107). Ich lese es als ya 厭, da eine sehr ähnliche 
Schreibweise dieses Zeichens auch im grabschützenden Text T. 13-2 zu finden ist.

367	 Das nicht komplett erkennbare Zeichen an dieser Stelle identifiziert Cai als eine Variante des 
Zeichens po 迫 (Cai Yunzhang 1989, 650). Ich lasse es unentziffert.



207

	 Grabschützende Texte

居署，趏（越）度閡梁，□堇（謹）攝錄佰鬼。名字無合得桃（逃）亡，

近留行，遠得生。□徯山主□致榮，□□□□旦女（汝）嬰，執火大夫燒

汝骨，風伯雨師揚汝灰。沒□□者，使汝築灰垣五百□{里}，□{沒}成其

上，沒成其下。秦（臻）其□汝，黃帝呈下急□舟。□□{北方}神玄武，

其物主者慈（磁）石。他□{如}律□{令}.

Im Text T. 15 (156 n. Chr.) findet die Verwendung des grabschützenden Siegels und des 
Erzes („Magnetit 慈石“) wiederum Erwähnung. Dieser grabschützende Text zielt vor 
allem darauf ab, böse Geister zu vertreiben. 

T. 16: Am Tag Yiyou, dem siebenundzwanzigsten Tag des Februars, dessen ers-
ter Tag Jiwei ist, des zweiten Jahres der Regierungsdevise Yongshou, setze [ich,] 
der Bote des Himmlischen Herrn, den Hügelminister, den Grabsenior und die 
Beamten mit dem Rang von zweitausend Shi in der Unterwelt hierüber in Kennt-
nis, dass heute der Verstorbene des Hauses Cheng mit dem Agnomen Taochui 
[hier bestattet wird]. Da sich sein Todestag und seine Todesstunde mit den [Hin-
terbliebenen] in [unglückseliger] Verstrickung befinden, sind die Daten [seiner 
Todeszeit] und die Daten der Hinterbliebenen des Hauses im selben Namenver-
zeichnis [der Verstorbenen] in gegenseitiger Verstrickung registriert. Nachdem 
[dieses Schreiben] angekommen ist, sollen die Daten [der Hinterbliebenen] aus 
dem [falschen] Namenverzeichnis gestrichen und der die Verstrickungen bezeu-
gende Eintrag gelöscht werden, sodass die Verstorbenen und die Hinterbliebenen 
in verschiedenen Namenverzeichnissen registriert sein sollen. Tausend Herb-
ste, zehntausend Jahre lang sollen sie einander keinen Schaden mehr zufügen. 
[Das oben Stehende] eilt sehr und [soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und 
Regularien [behandelt werden] 永壽二年二月己末朔廿七日乙酉368，天帝使

者告丘丞、墓伯、地下二千石：今成氏之家死者字桃椎369，死日時重復，

年命370與家中生人相拘籍。到371，復372其年命，削重復之文，解拘伍之籍， 

368	 Das Datum entspricht dem 5. April 156 n. Chr. 
369	 Der Vorname taochui 桃椎 bedeutet „Pfirsichholzstange“, daher ist er geeignet für einen Mann. 
370	 Der Begriff nianming 年命 bezieht sich in der Wahrsagung auf die vier mit Ganzhi berechneten 

Zahlen bazi 八字, die das Geburtsjahr, den Geburtsmonat, den Geburtstag sowie die Geburts-
stunde eines Lebenden bezeichnen. Bei einem Verstorbenen soll es sich bei den vier Zahlen um 
das Todesjahr, den Todesmonat, den Todestag und die Todesstunde handeln.

371	 Das Wort dao 到 („ankommen“) könnte sich in diesem Kontext auf die Ankunft des Amts-
schreibens bzw. der grabschützenden Tonflasche beziehen. Ähnliche Beispiele sind auch auf 
den grabschützenden Töpfen zu finden: „Nachdem dieses [als] Ausweis [dienende Schreiben] 
angekommen ist 叀（傳）到“ (T. 27).

372	 Das Schriftzeichen fu 復 bedeutet in diesem Kontext „tilgen, eliminieren“. Ein weiteres Bei-
spiel findet sich in der Biographie von Bao Yu 鮑昱: „Die Dürre hat bereits große Ausmaße 



Schriftlichkeit

208

死生異簿。千秋萬歲，不得復相求索。急急如律令.

Im Text T. 16 (156 n. Chr.) wird der enge Zusammenhang zwischen der Verstrickung 
chongfu 重復 und dem Verstorbenenverzeichnis nochmals deutlich gemacht: „Da sich 
sein Todestag und seine Todesstunde mit den [Hinterbliebenen] in [unglückseliger] 
Verstrickung befinden, sind die Daten [seiner Todeszeit] und die Daten der Hinter-
bliebenen des Hauses im selben Namenverzeichnis [der Verstorbenen] in gegenseitiger 
Verstrickung registriert 死日時重復，年命與家中生人相拘籍“. Außerdem taucht die 
Phrase „[Das oben Stehende] eilt sehr und [soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen 
und Regularien [behandelt werden] 急急如律令“ erstmals auf.

T. 17: Am Tag Jiyou, dem zweiundzwanzigsten Tag des März, dessen erster Tag 
Jiwei ist, des zweiten Jahres der Regierungsdevise Yongshou, an dem der Gott 
Zhi [des astrologischen Ordnungssystems Jianchu] Dienst hat, beschütze [ich] 
mit Sorgfalt [das Grab] von Liu Mengling. [Im Namen] des [Himmlischen] Herrn 
setze [ich] ehrfurchtsvoll den Osten [des Landes] hierüber in Kenntnis, dass die 
gesetzliche Strafe, die von den Himmelsstämmen Jia und Yi ausgeht, vorhatte 
[den Verstorbenen] heimzusuchen, sie musste aber das Vorhaben aufgeben, weil 
sie plötzlich von einer schweren Krankheit an den Knien befallen wurde, die sie 
tags weinen und nachts schlaflos ließ. Die gesetzliche Strafe ... Ehrfurchtsvoll 
setze [ich] ehrfurchtsvoll den Süden [des Landes] hierüber in Kenntnis, dass die 
gesetzliche Strafe, die von den Himmelsstämmen Bing und Ding ausgeht, vor-
hatte [den Verstorbenen] heimzusuchen, sie musste aber das Vorhaben aufgeben, 
weil sie zurückgerufen wurde zur Ausübung einer [anderen] gesetzlichen Strafe. 
Ehrfurchtsvoll setze [ich] ehrfurchtsvoll den Westen [des Landes] hierüber in 
Kenntnis, dass die gesetzliche Strafe, die von den Himmelsstämmen Geng und Xin 
ausgeht, vorhatte [den Verstorbenen] heimzusuchen, sie musste aber das Vorha-
ben aufgeben, weil sie plötzlich von einer schweren Krankheit am Bauch befallen 
wurde. Ehrfurchtsvoll setze [ich] ehrfurchtsvoll den Norden [des Landes] hierüber 
in Kenntnis, dass die gesetzliche Strafe, die von den Himmelsstämmen Ren und 
Gui ausgeht, vorhatte [den Verstorbenen] heimzusuchen, sie musste aber das Vor-
haben aufgeben, weil sie plötzlich von einer schweren Krankheit [an...] befallen 
wurde und nicht .... Ehrfurchtsvoll setze [ich] ehrfurchtsvoll die Mitte [des Landes] 
hierüber in Kenntnis, dass die gesetzliche Strafe, die von den Himmelsstämmen 
Wu und Ji ausgeht, vorhatte [den Verstorbenen] heimzusuchen, sie musste aber 
das Vorhaben aufgeben, [weil] sie plötzlich von einer schweren Krankheit befallen 

angenommen. Womit kann das Unheil gemildert werden 旱既太甚，將何以消復災眚? (Hou-
hanshu, 29.1022)“.



209

	 Grabschützende Texte

wurde und nicht [vom Bett] aufstehen konnte. ... Deswegen konnte keine [gesetz-
liche Strafe] tatsächlich [den Verstorbenen] heimsuchen. ... Der Mund konnte 
kein Wort hervorbringen ... Da der Gerichtsentscheid über die oben genannten 
Angelegenheiten getroffen wurde, ist das Unheil nun endgültig von der Schwelle 
[des Grabs] abgewendet. Die gesetzliche Strafe und der Frondienst [zu Bauarbei-
ten im Jenseits], die beide von den vier Himmelsrichtungen ausgehen, sind nun 
eliminiert. [Das oben Stehende] eilt [und soll] gemäß den [betreffenden] Geset-
zen und Regularien behandelt werden 永壽二年三月己未朔廿二日己酉373，直

執，謹爲劉374孟陵塡（鎭）厭（壓）。縣官375敢告東方，吏事376生於甲乙，

謀議欲來，暴病足膝，晝且啼哭，夜不得臥，便休不來會，事□□□。敢

告南方，吏事生於丙丁，謀議欲來，反還典刑。敢告西方，吏事生於庚申

（辛），謀議欲來，暴病腹□□。敢告北方，吏事生於壬癸，謀議欲來，

暴病欲□，無□思□□□□不得履。□□{敢告}中央，吏事生於戊己，謀

議欲377□{來}，暴病不起，□□□□□□□□□，皆不得來會。□□□□□

苦以不□□□□□□□□□門□服，口不能言，□□□□□□□。前事以

（已）決，襄（禳）禍門去，辟四方378吏事及土功。急如律令.

373	 Das Datum entspricht dem 29. April 156 n. Chr. Nakamura weist darauf hin, dass das Datum 
ursprünglich „am Tag Jiaxu, dem sechzehnten Tag des Februars, dessen erster Tag den Ganzhi 
Jiwei einnimmt, des zweiten Jahres der Regierungsdevise Yongshou 永壽二年二月己未朔十六
日甲戌“ lautete. Aber ein horizontaler Strich wurde auf dem Schriftzeichen er 二 hinzugefügt, 
dadurch wurde aus dem Februar eryue 二月 der Monat März sanyue 三月. Die Angabe des 
Tages wurde sorgfältig korrigiert, während der Ganzhi des ersten Tages des Februars Jiwei 己
未 unverändert blieb. Der Ganzhi des ersten Tages des März müsste eigentlich Wuzi 戊子 sein, 
was wiederum durch den „richtigen“ Ganzhi Jiyou 己酉 des zweiundzwanzigsten Tag des März 
bestätigt wird (Nakamura 1927, 6–7).

374	 Nakamura und Wang identifizieren das Schriftzeichen an dieser Stelle als 對 (Nakamura 1927, 5; 
Wang Yong 1992, 208), während Huang und Zhang es als 劉 lesen (Huang Jingchun 2004, 109; 
Zhang & Bai 2006, 149).

375	 Die Bezeichnung xianguan 縣官 konnte sich hierbei nicht nur auf das Oberhaupt eines Kreises 
xianling 縣令, sondern auch auf den Himmlischen Herrn beziehen, da sie in der Han-Zeit auch 
eine Bezeichnung für den Kaiser war. In der Bibliographie von Huang Guang sagte Huo Yu 霍
禹, dass der Kaiser ohne seinen Vater, Huo Guang, nicht seine Macht behalten würde. Nach dem 
Kommentar von Ru Chun 如淳, der in der Wei-Zeit (220–265 n. Chr.) tätig war, „war xianguan 
eine Bezeichnung für den Kaiser 縣官謂天子“ (Hanshu, 38.2953). 

376	 Das Wort lishi 吏事 bezieht sich auf die Strafe, die Huang zufolge an dieser Stelle personifiziert 
dargestellt wurde (Huang Jingchun 2004, 109).

377	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle waren Nakamura zufolge teilweise geblättert und in der 
Form 某義谷 erhalten. Er identifiziert sie jedoch als mouyi yu 謀議欲 (Nakamura 1927, 6).

378	 Obwohl im grabschützenden Text die Bestrafungen der vier Haupthimmelsrichtungen und der 
Mitte beschrieben wurden, wurden hier nur die Bestrafungen der vier Haupthimmelsrichtungen 
erwähnt.



Schriftlichkeit

210

Der grabschützende Text T. 17 (156 n. Chr.) fungierte dazu, gesetzliche Strafen und den 
Frondienst zu Bauarbeiten im Jenseits aufzuheben. Die gesetzlichen Strafen, die jeweils 
von den vier Himmelsrichtungen und der Mitte ausgingen, wurden personifiziert. Sie 
wurden durch verschiedene Krankheiten von ihrem Wirken abgehalten. Auch hier-
durch wird die Beschwichtigung der Erde erreicht. Der Türbereich spielt dabei eine 
wichtige Rolle: „ist das Unheil nun endgültig von der Schwelle [des Grabs] abgewendet 
襄（禳）禍門去“.

T. 18: Am Tag Bingshen, [dem neunundzwanzigsten Tag des Dezember], dessen 
erster Tag Renshen ist, des dritten Jahres der Regierungsdevise Yongshou, bereite 
[ich], der Bote des Gelben Gottes, den Grund für dieses Landstück und beschütze 
für den Auftraggeber seine [hier bestatteten] Vorfahren. [Ich] tilge das Unheil, 
entferne das Ungemach und bringe den Nachkommen Glück. Lasst die Verstor-
benen ohne Verfehlungen und die Lebenden ohne Katastrophen sein. [Hierfür] 
sind Abwehrzeichen voller magischer [Wirkkraft] gegen das Unheil errichtet 
worden, die aus Magnetit, Arsenopyrit, Realgar, Azurit und Zinnober, der Essenz 
der Fünf Erzsorten, bestehen. Die Arzneien, die die Wirkkraft der magischen [Fla-
sche] bestärken, werden das Grab in Frieden und Ruhe versetzen. Die zwei Arten 
Heilkräuter, Jieli und Rangcao, [dienen] als Zeugnis. [Das oben Stehende soll] 
gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 永壽三

年十□□□□□□{二月壬申朔廿}九日丙申379，黃神使者□{為}380地置根，

為人立先381，除央（殃）去咎，利後子孫。令死人无適，生人无患。建立

大鎭382，慈、礜、雄黃、曾青、丹沙（砂），五石會精，衆383藥輔384神385， 

379	 Die abgeblätterten Schriftzeichen ergänze ich mittels des Nachschlagwerks Ershishi shuorun 
biao. Das Datum entspricht dem 15. Febr. 158 n. Chr.

380	 Liu vermutet, dass das fehlende Schriftzeichen mai 買 („kaufen“) ist (Liu Weipeng 2000, 165). 
Beim Erwerb eines Landstückes muss meines Erachtens jedoch dessen Lage und Größe angege-
ben werden.

381	 Rein wörtlich bedeutet das Schriftzeichen li 立 („errichten“), aber da hier und in anderen grab-
schützenden Texten sein Objekt xian 先 („die Vorfahren“) ist, lässt sich es mit „beschützen“ 
übersetzen.

382	 Das Wort zhen 鎮 an dieser Stelle ist ein Substantiv und es bedeutet eine Art Abwehrzeichen, 
das in der Magie verwendet wird, um das Unheil abzuwenden und zu unterdrücken. 

383	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Liu und Zhang als yi 扆 (Liu Weipeng 2000, 167; 
Zhang & Bai 2006, 133). Ich identifiziere es als zhong 衆.

384	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle liest Liu als fu 輔. Zhang übersieht es (Zhang & Bai 2006, 
133).

385	 Das Wort shen 神 muss in diesem Kontext sich auf das Wort shenping 神瓶 („eine Flasche voller 
magischer Wirkkraft“) beziehen, weil die Flasche als der Behälter für Medizin diente, dadurch 
ihre magische Kraft gestärkt werden konnte.



211

	 Grabschützende Texte

冢墓安寧。解離386、襄草□{以}為盟387。如律令.

Beim Text T. 18 (158 n. Chr.) zielt der Ritualmeister, der sich als „Bote des Gelben Gottes 
黃神使者“ bezeichnet, darauf ab, „die Grundlage für das Landstück zu bereiten und für 
den Auftraggeber seine [hier bestatteten] Vorfahren zu beschützen □{為}地置根，

為人立先“. Erstmals werden die Namen der Fünf Erzsorten im grabschützenden Text 
aufgelistet: „Magnetit, Arsenopyrit, Realgar, Azurit und Zinnober 慈、礜、雄黃、曾

青、丹沙（砂）“. Zudem werden zwei Arten von Heilkräutern, Jieli 解離 und Rang-
cao 襄草, genannt. Die Erze und die Heilkräuter werden gemeinsam als Arzneien 衆
藥 betrachtet.

B. 02: Am Tag Jiyou, dem dritten Tag des Septembers, dessen erster Tag Bing-
chen ist, des vierten Jahres der Regierungsdevise Yanxi, an dem der Gott Bi [des 
astrologischen Ordnungssystems Jianchu] Dienst hat, setze [ich im Namen des] 
Gelben Herrn den Hügelminister, den Grabsenior, den Beamten der Unterwelt 
mit dem Rang von zweitausend Shi, die Beamten, die jeweils für die linke Seite 
und die rechte Seite des Grabes zuständig sind, den yushi-Beamten, der für das 
Strafwesen in den Gräbern zuständig ist, sowie den Aufseher der Torwachen des 
Grabtors, die alle anwesend sind, hierüber in Kenntnis: Die Ehefrau von Zhong 
Zhongyou aus dem Dorf Changfu in der Verbandsgemeinde Yanren im Kreis Pin-
gyin ist aufgrund ihres unglücklichen Schicksals früh verstorben und wird nun 
hier bestattet. Sie hat ein eigenes, über zehntausend Generationen hinweg ver-
erbtes Landstück zum Bau eines Grabes [symbolisch] gekauft. Der Preis beträgt 
neunundneunzigtausend [Wuzhu-Münzen] und das Geld wurde noch am selben 
Tag bezahlt. An den vier Ecken wurden Abwehrzeichen errichtet, in der zentralen 
Kammer [des Grabes] wurden der Pfirsichholzvertrag von einem Fuß und sechs 
Zoll Länge, Münzen und [mehrere] Bleimännlein [platziert]. Die gegenwärtigen 
Zeugen sind ... und ... Von heute an soll [der Verstorbene] den Lebenden keinen 
Schaden mehr zufügen. Das ist ein Befehl des Himmlischen Herrn. [Das oben 
Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt 
werden] 延熹四年九月丙辰朔卅日己酉388，直閉，黃帝告丘丞、墓伯、地下

386	 Liu entziffert das Schriftzeichen an dieser Stelle als lang 𦴭 (Liu Weipeng 2000, 167). Ich hin-
gegen entziffere es als li 離, weil der Ausdruck jieli rangcao 解離襄草 auch im grabschützenden 
Text für Herrn Zhang (N. 21) auftaucht.

387	 Das Wort meng 盟 bedeutet an dieser Stelle „Zeugnis“. In den grabschützenden Texten ist das 
Wort Xin 信 ein Synonym für das Wort Meng 盟: „Was dient als Zeugnis? [Diese Flasche dient 
als Zeugnis. Sie ist mit] der magischen Medizin [befüllt], die [das Unheil] unterdrückt und [das 
Grab] beschützt 何以為信？神藥厭（壓）填（鎮）(T. 06).“

388	 Das Datum entspricht dem 5. Nov. 161 n. Chr. 



Schriftlichkeit

212

二千石、墓左、墓右、主墓獄史389、墓門亭長，莫不皆在：今平陰偃人鄕

萇富里390鍾仲游妻薄命蚤（早）死，今來下㘸（葬）。自買萬391世冢田，

賈（價）直（值）九萬九千392，錢即日畢。四角立封393，中央明堂皆有尺

六394桃券395、錢布、鈆（鉛）人。時證知者先□曾王父母396，□□□□□397。 

389	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Ikeda, Huang, Zhang und Lu jeweils als 
史, 史, 吏, 吏 und 史 (Luo Zhenyu 1930, 5227–5229; Ikeda 1981, 215–216; Huang Jingchun 2004, 
64; Zhang & Bai 2006, 195; Lu Xiqi 2014, 27–28). Yushi 獄史 war ein niedriger Amtstitel mit dem 
Rang von hundert Shi. Im ausgegrabenen „Verzeichnis der Beamten der Präfektur Donghai 東海
郡吏員簿“ gibt es 78 yushi-Beamten, die in den 170 Verbandsgemeinden der Präfektur Donghai 
arbeiteten (Yang Jiping 1998, 33).

390	 Der Sitz der Kreisregierung des Kreises Pingyin lag etwa 25 km in Richtung Nordwesten der 
Stadt Luoyang 雒陽. Luo Zhenyu zufolge wurde das Bleitäfelchen im Kreis Mengjing 孟津 
ausgegraben, der heute etwa 10 km nördlich der Stadt Luoyang liegt. Daher konnte die Strecke 
zwischen dem Haus Zhong und dem Elternhaus der Verstorbenen innerhalb eines Tages bewäl-
tigt werden.

391	 Das Schriftzeichen wan 萬 wurde in kleinerer Schriftgröße eingeschnitzt. Es muss wie das 
Schriftzeichen ming 命 aus Nachlässigkeit ausgelassen und später ergänzt worden sein. 

392	 Der Preis muss aus den folgenden Gründen fiktiv sein. Erstens erscheint die Zahl neunund-
neunzigtausend 九萬九千 viel zu schematisch. Zweitens war die Zahl neun eine glückliche 
Zahl, die ausgewählt worden sein könnte, um den Preis wohlgefälliger erscheinen zu lassen. 
Drittens war der Preis viel zu hoch. Der echte Kaufpreis eines Landstücks, der im Jahr 72 n. Chr. 
im steinernen Kaufvertrag des Dorfes Shiting Han shitingli fulao dan maitian yueshu shiquan 漢
侍廷里父老僤買田約束石券 protokolliert wurde, betrug 750 Wuzhu-Münzen pro Mu (Lu Xiqi 
2006, 67). Der Landpreis lag in entlegenen Grenzgebieten wie Juyan noch niedriger und konnte 
bis 100 Wuzhu-Münzen pro Mu betragen (Wang Zhongluo 1996, 63). Die auf den osthanzeit-
lichen Steinstelen aus dem Kreis Pi 郫, Provinz Sichuan, vermerkten Landpreise lagen jeweils 
bei 500, 1000, 1600 und 2000 Wuzhu-Münzen pro Mu (Liu Jinhua 2008, 30). In Anbetracht der 
regionalen und zeitlichen Schwankungen der Landpreise, wären 1500 Wuzhu-Münzen pro Mu 
ein akzeptabler durchschnittlicher Preis. Mit neunundneunzigtausend Wuzhu-Münzen konnte 
man schätzungsweise 66 Mu Land kaufen. Das wäre übertrieben viel, weil das größte Grab in 
der Provinz Hebei nur 28 Mu in Anspruch nahm.

393	 Das Wort feng 封 ist meines Erachtens ein Synonym für zhen 鎭, weil beide Wörter das Objekt 
des Verbs li 立 („errichten“) sein können: „[Dazu] sind Abwehrzeichen voller magischer [Kraft] 
gegen das Unheil errichtet worden 建立大鎭 (T. 18)“.

394	 Ein Fuß und sechs Zoll ergeben sich etwa 37,1 cm. 
395	 Das Wort taoquan 桃券 („Pfirsichholzvertrag“) muss sich auf das grabschützende Bleitäfelchen 

an sich beziehen, obwohl es nicht aus Pfirsichholz ist. Die Selbstbezeichnung der grabschützen-
den Ziegelsteininschrift für Liu Gongze lautet ähnlicherweise als taoquan.

396	 Die sechs Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Ikeda, Huang, Zhang und Lu jeweils 
als □□曾□□□, 先□曾王父母, 先□□曾□□□, 先□曾王父母 und 先□曾王父母 (Luo 
Zhenyu 1930, 5228–5229; Ikeda 1981, 215; Huang Jingchun 2004, 64; Zhang & Bai 2006, 195; Lu 
Xiqi 2014, 28) 

397	 Die Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Ikeda, Huang, Zhang und Lu jeweils als 
□□□□□, □□□氏知也, □□□□氏知也, □□□氏知也 und □□氏知也 (Luo Zhenyu 
1930, 5229; Ikeda 1981, 215; Huang Jingchun 2004, 64; Zhang & Bai 2006, 195; Lu Xiqi 2014, 28). 
Im Faksimile von Luo sind die Schriftzeichen jedoch nicht mehr zu erkennen. Zudem ist der 



213

	 Grabschützende Texte

自今以後，不得干□{犯}生人398。有天帝教。如律令.

Laut der Inschrift B. 02 (161 n. Chr.) wurde das Schreiben im Namen des „Gelben Herrn 
黃帝“ an die Beamten der Unterwelt versandt. Zugleich versteht sich der grabschüt-
zende Text selbst als „Befehl des Himmlischen Herrn 有天帝教“. Dies weist darauf 
hin, dass der „Himmlische Herr“ als identisch mit dem „Gelben Herrn“ anzusehen ist. 
Verschiedene Phrasen werden hier zum ersten Mal in einem grabschützenden Text 
erwähnt: „ist aufgrund ihres unglücklichen Schicksals früh verstorben 薄命蚤（早）

死“; „hat ein eigenes, über zehntausend Generationen hinweg vererbtes Landstück zum 
Bau eines Grabes [symbolisch] gekauft 自買萬世冢田“; „das Geld wurde noch am sel-
ben Tag bezahlt 錢即日畢“; „An den vier Ecken [des Grabs] wurden Abwehrzeichen 
errichtet 四角立封“; „der Pfirsichholzvertrag von einem Fuß und sechs Zoll Länge 尺
六桃券“. Die Reihe der Beamten der Unterwelt wird weiter ausgedehnt, indem mehrere 
rangniedere Beamten der Unterwelt hinzugefügt werden: „die Beamten, die jeweils für 
die linke Seite und die rechte Seite des Grabes zuständig sind, den yushi-Beamten, der 
für das Strafwesen in den Gräbern zuständig ist 墓左、墓右、主墓獄史“.

Aus der Analyse der obigen Texte sind die folgenden Schlüsse zu ziehen:
1.	 Die Gruppe III, datiert auf den Zeitraum 146–165 n. Chr., markiert die frühe Reife-

phase des grabschützenden Textes. Die markanteste Entwicklung dieser Phase war die 
Erweiterung des grabschützenden Textes auf das Bleitäfelchen. Wie das Beispiel B. 01 
zeigt, war der ins Bleitäfelchen eingeritzte Text am Anfang noch recht kurz. Wenige 
Jahre später etablierte sich jedoch bereits eine neue Form grabschützender Texte, in 
denen sich das Prinzip des vertraglichen Landkaufs mit der Tradition der grabschüt-
zenden Texte verband. Die Bestätigung des Eigentumsrechts des Verstorbenen auf das 
Friedland, das oft ein eigenes vererbtes Landstück war und deswegen nur symbolisch 
erworben wurde, wird nun ein Bestandteil des grabschützenden Textes. Dementspre-
chend wird der Kaufvertrag ein zwischen dem Ritualmeister und den Beamten der 
Unterwelt geschlossener Vertrag, der den Schutz des Grabes garantieren soll.

2.	 In dieser Phase findet der Berg Tai im Osten als das Zentrum des Jenseits Erwähnung. 
Er wird geografisch der weltlichen Stadt Chang’an im Westen gegenübergestellt. 

Ausdruck shizhiye 氏知也 ebenfalls nicht in weiteren grabschützenden Texten zu finden. Daher 
lasse ich sie unentziffert.

398	 Die Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Ikeda, Huang, Zhang und Lu jeweils als 干
□□人, 干□主人, 干□□生人, 干□生人 und 干□主人 (Luo Zhenyu 1930, 5229; Ikeda 1981, 
215; Huang Jingchun 2004, 64; Zhang & Bai 2006, 195; Lu Xiqi 2014, 28). Die Phrase ganfan 
shengren 干犯生人 ist auch in einem anderen grabschützenden Text zu finden: „damit die Ver-
storben den Lebenden keinen Schaden mehr zufügen können 無令死人得復干范（犯）生人 
(N. 09)“.



Schriftlichkeit

214

3.	 Der Kernbegriff „Verstrickung goujiao 鉤挍“ (oder dessen Variante gouwu 拘伍) wird 
nun eingeführt, z. B. beim Text T. 02-2: „mit [dem Ganzhi] des Todesjahrs oder des 
Todesmonats ... verstrickt ist 同歲月重復鉤挍“. Der Zusammenhang zwischen dem 
Verstorbenenverzeichnis und der Verstrickung wird klar zum Ausdruck gebracht: 
„sind die Daten [seiner Todeszeit] und die Daten der Hinterbliebenen des Hauses im 
selben Namenverzeichnis [der Verstorbenen] in gegenseitiger Verstrickung regist-
riert 年命與家中生人相拘籍“.

4.	 Die Verwendung der Fünf Erzsorten findet oft Erwähnung. Verglichen mit den 
Inschriften der Gruppe II, in der nur der Realgar erwähnt wird, werden in der Gruppe 
III weitere vier Sorten von Erzen, nämlich Azurit, Arsenopyrit, Magnetit und Zinno-
ber aufgelistet. Die Ausdrücke sifang 四方 und wufang 五方 weisen darauf hin, dass 
die Platzierung von grabschützenden Gegenständen, wie etwa der Erze in Lage der 
vier Himmelsrichtungen bzw. in der Mitte des Grabes eine populäre Praxis wurde. 

5.	 Mehrere Heilkräuter wie Ginseng 人參, Jieli 解離 und Rangcao 襄草 finden in dieser 
Phase Erwähnung.

6.	 Talismane werden nun oft neben die grabschützenden Texte gezeichnet. 
7.	 Die Funktion des Bleimännleins wird erstmals erläutert: „dass [ich] die Bleimännlein 

verwende, die [mögliche Verstrickungen] auf sich nehmen sollen 故以自代鉛人“.
8.	 Die Reihe der Beamten der Unterwelt wird beschränkt erweitert, hinzugefügt wer-

den etwa „die Beamten, die jeweils für die linke Seite und die rechte Seite des Grabes, 
den yushi-Beamten, der für das Strafwesen in den Gräbern zuständig ist 墓左、墓

右、主墓獄史“. 
9.	 Die Phrase „[Das oben Stehende] eilt sehr und [soll] gemäß den [betreffenden] 

Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 急急如律令/急如律令“ taucht in die-
ser Phase auf. Mehrere Phrasen, die sich später fest etablierten, werden in dieser 
Phase erstmals eingeführt, z. B. „bereite [ich] die Grundlage für das Landstück und 
beschütze für den Auftraggeber seine [hier bestatteten] Vorfahren □{為}地置根，

為人立先“ und „verjage [ich] das Ungemach und vertreibe das Unheil, bis hin zu 
einer anderen Verbandsgemeinde 轉咎移央（殃），更至他鄉“.

Gruppe IV: 166–220 n. Chr. (T. 19–T. 39; B. 03–B. 06; S. 01; Z. 01)

T. 19: Am Tag Xinyou, dem fünften Tag des Oktobers, dessen erster Tag Dingsi ist, 
des neunten Jahres der Regierungsdevise Yanxi, an dem der Gott Kai [des astrolo-
gischen Ordnungssystems Jianchu] Dienst hat, verschicke [ich] ein Dienstschrei-
ben an die Fünf Elemente, den Beamten der [unterirdischen] Hauptstadt mit dem 
Rang von zweitausend Shi, den Hügelminister, den Grabsenior, den Grabmar-
quis, den sima-Beamten sowie den Widder der Unterwelt, sodass die zu früheren 
Zeiten im Grab des Han Fuxing bestatteten Familienmitglieder in Frieden ruhen 



215

	 Grabschützende Texte

sollen. Tausend Herbste, zehntausend Jahre lang sollen [sie] den Lebenden kei-
nen Schaden zufügen. Dongbo, die Lebenden haben ihre eigenen Wohnhäuser, 
die Verstorbenen haben ihre eigenen Särge, die Lebenden und die Verstorbenen 
befinden sich in unterschiedlichen [Welten], [daher] sollst du den Lebenden kei-
nen Schaden mehr zufügen. [Ich] beschütze das Grab mit dem Realgar, der in 
den vier Jahreszeiten und gemäß der Fünf-Phasen-Lehre Ungemach tilgen kann, 
damit [die Lebenden] ohne Ende glücklich, reich und ehrwürdig werden mögen. 
[Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien 
[behandelt werden] 延熹九年十月丁巳朔五日辛酉399，直開，移五部400、中

都401二千石、丘丞、墓伯、塚（塚）矦（侯）、司馬、地下羝羊，令韓祔

興塚（冢）中前死安，千秋萬嵗（歲），物（勿）復相求。動伯402，生人

自有宅舍，死人自有棺槨，生死異處，無與生人相索。塡（鎭）塚（冢）

雄黃，四時五行可除咎，吉央（祥）富貴毋極。如律令.

Der grabschützende Text T. 19 (166 n. Chr.) gibt zwei Anweisungen. Zum einen sollen 
„die zu früheren Zeiten im Grab des Han Fuxing bestatteten Familienmitglieder in Frie-
den ruhen 韓祔興塚（冢）中前死安“. Zum anderen soll der kürzlich Bestattete, Han 
Fuxing, auch „den Lebenden keinen Schaden mehr zufügen 無與生人相索“. Die Liste 
der Adressaten des grabschützenden Textes wird wiederum erweitert, hinzugefügt wer-
den die personifizierten Fünf Elemente 五部, der Grabmarquis 塚矦, der sima-Beamte 
司馬 sowie der Widder der Unterwelt 地下羝羊. Zudem tauchen in diesem Text neu-
artige Phrasen auf, die auf die notwendige Trennung zwischen den Lebenden und den 
Verstorbenen verweisen, wie etwa „Tausend Herbste, zehntausend Jahre lang sollen 
[sie] den Lebenden keinen Schaden mehr zufügen 千秋萬嵗（歲），物（勿）復相

求“ und „die Lebenden haben ihre eigenen Wohnhäuser, die Verstorbenen haben ihre 
eigenen Särge 生人自有宅舍，死人自有棺槨“.

T. 20: Am ... Tag des Septembers, dessen erster Tag Dinghai ist, des neunten Jah-
res der Regierungsdevise Yanxi, der verstorbene ... [unglückliche] Verstrickung 
... Neun ... Sojabohnen ... [Der Verstorbene und die Hinterbliebenen sollen sich] 
für immer vergessen. ... das Unheil [soll] getilgt werden. Die Verstrickung soll 

399	 Das Datum entspricht dem 15. Nov. 166 n. Chr. 
400	 Das Wort bu 部 interpretiert Huang als eine Abteilung der Armee (Huang Jingchun 2004, 117). 

Ich identifiziere den Ausdruck „wubu 五部“ hingegen als „die Fünf Elemente wuxing 五行“.
401	 Das Wort zhongdu 中都 deutet Huang als den Namen der Stadt Pingyao 平遙, welche jedoch 

weit von Linyi 臨猗 entfernt liegt (Huang Jingchun 2004, 117). Ich halte zhongdu hingegen für 
die Bezeichnung für die Hauptstadt der Unterwelt.

402	 Dongbo 動伯 ist das Agnomen zi 字 des Herrn Han Fuxing, d. h. ein anderer mit dem Vornamen 
eng im Zusammenhang stehender Beiname.



Schriftlichkeit

216

nicht ... sondern vertrieben werden, bis zu einer anderen Verbandsgemeinde. ... 
die Nachkommen kehren zum Todesort zurück ... [Der Verstorbene] soll nicht 
seiner Mutter [wegen der unglücklichen Verstrickung] Schaden bringen, auch 
nicht ... Schaden bringen, nicht seinem jüngeren Bruder Schaden bringen, auch 
nicht seinen Söhnen Schaden bringen, auch nicht seinen Enkeln Schaden brin-
gen, auch nicht seiner Frau Schaden bringen, auch nicht seiner Tochter Schaden 
bringen, nicht seinen Enkeln. Schaden bringen. [Die Todeszeit des Verstorbe-
nen] ist mit dem Himmel [und der Erde], mit dem Jahr und dem Monat und 
mit dem Tag und der Stunde verstrickt. ..., mit der Sonne, dem Mond und den 
Sternen ...[sollen gelöst werden]. [Der Verstorbene] soll seinem jüngeren Bru-
der keinen Schaden mehr bringen, ... seinen Söhnen und Enkeln keinen Schaden 
mehr bringen. [Alle Verstrickungen] sollen getilgt werden, und auch ... keinen 
Schaden mehr bringen. ... zwei Liter ... Die Geister, die durch jene Verstrickungen 
[den Hinterbliebenen Schaden zufügen], sollen von dem Ältesten [des Jenseits 
Haoli] gejagt werden. ... [Dem Haus ...] soll Glück [gebracht werden.]... [Das 
oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behan-
delt werden] 延熹九年九月丁亥朔403□□□平□□□死□□□□□□□

復重□□□□□九□□□□□□□□□□重餘□□□□□□□大豆

□□□□□□□□□□□□□□□□□□長相亡（忘）□□□□□□兄去

□除央（殃），復重不□□□□移他鄕，□□□□□□□□使□□□□□

子孫轉回死處不屬□□□□□□□不得復母，亦不□□□□□□{不得

復}弟，亦不復子404，亦不得復孫，□□□□{亦不得復}婦，亦不得復

女，不得復孫。□□者身山□□天□□{重地}復，歲重□{月}復，日重時

復。□□□□地□□日月星□□□，无復□□妨□弟□□□□妨□子孫

□□□復□□□除去，无復□□□□□□□□二升405□□□□□{蒿里}父

老406牧取重復之鬼，□□□□□□□□□復來□□□□□□□□□□吉陽

（祥）□□□□□□□□□如律令.

Im nur fragmentarisch erhaltenen Text T. 20 (166 n. Chr.) stand die Sorge um unheil-
volle Verstrickungen des Schicksals im Mittelpunkt. So heißt etwa: „[Die Todeszeit des 

403	 Das Datum entspricht einem Tag des Oktobers oder Novembers des Jahres 166 n. Chr. 
404	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle transkribiert Huang als de fuzi 得復子 (Huang Jing-

chun 2004, 119).
405	 Vor dem Ausdruck ersheng 二升 („zwei Liter“) fehlt wohl der Name der dargebrachten Opfer-

gabe. Ein ähnliches Beispiel ist auf einem grabschützenden Steinschaf für Herrn Liu zu finden: 
„Ich biete große Garnelen und zwei Liter Hirse dar 祀鰝魚之肉、黄米二升“ (S.02-2).

406	 Die Bezeichnung fulao 父老 ist auch auf dem grabschützenden Topf für Herrn Xu Wentai zu 
finden: „[Ich] verschicke ein Dienstschreiben an ... den Ältesten [des Jenseits] Haoli 移...蒿里
父老 (T. 29)“.



217

	 Grabschützende Texte

Verstorbenen] ist mit dem Himmel [und der Erde], mit dem Jahr und dem Monat und 
mit dem Tag und der Stunde verstrickt 天□□{重地}復，歲重□{月}復，日重時復“. 
Man glaubte, dass Geister jene Verstrickungen verursachen und deswegen verjagt wer-
den müssen: „Die Geister, die durch jene Verstrickungen [den Hinterbliebenen Schaden 
zufügen], sollen □□{蒿里}父老牧取重復之鬼“.

T. 21:
T. 21-1: Der Himmlische Herr befiehlt den Verbot und betraut [mich,] den Himm-
lischen Boten, damit, die Beamten der Unterwelt, die den Verstorbenen Unheil 
bringen, hierüber in Kenntnis zu setzen, dass heute der kürzlich verstorbene Sohn 
Bei des Hauses Cheng aus dem Dorf Xiaodu [hier bestattet wird]. ... [Ich ver-
wende] die magische Medizin wie ..., um die Schicksalsbande, Verstrickungen 
und das Unheil des Grabherrn zu tilgen. Die Verstorbenen sollen den Lebenden 
Heil bringen und ihnen keinen Schaden mehr zufügen. Die anderen [Angelegen-
heiten sollen] gemäß [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt wer-
den] 天帝曰止407，告天上408使者□□□409凶之吏410，今有小杜里成氏後死

子貝，□十一□411建□412□泉為距□413瓶，十八物□414神藥，□絕鉤注、重

復、君央（殃）。使死利生，□□{不得}相防（妨）。他如律令415.

407	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang und Liu jeweils als 白 und 日 (Zhang 
Jian & Yu Fuwei 1984, 38; Liu Zhaorui 2007, 14). Ich deute es hingegen als 曰, da die Phrase tiandi 
yuezhi 天帝曰止 auch auf dem grabschützenden Topf für Herrn Xu zu finden ist: „auf Befehl 
des Himmlischen Herrn 天帝曰止“(T. 29). 

408	 Das Wort shang 上 bedeutet in diesem Kontext „Herr; Kaiser“. 
409	 An diese Stelle sind meines Erachtens mehrere Zeichen abgeblättert, die jedoch nicht im Fak-

simile eingezeichnet wurden. Dafür sprechen auch die zwei abgeblätterten Schriftzeichen bude 
不得 am Ende der zweitletzten Zeile, die ebenfalls nicht im Faksimile eingezeichnet wurden.

410	 Der Ausdruck xiongzhili 凶之吏 deuten Huang und Zhang jeweils als „die Unheil bringenden 
Beamten der Unterwelt“ und „die Götter, die dafür zuständig sind, Unheil zu tilgen“ (Huang 
Jingchun 2004, 116; Zhang & Bai 2006, 121).

411	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang, Zhang und Liu jeweils als 美, 算 und 墓 
(Huang Jingchun 2004, 116; Zhang & Bai 2006, 121; Liu Zhaorui 2007, 14). Ich lasse es hingegen 
unentziffert.

412	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Zhang als 解 (Zhang & Bai 2006, 121). Ich lasse 
es unentziffert. 

413	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Zhang als wushi 五石 (Zhang & Bai 2006, 121). 
Ich lasse es unentziffert.

414	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang und Zhang jeweils als 龜 und 雄 (Huang 
Jingchun 2004, 116; Zhang & Bai 2006, 121). Ich lasse es unentziffert.

415	 Hsing zufolge lässt sich die Phrase taru lüling 他如律令 als „Die anderen Angelegenheiten 
sollen gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden]“ deuten (Hsing 
I-tien 2011e, 516).



Schriftlichkeit

218

T. 21-2: ... Reiswein ... ohne Unheil ... Die kürzlich verstorbene Schwiegertoch-
ter ...mei soll [den Lebenden] keinen Schaden mehr zufügen. ... [Das oben Ste-
hende] soll gemäß [betreffenden Gesetzen und Regularien behandelt werden] 
…□□□酒□無凶□□□□後死婦□美，不得相防（妨）。□□□注安

□□□□□□□□□如□□{律令}.

T. 21-3: Am zehnten Tag des Oktobers, dessen erster Tag Xinhai ist, des ersten Jahres 
der Regierungsdevise Yongkang, wird heute [der kürzlich Verstorbene ...], dessen 
Herkunftsort ... des Kreises Henan ist, [hier bestattet]. ... ins Jenseits Haoli [heimkeh-
ren] ... 永416康元年十月辛亥朔十日417，今□□□河南西□□□□□□□□□

胡□□□□□□□□□□□□□部□□□□□□□□□□□持

□□□中多□□□□□□□□□□□□□□□□是□日蒿里沒行

□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□.

Die Inschrift des grabschützenden Textes T. 21-3, datiert auf das Jahr 167 n. Chr., ist 
stark abgeblättert und damit wiederum nur fragmentarisch erhalten. Die anderen grab-
schützenden Inschriften aus demselben Grab lassen sich anhand der Form ihrer Textträ-
ger ebenfalls auf das Ende der Ost-Han-Zeit datieren. In der Inschrift T. 21-1 bezeichnet 
sich der Ritualmeister, der sich darum bemüht „die Schicksalsbande, Verstrickungen 
und das Unheil des Grabherrn zu tilgen 絕鉤注、重復、君央（殃）“, selbst als „der 
Himmlische Bote 天上使者“.

T. 22: Am Tag [Guichou], dem neunten Tag des Novembers, dessen erster Tag 
Yisi ist, des ersten Jahres der Regierungsdevise Jianning, an dem der Gott Chu 
[des astrologischen Ordnungssystems Jianchu] Dienst hat, [beschütze ich,] 
der Bote des Himmlischen Herrn, für das Haus Yang [das Grab]. Blau ist der 
überirdische Himmel, dunkel ist die unterirdische Welt ... Die Hinterbliebe-
nen sollen glücklich sein. ... 建寧元年十一月乙巳朔九日□□{癸丑}418，直

除，皇419帝使者□爲煬（楊）420氏之家421□□□王。上天□{倉}倉（蒼）， 

416	 Dem Ausgrabungsbericht zufolge war das Schriftzeichen yong 永 bei der Ausgrabung klar 
ersichtlich, es ist nun jedoch nicht mehr erkennbar.

417	 Das Datum entspricht dem 9. Nov. 167 n. Chr. 
418	 Das Datum entspricht dem 26. Dez. 168 n. Chr.
419	 Das Wort huang 皇 ist in diesem Zusammenhang als ein Synonym von tian 天 zu deuten.
420	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle wurde in der Form 煬 geschrieben. Da es offensichtlich um 

den Nachnamen Yang 楊 handeln muss, wurde das Zeichen wohl aus Erwägungen der Fünf-
Phasen-Lehre absichtlich so geschrieben.

421	 Das Zeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als wen 文 (Wang 
Yuqing 1961, 59). Es lässt sich meines Erachtens als jia 家 entziffern, da die Phrase ... shi zhijia 
氏之家 („das Haus soundso“) in grabschützenden Texten häufig vorkommt.



219

	 Grabschützende Texte

下422□{地}盲423盲424。伯僞□□各□這重□□□□沒重□□□央□□□遞生

人吉□□□各□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□.

Im Text T. 22 (168 n. Chr.) bezeichnet sich der Ritualmeister selbst als „der Bote des 
Himmlischen Herrn 皇帝使者“. Eine neu eingeführte Phrase zielt wiederum auf die 
Trennung zwischen den Lebenden und den Verstorbenen ab: „Blau ist der überirdische 
Himmel, dunkel ist die unterirdische Welt 上天□{倉}倉（蒼），下□{地}盲盲“.

T. 23: Am ... Tag des Septembers des dritten Jahres der Regierungsdevise Jianning, 
beschütze [ich im Namen des] Gelben Herrn und [des Meisters der Topoman-
tie] Qingwu[zi] für Sun Zhao ... sein neu errichtetes Grab. Aus der Befürchtung, 
dass die [hier] zuvor Bestatteten gestört werden könnten und das Grab sich im 
ungünstigen po-Zustand im Verhältnis zu den Positionen des Jahresgottes Sui oder 
des Monatsgottes Yue befindet, was dem [neu] Bestatteten Verfehlungen [in der 
Unterwelt] verursachen könnte, platziere [ich nun] die Essenz des Holzes, Azurit, 
in der Mitte [der Hauptkammer], um die negativen Energien der Erde, die von 
den vier Haupthimmelsrichtungen ausgehen, bis zu ihrer Vernichtung zu unter-
drücken und zu eliminieren, sodass die Verstorbenen geschützt und glücklich 
gemacht werden. [Dafür setze ich] den Hügelminister, den Grabsenior ... hierüber 
in Kenntnis, dass ... das astrologische Ordnungssystem Jianchu ... [Das oben Ste-
hende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt wer-
den] 建寧三年九月□日425，黃帝青烏426□{子}□□427孫趙□□□造新冢。

恐犯先□，歲月破煞，□□□葬者得適，□□□以曾青□木之精置中央厭

422	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffert Wang als yi 一 (Wang Yuqing 1961, 59). Ich identi-
fiziere es als xia 下, da der Ausdruck xiadi 下地 immer eng mit dem Ausdruck shangtian 上天 
zusammenhängt. 

423	 Das Wort mang 盲 bedeutet in diesem Kontext „dunkel“. 
424	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Wang als qing 青 (Wang Yuqing 1961, 59). Ich 

identifiziere es als mang 盲, da die Phrase „dunkel ist die unterirdische Welt 地下芒（茫）芒
（茫）“ (T. 29) in grabschützenden Texten üblich war.

425	 Das unvollständige Datum entspricht einem Tag im Oktober oder November des Jahres 170 
n. Chr.

426	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Autor des Ausgrabungsberichts, Huang 
und Zhang als niao 鳥 (Luoyang shaogou hanmu 1959, 154; Huang Jingchun 2004, 121; Zhang 
& Bai 2006, 158). Ich entziffere es als wu 烏, da Herr Qingwu 青烏子 im Werk Baopuzi, verfasst 
von Ge Hong 葛洪 (284–363 n. Chr.), als ein Meister der Kunst der Geomantie erwähnt wird: 
„Kaiser Huang erkundigte sich in Fragen der Geomantie nach der Meinung des Herrn Qingwu 
昔黃帝…相地理則書青烏之說“ (Baopuzi neipian jiaoshi 1985, 241). 

427	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als zeng 曾. 
Der Ausdruck zengsun zhao 曾孙赵 („Urenkel Zhao“) ergibt in diesem Kontext jedoch keinen 
Sinn. Da kein Faksimile der Inschrift veröffentlicht wurde, lasse ich es unentziffert.



Schriftlichkeit

220

（壓）除，四方土害氣消也，祐利死者。丘丞、墓伯□□□□□□□□□

建除□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□内。如律令.

Beim Textbeispiel T. 23 (170 n. Chr.) ist nicht die Todeszeit des Bestatteten die Quelle 
des Unheils, sondern die widrigen Umstände bei der Errichtung des Grabes. Der festste-
hende Ausdruck suiyue posha 歲月破煞 weist darauf hin, dass das Grab einen ungüns-
tigen po-Zustand gegenüber den wechselnden Positionen des Jahresgottes Sui oder des 
Monatsgottes Yue einnimmt. Hierdurch, so glaubte man, könnten von den vier Haupt-
himmelsrichtungen negative Energien ausgehen und sich auf die Bestatteten auswir-
ken. Das dem Grab beigegebene Erz Azurit erfüllt die Funktion die Schadwirkungen zu 
unterdrücken.

T. 24: [Diese Flasche ist im] Süden [des Grabes zu platzieren]. Am Tag Yimao, 
[dem achtundzwanzigsten Tag] des Oktobers des vierten Jahres der Regierungs-
devise Jianning, [beschütze ich, der Bote des ...] Herrn, ... Die [bösen] Geister 
werden [ihre Kraft] nicht entfalten können. [Das oben Stehende soll] gemäß den 
[betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 南方428。建寧四年

十月乙卯429，□430□帝…母惡431神□不起。如律令.

Die grabschützende Flasche T. 24 (171 n. Chr.) wurde laut der Inschrift im Süden des 
Grabes platziert. Auffälligerweise befindet sich im Text die Ortsangabe noch vor der 
Zeitangabe, was auf die besondere Wichtigkeit der physischen Position der Flasche 
verweist. 

T.  25: Am Tag Bingshen, dem zehnten Tag des Dezembers, dessen erster Tag 
Bingxu ist, des vierten Jahres der Regierungsdevise Jianning, an dem der Gott 
Wei [des astrologischen Ordnungssystems Jianchu] Dienst hat, verschließe [ich], 

428	 Huang zufolge lässt sich aus dem Ausdruck nanfang 南方 schließen, dass fünf grabschützende 
Flaschen im Grab platziert wurden (Huang Jingchun 2004, 123). Manchmal wurden aber nur vier 
grabschützende Flaschen in einem Grab verwendet. 

429	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Nakamura, Huang und Zhang jeweils als ji 
己, ji 己 und yi 已 (Nakamura 1927, 7; Huang Jingchun 2004, 123; Zhang & Bai 2006, 159). Da 
der erste Tag des Oktobers des vierten Jahres der Regierungsdevise Jianning den Ganzhi Wuzi 
einnimmt (Chen Yuan 1956, 39), entspräche der Tag Jimao der 52. Tag des Monats, was jedoch 
unmöglich wäre. Der Tag Yimao 乙卯 hingegen war der 28. Tag des Oktobers. Daher entziffere 
ich das Schriftzeichen als yi 乙. Das Datum entspricht dem 2. Dez. 171 n. Chr. 

430	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Nakamura als shuo 朔 (Nakamura 1927, 7), was 
aber keinen Sinn in diesem Kontext ergeben würde. Ich lasse es deshalb unentziffert. 

431	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Nakamura als  (Nakamura 1927, 7). Ich halte 
es für eine Variante des Schriftzeichens e 悪 („böse“). 



221

	 Grabschützende Texte

der Bote des Himmlischen Herrn, mit dem magischen Tontopf für die Hinter-
bliebenen des Hauses Zhong und den Verstorbenen Zhong Zhongkai mit Sorgfalt 
das Grab. Blau ist der überirdische Himmel, [dunkel] ist die unterirdische Welt. 
Die Hinterbliebenen und die Verstorbenen befinden sich in verschiedenen [Wel-
ten], sie sollen einander keinen Schaden mehr zufügen. [Die Flaschen] bringen 
den Lebenden in der irdischen Welt Heil und den Verstorbenen in der Unterwelt 
Glück. Der Verstorbene soll seiner Ehefrau und seinen Kindern keinen Schaden 
mehr zufügen, er [selbst] soll ohne Schuld und Verfehlungen sein. Der Himmli-
sche Herr hat den Verstorbenen alle Strafen erlassen, der von heute an ohne ... 
sein und nicht veranlasst werden soll Frondienst zu leisten. [Der Verstorbene] soll 
den Hinterbliebenen Reichtum und Glück bringen. Was dient als Zeugnis? Der 
Himmlische Herr beschützt [das Grab] mit Magnetit und Arsenopyrit. Dem Ver-
storbenen soll keine Schuld auferlegt werden. [Seine Schuld] übertrage [ich] mit 
dem Talisman auf einen anderen [Verstorbenen]. [Das oben Stehende soll gemäß] 
den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 建寧四年十二

月丙戌朔432十日丙申433，直危，天帝使者謹為生人种氏與死人种仲開434封冢

神瓶。上天倉＂（倉），下地□□{茫＂}。生死各合異處，無相害仵。上

為生人來利，下為死人來福。無害妻子，無責（債）無過435。天帝除死人

□436罸（罰），復無繇使、無著□，當富利生。何以為信？皇帝塡（鎭）

以慈（磁）、御（礜）437。無責死人。苻（符）轉他。□{如}律令.

Der Text T. 25 (172 n. Chr.) beschreibt die rituelle Verschließung des Grabes mit dem mit 
Erzen befüllten „magischen Tontopf 神瓶“. Im Namen des Himmlischen Herrn befreit 
der Ritualmeister den Verstorbenen von der Schuld, Verfehlungen und dem Frondienst 
in der Unterwelt. Die später mehrmals verwendete Phrase taucht hier erstmals auf: 
„bringen den Lebenden in der irdischen Welt Heil und den Verstorbenen in der Unter-
welt Glück 上為生人來利，下為死人來福“.

432	 Das Zeichen shuo 朔 wurde in der Form einer Variante  geschrieben.
433	 Das Datum entspricht dem 23. Jan. 172 n. Chr. Der erste Tag des Dezembers müsste eigentlich 

der Tag Dinghai 丁亥 und nicht der Tag Bingxu 丙戌 sein, während der Ganzhi des zehnten 
Tages Bingshen 丙申 richtig ist. Dies weist darauf hin, dass der Ganzhi des ersten Tages des 
Monats falsch berechnet wurde.

434	 Der Name war ein typischer männlicher Name in der Han-Zeit. Das erste Schriftzeichen zhong 
仲 des Vornamen weist darauf hin, dass der Verstorbene der zweite Sohn seiner Familie war.

435	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Zhang als □人 (Zhang & Bai 2006, 159). Ich ent-
ziffere es als guo 過.

436	 Das Schriftzeichen identifiziert Zhang als zhe 適 (Zhang & Bai 2006, 159). Ich lasse es hingegen 
unentziffert.

437	 Die zwanzig Schriftzeichen an dieser Stelle, 無繇使無著□當富利生何以為信皇帝塡以慈御, 
wurden nicht von Zhang identifiziert (Zhang & Bai 2006, 159).



Schriftlichkeit

222

T. 26:438 
T. 26-1 (Die grabschützende Tonflasche mit der Inschrift beizhong gongbo 北冢公

伯): Am Tag Jiashen, dem vierten Tag des Dezembers des ersten Jahres der Regie-
rungsdevise Xiping, bereite [ich] den Grund für das Grab von Chen Shujing und 
anderen [hier Bestatteten], tilge das Unheil von den Hinterbliebenen und befreie 
die Verstorbenen von ihren Verfehlungen. [Ich] setze den Grabsenior des Nor-
dens, den Beamten der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi, den Gott 
Canglinjun und den Kriegsgott Wuyiwang hierüber in Kenntnis: Die Lebenden 
begeben sich aufwärts nach Yang und die Verstorbenen kehren abwärts zum Yin 
zurück. Die Lebenden begeben sich aufwärts zur hohen Terrasse, die Verstorbe-
nen lassen sich tief begraben. Die Lebenden und die Verstorbenen befinden sich 
auf verschiedenen Wegen. [Das oben Stehende] eilt sehr und [soll] gemäß den 
[betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden]. Bei guten [Umstän-
den] sollen Glück und Gedeihen dem Haus Chen gewährt werden. Bei schlechten 
[Umständen] soll das Unglück auf die Fünf Erzsorten übertragen werden. [Das 
oben Stehende] eilt sehr 熹平元年十二月四日甲申439，爲陳叔敬等立冢墓之

根，爲生人除殃，爲死人解適。告北冢公伯440、地下二千石、倉林君、武

夷王441：生人上就陽，死人下歸陰，生人上就高臺，死人深自臧（藏），生

死各自異路。急〃（急）442如律令。善者，陳氏吉昌。惡者，五精443自受其

殃。急〃（急）.

438	 Auf drei gleichförmigen Flaschen mit ausladender Mündung und engem Hals wurde jeweils 
eine Inschrift angebracht. Die Inschrift mit dem Ausdruck „Grabsenior des Ostens 東冢公伯“ 
wurde bisher noch nicht veröffentlicht.

439	 Das Datum entspricht dem 5. Jan. 173 n. Chr.
440	 Liu vermutet, dass ursprünglich insgesamt fünf grabschützende Flaschen in demselben Grab 

verwendet wurden, die in der Mitte und an den vier Ecken der Grabkammer platziert werden 
könnten (Wufang zhenmu kao 五方鎮墓考, unveröffentlichter Aufsatz, mit der freundlichen 
Genehmigung von Liu Weipeng).

441	 Liu weist darauf hin, dass der Gott Wuyi, der für die im Krieg Gefallenen zuständig ist, bereits 
auf einem Bambustäfelchen aus dem Grab M56 bei Jiudian auftaucht, das auf die späte Zhanguo-
Zeit datiert wird. In der frühen West-Han-Zeit war er noch ein Kriegsgott. In der Ost-Han-Zeit 
wurden seine Merkmale als Kriegsgott jedoch abgeschwächt (Liu Zhaorui 2002, 55–56).

442	 Der Ausdruck jiji 急急 im grabschützenden Text ist oft mit einem Schriftzeichen ji 急 und einem 
Abkürzungszeichen (〃) geschrieben, das oft übersehen wurde (Nakamura 2003, 6; Wang Yong 
1992, 214).

443	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Nakamura, Ikeda, Huang und Zhang als jing 精 
(Nakamura 1927, 7; Ikeda 1981, 272; Huang Jingchun 2004, 153; Zhang & Bai 2006, 160). Seidel 
lässt es zwar unentziffert, aber sie vermutet, dass es als shi 世 oder dai 代 zu identifizieren ist 
(Seidel 1987, 43). Der Ausdruck wujing bedeutet meines Erachtens wörtlich „Essenz der fünf 
Elemente“ und bezieht sich auf die Fünf Erzsorten.



223

	 Grabschützende Texte

T. 26-2 (Die grabschützende Tonflasche mit der Inschrift xizhong gongbo 西冢公

伯): Am Tag Jiashen, dem vierten Tag des Dezembers des ersten Jahres der Regie-
rungsdevise Xiping, bereite [ich] den Grund für das Grab von Chen Shujing und 
anderen [hier Bestatteten], tilge das Unheil von den Hinterbliebenen und befreie 
die Verstorbenen von ihren Verfehlungen. [Ich] setze den Grabsenior des Wes-
tens, den Beamten der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi, den Gott 
Canglinjun und den Kriegsgott Wuyiwang hierüber in Kenntnis: Die Lebenden 
begeben sich aufwärts nach Yang und die Verstorbenen kehren abwärts zum Yin 
zurück. Die Lebenden begeben sich aufwärts zur hohen Terrasse, die Verstor-
benen lassen sich tief begraben. Die Lebenden gehören zum Süden, die Verstor-
benen gehören zum Norden. Die Lebenden und die Verstorbenen befinden sich 
auf verschiedenen Wegen. [Das oben Stehende] eilt sehr und [soll] gemäß den 
[betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden]. Bei guten [Umstän-
den] sollen Glück und Gedeihen dem Haus Chen gewährt werden. Bei schlechten 
[Umständen] soll das Unglück auf die Fünf Erzsorten übertragen werden. [Das 
oben Stehende] eilt sehr 熹平元年十二月四日甲申，爲陳叔444敬等立冢墓445之
根，爲生人除殃，爲死人解適。告西冢公伯、地下二千石、倉林君、武夷

王：生人上就陽，死人人446下歸陰，生人上就高臺，死人深自臧（藏），

生人南，死人北，生死各自異路。急〃（急）如律令。善者，陳氏吉昌。

惡者，五精自受其殃。急〃（急）.

Der grabschützende Text T. 26 (173 n. Chr.) beinhaltet zwei Anliegen. Zum einen soll 
die gekränkte Erde symbolisch beschwichtigt werden, wenn davon die Rede ist „die 
Grundlage für das Grab zu bereiten 立冢墓之根“. Zum anderen soll „das Unheil von den 
Hinterbliebenen getilgt und die Verstorbenen von ihren Verfehlungen befreit 爲生人除

殃，爲死人解適“ werden. Zwei neue Phrasen, die sich auf die Trennung zwischen den 
Lebenden und den Verstorbenen beziehen, tauchen wiederum im Text auf: „Die Leben-
den begeben sich aufwärts nach Yang und die Verstorbenen kehren abwärts zum Yin 
zurück 生人上就陽，死人人下歸陰“; „Die Lebenden gehören zum Süden, die Verstor-
benen gehören zum Norden 生人南，死人北“. Außerdem wird die Reihe der Beamten 
der Unterwelt weiter erweitert, indem zwei bislang nicht erwähnte Götter hinzugefügt 
werden: „der Gott Canglinjun und der Kriegsgott Wuyiwang 倉林君、武夷王“.

444	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Nakamura, Zou, Wang und Ikeda jeweils als 
叔, 初, 刻 und 初 (Nakamura 1927, 8; Wang Yong 1992, 213; Ikeda 1981, 272).

445	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda und Huang jeweils als 基 und 墓 (Ikeda 
1981, 272; Huang Jingchun 2004, 153).

446	 Das Schriftzeichen ren 人 wurde hier offensichtlich aus Nachlässigkeit doppelt geschrieben.



Schriftlichkeit

224

S. 01: Am Tag Dingyou, dem neunzehnten Tag des Aprils, dessen erster Tag Yimao 
ist, mittags um die Stunde Wu. Der Assistent des Grünen Herrn des Ostens ist 
der Grüne Drache, der das Unheil abwendet, bevor es im Begriff ist zu kommen. 
Der Assistent des Roten Herrn des Südens ist der Zinnobervogel, der das Unheil 
abwendet, bevor es im Begriff ist zu kommen. Der Assistent des Weißen Herrn 
des Westens ist der Weiße Tiger, der das Unheil abwendet, bevor es im Begriff 
ist zu kommen. Der Assistent des Schwarzen Herrn des Nordens ist der Xuanwu, 
der das Unheil abwendet, bevor es im Begriff ist zu kommen 熹平二年四月乙卯

朔十九日丁酉447，時加午448。東方青帝属449青龍，患450禍欲来。南方赤帝属

朱鳥，患禍欲来。西方白帝属白乕（虎），患禍欲来。北方黑帝属玄武，

患禍欲来451.

In der Inschrift S. 01 (173 n. Chr.) finden die Herrn der vier Himmelsrichtungen, der 
Grüne Herr des Ostens 東方青帝, der Rote Herr des Südens 南方赤帝, der Weiße Herr 
des Westens 西方白帝 und der Schwarze Herr des Nordens 北方黑帝, erstmals in 
einem grabschützenden Text Erwähnung. Auch eine konkrete Uhrzeit, „mittags um die 
Stunde Wu 時加午“, wird hier zum ersten Mal genannt. Die Stunde Wu, sie entspricht 
dem Zeitabschnitt 11–13 Uhr, gilt in der Yin-Yang-Lehre als diejenige Uhrzeit, zu der 
das Yang am stärksten und das Yin am schwächsten ist.

T. 27: Am Tag Genshen, dem sechzehnten Tag des Dezembers, dessen erster Tag 
Yisi ist, des zweiten Jahres der Regierungsdevise Xiping, setze [ich,] der Bote 
des Himmlischen Herrn, die Beamten, die jeweils für die linke Seite sowie für 
die rechte Seite des Grabes zuständig sind, den Grabherrscher in der Mitte, den 
Hügelassistenten, den Hügelherrn, den für die Gräber zuständigen Schicksalsgott 

447	 Das Datum entspricht dem 18. Mai 173 n. Chr. 
448	 Die Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, He und Huang jeweils als 時加午, 時加才

□ und 時加午□ (Shijiao lu 1939, Schriftrolle 1, 21; He Yinghui 1993, 503–504; Huang Jingchun 
2004, 124). Ich entziffere sie als shijiawu 時加午, da dieselbe Phrase im Kapitel Wuxingzhi 五行
志 des Buches Nanqishu zu finden ist: „Am Tag Gengshen, dem das Yin und die Sternbilder Jiao 
und Tanlang zugeordnet sind, des Juli, um die Stunde Wu, kommt der Wind aus dem Nordosten, 
dem der Erdzweig Chou zugeordnet ist 七月庚申，陰角貪狼之日，時加午，風從東北丑上
來“. Die Stunde Wu fängt um 11 Uhr an und endet um 13 Uhr.

449	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, He und Huang jeweils als , 禹 und 禹 
(Shijiao lu 1939, Schriftrolle 1, 21; He Yinghui 1993, 504; Huang Jingchun 2004, 124). Ich ent-
ziffere das Zeichen, geschrieben in der Form , als shu 屬 und deute es in diesem Kontext als 
„Untergeordneter“.

450	 Ich deute das Wort huan 患 als „nicht mögen“.
451	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, He und Huang jeweils als 患□□□

中莚, 患禍欲来 und 患禍欲来 (Shijiao lu 1939, Schriftrolle 1, 21; He Yinghui 1993, 504; Huang 
Jingchun 2004, 124).



225

	 Grabschützende Texte

Siming, den Aufseher der Torwachen des Seelentors, den Streifenpolizisten in 
den Hügeln, alle, die [direkt] für die Gräber des Hauses Zhang zuständig sind, in 
Kenntnis. Ehrfurchtsvoll setze [ich auch] den Hügelminister, den Grabsenior, den 
Beamten der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi, den Hügelmarquis 
des Ostens, den Hügelgrafen des Westens, den Minister der Stieropferung in der 
Unterwelt, das Oberhaupt der wu-Basiseinheit im Jenseits Haoli aus keinem ande-
ren Anlass als demjenigen hierüber in Kenntnis, dass am heutigen glücklichen Tag 
der Verstorbene, Zhang Shujing, aufgrund seines unglücklichen Schicksals früh 
verstorben ist und ins Grab, in die Unterwelt, heimkehren soll. Der Gelbe Gott, 
der die Fünf Berge geboren hat, ist zuständig für das Verstorbenenverzeichnis. Er, 
der die hun-Seele und die po-Seele zu sich ruft, ist zuständig für das Verstorbenen-
register. Die Lebenden bauen hohe Terrassen, [auf denen Häuser errichtet wer-
den], die Verstorbenen kehren [ins Jenseits] heim und werden tief begraben. Ihre 
Augenbrauen und ihre Bärte werden herabfallen und zu Erde und Asche werden. 
Deswegen biete [ich] jetzt die Medizin zur Auflösung der [unglücklichen] Verstri-
ckungen dar, damit künftig keine [unglücklichen] Todesfälle bei den Nachkom-
men [des Verstorbenen] stattfinden. Die neun Stücke Ginseng aus der Präfektur 
Shangdang dienen dazu, anstelle der Hinterbliebenen [das Unglück] auf sich zu 
nehmen. Die Bleimännlein dienen dazu, anstelle des Verstorbenen [das Unglück] 
zu ertragen. Die Sojabohnen und Sonnenblumenkerne sollen vom Verstorbenen 
[in die Unterwelt] getragen werden, mit ihnen soll er die Steuer in der Unter-
welt bezahlen. Der Arsenopyrit und die Süßwassermuschel dienen dazu, das von 
der Kränkung der Erde herrührende Ungemach abzuwenden, damit kein Unheil 
entsteht. Nachdem dieses [als] zhuan-Pass [dienende Schreiben] angekommen 
ist, sollen die Beamten der Unterwelt gezügelt werden, sodass das Haus Zhang 
nicht mehr gestört wird. [Das oben Stehende] eilt sehr [und soll] gemäß den 
[betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 熹平二年十二月乙

巳朔十六日庚申452，天帝使者告張氏之家453三丘五墓454＂（墓）左、墓右、

452	 Das Datum entspricht dem 5. Febr. 174 n. Chr. 
453	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ma und Chen als 衆, 衆, 家, 家 und 家 (Ma 

Jingqing 1935–1949; Chen Zhi 1957, 79; Guo Moruo guanji 1982, 665; Liu Zhaorui 2001a, 202; 
Zhang & Bai 2006, 160).

454	 Zhang vertritt die Ansicht, dass der Ausdruck sanqiu wumu 三丘五墓 mit dem Ausdruck san-
zeng wuzu 三曾五祖 im Text T. 27 identisch sein soll. Beide Ausdrücke beziehen sich auf die 
Gräber der Vorfahren des neu Bestatteten, die entweder im gleichen Grab oder in separaten 
Gräbern begraben wurden (Zhang & Bai 2006, 161). Ich behaupte jedoch, dass es sich bei den 
Ausdrücken sanzeng wuzu 三曾五祖 und sanqiu wumu 三丘五墓 jeweils um die Vorfahren und 
die Gräber einer Familie handelt.



Schriftlichkeit

226

中央墓主455、塚（冢）丞、塚（冢）令、主塚（冢）司命456、魂門亭長、塚

（冢）中游徼457等；敢告移丘丞、墓458柏（伯）、地下二千石、東塚（冢）

矦（侯）、西塚（冢）伯、地下擊犆卿459，秏（蒿）460里伍長461等：今日吉

良，非用他462故，但以死人張叔敬薄命蚤（早）死，當來下歸丘墓。黃神生

五嶽，主死463人錄，召魂召魄，主死人籍。生人築髙臺，死人歸，深自貍，

眉須464以落，下為圡（土）灰。今465故進上復除之藥，欲令後世無有死者。

455	 Das Wort muzhu 墓主 bezieht sich in diesem Kontext nicht auf den Grabherrn, sondern auf 
einen Gott des Erdbodens. Daher übersetze ich es als „Grabherrscher“.

456	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ma und Chen als 命, 命, 令, 令, 令 und 令 (Ma 
Jingqing 1935–1949; Chen Zhi 1957, 79; Guo Moruo guanji 1982, 665; Liu Zhaorui 2001a, 202; 
Huang Jingchun 2004, 125; Zhang & Bai 2006, 160). Ying Shao 應劭 (ca. 153–196 n. Chr.) zufolge 
wurde der Schicksalsgott siming 司命 in der Ost-Han-Zeit hochgeschätzt: „Heutzutage wird im 
Volk nur noch dem Schicksalsgott siming geopfert. Die 12 Zoll lange Figurine aus Holz, die in 
Form einer menschlichen Gestalt geschnitzt wurde, wird von den Reisenden in einem kleinen 
Koffer mit sich getragen und von den Ortsansässigen in einem spezifisch für sie hergestellten 
Häuschen aufgestellt. Der Figurine wird mit der gleichen Ehrfurcht geopfert, die Himmel und 
Erde entgegengebracht wird 今民間獨祀司命耳。刻木，長尺二寸，爲人像，行者擔篋中，
居者別作小屋，齊天地，大尊重之“ (Fengsu tongyi jiaozhu 1981, 384).

457	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ma und Chen als jiao 徼 (Ma Jingqing 1935–
1949; Chen Zhi 1957, 79), während Guo, Huang und Zhang es als ji 擊 entziffern (Guo Moruo 
guanji 1982, 665; Huang Jingchun 2004, 125; Zhang & Bai 2006, 160).

458	 Das Zeichen an dieser Stelle identifizieren Chen, Guo und Huang jeweils als 墓,  und  
(Chen Zhi 1957, 79; Guo Moruo guanji 1982, 665; Huang Jingchun 2004, 125).

459	 Das Wort zhi 犆 bedeutet „Stier“. Die Amtsbezeichnung jizhiqing 擊犆卿 bezog sich auf einen 
hohen Beamten, dessen Amtspflicht war, beim Ritual den zu opfernden Stier zu erschlagen. 

460	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ma, Chen, Huang und Liu als hao 秏 (Ma Jing-
qing 1935–1949; Chen Zhi 1957, 79; Liu Zhaorui 2001a, 202; Huang Jingchun 2004, 125), während 
Guo und Zhang es als ji 擊 entziffern (Guo Moruo guanji 1982, 665; Zhang & Bai 2006, 160).

461	 Die Amtsbezeichnung wuzhang 伍長 bezog sich auf einen niederen Beamten, einen Aufseher 
über eine Gruppe von fünf Männern.

462	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ma, Chen, Guo, Liu, Huang, Zhang und Lü 
jeweils als 他, 佗, 他, 佗, 他, 他 und 佗 (Ma Jingqing 1935–1949, 8; Chen Zhi 1957, 79; Guo 
Moruo guanji 1982, 665; Liu Zhaorui 2001a, 202; Huang Jingchun 2004, 125; Zhang & Bai 2006, 
160; Lü Zhifeng 2007, 19).

463	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ma, Chen, Ikeda, Guo, Seidel, Huang, Zhang 
und Lü jeweils als 死, 死, 生, 死, 生, 生, 生 und 死 (Ma Jingqing 1935–1949, 8; Chen Zhi 1957, 79; 
Ikeda 1981, 273; Guo Moruo guanji 1982, 665; Seidel 1987, 30; Huang Jingchun 2004, 125; Zhang 
& Bai 2006, 160; Lü Zhifeng 2007, 19).

464	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Liu als xu 鬚 (Liu Zhaorui 2001a, 202).
465	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ma, Chen, Guo, Ikeda, Liu, Huang, Zhang und 

Lü jeweils als 今, 念, 今, 今, 念, 今, 今 und 念 (Ma Jingqing 1935–1949, 8; Chen Zhi 1957, 79; 
Guo Moruo guanji 1982, 665; Ikeda 1981, 273; Liu Zhaorui 2001a, 202; Huang Jingchun 2004, 125; 
Zhang & Bai 2006, 160; Lü Zhifeng 2007, 19)



227

	 Grabschützende Texte

上黨人參466九枚，欲持代生人，鈆（鉛）467人持代死人，黃豆瓜子，死人持

給地下賦。立制468牡厲（蠣）469，辟除470圡（土）471咎472，欲令禍殃不行。

叀（傳）473到，約敕474地吏，勿復煩擾張氏之家475。急〃（急）如律令.

Der Text T. 27 (174 n. Chr.) verfolgt ebenfalls zwei Anliegen. Eines ist „die Auflösung 
der [unglücklichen] Verstrickungen 復除476“, „damit künftig keine [unglücklichen] 
Todesfälle bei den Nachkommen [des Verstorbenen] stattfinden 欲令後世無有死者“. 
Das andere ist das Abwenden „des Ungemachs, das aus der Kränkung der Erde her-
rührt 圡（土）咎“, „damit kein Unheil entsteht 欲令禍殃不行“. Das Verstorbenen-
register findet hier ebenfalls Erwähnung, es wird nun jedoch vom Gelben Gott verwal-
tet. Mehrere weitere Akteure werden der Beamtenschaft der Unterwelt hinzugefügt: 
„der Grabherrscher in der Mitte, der Hügelassistent, der Hügelherr, der für die Gräber 

466	 Wu und Fu weisen darauf hin, dass es sich beim Ausdruck shangdang rensheng 上党人参 um die 
Spezies rensheng 人参 (Panax ginseng) und nicht um die Spezies dangsheng 党参 (Condonopsis 
pilosula) handelt (Wu Bingchun & Fu Kezhi 1965, 69).

467	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen und Guo jeweils als qian 鈆 und qian 鉛 
(Chen Zhi 1957, 79; Guo Moruo guanji 1982, 665).

468	 Lü zufolge bezieht sich das Wort lizhi 立制 auf das Erz lizhishi 立制石, das ein anderer Name 
von Blauvitriol war (Lü Zhifeng 2007, 22). Nach dem Medizinbuch Shennong bencaojing wurde 
das Blauvitriol jedoch auch als shilizhishi 石立制石 anstatt lizhishi 立制石 bezeichnet (Shen-
nong bencao jing 1996, 57). Die Arsenopyrit hatte hingegen einen anderen Namen: lizhishi 立
制石 (Shang Zhijun 1981, 120). 

469	 Das Schriftzeichen li 厲 identifizieren Huang, Zhang, Liu und Lü jeweils als 礪, 蠣, 蠣 und 蠣 
(Huang Jingchun 2004, 126; Zhang & Bai 2006, 160; Liu Zhaorui 2007, 287; Lü Zhifeng 2007, 22).

470	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen und Huang jeweils als tu 涂 und chu 除 
(Chen Zhi 1957, 79; Huang Jingchun 2004, 126).

471	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle wurde von Ma und Chen übersehen (Ma Jingqing 1935–1949, 
8; Chen Zhi 1988, 392).

472	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ma, Chen, Liu, Huang und Lü jeweils als 各, 
各, 物, 咎 und 各 (Ma Jingqing 1935–1949, 8; Chen Zhi 1957, 79; Liu Zhaorui 2001a, 203; Huang 
Jingchun 2004, 126; Lü Zhifeng 2007, 22).

473	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ma, Chen, Guo, Liu, Huang und Lü jeweils als 
zhuan 叀, 叀, 傳, 傳, 傳 und 叀 (Ma Jingqing 1935–1949, 8; Chen Zhi 1957, 79; Guo Moruo 
guanji 1982, 665; Liu Zhaorui 2001a, 203; Huang Jingchun 2004, 126; Lü Zhifeng 2007, 23).

474	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ma, Chen, Guo, Liu, Zhang und Li jeweils als 
敕, 令, 束, 敕, 束 und 敕 (Ma Jingqing 1935–1949, 8; Chen Zhi 1957, 79; Guo Moruo guanji 1982, 
665; Liu Zhaorui 2001a, 203; Zhang & Bai 2006, 160; Li Mingxiao 2016).

475	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Chen und Li als zhong 衆, 家, 家, 家, 家 und 衆 
(Chen Zhi 1957, 79; Guo Moruo guanji 1982, 665; Liu Zhaorui 2001a, 203; Huang Jingchun 2004, 
126; Zhang & Bai 2006, 160; Li Mingxiao 2016).

476	 Chen deutete das Wort fuchu 復除 als „Befreiung vom Frondienst und von der Kopfsteuer“ 
(Chen Zhi 1988, 392). Meines Erachtens lässt es sich als „Auflösung der Verstrickung“ deuten, 
weil sein Ziel war, weitere Tode zu vermeiden.



Schriftlichkeit

228

zuständige Schicksalsgott Siming, der Streifenpolizist in den Hügeln, der Hügelmarquis 
des Ostens, der Hügelgraf des Westens, der Minister der Stieropferung in der Unterwelt, 
das Oberhaupt der wu-Basiseinheit im Jenseits Haoli 中央墓主、塚丞、塚令、主塚

司命、塚中游徼、東塚矦、西塚伯、地下擊犆卿、秏里伍長“. Des Weiteren werden 
mehrere apotropäische Gegenstände wie Ginseng, Bleimännlein, Sojabohnen, Sonnen-
blumenkerne, Arsenopyrit und Süßwassermuscheln als „die Medizin zur Auflösung der 
unglücklichen Verstrickungen 復除之藥“ angeführt. Zudem wird der grabschützende 
Text selbst als „zhuan-Pass“ bezeichnet.

T. 28: Am Tag Rencheng, dem vierundzwanzigsten Tag des Januars, dessen ers-
ter Tag Jisi ist, des vierten Jahres der Regierungsdevise Xiping, bereite [ich,] der 
Bote des Himmlischen Herrn, für das Haus Song die Grundlage des Grabes, tilge 
das Unheil von den Hinterbliebenen, befreie die Verstorbenen von ihren Verfeh-
lungen. [Ich] setze den Herrn der Erde, den Grabsenior, den Beamten der Unter-
welt mit dem Rang von zweitausend Shi, den Gott Canglinjun, den Kriegsgott 
Wuyiwang, alle, die für die Gräber [des Hauses Song zuständig sind], hierüber 
in Kenntnis. Die Lebenden begeben sich aufwärts zum Yang, die Verstorbenen 
kehren abwärts zum Yin heim. Die Lebenden begeben sich aufwärts zum Acker-
land und Wohnhaus, die Verstorbenen kehren abwärts zur [Unterwelt heim, die 
dem Großen Wagen mit dem Sternbild] Zhaoyao [unterstellt ist]. Die Lebenden 
schreiten vorwärts, die Verstorbenen wandern zurück. Die Lebenden und die Ver-
storbenen befinden sich auf verschiedenen Wegen. [Das oben Stehende] eilt sehr 
[und soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt wer-
den] 熹平四年正月己巳朔廿四日壬辰477，天帝使者爲宋氏之家冢墓立根，爲

生人除殃，爲死人解適。告四丘五墓478土君、墓伯、地下二千石、倉林君、

武夷王：生人上就陽，死人下歸陰。生人上就田宅，死人下歸招搖479。生人

前行，死人卻步，生死各自異路。急〃{急}如律令.

Die Wortwahl des Textes T. 28 (175 n. Chr.) ähnelt sehr derjenigen des Textes T. 26. Wie 
auch dort werden wieder zwei zentrale Anliegen aufgegriffen, nämlich die Beschwich-
tigung der Erde und der Schutz der Hinterbliebenen vor Unheil. Es tritt in diesem Text 
aber auch wieder eine neue Phrase auf, mit der die Trennung zwischen den Hinterblie-
benen und den Verstorbenen beschrieben wird: „Die Lebenden begeben sich aufwärts 
zum Ackerland und Wohnhaus, die Verstorbenen kehren abwärts zur [Unterwelt, die 

477	 Das Datum entspricht dem 2. März 175 n. Chr. 
478	 Liu ist der Meinung, dass der Ausdruck siqiu wumu 四丘五墓 (wörtlich: „vier Hügel und fünf 

Gräber“) die Bezeichnung für Beamte der Unterwelt ist (gemäß einem Interview mit Liu Wei-
peng im Jahr 2010), ich deute ihn hingegen als die Gräber und Grabhügel der Familie Song. 

479	 Das Wort zhaoyao 招摇 bezieht sich auf zwei Sterne des Sternbildes Großer Wagen.



229

	 Grabschützende Texte

dem Großen Wagen mit dem Sternbild] Zhaoyao [unterstellt ist,] heim 生人上就田

宅，死人下歸招搖“. Außerdem wird ein weiterer Beamte der Unterwelt hinzugefügt: 
„der Herr der Erde 土君“.

B.  06-1 (Vorderseite): Am siebzehnten Tag des Aprils des vierten Jahres der 
Regierungsdevise Xiping kauft Herr Su, ein Mann ohne Adelstitel aus dem Kreis 
Luoyang, Präfektur Henan, für [den Verstorbenen,] Shushan von Yu Jingsheng, 
einem Mann ohne Adelstitel aus dem Kreis Luoyang, und seinem jüngeren Bruder 
[Yu] Chang nach gemeinsamen Verhandlungen die vor ihrem Grabhügel befind-
lichen und zu ihrem Eigentum gehörenden steinernen Gegenstände, darunter ein 
Wandschirm, ein Bett und eine Armstütze, zum Preis von sechstausend [Wuzhu-
Münzen]. Das Geld wurde noch am selben Tag bezahlt. Der gegenwärtige Zeuge 
ist Hou Tian. Am selben Tag wurde ein Eid abgelegt. Die Wahrsagung wies ein 
glückliches Zeichen auf und der Vertrag wurde daraufhin angefertigt. Die Beloh-
nung der Vermittler wurde von beiden Vertragspartnern zu gleichen Teilen mit 
Reiswein übernommen. Im Falle einer Zahlung mit Münzen von hohem Rein-
heitsgrad des Metalls wird der Kaufpreis um 6 % reduziert, bei einer Zahlung mit 
Münzen von niedrigem Reinheitsgrad des Metalls wird der Kaufpreis um 5 % redu-
ziert 熹平四年四月十七日480，河南雒陽男子蘇氏爲叔山從雒陽男子虞景升、

〃{升}弟萇，共衒賣（買）481所有冢上故石屏風、榻牀、侍机（几），贾錢

六千，錢即日畢，時知者矦（侯）田。即日矢482，相可這（訝）483，爲券

書。沽酒各半。官□{無}六十，行錢無五十484.

Beim Text B. 06-1 (175 n. Chr.) handelt es sich um einen Kaufvertrag über verschie-
dene Gegenstände, die ursprünglich zu einem anderen Grab gehörten und nun wieder 

480	 Das Datum entspricht dem 24 Mai 175 n. Chr.
481	 Durch den Vergleich der Inschrift auf der Vorderseite mit derjenigen auf der Rückseite wird 

ersichtlich, dass es sich beim Zeichen mai 賣 in diesem Kontext um eine Fehlschrift des Zeichens 
mai 買 handelt. 

482	 Das Zeichen an dieser Stelle identifizieren Kominami und Hu als guan 关 (Kominami 1994, 8; 
Hu Changchun 2011, 67). Ich entziffere es hingegen als shi 矢, da ein ähnliches Beispiel in einem 
Landkaufvertrag zu finden ist: „Ein Eid wurde abgelegt. Die Wahrsagung wies ein glückliches 
Zeichen auf 矢，相可這 (K. 11)“.

483	 Ich deute xiang 相 als „Weissagung“ und yan 這 als ein Tongjiazi von ya 訝 („empfangen“).
484	 Eine ähnliche Phrase ist in einem neu entdeckten Landkaufvertrag aus Luoyang zu finden: „Im 

Falle einer Zahlung mit Münzen von hohem Reinheitsgrad des Metalls wird der Kaufpreis um 
6 % reduziert, bei einer Zahlung mit Münzen von niedrigem Reinheitsgrad des Metalls wird der 
Kaufpreis um 5 % reduziert 官錢千無六十，行錢無五十 (K. 11)“ Für eine Analyse der festen 
Begriffe wie guanqian 官錢, xingqian 行錢 und der Phrase qian qian wu wushi 錢千無五十 
siehe Zhao Zhenhua & Dong Yanshou 2010, 77–78.



Schriftlichkeit

230

verwendet wurden. Mit dem Vertragstext wird das Ziel verfolgt, das Unheil aus dem 
fremden Grab durch den symbolischen Kaufakt fernzuhalten. Auch in diesem Text wer-
den mehrere Phrasen neu eingeführt: „Im Falle einer Zahlung mit Münzen von hohem 
Reinheitsgrad des Metalls wird der Kaufpreis um 6 % reduziert, bei einer Zahlung mit 
Münzen von niedrigem Reinheitsgrad des Metalls wird der Kaufpreis um 5 % reduziert 
官□{無}六十，行錢無五十“; „Am selben Tag wurde ein Eid abgelegt 即日矢“; „Die 
Wahrsagung wies ein glückliches Zeichen auf 相可這（訝）“.

T. 29: Am Tag Bingshen, dem dritten Tag des Dezembers, dessen erster Tag Jiawu 
ist, des vierten Jahres der Regierungsdevise Xiping, verschicke [ich] auf Befehl des 
Himmlischen Herrn das versiegelte Abwehrzeichen, um das Grab des Verstorbenen, 
Xu Wentai aus der hiesigen Verbandsgemeinde, zu befrieden. [Ich] verschicke ein 
Dienstschreiben an den Hügelminister, den Grabsenior, den Beamten der Unterwelt 
mit dem Rang von zweitausend Shi, die Beamten, die jeweils für die obere Seite, die 
untere Seite, die Mitte, die linke Seite sowie die rechte Seite des Grabes zuständig 
sind, den jijiu-Weinopfernden am Seelentor sowie den Ältesten [des Jenseits] Haoli, 
damit die Nachkommen des Hauses von Xu Wentai in allen [folgenden] Genera-
tionen frei von [Unheil] sind und [keine unglücklichen] Todesfälle bei ihnen mehr 
auftreten. Blau ist der überirdische Himmel, dunkel ist die unterirdische Welt. Die 
Verstorbenen kehren in die Welt des Yin zurück, die Lebenden kehren in die Welt 
des Yang zurück. Die Lebenden besitzen ihre [eigenen] Dörfer, die Verstorbenen 
besitzen ihre [eigenen] Verbandsgemeinden. Die Lebenden gehören zur [irdischen 
Welt, deren Hauptstadt] Chang’an im Westen [ist], die Verstorbenen gehören zur 
[Unterwelt, deren Hauptstadt] im Berg Tai im Osten [liegt]. Im Zustand der Freude 
soll sich [der Verstorbene] nicht nach [den Hinterbliebenen] sehnen, auch in der 
Bitternis soll er nicht an [die Hinterbliebenen] denken. Falls [der Herr] des Berges 
Tai [den Verstorbenen] einer Inspektion unterzieht, soll der Ginseng [anstelle von 
ihm] die Prozedur über sich ergehen lassen [und sich auf den Weg zum Berg Tai 
machen]. Falls [der Verstorbene sich] in der Unterwelt Verfehlungen hat zuschul-
den kommen lassen, soll das Honigmännlein sie auf sich nehmen. Tausend Herbste, 
zehntausend Jahre lang soll der Verstorbene die Hinterbliebenen nicht mehr auf 
die Rückzahlung [der Schuld] drängen. Lass die Nachkommen der Hinterbliebe-
nen des Hauses Xu reich, ehrwürdig, mächtig und stark sein, lass ihren Reich-
tum bis auf hundert Milliarden anwachsen und ihre Nachkommenschaft üppig 
gedeihen. Mit Sorgfalt biete ich ... Gold und Silber dar, um dem Grabherrscher 
[dafür] zu danken. Nachdem das versiegelte Abwehrzeichen angekommen ist, sol-
len die Vorfahren bzw. die Eltern des Herrn Xu das Grab [nicht] verlassen. Das 
von der neuen Bestattung verursachte Unglück soll seine Wirkung nicht entfal-
ten. [Die früheren Bestatteten und die späteren Bestatteten] sollen in Frieden an 



231

	 Grabschützende Texte

ihren jeweiligen Plätzen bleiben. Nach der Verschließung der Grabtür sollen über 
alle Generationen hinweg keine [durch Unglück verursachten] Todesfälle bei den 
Nachkommen des verstorbenen Herrn [Xu] mehr stattfinden. Die anderen [Ange-
legenheiten sollen] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behan-
delt werden], [in denen] der Himmlische Herr den Schutz [der Gräber] anordnet 
熹平四年十二月甲午朔485三日丙申486，天帝曰止487，移封鎮488，定邑里死人

胥489□{文}臺冢墓。移丘承（丞）、墓伯、地下二千石、□{墓}上、墓下、

中央主490□{土}、墓左、墓右，雲（魂）門祭酒、蒿里父老，令胥文臺家

子孫永491世無□{殃}，□{不}492復有死者。上天倉（蒼）倉（蒼），地下

芒（茫）芒（茫）。死人歸陰，生人歸陽。生人□{有}里，死人有鄕。生

人屬西長安，死人屬東大（太）山。樂無相念，□{苦}無相思。大（太）

山將閱，人參應493□{之}，地下有適，蜜人494代行。□惟495千秋萬歲，不

485	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Nakamura und Luo jeweils als □□□ und 
甲酉朔 (Nakamura 1927, 8; Luo Zhenyu 1929, 2886). 

486	 Das Datum entspricht dem 2. Jan. 176 n. Chr. 
487	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Nakamura, Luo, Huang und Zhang jeweils 

als rizhi 日止, ,  und zhi 止 (Nakamura 1927, 8; Luo Zhenyu 1929, 2886; Huang Jingchun 
2004, 127; Zhang & Bai 2006, 163). Ich identifiziere sie als yuezhi 曰止, da der Ausdruck tiandi 
yuezhi 天帝曰止 in einem weiteren grabschützenden Text (T. 21) vorkommt.

488	 Das Schriftzeichen yi 移, das die Verschickung eines amtlichen Schreibens umschreibt, lässt 
Zhang aus (Zhang & Bai 2006, 163). Das Wort fengzhen 封鎮 ist das Objekt des Verbs yi 移 und 
es bezieht sich meines Erachtens auf den grabschützenden Tontopf. 

489	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Nakamura, Luo, Huang und Zhang jeweils als □, 
正月, 胥 und 胥 (Nakamura 1927, 8; Luo Zhenyu 1929, 2886; Huang Jingchun 2004, 127; Zhang 
& Bai 2006, 163).

490	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Nakamura, Luo, Huang und Zhang als 大 (Naka-
mura 1927, 8; Luo Zhenyu 1929, 2886; Huang Jingchun 2004, 127; Zhang & Bai 2006, 163). Ich 
entziffere es als zhu 主, da die Phrase „mushang muxia zhongyang zhutu 墓上、墓下、中央主
土“ in zwei weiteren grabschützenden Texten (B. 04, Z. 01) zu finden ist.

491	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Nakamura, Luo, Huang und Zhang jeweils als □ 
(vermutlich 後), 永, 永 und 後 (Nakamura 1927, 8; Luo Zhenyu 1929, 2886; Huang Jingchun 
2004, 127; Zhang & Bai 2006, 163).

492	 Nakamura und Ikeda zufolge ist nur ein Schriftzeichen nach dem Schriftzeichen wu 無 abgeblät-
tert, nach Ansicht von Luo sind jedoch zwei Schriftzeichen nicht mehr erkennbar.

493	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Nakamura, Luo, Huang und Zhang als 人參應, 
人□□, 人□□ und 人參應 (Nakamura 1927, 8; Luo Zhenyu 1929, 2886; Huang Jingchun 2004, 
127; Zhang & Bai 2006, 163). Auf der sogenannten „Kiefernholzmännlein-Tafel“ ist eine ähnliche 
Phrase zu finden: „Wenn ein Befehl aus der Unterwelt eintrifft, soll das Kiefernholzmännlein 
darauf reagieren 地下有呼者，松人應之“.

494	 Die wörtliche Übersetzung des Wortes miren 蜜人 lautet „Honigmännlein“, eine Figur, die eine 
menschliche Gestalt besitzen und teilweise oder vollständig aus Honig angefertigt sein könnte.

495	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Nakamura, Luo, Ikeda, Huang und Zhang jeweils 
als 作, 惟, 作, 惟, 作 (Nakamura 1927, 8; Luo Zhenyu 1929, 2886; Ikeda 1981, 273; Huang Jing-
chun 2004, 127; Zhang & Bai 2006, 163).



Schriftlichkeit

232

得復□{與}496生人497相朔（索）。令胥氏家生人子孫富貴豪彊（強），訾

（資）財千億498，子孫番（蕃）息。謹奉金銀499□□500，以謝墓主501。封

鎮到，□502□□503胥氏家冢中三曾、五祖、皇504□父母離丘別墓，後葬之

殃505，勿令伐作，各安其所。曠（壙）戶以閉，累君後世，令無死喪。他如

天帝曰止506鎮律令507.

Der grabschützende Text T. 29 (176 n. Chr.) verfolgt wie auch der Text T. 17 ein zwei-
faches Anliegen. Die bereits im Grab Bestatteten sollen besänftigt werden, damit nie-
mand von ihnen „das Grab verlassen 離丘別墓“, während der neue Bestattete den 

496	 Entsprechend der gebräuchlichen Phrase yu shengren xiangfang 與生人相妨 („den Lebenden 
Schaden zufügen“) ergänze ich hier das Schriftzeichen yu 與 („mit“). 

497	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Nakamura, Luo, Huang und Zhang als 生
人, 里人, 里人 und 生人 (Nakamura 1927, 8; Luo Zhenyu 1929, 2886; Huang Jingchun 2004, 127; 
Zhang & Bai 2006, 163).

498	 Die gewöhnlichste Basiseinheit der osthanzeitlichen Währung war eine Wuzhu-Münze 五铢. 
Laut dem Werk Hanshu ist „ein Jin Gold, [das etwa 250 Gramm wiegt,] zehntausend Wuzhu-
Münzen wert 黃金重一斤，值錢萬“ (Hanshu, 24.1178).

499	 Beim Ausdruck jinyin handelt es sich meines Erachtens wahrscheinlich nicht um echtes „Gold 
und Silber“, sondern um Bronzemünzen, die aus den meisten Gräbern von mittlerer Größe oft 
zutage gefördert wurden. 

500	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Nakamura, Luo, Huang und Zhang als 深, □, □ 
und 深 (Nakamura 1927, 8; Luo Zhenyu 1929, 2886; Huang Jingchun 2004, 127; Zhang & Bai 
2006, 163).

501	 Das Wort muzhu 墓主 bezieht sich in diesem Kontext nicht auf den Grabherrn, sondern auf 
einen Gott des Erdbodens. Ein ähnliches Beispiel ist im grabschützenden Text für Zhang Shujing 
zu finden: „den Grabherrscher in der Mitte 中央墓主“.

502	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Nakamura, Luo, Huang und Zhang jeweils als 枚, 
□, □ und  (Nakamura 1927, 8; Luo Zhenyu 1929, 2886; Huang Jingchun 2004, 127; Zhang 
& Bai 2006, 163). Ein Komma wurde von mir an den Schluss der Phrase fengzhen dao 封鎮到 
gesetzt, weil ähnliche Phrasen wie etwa zhuan dao 傳到 („nachdem der Pass angekommen ist“, 
T. 27) oder ping dao 瓶到 („nachdem die Flasche angekommen ist“, N. 05) in den grabschützen-
den Texten zu finden sind.

503	 Diese fehlenden Schriftzeichen müssen meines Erachtens eine Negation ausgedrückt haben, 
weil ein Hauptziel des grabschützenden Rituals war, die im Familiengrabgarten bestatteten Vor-
fahren zu beschützen. Ohne eine solche Negation würden den Vorfahren befohlen, ihre Gräber 
zu verlassen, was im Kontext des grabschützenden Rituals sicher undenkbar wäre. 

504	 Das Wort huang 皇 bedeutet in diesem Kontext „groß“. Es war ein Ehrentitel, der einer Anrede 
hinzugefügt wurde, um einen Verstorbenen der älteren Generation respektvoll anzusprechen.

505	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle wurde in der Form  geschrieben. Huang interpretiert es 
als „das weibliche Gespenst nügui 女鬼“ (Huang Jingchun 2004, 128). Ich deute es hingegen als 
Unglück, weil dessen Klangteil yang 羊 gleich wie das Zeichen yang 央 ausgesprochen wird. 

506	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Nakamura, Luo, Huang und Zhang als ri 日 
(„Tag“). Ich deute es hingegen als yue 曰.

507	 Das Schriftzeichen lü 律 lässt Zhang aus (Zhang & Bai 2006, 163).



233

	 Grabschützende Texte

Hinterbliebenen keinen Schaden mehr zufügen soll: „Das von der neuen Bestattung ver-
ursachte Unglück soll seine Wirkung nicht entfalten 後葬之殃，勿令伐作“. Die Vor-
stellung, dass der Herr der Unterwelt, nämlich „[der Herr] des Berges Tai [den Verstor-
benen] einer Inspektion unterziehen 大（太）山將閱“ könnte, findet in diesem Text 
erstmals Erwähnung. Auch eine neue Phrase, die der Trennung zwischen den Lebenden 
und den Verstorbenen dienen soll, wird eingeführt: „Im Zustand der Freude soll sich 
[der Verstorbene] nicht nach [den Hinterbliebenen] sehnen, auch in der Bitternis soll er 
nicht an [die Hinterbliebenen] denken 樂無相念，□{苦}無相思“. Außerdem wurde 
ein weiterer Beamte der Unterwelt namentlich genannt: „der jijiu-Weinopfernde am 
Seelentor 雲（魂）門祭酒“.

T.  30: Am Tag Jiyou, dem dreiundzwanzigsten Tag des Januars, des sechsten 
Jahres der Regierungsdevise Xiping, beschütze [ich das Grab]. Auf Befehl des 
[Himmlischen] Herrn setze [ich] den Hügelsenior [des Ostens], den Hügelse-
nior des Südens, den Hügelsenior des Westens, den [Hügelsenior] des Nordens 
sowie den Hügelsenior der Mitte hierüber in Kenntnis, dass ... Shouyi [plötzlich 
von einer schweren Krankheit befallen wurde] und nun [gestorben ist]. [Daher] 
verwende [ich] die Fünf Erzsorten, Azurit, Realgar, [Zinnober,] Arsenopyrit und 
Magnetit, sowie die Fünf Getreidesorten ..., um so einen [weiteren unglücklichen] 
Todesfall verhindern zu können. ... Das unglückliche Qi soll von den Gräbern des 
Hauses ... entfernt werden. ... [Hierüber] setze [ich] den Hügelminister, den Grab-
senior, den unterirdischen Beamten mit dem Rang von zweitausend Shi, den Gott 
Canglinjun, den Kriegsgott Wuyiwang, ... sowie den Aufseher der Torwachen 
des Seelentors in Kenntnis. [Das oben Stehende] eilt sehr und [soll] gemäß den 
[betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 熹平六年正月廿三

日己酉508，厭（壓）509。□{天}帝510有教，告511□{東}512塚伯、南塚伯、西

508	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 
关直 (Sun Fuxi et al 2002, 19), was jedoch in diesem Kontext keinen Sinn ergibt. Sie lassen sich 
meines Erachtens als 己酉 entziffern. Das Datum entspricht dem 10. März 177 n. Chr.

509	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 戌. Ich 
deute es hingegen als ya 厭, da es oft direkt nach der Zeitangabe im grabschützenden Text in 
Alleinstellung vorkam.

510	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als nian 年, 
was aber keinen Sinn ergibt. Ich deute es hingegen als di 帝. 

511	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als xuan 玄, 
was aber keinen Sinn ergibt. Ich deute es hingegen als gao 告. 

512	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle wurde im Ausgrabungsbericht nicht identifiziert. Meines 
Erachtens muss es sich bei ihm um das abgeblätterte Schriftzeichen dong 東 handeln. 



Schriftlichkeit

234

塚伯、北513□□{塚伯}、中塚伯，今514□守一515□□{暴病}不起。持□{曾}

青、雄黃、□□{丹砂}、礬□、慈石五石，五穀□□，可當一喪。移□三

丘五墓之沖齊（氣）。先死後□人□丞□共□□□□中。告丘丞、墓伯、

地下二千石、□{倉}林君、武夷王516，□人□□□□□合往□□右丞□大

小右伯，□□，□{魂}門亭長。急＂（急）如律令517.

Das Anliegen des grabschützenden Textes T.  30 (177 n. Chr.), der als ein Befehl des 
Himmlischen Herrn an die Beamten der Unterwelt formuliert ist, besteht darin, „Das 
unglückliche Qi von den Gräbern des Hauses 三丘五墓之沖齊（氣）“ zu entfernen. 
Die „Fünf Erzsorten 五石“ und „die Fünf Getreidesorten 五穀“ dienten als dem Grab 
beigegebene Gegenstände dazu, einen [weiteren unglücklichen] Todesfall zu verhin-
dern 當一喪“.

B.  03: Am Tag Bingwu, dem vierundzwanzigsten Tag des Septembers, dessen 
erster Tag Guiwei ist, des sechsten Jahres der Regierungsdevise Xiping, ... Die 
Lebenden gehören zur [irdischen Welt, deren Hauptstadt] Chang’an im Westen 
[ist], die Verstorbenen gehören zur [Unterwelt, deren Hauptstadt] im Berg Tai 
im Osten [liegt]. Die Lebenden gehören zur [Welt] des Yang, die Verstorbenen 
gehören zur [Welt] des Yin. [Die Verstorbenen] sollen den Lebenden [nie] mehr 
Schaden zufügen ... 熹平六年九月癸未朔廿四日丙518午...日去...相...民

人...□□{生人}西屬長安，死人東屬大（太）山。生人屬陽，死屬陰。生

人□□□{永}519無相干。...

513	 Im Haupttext des Ausgrabungsberichts wurde das Schriftzeichen an dieser Stelle als bei 北 
(„Norden“) transkribiert, während es im Faksimile als si 死 („Tod“) entziffert wurde, was aber 
keinen Sinn ergibt. An dieser Stelle dürfte bei 北 stimmig sein. 

514	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als he 合, 
was aber keinen Sinn ergibt. Ich deute es hingegen als jin 今. 

515	 Shouyi 守一 war ein typischer männlicher Vorname. Daher dürfte der Verstorbene wohl männ-
lich sein. 

516	 Die Götter Canglinjun 倉林君 und Wuyiwang 武夷王 kamen im grabschützenden Text häufig 
zusammen vor, wie z. B. in der Phrase: „[Ich] setze ... den Gott Canglinjun und den Gott Wuyi-
wang, ...hierüber in Kenntnis 告...倉林君、武夷王...“ (T. 28).

517	 Die vier Schriftzeichen wurden im Ausgrabungsbericht nicht identifiziert. Meines Erachtens 
lassen sie sich als ji ru lüling 急如律令 entziffern. 

518	 Ikeda zufolge wurde das Schriftzeichen an dieser Stelle manchmal auch als 甲 identifiziert 
(Ikeda 1981, 220). Huang weist darauf hin, dass der 24. Tag des Septembers dieses Jahres den 
Ganzhi Bingwu 丙午 einnimmt (Huang Jingchun 2004, 128). Das Datum entspricht dem 2. Nov. 
177 n. Chr.

519	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda und Huang jeweils als  und □ (Ikeda 
1981, 220; Huang Jingchun 2004, 128).



235

	 Grabschützende Texte

Im Text B. 03 (177 n. Chr.) tritt die Phrase „Die Lebenden gehören zur [Welt] des Yang, 
die Verstorbenen gehören zur [Welt] des Yin 生人屬陽，死屬陰“ erstmals auf. Die 
Phrase „Die Lebenden gehören zur [irdischen Welt, deren Hauptstadt] Chang’an im 
Westen [ist], die Verstorbenen gehören zur [Unterwelt, deren Hauptstadt] im Berg Tai 
im Osten [liegt] □□{生人}西屬長安，死人東屬大（太）山“ ist von der ähnlich for-
mulierten Phrase im Text T. 10 abgeleitet.

T. 31: Am Tag Yiyou, dem elften Tag des Februars, dessen erster Tag Yihai ist, des 
zweiten Jahres der Regierungsdevise Guanghe, an dem der Gott Po [des astrologi-
schen Ordnungssystems Jianchu] Dienst hat, beschütze [ich das Grab]. [Ich,] der 
Geistermeister des Himmlischen Herrn setze das „vom Gelben Gott hergestellte 
Siegel“ ein und beschütze für ... des Hauses Duan mit Sorgfalt das Grab, um die 
negativen Energien der Erde, die von [den vier Haupthimmelsrichtungen] Osten, 
Süden, [Westen sowie Norden] ausgehen, [bis zu ihrer endgültigen Vernichtung] 
zu unterdrücken. Wenn das Element Holz in den vier Himmelsrichtungen gedeiht 
und lebt, stirbt [das Element] Erde, die ... Immer wenn im Osten die Erde für Bau-
arbeiten aufgebrochen wird, soll die Venus die negativen Energien der Erde unter-
drücken. Immer wenn im Süden die Erde für Bauarbeiten aufgebrochen wird, 
soll der Merkur die negativen Energien der Erde unterdrücken. Immer wenn im 
Westen die Erde für Bauarbeiten aufgebrochen wird, soll der Mars die negativen 
Energien der Erde unterdrücken. Immer wenn im Norden die Erde für Bauarbei-
ten aufgebrochen wird, soll der Saturn die negativen Energien der Erde unterdrü-
cken. Die Himmelsstämme Jia und Yi sitzen im Hof, ..., die Erdzweige Chou und 
Wei legen ihre Angelegenheiten [ihnen] dar, um das Unheil, das [wegen der Bau-
arbeiten] von der Erde ausgeht, eilig zu beschwichtigen. Aus dem Haus Duan soll 
das Unheil entfernt und das Ungemach vertrieben werden, bis weit über tausend 
Meilen hinaus. Das Ungemach soll entfernt und das Unheil vertrieben werden, bis 
zu einer anderen Verbandsgemeinde. Daher [verwende ich] das Erz Arsenopyrit, 
um die negativen Energien der Erde, die von Nordwesten ausgehen, bis zu ihrer 
Vernichtung zu unterdrücken; [ich verwende] das Erz Azurit, um die negativen 
Energien der Erde, die vom Südosten ausgehen, dem die Erdzweige Si und Chen 
zugeordnet sind, bis zu ihrer Vernichtung zu unterdrücken, sodass das Unglück 
erwartungsgemäß vertrieben werden kann, weit über tausend Meilen hinaus. 
[Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien 
[behandelt werden] 光和二年二月乙亥朔十一日乙酉520，直破，厭（壓）。 

520	 Das Datum entspricht dem 5. April 179 n. Chr. 



Schriftlichkeit

236

天帝神師黃[神]521越章，謹為段522氏甲□冢523壓524東南□□{西北}土氣。木

王（旺）525四方當生者，死者直□□□□□土□道神□。東方起土，大（

太）白□{威}之。南方起土，辰星威之。西方起土，營惑□{威}之526。北

方起土，塡（鎭）星□{威}之。甲乙庭坐，冥收左旁。趣召□己，辰先恐

□。丑未對狀527，急還528土央（殃）529。段氏移央（殃）去咎，遠行千里；

521	 Nakamura zufolge wurde das Zeichen shen 神 im Text versehentlich ausgelassen (Nakamura 
1927, 9). Huang transkribiert es trotzdem (Huang Jingchun 2004, 129).

522	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Nakamura, Huang und Zhang jeweils als 段, 
段 und 殷 (Nakamura 1927, 9; Huang Jingchun 2004, 129; Zhang & Bai 2006, 164).

523	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Nakamura, Huang und Zhang jeweils als 冢, 
家 und 家 (Nakamura 1927, 9; Huang Jingchun 2004, 129; Zhang & Bai 2006, 164).

524	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Nakamura, Huang und Zhang als 通 (Naka-
mura 1927, 9; Huang Jingchun 2004, 129; Zhang & Bai 2006, 164), was aber keinen Sinn ergibt. 
Ich entziffere es hingegen als ya 壓 („unterdrücken“), weil im gleichen grabschützenden Text 
mehrmals betont wurde, dass, wenn irgendwo „die Erde für Bauarbeiten aufgebrochen wird, die 
negativen Energien der Erde unterdrückt werden sollen, wie z. B. in der Phrase „...platziere [ich 
nun] die Essenz des Holzes, Azurit, in der Mitte [der Hauptkammer], um die negativen Ener-
gien der Erde, die von den vier Haupthimmelsrichtungen ausgehen, bis zu ihrer Vernichtung zu 
unterdrücken und zu eliminieren 以曾青□{五}木之精置中央，厭（壓）除四方土害氣消也 
(T. 23).“

525	 Nach der Interpretation der Fünf-Phasen-Lehre aus dem Werk Baihu tong 白虎通 wird die 
Erde sterben, wenn das Holz gedeiht: „Warum gedeihen die fünf Elemente abwechselnd? Da sie 
zirkulierend einander erzeugen, gibt es einen Anfang und ein Ende bei der Entwicklung eines 
jeden Elementes. Das Holz erzeugt das Feuer. Das Feuer erzeugt die Erde. Die Erde erzeugt das 
Metall. Das Metall erzeugt das Wasser. Das Wasser erzeugt das Holz. Wenn dementsprechend 
das Holz gedeiht, gedeiht das Feuer erst an zweiter Stelle (wörtlich: „assistiert“), wird die Erde 
gebändigt (wörtlich: „stirbt“), verfällt (wörtlich: „wird eingesperrt“) das Metall, ruht (d. h. weder 
gedeiht noch verfällt) das Wasser. Dasjenige Element, das vom gedeihenden Element gebändigt 
wird, stirbt 五行所以更王何？以其轉相生，故有終始也。木生火，火生土，土生金，金
生水，水生木。是以木王，火相，土死，金囚，水休。王所勝者死 (Baihu tong shuzheng 
1994, 188).“

526	 Bei diesen vier Sätzen geht es darum, ein Element durch ein anderes Element entsprechend der 
Fünf-Phasen-Lehre zu bändigen, damit die negativen Energien der Erde auf diese Weise unter-
drückt werden. So soll z. B. im Osten, dem das Element Holz zugeordnet ist, der Planet Venus 
[, Planet des Metalls,] die negativen Energien der Erde unterdrücken. Diesem Schema entspre-
chend: Süden (Feuer) – Merkur (Planet des Wassers). Westen (Metall) – Mars (Planet des Feuers). 
Norden (Wasser) – Saturn (Planet der Erde).

527	 Das Wort duizhuang 對狀 bedeutet „[die Untertaten] legen ihre Angelegenheiten [dem Kaiser] 
dar“. 

528	 Das Wort huan 還 bedeutet in diesem Kontext „beschwichtigen“. Es hat dieselbe Bedeutung im 
folgenden Satz aus dem von Liu Xiang 劉向 (ca. 77–6 v. Chr.) verfassten Werk Xinxu 新序: „Die 
Gesinnungen des Verrates wurden beschwichtigt. Die bösartigen Vorhaben wurden vernichtet 
還倍畔之心，銷邪道之謀“ (Xinxu quanyi 1994, 356). 

529	 Der Satz ist ein Zauberspruch, dessen genaue Bedeutung unklar bleibt. Aber es ist zu erkennen, 
dass die Himmelsstämme und die Erdzweige darin als Beamten personifiziert werden. Was am 



237

	 Grabschützende Texte

移咎去央（殃），更到他鄕。故礜石厭（壓）西□{北}530，曾青厭（壓）東

南巳531辰上土氣，辟禍達志，遠行千里。如律令.

Der grabschützende Text T. 31 (179 n. Chr.) zielt darauf ab, „die negativen Energien 
der Erde, die von [den vier Haupthimmelsrichtungen] Osten, Süden, [Westen sowie 
Norden] ausgehen, [bis zu ihrer endgültigen Vernichtung] zu unterdrücken 塡（鎭）

東南□□{西北}土氣“. Zu diesem Zweck werden Erze wie Arsenopyrit und Azurit 
dem Grab beigegeben. Im Text werden einige Himmelstämme und Erdzweige personifi-
ziert, die an einer Vernehmung teilnehmen. Dadurch wird das von der Erde ausgehende 
Unheil beschwichtigt.

B. 04: Am Tag Guiyou, dem dritten Tag des Oktobers, dessen erster Tag Xinwei 
ist, des zweiten Jahres der Regierungsdevise Guanghe, setze [ich] die Beamten, 
die jeweils für die obere Seite, die untere Seite sowie die Mitte des Grabes zustän-
dig sind, hierüber in Kenntnis. Ehrfurchtsvoll setze [ich auch] den Grabsenior, 
den Aufseher der Torwachen des Seelentors, den Grabherrscher, den Grabkai-
ser sowie den Beamten, der für den Zugangsschacht des Grabes zuständig ist, 
hierüber in Kenntnis: Die Verstorbenen mit ihren zur Unsterblichkeit verwan-
delten Knochen, Wang Dang, sein jüngerer Bruder Jiyu und sein Vater Yuan-
xing kaufen von Zuo Zongjing aus [Verbandsgemeinde ... im Kreis] Henan und 
seinen Nachkommen zehn Mu Friedland, das sich westlich des dritten mo-Feld-
rains im tingbu-Sicherheitsbezirk Guxia befindet, zum Bau eines Wohnhauses. 
Der Preis beträgt zehntausend [Wuzhu-Münzen], und das Geld wurde noch am 
selben Tag bezahlt. Wieviel Klafter und Fuß das Grundstück hat, ist klar und 
deutlich im Vertrag festgehalten. Eigens für diesen Zweck wurden an den vier 
Ecken [des Grabs] Grenzmarkierungen errichtet, die sich hinauf bis zum neunten 
Himmel und hinab bis zur neunten Erde ausdehnen. Die Verstorbenen sollen ins 

Ende des Satzes erwähnt wird, ist die Eliminierung des „aus der Erde ausgehenden Unheils 
tuyang 土殃“.

530	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Nakamura, Huang und Zhang als 直□ 
(Nakamura 1927, 9; Huang Jingchun 2004, 129; Zhang & Bai 2006, 164), was aber keinen Sinn 
ergibt. Ich hingegen entziffere sie als 西□{北}, weil in diesem Satz eine Parallele zwischen 
zwei Erzsorten, Arsenopyrit yushi 礜石, dem der Westen zugeordnet ist, und Azurit zengqing 
曾青, dem der Osten zugeordnet ist, hergestellt wird. Da das Erz Azurit zur Unterdrückung der 
negativen Energien der Erde aus Richtung Südosten verwendet wurde, müsste das Erz Arseno-
pyrit zur Unterdrückung der negativen Energien der Erde aus der entsprechenden diagonalen 
Himmelsrichtung, nämlich dem Nordwesten, verwendet worden sein. 

531	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle transkribiert Nakamura als ren 人, was aber keinen Sinn 
ergibt. Ich entziffere es hingegen als si 巳 („der sechste Erdzweig“), da sichen 巳辰 die beiden 
Erdzweige sind, denen die Himmelsrichtung Südosten dongnan 東南 zugeordnet ist.



Schriftlichkeit

238

[Jenseits] Haoli heimkehren. [Die Beamten] der Unterwelt sollen [ihnen] nicht 
absichtlich Hindernisse in den Weg legen, andere Geschlechter sollen keinen 
Besitz von ihnen ergreifen. [Der Vertrag wird] den Nachkommen Reichtum und 
Ehre bringen. Wang Dang, sein jüngerer Bruder Jiyu und sein Vater Yuanxing 
sollen hier bestattet werden. Sie sollen ihnen weder absichtlich Hindernisse in 
den Weg legen, um sie zu schikanieren, noch sie dazu veranlassen Frondienst 
zu leisten. [Die Verstorbenen] sollen die lebenden Eltern, Brüder, Ehefrauen und 
Kinder [der Verstorbenen] nicht mehr auf die Rückzahlung der Schuld drängen. 
[Lasst] die Hinterbliebenen der Familie ohne Unheil und Ungemach sein, lasst 
die Verstorbenen ohne Verfehlungen und ohne Schuld sein. Falls doch [unglück-
liche] Ereignisse stattfinden sollten, dann müssten auch verkohlte Sojabohnen 
emporschießen, aus dem Bleitäfelchen Blüten hervorwachsen und die Eier zu 
krähen beginnen, und selbst dann sollten die Beamten der Unterwelt darüber 
verhandeln[, ob die unglücklichen Ereignisse tatsächlich eintreten müssen]. Was 
dient als Zeugnis? Der Bleivertrag von einem Fuß und sechs Zoll Länge dient 
als Zeugnis. Tausend Herbste, zehntausend Jahre lang mögen keine weiteren 
[unglücklichen] Todesfälle [in der Familie] mehr stattfinden. [Das oben Stehende 
soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden]. 
Nachdem der Vertrag ausgefertigt worden ist, bot der Grundbuchbeamte sein 
von den Ahnen geerbtes Landstück Zuo Zongjing und seinen Nachkommen zum 
Verkauf an und Zongjing verkaufte es an Wang Dang und seinen jüngeren Bruder 
Jiyu sowie an deren Vater Yuanxing weiter. Der Text der Vereinbarung [ist klar 
und deutlich festgehalten.] Die gegenwärtigen Zeugen sind Huang Wei und Liu 
Dengsheng 光和二年十月辛未朔三日癸酉532，告墓上、墓下、中央主土533，
敢告墓伯、魂門亭長534、墓主、墓皇、墓臽535：青（清）骨死人536王當、 

532	 Das Datum entspricht dem 19. Nov. 179 n. Chr.
533	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhu, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und Lu 

jeweils als 士, 士, 士, 土, 土 und 土 (Zhu Liang & Yu Fuwei 1980, 55; Ikeda 1981, 221; Zhang 
Chuanxi 1995, 52; Huang Jingchun 2004, 72; Zhang & Bai 2006, 199; Lu Xiqi 2014, 36).

534	 Zhang zufolge bezieht sich das Wort menting 門亭 auf den an einem Stadttor eingerichteten 
Kontrollpunkt, an dem die Pässe der Passanten vor ihrem Einlass in die Stadt kontrolliert wurden 
(Zhang Jinguang 1998, 30). Entsprechend seines Amtstitels hat der „Aufseher der Torwachen 
des Seelentors hunmen tingzhang 魂門亭長 “ die Pflicht, die Pässe der Verstorbenen vor ihrem 
Einlass in die unterirdische Stadt zu kontrollieren.

535	 Dem Wörterbuch Shuowen jiezi zufolge bedeutet das Wort xian „kleiner Schacht 臽，小阱
也“. Dementsprechend bezieht sich der Ausdruck muxian 墓臽 wohl auf den Gott, der für den 
Zugangsschacht des Grabes zuständig ist.

536	 Nach Ansicht von Huang waren Wang Dang und Liu Gongze sehr wahrscheinlich Anhänger 
des Taoismus, da in ihren grabschützenden Texten der Ausdruck qinggu 青骨 vorkommt, den 
er dem Wort qinggu 清骨 gleichsetzt (Huang Jingchun 2004, 72). Eine Anspielung des Wortes 
qinggu 清骨 auf die Unsterblichkeit findet sich im Werk Soushen ji 搜神記: „[Gegen Ende der 



239

	 Grabschützende Texte

弟伎537偷（愉）538及父元興等，從河南□□□{郷}539左仲敬子孫等，買穀

郟540亭部541三542佰（陌）西袁（園）田543十畝544以為宅，賈（價）直（值）

Ost-Han-Zeit gab es einen Mann,] der Jiang Ziwen hieß.... Er behauptete immer, dass seine Kno-
chen vollständig [zur Unsterblichkeit] verwandelt seien und er nach seinem Tod Gott werden 
würde 蔣子文者... 常自謂己骨清，死當為神 (Soushen ji quanyi 1991, 127).“ Die Suche nach 
Unsterblichkeit war jedoch schon vor der Entstehung der daoistischen Sekte in der Han-Zeit 
weit verbreitet, daher waren m. E. Wang Dang und Liu Gongze nicht unbedingt Anhänger des 
Taoismus.

537	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhu, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und Lu 
jeweils als , 伎, 使, , 伎 und 伎 (Zhu Liang & Yu Fuwei 1980, 55; Ikeda 1981, 221; Zhang 
Chuanxi 1995, 52; Huang Jingchun 2004, 72; Zhang & Bai 2006, 196–201; Lu Xiqi 2014, 36).

538	 Der Vorname des jüngeren Bruders des Wang Dang wurde in der Form 伎偷 geschrieben. Da 
man sich nicht üblicherweise selbst nicht als Dieb bezeichnet, ist m. E. das Schriftzeichen 偷 
(wörtlich: „Diebe“) ein Tongjiazi von yu 愉, da dem Wörterbuch Shuowen jiezi zufolge die Aus-
sprache des Schriftzeichens tou 偷 in der Han-Zeit ebenfalls yu war.

539	 Mit dem Namen Henan muss der Kreis Henan und nicht die Präfektur Henan gemeint sein, weil 
die Angabe der Herkunft einer Person normalerweise der folgenden Form folgt: [X Präfektur +] 
X Kreis + X Verbandsgemeinde [+ X Dorf].

540	 Dem Ausgrabungsbericht zufolge befand sich das Grab des Wang Dang genau nordwestlich der 
hanzeitlichen Kreisstadt Henan, südlich des Berges Xia 郟, südöstlich der hanzeitlichen Kreis-
stadt Gucheng 穀城, am südlichen Ufer des Flusses Gu 谷, der heute Jianhe 澗河 genannt wird. 

541	 Es gibt Meinungsunterschiedenheiten darüber, worauf sich der Terminus ting 亭 bezieht. Miya-
zaki zufolge ist er wie der Terminus „Kreis xian 县“ auf die alten Länder Chinas zurückzufüh-
ren. Ein ting wurde oft wie ein Kreis mit einer Stadtmauer umfasst (Miyazaki 1993, 9). Zhou 
vertritt die Ansicht, dass die Gebietseinheit ting weitgehend mit dem Regierungsbezirk li 里 
zusammenfällt (Zhou Zhenhe 1995, 38–39). Wang und Zhang sind hingegen der Meinung, dass 
ting eine Art Sicherheitsbezirk und kein Regierungsbezirk war (Wang Yuquan 1954, 128; Zhang 
Jinguang 1997, 29). Huang weist darauf hin, dass diejenigen ting-Bezirke, die nicht in der Stadt 
oder in den Grenzgebieten errichtet wurden, multifunktional waren. Eine Verbandsgemeinde 
von mittlerer Größe wurde normalerweise in zehn ting-Bezirke, deren Seitenlänge etwa zehn Li 
(1 Li = 415.8m) betrug, gegliedert. Diese ting-Bezirke wurden auch Tingbu 亭部 genannt (Huang 
Yijun 2006, 76–79).

542	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhu, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und Lu 
jeweils als 三, 三, 三, 三, 北 und 北 (Zhu Liang & Yu Fuwei 1980, 55; Ikeda 1981, 221; Zhang 
Chuanxi 1995, 52; Huang Jingchun 2004, 72; Zhang & Bai 2006, 200; Lu Xiqi 2014, 36).

543	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhu, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und Lu 
jeweils als 袁, 袁, 袁, 袁, 家 und 袁 (Zhu Liang & Yu Fuwei 1980, 55; Ikeda 1981, 221; Zhang 
Chuanxi 1995, 52; Huang Jingchun 2004, 72; Zhang & Bai 2006, 200; Lu Xiqi 2014, 36). Das 
Schriftzeichen yuan 袁 ist ein Tongjiazi von yuan 園. Entsprechend muss das Wort yuantian 
園田 ein Synonym für das Wort zhongtian 冢田 sein, weil beide das Objekt des Verbs mai 買 
(„kaufen“) sind, wie der folgende Satz zeigt: „Sie hat selbst ein Landstück zum Bau eines Grabes 
gekauft, das zehntausend Generationen überdauern soll 自買萬世冢田“. 

544	 Zehn Mu entsprechen etwa 1,15 Acre. Die Seitenlänge eines quadratischen Landstücks dersel-
ben Größe beträgt etwa 68 m.



Schriftlichkeit

240

錢萬，錢即日畢545。田有丈尺546，卷（券）書明白。故立四角封界，〃{界}

至九天上、九地下。死人歸蒿里，地下不得何（苛）止，他姓不得名547。佑

富貴，利子孫。王當、〃{當}弟伎偷（愉）及父元興等當來入臧（葬）548，
無得劳苦苛止，易（亦）549勿繇使。無責（債）550生人父母、兄弟、妻子。

家室生人無央（殃）咎551，令死者無適（讁）負。即欲有所爲，待焦大豆

生，鈆（鉛）卷（券）華（花）榮，雞子之鳴552，乃與□{諸}神相聽553。
何以爲眞554？鈆（鉛）卷（券）尺六為眞。千秋萬歲，後無死者。如律

545	 Das Wort bi 畢 könnte die Abkürzung von jiaobi 交畢 sein, da eine ähnliche Phrase in einem 
anderen Landkaufvertrag maidiquan 買地券 zu finden sind: „Der Preis beträgt Sechshundert-
tausend [Wuzhu-Münzen] und das Geld wurde am selben Tag bezahlt 直錢六十萬、即日交
畢“ (K. 04-3). Der Ausdruck jiri 即日 kann auch mit ji 即 verkürzt werden: „Der Preis beträgt 
dreitausend [Wuzhu-Münzen] und das Geld wurde am selben [Tag] bezahlt 直戔（錢）三千，
戔即畢“ (K. 10).

546	 Wenn das Wort zhangchi 丈尺 (ein Zhang und ein Fuß = elf Fuß) als tatsächliche Seitenlänge 
des Landstücks zu verstehen wäre, würde seine Seitenlänge nur etwa 2,5 m betragen, was seiner 
Fläche von zehn Mu nicht entsprechen würde.

547	 Das Wort ming 名 bedeutet in diesem Kontext „in Besitz nehmen“.
548	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhu, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und 

Lu jeweils als 人藏, 人臧, 人臧, 人臧, 入藏 und 入臧 (Zhu Liang & Yu Fuwei 1980, 55; Ikeda 
1981, 221; Zhang Chuanxi 1995, 52; Huang Jingchun 2004, 72; Zhang & Bai 2006, 200; Lu Xiqi 
2014, 36).

549	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhu, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und 
Lu jeweils als , 止易, 止易, 止易, 止易 und 止易 (Zhu Liang & Yu Fuwei 1980, 55; Ikeda 1981, 
221; Zhang Chuanxi 1995, 52; Huang Jingchun 2004, 72; Zhang & Bai 2006, 200; Lu Xiqi 2014, 
36). 

550	 Das Schriftzeichen zhai 責 ist ein Tongjiazi des Schriftzeichens zhai 債, und bedeutet an dieser 
Stelle „auf die Rückzahlung der Schuld drängen“. Den Holztäfelchen aus Juyan 居延 zufolge 
waren in der Han-Zeit die Familienangehörigen eines Schuldners verpflichtet nach dessen Tod 
die Schulden zurückzuzahlen: „Wenn [der Schuldner] hingeschieden ist, sollen die Hinterbliebe-
nen seiner Familie auf die Rückzahlung der Schuld gedrängt werden 即有物故，知責家中見在
者“ (Juyan hanjian jiayi bian 1980, Holztäfelchen 273.12). In diesem Kontext ist „Schuld“ nicht 
im finanziellen Sinn gemeint, sondern sie bezieht sich auf die unglückseligen Schicksalsbande 
zwischen den Lebenden und den Verstorbenen.

551	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhu, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und 
Lu jeweils als 責各, 責各, 責各, 殃各, 央咎 und 央咎 (Zhu Liang & Yu Fuwei 1980, 55; Ikeda 
1981, 221; Zhang Chuanxi 1995, 52; Huang Jingchun 2004, 72; Zhang & Bai 2006, 200; Lu Xiqi 
2014, 36). 

552	 Um es tatsächlich unmöglich zu machen, dass die beigegebenen Eier zu krähen beginnen, wur-
den sie meines Erachtens vorher auf eine spezifische Weise behandelt, indem sie gekocht wur-
den oder ihr Eiweiß sowie ihr Eigelb entnommen wurden. So wurden etwa acht rot bemalte Eier, 
an deren zwei Enden jeweils ein Loch gebohrt wurde, aus dem westjinzeitlichen Grab M2490 in 
Luoyang ausgegraben (Cheng Zhaohui 2010, 45).

553	 Eine fast identische Phrase ist im grabschützenden Text für Liu Gongze (Z. 01) zu finden.
554	 Das Wort zhen 眞 war in den grabschützenden Texten ein Synonym für das Wort xin 信, weil 

das Wort xin immer in der gleichen Phrase verwendet wurde: „Was dient als Zeugnis? Der mit 



241

	 Grabschützende Texte

令。卷（券）成，田本曹奉祖田賣與左仲敬等，仲敬轉賣□□□{與王

當}、□{〃}555弟伎偷（愉）及父元興。約文□□{明白}。時知黃唯、留登

勝.

Der Text B. 04 (179 n. Chr.) behandelt drei Anliegen: 1. Die Bestatteten sollen erfolg-
reich in die Unterwelt aufgenommen und vom dortigen Frondienst befreit werden. 2. 
Die Verstorbenen sollen den Hinterbliebenen keinen Schaden mehr zufügen. 3. Das 
Eigentumsrecht der Bestatteten auf das Friedland wird bekanntgemacht. Um das Unheil 
sicher von den Verstorbenen fernzuhalten, werden unmögliche Voraussetzungen für ein 
Geschehen des Unheils genannt: „Falls doch [unglückliche] Ereignisse stattfinden soll-
ten, dann müssten auch verkohlte Sojabohnen emporschießen, aus dem Bleitäfelchen 
Blüten hervorwachsen und die Eier zu krähen beginnen, und selbst dann sollten die 
Beamten der Unterwelt darüber verhandeln[, ob die unglücklichen Ereignisse tatsäch-
lich eintreten müssen] 即欲有所爲，待焦大豆生，鈆（鉛）卷（券）華（花）榮，

雞子之鳴，乃與□{諸}神相聽“. Auch im vorliegenden Text werden mehrere weitere 
Beamten der Unterwelt hinzugefügt: „der Beamte, der für die Mitte des Grabes zuständig 
ist, der Grabherrscher, der Grabkaiser sowie der Beamte, der für den Zugangsschacht 
des Grabes zuständig ist 中央主土、墓主、墓皇、墓臽“. Wiederum werden neuartige 
Phrasen eingeführt, die auf die Trennung zwischen den Lebenden und den Verstorbe-
nen abzielen. So ist die Rede von „Grenzen, die sich hinauf bis zum neunten Himmel 
und hinab bis zur neunten Erde ausdehnen 〃{界}至九天上、九地下“ und „Die Ver-
storbenen sollen ins [Jenseits] Haoli heimkehren 死人歸蒿里“. Der neue eingeführte 
Ausdruck „Die Verstorbenen mit ihren zur Unsterblichkeit verwandelten Knochen 青骨

死人“ weist darauf hin, dass die Bestatteten, die in der diesseitigen Welt als Verstorbene 
bezeichnet wurden, den Wunsch bewahrten, im Jenseits Unsterblichkeit zu erlangen.

T.  32: Am Tag Bing[shen], dem achten Tag des Dezembers des [vierten] Jah-
res der Regierungsdevise Guanghe, [löse ich im Namen des] Gelben Gottes und 
des Großen Wagens für den kürzlich Verstorbenen ... Wangdeng des Hauses 
... mit Sorgfalt [das Unheil]. ...die Verstorbenen, die nicht bestattet wurden, ... 
[Die Verstorbenen] sollen im Grab wohnen und nicht [den Lebenden]... Tabus 
... Alle unheilvollen Verstrickungen [zwischen der Todeszeit des Verstorbenen 
und] den vier Jahreszeiten, den Fünf Elementen, den Gräbern [des Hauses des 

Zinnober [beschriftete] Pfirsichholzvertrag von einem Fuß und sechs Zoll Länge dient als Zeug-
nis 何以為信，尺六桃券丹□□{書以}為信 (B.05)“.

555	 Die fünf Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhu, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und Lu 
jeweils als 賣□□□, 與王當, 賣與王當, 賣與王當, 賣□□□ und 賣□王當 (Zhu Liang & Yu 
Fuwei 1980, 55; Ikeda 1981, 221; Zhang Chuanxi 1995, 52; Huang Jingchun 2004, 72; Zhang & 
Bai 2006, 200; Lu Xiqi 2014, 36). Ich entziffere sie hingegen als 賣□□□□{與王當〃}.



Schriftlichkeit

242

Verstorbenen], den Tagen, an denen die kalendarischen Götter Bakui, Jiukan, ..., 
und die Götter der achtundzwanzig Sternbilder Dienst haben, ... sollen aufgelöst 
werden. [Daher biete ich ...] Fünf Getreidesorten, Sojabohnen sowie Reiswein 
und ... dar, um ... aufzulösen. ... Namen ... Schuld ... Himmel … die Lebenden ... 
die magische Medizin, um den Verstorbenen Wangdeng ... [Das oben Stehende 
soll gemäß] den [betreffenden] Gesetzen [und Regularien behandelt werden] 光
和□{四}年十二月八日丙□{申}556，黃神北斗謹爲□557氏之家後□{死}之人

□558王等□□□□□□之人家，□□□□□□□□□□□死□不葬者□死

□□□□□□□居冢地，不得其□□月日時不□□□政鈞厭刑□所在大□

小□三□四□常一人三禁忌。四時五行，三丘五阜，□{復}重之殃559，八

魁九□{坎}560，天赫四所，天奐廿八宿，五行□五□□□空詣神凶怨□□

祀負□□□解之，□□五穀黃豆，□酒馬賄□□□□□□□□□□□□解

去，□□氏山到□陰□□□□□□□名罪□□□□□天下□□□□□小等

□恩所□□□□生人□□□□□□生人黃□神藥，王等□□□□□□□{如

律}令561.

Dem grabschützenden Text T. 32 (182 n. Chr.) zufolge bemüht sich der Ritualmeister 
im Namen des „Gelben Gottes und des Großen Wagens 黃神北斗“ alle „unheilvollen 
Verstrickungen □{復}重之殃“ aufzulösen. Zu diesem Zweck finden „Fünf Getreide-
sorten“ und „Sojabohnen“ 五穀黃豆 als magische Arzneien Anwendung, ebenso wird 
eine Opferdarbietung von Reiswein erwähnt.

556	 Das Datum, das mittels seines Ganzhi festgestellt werden kann, entspricht dem 30. Jan. 182 
n. Chr.

557	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Wang, Huang und Zhang jeweils als □, 王 und 
杨 (Wang Guangyong 1981, 53; Huang Jingchun 2004, 131; Zhang & Bai 2006, 165). Im Ausgra-
bungsbericht wurde wangdeng 王等 für den Nachnamen und den Vornamen des Verstorbenen 
gehalten. Ich hingegen halte die Zeichen „... wangdeng □王等“ für den Namen des Verstorbe-
nen. Deswegen lasse ich das Schriftzeichen hier unentziffert. 

558	 Das Schriftzeichen entziffern Wang, Huang und Zhang als shi 世, was aber keinen Sinn in sei-
nem Kontext ergibt. Ich hingegen lasse es unentziffert.

559	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Wang als zhen 朕, was aber keinen Sinn ergibt. 
Ich identifiziere es mit dem Schriftzeichen yang 殃, weil eine ähnliche Phrase in einem anderen 
grabschützenden Text zu finden ist: „Die unheilvollen Verstrickungen [zwischen dem Todestag 
des Verstorbenen und den Tagen, an denen die Götter] Bakui und Jiukan Dienst haben 八魁九
坎重復之殃 (N. 18)“.

560	 Die kalendarischen Götter Baikui und Jiukan werden in grabschützenden Texten meist nach-
einander aufgeführt, deswegen identifiziert Huang das Schriftzeichen an dieser Stelle als kan 
坎, (Huang Jingchun 2004, 131).

561	 Anhand seines charakteristisch lang gezogenen Striches lässt sich das letzte Schriftzeichen als 
ling 令 identifizieren (Huang Jingchun 2004, 131). Zhang zufolge lassen sich die letzten drei 
Schriftzeichen als rulüling 如律令 identifizieren (Zhang & Bai 2006, 167).



243

	 Grabschützende Texte

Z. 01: Am Tag Yimao, dem achtundzwanzigsten Tag des Februars, dessen erster 
Tag Wu[zi] ist, des fünften Jahres der Regierungsdevise [Guang]he, an dem der 
Gott ... [des astrologischen Ordnungssystems Jianchu] Dienst hat, setze [ich,] der 
Geistermeister des Himmlischen Herrn ehrfurchtsvoll die Beamten, die jeweils für 
die obere Seite, die untere Seite, [die linke Seite, die rechte Seite] sowie die Mitte 
des Grabes zuständig sind, den Grab-..., den Beamten der Unterwelt mit dem Rang 
von zweitausend Shi, den Grabherrscher, den Grabkaiser, die Beamten, die jeweils 
für den Zugangsschacht des Grabes, den östlichen qian-Feldrain, den westliche 
qian-Feldrain, den südlichen mo-Feldrain und den nördlichen mo-Feldrain zustän-
dig sind, sowie den Hügelminister, den Grabsenior, die Beamten, die jeweils für ... 
im Osten, ... im [Westen], ... im Norden sowie ... im Norden zuständig sind, außer-
dem den Aufseher der Torwachen des Seelentors, den Streifenpolizisten in den 
Hügeln und den leitenden Sekretär am Tor des Grabes am mo-Feldrain hierüber 
in Kenntnis: Der ehemalige Präfekt der Präfektur Taiyuan, Liu Gongze aus dem 
Dorf Bocheng, Verbandsgemeinde Zhusuo, Kreis Puyin, Fürstentum Zhongshan, 
ist [aufgrund seines unglücklichen Schicksals] früh verstorben. Er vereinigt sich 
heute mit [seiner bereits hier bestatteten Ehrpartnerin] im Grab. [Die Grenzen 
des Grabes] dehnen sich hinauf bis zum blauen Himmel und hinab bis zum gelben 
Brunnen aus. Liu Gongze, der Verstorbene, dessen Knochen nun zur Unsterblich-
keit verwandelt sind, verwendet sein eigenes, achtundzwanzig Mu umfassendes 
Ackerland, das sich östlich des qian-Feldrains und südlich des mo-Feldrains im 
tingbu-Sicherheitsbezirk Sanliang befindet, [zum Bau seines Grabs]. Die nördli-
che und südliche Längenerstreckung des Landes beträgt jeweils [siebzig] Schritt, 
die östliche und westliche Breitenausdehnung beträgt jeweils sechsundneun-
zig Schritt. Wieviel Klafter und Fuß das Landstück hat, ist klar und deutlich im 
Vertrag festgehalten. Daraufhin wurden Abwehrzeichen an den vier Ecken [des 
Grabs] als Grenzmarkierungen errichtet, die sich hinauf [bis zum neunten Him-
mel] ausdehnen. Mit Sorgfalt eliminiere [ich] nun für das Haus Liu das Ungemach 
und das Unheil. [Da die Positionen der diensthabenden Götter,] Wucan, Liushi, 
Nü..., Xinghua, Qishier buzha, Tianfu, Boguang, Bashi sowie Jiukan, wohl [mit 
der Todeszeit des Bestatteten zusammenfielen], waren sein Todestag und seine 
Todesstunde ungünstig. Die Lebenden und der Verstorbene befinden sich auf ver-
schiedenen Wegen, [der Verstorbene] soll den Lebenden keinen Schaden mehr 
zufügen. Der Verstorbene soll ins [Jenseits] Haoli, dem die Himmelsstämme Wu 
und Ji zugeordnet sind, heimkehren. Die [Beamten der Unterwelt], ganz gleich, 
ob sie sich auf der Erde oder in der unterirdischen Sphäre aufhalten, sollen [ihm] 
nicht absichtlich Hindernisse in den Weg legen, andere Verstorbene sollen keinen 
[Besitz von ihm ergreifen]. [Lasst den Verstorbenen] ohne Verfehlungen sein und 
lasst ihn am Heil teilhaben. [Er soll] den Hinterbliebenen und den Nachkommen 



Schriftlichkeit

244

Glück bringen. Gongze [soll] hier bestattet werden. Er soll weder mit schwerer 
Arbeit gequält werden noch dazu veranlasst werden Frondienst zu leisten. Ihm 
sollen nicht absichtlich Hindernisse in den Weg gelegt werden. Auch soll er [die 
Hinterbliebenen] nicht mehr auf die Rückzahlung der Schuld drängen. Lasst die 
Hinterbliebenen [ohne Unheil] und Ungemach sein, lasst den Verstorbenen ohne 
Verfehlungen und ohne Schuld sein. Falls doch [unglückliche Ereignisse] stattfin-
den sollten, dann müssten auch verkohlte Sojabohnen emporschießen, der Raps 
erblühen, die Eier wie die Küken zu krähen beginnen und dieser [Pfirsichholz]
vertrag in Blüten [stehen] und [selbst dann sollten] die Beamten der Unterwelt 
noch darüber verhandeln[, ob die unglücklichen Ereignisse tatsächlich eintreten 
müssen]. Was dient als Zeugnis? Der Pfirsichholzvertrag von einem Fuß und sechs 
Zoll Länge dient als [Zeugnis]. Hiermit befreie [ich] Gongze von allen unglückli-
chen Verstrickungen, die oben mit dem Himmel und unten mit der Erde bestehen. 
[Ich] entferne alle vom Grab und der Bestattung herrührenden [Verstrickungen] 
und tilge [alle] Verfehlungen. Tausend Herbste, zehntausend Jahre lang sollen 
keine [unglücklichen] Todesfälle [in der Familie] mehr stattfinden. [Das Haus 
Liu] soll über Generationen hinweg reich und ehrwürdig sein. [Der Verstorbene 
soll] seinen Nachkommen ewiges Wohl bringen. [Das oben Stehende soll] gemäß 
[den betreffenden Gesetzen und Regularien behandelt werden] □{光}和五年

二月戊□□{子朔}廿八日乙卯562，直□，□{天}帝神師563敢告564墓上、墓

下、□□、□□{墓左墓右}、中央主土565、墓□丞□、地下二千石、墓主、

墓皇、墓臽、東仟（阡）、西仟（阡）、南佰（陌）、北佰（陌）、丘

丞、墓佰（伯）、東□、□{西}□、南566□、北□、魂□□{門亭}長567、 

562	 Das Datum entspricht dem 19. April 182 n. Chr. 
563	 Das Wort Shi 師 bedeutet an dieser Stelle „Meister einer Kunst“. Da in grabschützenden Texten 

der Titel tiandi shenshi 天帝神師 als ein Synonym für den Titel tiandi shizhe 天帝使者 („Bote 
des Himmlischen Herrn“) verwendet wurde, dürfte es sich beim Ausdruck shenshi um eine Art 
Boten handeln, der sich gut darauf verstand, mit der Sphäre der Geister umzugehen. Daher 
übersetze ich den Ausdruck shenshi als „Geistermeister“.

564	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle wurde geschrieben als eine Variante von gao 告.
565	 Eine ähnliche Reihe von Beamten der Unterwelt ist im grabschützenden Text für Herrn Xu 

Wentai zu finden: „den Göttern der Erde, die jeweils für die obere Seite, die untere Seite, die 
Mitte, die linke Seite sowie die rechte Seite des Grabs zuständig sind □{墓}上、墓下、中央
主□{土}、墓左、墓右 (T. 29)“.

566	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Ao als cheng 成 (Ao Chenglong 1959, 13), was 
aber seiner Form nicht ganz entspricht. Daher lasse ich es unentziffert. 

567	 Der Beamtentitel mentingzhang 門亭長 („Aufseher der Torwachen des Tors“) ist leicht mit 
dem Beamtentitel tingzhang 亭長, der in der Han-Zeit ein rangniederer Kommissar des tingbu-
Sicherheitsbezirks 亭部 war, zu verwechseln. In der Präfektur Donghai 東海 wurden durch-
schnittlich fünf tingzhang-Beamten in jeder Verbandsgemeinde eingerichtet (Yang Jiping 1998, 
33).



245

	 Grabschützende Texte

冢中游徼568、佰（陌）門卒史569：□{故}大（太）原大（太）守中山蒲陰助 

所博成里劉公□{則}□□{薄命}早死570，今日合冢墓571。上至倉（蒼）天， 

下至黃泉572。青骨死人劉公則，自以家田三梁亭□{部}573仟（阡）東佰（陌） 

南田廿八畝，南北長□{七}□{十}步，東西廣九十六步574。□{田}有丈尺， 

568	 Der youjiao-Beamte 游徼 war ein kleiner Beamte mit einem Rang, der niedriger als hundert Shi 
lag. Nach dem Kapitel Baiguan gongqing biao shang 百官公卿表上 im Werk Hanshu war der 
youjiao-Beamte einer der wichtigsten Beamten auf der Ebene der Verbandsgemeinde: „Zehn 
Ting[bu] bilden eine Verbandsgemeinde. In jeder Verbandsgemeinde werden jeweils eine san-
lao-, sefu-, youzhi- sowie eine youjiao-Beamtenstelle eingerichtet... Der youjiao-Beamte soll 
in der Verbandsgemeinde patrouillieren und Diebe fangen 十亭一鄉，鄉有三老、有秩、嗇
夫、游徼…游徼徼循禁賊盜“ (Hanshu, 19.742). Daher bezeichne ich den youjiao-Beamten als 
„Streifenpolizisten“. In der Praxis wurde durchschnittlich ein Streifenpolizist in jeder Verbands-
gemeinde von mittlerer Größe beschäftigt. In einer großen Verbandsgemeinde konnten jedoch 
bis zu sechs Streifenpolizisten und in sehr kleinen Verbandsgemeinden mitunter auch kein ein-
ziger Streifenpolizist anzutreffen sein (Yang Jiping 1998, 34). Sowohl der Streifenpolizist als auch 
der tingzhang-Beamte waren für die lokale Sicherheit zuständig. Der Unterschied hinsichtlich 
ihrer Amtspflichten bestand darin, dass der tingzhang-Beamte einen festen Sicherheitsbezirk 
hatte, während der youjiao-Streifenpolizist manchmal in verschiedenen Verbandsgemeinden 
patrouillieren musste (Yu Xingmai 1992, 113). 

569	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Ikeda, Kominami und Zhang als 史, 史, 吏, 
史 und 史 (Ao Chenglong 1959, 13; Ikeda 1981, 222; Kominami 1994, 48; Huang Jingchun 2004, 
74–76; Zhang & Bai 2006, 201; Li Xinxin 2014, 334; Lu Xiqi 2014, 37). Lao zufolge war zushi 卒
史 ein Beamtentitel mit dem Rang von hundert Shi, dessen Amtspflicht war, die Amtsschreiben 
zu verfassen (Lao Kan 1962, 110). Yang weist darauf hin, dass die zushi-Beamten nach dem Prä-
fekten und dem Vize-Präfekten die dritthöchsten Beamten einer Präfektur waren. Sie wurden 
am schnellsten befördert (Yang Jiping 1998, 32). Daher war ein zushi-Beamte in der Han-Zeit ein 
leitender Sekretär einer Präfektur. Das Wort momen 陌門 bedeutet wörtlich „Tor des mo-Feld-
rains“ und bezieht sich meines Erachtens auf das „Tor des Jenseits“.

570	 Die Phrase boming zaosi 薄命早死 kommt häufig in grabschützenden Texten vor, wie z. B. im 
grabschützenden Text für Zhang Shujing: „Zhang Shujing, der Verstorbene, aufgrund seines 
unglücklichen Schicksals früh verstorben ist 死人張叔敬薄命蚤（早）死 (T. 27)“.

571	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Ikeda und Li jeweils als 墓, 墓 und 
是墓 (Ao Chenglong 1959, 13; Ikeda 1981, 222; Li Xinxin 2014, 333). Ich entziffere sie hingegen 
als 冢墓.

572	 Dem Kommentar des Gelehrten Fu Qian 服虔 (fl. ca. 146–189 n. Chr.) zufolge war das Ausdruck 
huangquan 黃泉 auf die Farbe der Erde zurückzuführen: „Der Himmel ist dunkel, die Erde 
ist gelb. Der [unterirdische] Brunnen entspringt der Erde, daher wird er als gelber Brunnen 
bezeichnet 天地玄黄，泉在地中，故曰黄泉 (Shiji, 42.1760)“.

573	 Die Lage des Ackerlandes wurde im grabschützenden Text üblicherweise genau angegeben, und 
zwar im folgenden Format: X tingbu-Sicherheitsbezirk + X mo-Feldrain + Himmelsrichtung + 
Fläche. Das Wort Liang 梁 bedeutet „Bergkamm“. 

574	 Siebzig Schritt betrugen etwa 97,44 m. Sechsundneunzig Schritt betrugen etwa 133,63 m. Daher 
war die Größe des Friedlands viel umfangreicher als der Grabhügel, dessen erhaltener Durch-
messer 44 m beträgt. Dies weist darauf hin, dass das Grab eine lange Grabrampe besessen haben 
musste. Im Bezirk des Grabgartens standen wohl weitere oberirdische Grabanlagen.



Schriftlichkeit

246

券書明白575。故立四角封界，界□□{至九}天上。今576謹爲劉氏之家解除咎 

殃。五殘、六弒577，女□、行 578、七十二不（丕）𣧐579、天580㱠（辜）581、 

𣧧582光、八尸、九欿（坎）583，或有□□□{死日不}良時不吉584。生死異路，

575	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Ikeda, Huang und Zhang jeweils als 中, 
中, 田, 中, 地 und 田 (Ao Chenglong 1959, 13; Ikeda 1981, 222; Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang 
Jingchun 2004, 74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38). Li übersieht es (Li Xinxin 2014, 333). 
Die gleiche Phrase, tianyou zhangchi 田有丈尺, ist auf dem grabschützenden Bleitäfelchen für 
Wang Dang (B. 04) zu finden. 

576	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Kominami, Zhang, Zhang, Lu jeweils 
als 大□士, 大方士, 大□士, ...天帝 und □天帝 (Ao Chenglong 1959, 13; Kominami 1994, 48; 
Zhang Chuanxi 1995, 54; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38). Ich entziffere sie hingegen 
als 天上今.

577	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Zhang, Huang, Zhang, Li jeweils als □, 
賊, , 傷 und 賊 (Ao Chenglong 1959, 13; Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 74; 
Zhang & Bai 2006, 201; Li Xinxin 2014, 333). Meines Erachtens wurde es in der Form , einer 
Variante von 弒 („töten“), geschrieben. Die Namen der Götter wucan 五残 und liushi 六弒 lassen 
sich wörtlich jeweils als „Fünf Zerstörende“ und „Sechs Tötende“ übersetzen.

578	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Zhang, Huang, Zhang und Lu jeweils als 
猾, , , 猾 und 猾 (Ao Chenglong 1959, 13; Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 
74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38). Ich entziffere es hingegen als . Der Name des 
Gottes Xingwei 行  lässt sich wörtlich als „der Rasende“ übersetzen.

579	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Zhang, Huang, Zhang und Lu jeweils als 
□, , 殘,  und 殃 (Ao Chenglong 1959, 13; Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 
74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38). Ich entziffere es als zha 𣧐. Der Name der Götter 
qishier buzha 七十二不𣧐 lässt sich wörtlich als „Zweiundsiebzig Frühverstorbene“ übersetzen.

580	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Zhang, Huang, Zhang und Lu jeweils als 
夭, 天, 夭, 天 und 天 (Ao Chenglong 1959, 13; Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 
74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38).

581	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Zhang, Huang, Zhang und Lu jeweils als 
□, 㱠, 㱠, 㱠 und □ (Ao Chenglong 1959, 13; Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 
74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38).

582	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Zhang, Huang, Zhang und Lu jeweils als 
□, 夜, 如, 夜 und 夜 (Ao Chenglong 1959, 13; Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 
74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38). Ich entziffere es hingegen als , eine Variante von 
bo 𣧧 („Stinkender Geruch“). 

583	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Zhang, Huang, Zhang und Lu jeweils als 
□, , 欲, 煞 und 煞 (Ao Chenglong 1959, 13; Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 
74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38). Ich entziffere es hingegen als kan 欿, das ein 
Tongjiazi von kan 坎 ist. Eine lange Reihe von Göttern/Geistern wurde hier aufgelistet. Obwohl 
sie sich nicht mehr genau identifizieren lassen, deuten ihre Namen jedoch darauf hin, dass sie 
furchtbare und machtvolle Wesen sind. Die Schriftzeichen 残, 𣧐, 㱠 und 𣧧 haben jeweils einen 
Bedeutungsteil von 歹, der häufig im engen Zusammenhang mit „Gewalt“ steht. Meines Erach-
tens handelt es sich deswegen bei ihnen um verschiedene kalendarische Götter.

584	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Zhang, Huang, Zhang und Lu jeweils 
als □□不□, 侍何仲不 , □□有□, □□不□ und □□不□ (Ao Chenglong 1959, 13; Zhang 
Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38). Ich 



247

	 Grabschützende Texte

不得相妨。死人歸蒿里戊己 585，地上 586地下不得苛止 587，他姓 588
不□□{得名}。□□□{死人}無適有富（福），利生人子孫。

公則來臧 589，無敢勞苦，無呼繇 590□{使}，無得苛止 591，無責

（債）□□{生人} 592。令生□□□{人無殃}咎 593，令 594死人無

entziffere sie hingegen als 良時不吉. Dieselbe Phrase siribuliang shibuji 死日不良時不吉 ist 
ebenfalls im grabschützenden Text für Zhen Qian (Z. 02) zu finden. 

585	 Der Fünf-Phasen-Lehre zufolge sind die Himmelsstämme Wu und Ji dem Element Erde sowie 
der Mitte zugeordnet. Daher müsste das Jenseits Haoli auch der Mitte zugeordnet sein.

586	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Zhang, Huang, Zhang und Lu jeweils als 
上, 上, 之, 上 und 上 (Ao Chenglong 1959, 13; Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 
74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38).

587	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Autor des Ausgrabungsberichts, Zhang, 
Huang, Zhang und Lu jeweils als □□, 前□, 得苛止, 得苛止 und 得苛止 (Ao Chenglong 
1959, 13; Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 
2014, 38).

588	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Zhang, Huang, Zhang und Lu jeweils als 
□, □, 时, 时 und 时 (Ao Chenglong 1959, 13; Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 
74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38). Ich entziffere es hingegen als xing 姓, da eine fast 
identische Phrase im grabschützenden Text für Wang Dang zu finden ist: „Die Verstorbenen sol-
len ins [Jenseits] haoli heimkehren. Die unterirdischen [Beamten] sollen [sie] weder beschimp-
fen noch aufhalten, andere Geschlechter sollen keinen Besitz von ihnen ergreifen 死人歸蒿里，
地下不得何（苛）止，他姓不得名 (B. 04)“.

589	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Zhang, Huang, Zhang und Lu jeweils 
als □□□, □□□□, 公則□, □□□ und □□□ (Ao Chenglong 1959, 13; Zhang Chuanxi 
1995, 54; Huang Jingchun 2004, 74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38). Ich entziffere sie 
hingegen als 公則来臧, da eine ähnliche Phrase auch im grabschützenden Text für Zhen Qian 
zu finden ist: „Xiaogong [soll] hier bestattet werden 孝恭来臧（葬）(Z. 02).“

590	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und Lu jeweils 
als 鷄, 鷄, 雞, 雞, 雞 und 繇 (Ao Chenglong 1959, 13; Ikeda 1981, 222; Zhang Chuanxi 1995, 54; 
Huang Jingchun 2004, 74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38).

591	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und Lu jeweils 
als 中, 中, 中, 禁, 止 und 止 (Ao Chenglong 1959, 13; Ikeda 1981, 222; Zhang Chuanxi 1995, 54; 
Huang Jingchun 2004, 74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38).

592	 Eine ähnliche Phrase ist im grabschützenden Text für Wang Dang zu finden: „Sie sollen ihnen 
weder absichtlich Hindernisse in den Weg legen, um sie zu schikanieren, noch sie dazu veran-
lassen Frondienst zu leisten. [Die Verstorbenen] sollen die lebenden Eltern, Brüder, Ehefrauen 
und Kinder [der Verstorbenen] nicht mehr auf die Rückzahlung der Schuld drängen 無得劳苦
苛（訶）止，易（亦）勿繇使，無責（債）生人父母、兄弟、妻子 (B. 04)“.

593	 Die acht Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und Lu 
jeweils als …, …, …, 生人…, … und … (Ao Chenglong 1959, 13; Ikeda 1981, 222; Zhang Chuanxi 
1995, 54; Huang Jingchun 2004, 74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38). Ich entziffere sie 
hingegen als □□{生人}。令生□□□{人無殃}咎.

594	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und Lu jeweils 
als 今, 今, 令, 令, 令 und 令 (Ao Chenglong 1959, 13; Ikeda 1981, 222; Zhang Chuanxi 1995, 54; 
Huang Jingchun 2004, 74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38).



Schriftlichkeit

248

適負595。即□□{欲有}得，待焦596大豆生，菜髪597，雞子雛鳴598，□{桃}券

華（花）□{榮}，□□{乃與}諸神□{相}聽599。何以爲信？尺六桃券爲□{

信}600。公則絕道601，上絕天文，下絕地理。絕墓葬□，□適除解。千秋萬

歳，□{無}602復死者。世世富貴，永宜子孫。如□□{律令}.

595	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und 
Lu jeweils als 道□, 道□, 道□, 適□, 適□ und 適□ (Ao Chenglong 1959, 13; Ikeda 1981, 222; 
Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38). 
Ich entziffere sie hingegen als 適負, da eine fast identische Phrase im grabschützenden Text für 
Wang Dang zu finden ist: „[Lasst] die Hinterbliebenen der Familie ohne Unheil und Ungemach 
sein, lasst die Verstorbenen ohne Verfehlungen und ohne Schuld sein 家室生人無央（殃）
咎，令死者無適（讁）負 (B. 04)“.

596	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und 
Lu jeweils als 侍鳥, 待焦, 待焦, 待焦, 待焦 und 待焦 (Ao Chenglong 1959, 13; Ikeda 1981, 222; 
Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38).

597	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und Lu 
jeweils als 菜 , 菜 (段), 菜段, 菜 (髪), 葉段 und 葉段 (Ao Chenglong 1959, 13; Ikeda 1981, 
222; Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 
38). Ich entziffere sie hingegen als caifa 菜髪. Das letzte Schriftzeichen wurde in der Form , 
einer Variante von fa 髪, geschrieben.

598	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und Lu 
jeweils als 上雛□, 上雛鳴, 上雛鳴, 子雛鳴, 子雛□ und 子雛鳴 (Ao Chenglong 1959, 13; Ikeda 
1981, 222; Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 
2014, 38).

599	 Eine fast identische Phrase ist im grabschützenden Text für Wang Dang zu finden: „Wenn 
[unglückliche] Geschehnisse stattfinden sollten, dann müssten auch verkohlte Sojabohnen 
emporschießen, aus dem Bleitäfelchen Blüten hervorwachsen und die Eier zu krähen begin-
nen, selbst dann sollten die Beamten der Unterwelt darüber verhandeln[, ob die unglücklichen 
Geschehnisse tatsächlich eintreten müssen] 即欲有所爲，待焦大豆生，鉛（鉛）卷（券）
華（花）榮，鶏子之鳴，乃與□{諸}神相聽 (B. 04)“.

600	 Eine fast identische Phrase ist im grabschützenden Text für Wang Dang zu finden: „Was dient 
als Zeugnis? Das Bleitäfelchen von einem Fuß und sechs Zoll Länge dient als Zeugnis 何以爲
眞？鉛（鉛）卷（券）尺六為眞“.

601	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und Lu 
jeweils als □則絕□, □則絕其, □則絕道, 公則絕道, □則絕□, und □則絕其 (Ao Chenglong 
1959, 13; Ikeda 1981, 222; Zhang Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 74; Zhang & Bai 2006, 
201; Lu Xiqi 2014, 38). Meines Erachtens lässt sich der Ausdruck juedao als „die [verstrickten] 
Wege abbrechen“ deuten. Dafür spricht auch die Phrase „[befreie ich Gongze von allen unglück-
lichen Verstrickungen], die oben mit dem Himmel und unten mit der Erde bestehen“ shang jue 
tianwen xia jue dili 上絕天文，下絕地理. Obwohl die Wörter tianwen 天文 und dili 地理 wört-
lich jeweils „himmlische Erscheinungen“ und „geographische Umgebung“ bedeuten, beziehen 
sie sich in diesem Kontext jedoch nur auf „Himmel“ und „Erde“.

602	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ao, Ikeda, Zhang, Huang, Zhang und 
Lu jeweils als …, …, 世…, 代…, 歲後 und 歲… (Ao Chenglong 1959, 13; Ikeda 1981, 222; Zhang 
Chuanxi 1995, 54; Huang Jingchun 2004, 74; Zhang & Bai 2006, 201; Lu Xiqi 2014, 38). Ich hin-
gegen entziffere sie als 歳□{無}. Der Ausdruck wansui 萬歲 kommt häufig in grabschützenden 
Inschriften vor, der Ausdruck wandai 萬代 hingegen fast nie. 



249

	 Grabschützende Texte

Der Anlass den grabschützenden Text Z. 01 (182 n. Chr.) zu verwenden war he zhongmu 
合冢墓, was bedeutet, dass der kürzlich verstorbene Liu Gongze im Familiengrab neben 
seiner bereits bestatteten Ehefrau bestattet werden soll. Die dreifachen Anliegen des 
Textes sind fast identisch mit denen des grabschützenden Textes für Wang Dang (B. 04). 
Die dort verwendeten Phrasen sind ebenfalls sehr ähnlich. Im vorliegenden Text wird 
jedoch eine neue Phrase kreiert: „befreie [ich] Gongze von allen unglücklichen Verstri-
ckungen, die oben mit dem Himmel und unten mit der Erde bestehen 公則絕道，上絕

天文，下絕地理“. Wiederum finden weitere Beamten der Unterwelt erstmals Erwäh-
nung: „die Beamten, die jeweils für den östlichen qian-Feldrain, den westliche qian-
Feldrain, den südlichen mo-Feldrain und den nördlichen mo-Feldrain zuständig sind 
... den leitenden Sekretär am Tor des Jenseits 東仟、西仟、南佰、北佰...佰門卒史“. 
Zudem ist eine lange Reihe von kalendarischen Geistern aufgelistet.

B. 05: Am Tag Dingwei, dem dreißigsten Tag des Oktobers, dessen erster Tag 
Wuyin ist, des sechsten Jahres der Regierungsdevise Guanghe, verwendet Dai 
Ziqi aus der Verbandsgemeinde Du sein eigenes, von den Vorfahren über meh-
rere Generationen hinweg weitervererbtes, ein Qin umfassendes Ackerland, auf 
dem sich ein Hügel erhebt, [zum Bau eines Grabes]. Dessen Grenzen dehnen 
sich südlich bis zum Meer, nördlich bis zum Festland, östlich bis zum mo-Feld-
rain, westlich bis zum qian-Feldrain, hinauf bis zum Himmel und hinab bis zur 
tiefen Quelle aus. Ziqi, [du] bist dir darüber im Klaren: Ziqi, du bist wegen dei-
nes unglücklichen Schicksals [früh verstorben] und solltest in die Unterwelt 
heimkehren und am dreißigsten Oktober bestattet werden. [Ich] kaufe [symbo-
lisch] für Ziqi das Friedland zum Preis von zehntausenddreihundert [Wu-Mün-
zen]. Hierüber erstatte [ich] einen Bericht an den Amtsgehilfen am Grab. [Ich] 
kaufe [symbolisch] für Ziqi das Friedland zum Preis von zehntausenddreihundert 
[Wuzhu-Münzen]. Hierüber erstatte [ich] einen Bericht an den Amtsgehilfen am 
Grab, den Hügelminister, den Grabsenior, ... sowie den ...–senior, damit Ziqi hier 
bestattet werden kann. Ihm sollen keine absichtlichen Hindernisse in den Weg 
gelegt werden. Ziqi hat sich vom Reis der Unterwelt zu ernähren und soll an 
den Opferritualen der Unterwelt teilnehmen. Ziqi hat sich vom ... der Unterwelt 
zu ernähren und soll sich an die Sitten und Gebräuche der Unterwelt anpassen. 
Der Grabkönig und die [anderen] Götter der Seelenwelt sollen die Ehefrau und 
die Söhne, die Brüder sowie die Eltern von Ziqi nicht mehr auf die Rückzah-
lung der Schuld drängen. Falls [sie] die Lebenden doch auf die Rückzahlung der 
Schuld drängen sollten, dann müssten auch die Köpfe der Raben weiß werden, 
aus den Köpfen der Pferde Hörner hervorwachsen und selbst dann sollten die 
unterirdischen Beamten [darüber verhandeln, ob die Schuld tatsächlich zurück-
gezahlt werden muss]. Was dient als Zeugnis? Der mit Zinnober [beschriftete] 



Schriftlichkeit

250

Pfirsichholzvertrag von einem Fuß und sechs Zoll Länge dient als Zeugnis. Der 
gegenwärtige Zeuge ist Ding Fu aus derselben Verbandsgemeinde. Seine Beloh-
nung als Vermittler wurde von beiden Vertragspartnern zu gleichen Teilen mit 
Reiswein abgegolten. Nun treffen der Bote des Himmlischen Herrn, Herr Ding 
und die [unterirdischen] Götter eine Vereinbarung, die zehntausend Jahre lang 
nicht zu ändern ist. [Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen 
und Regularien [behandelt werden] 光和六年十月戊寅朔卅日丁未603，都鄉戴

子起自有父世一丘一頃田。南至海，北至陸，東自陌604，西至千（阡），上

半（畔）605天，下入淵。子起□知之。子起薄命，當606來歸土，十月卅日㘸

（塟）。為子起買冢田萬三百，□{申}告607冢□{皂}608。為子起買冢田萬

三百，申告冢皂、丘丞、墓伯、□□、□伯，使子起來㘸（塟），無得□{

苛}留止。子起食地下米，隨[地]下禋609。子起食地下□，隨地下俗。墓王

610、魂神，無責子起妻子、兄弟、父母。欲責□□{生人}，□{待}烏白頭，

馬生角，乃與神611。何以為信，尺六桃券丹□□{書以}為信。時鄉里丁福，

沽酒各半612。時天帝613使者丁子與神約，萬歲不更。如律令.

603	 Das Datum entsprich dem 2. Dez. 183 n. Chr.
604	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han, Zhang und Lu jeweils als 自 , 至

 und 自陌 (Han Ziqiang & Li Can 1988, 253; Zhang & Bai 2006, 206; Lu Xiqi 2014, 39).
605	 Das Wort ban 半 war ein Tongjiazi von pan 畔 und bedeutet „an etwas grenzen“.
606	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han, Zhang und Lu jeweils als ,  und 蚤 

(Han Ziqiang & Li Can 1988, 253; Zhang & Bai 2006, 206; Lu Xiqi 2014, 39). Ich entziffere es hin-
gegen als 當, da eine ähnliche Phrase in grabschützenden Texten zu finden ist: „in die Gräber 
im Familiengrabgarten heimkehren soll 當歸舊閱 (T. 39)“.

607	 Mit dem Ausdruck shengao 申告 („einen Bericht an jemanden erstatten“) wurde das Unterge-
ordnetsein des Sprechers klar ausgedrückt.

608	 Die Wiederholung dieses Satzes war wohl beabsichtigt, um die Gültigkeit des Rituals zu beto-
nen. 

609	 Das Schriftzeichen di 地 muss aus Nachlässigkeit ausgelassen worden sein.
610	 Zhang deutet das Wort muwang 墓王 als muzhu 墓主 bzw. der Grabherr (Zhang & Bai 2006, 

205–206). Wenn aber Dai Ziqi an dieser Stelle erwähnt sein sollte, müsste er direkt mit seinem 
Vornamen Ziqi angeredet werden. Außerdem könnten dann die Betroffenen der Verstrickung 
ebenfalls nicht als Ziqi qizi 子起妻子 („die Ehefrau und die Söhne von Ziqi“), sondern als qizi 
妻子 („[deine] Ehefrau und Söhne“) bezeichnet werden. Daher deute ich das Wort muwang als 
„Grabkönig“.

611	 Eine ähnliche Phrase ist im grabschützenden Text für Wang Dang zu finden: „selbst dann sollten 
die Beamten der Unterwelt darüber verhandeln[, ob die unglücklichen Ereignisse tatsächlich 
eintreten müssen] 即乃與□{諸}神相聽 (B. 04).“

612	 Luo zufolge bezieht sich die Phrase gujiu geban 沽酒各半 auf die bis heute geltende Regel, dass 
die Kosten der Vertragsschließung zu gleichen Teilen von beiden Vertragspartnern abgegolten 
werden (Luo Zhenyu 2003, Vol. 2, 351).

613	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han, Zhang und Lu jeweils als 正南, 
天帝 und 天帝 (Han Ziqiang & Li Can 1988, 253; Zhang & Bai 2006, 206; Lu Xiqi 2014, 39). Die 



251

	 Grabschützende Texte

Der grabschützende Text B. 05 (183 n. Chr.) zielt auf dieselben drei Gesichtspunkte ab 
wie der Text B. 04: 1. Die erfolgreiche Aufnahme des Bestatteten in die Unterwelt; 2. Die 
Auflösung der Verstrickungen zwischen den Verstorbenen und den Lebenden; 3. die 
Bekanntmachung des Eigentumsrechts der Bestatteten auf das Friedland. Der Text ist 
sowohl ein Dienstschreiben an die Unterwelt als auch ein Vertrag zwischen dem Boten 
des Himmlischen Herrn und den Beamten der Unterwelt: „Der Bote des Himmlischen 
Herrn, Herr Ding, schließt den Vertrag mit den [unterirdischen] Göttern ab 天帝使者

丁子與神約“, heißt es dort. Mehrere Phrasen tauchen im erstmals auf: „... hat sich vom 
Reis der Unterwelt zu ernähren und soll an den Opferritualen der Unterwelt teilnehmen. 
... hat sich vom ... der Unterwelt zu ernähren und soll sich an die Sitten und Gebräuche 
der Unterwelt anpassen 食地下米，隨[地]下禋...食地下□，隨地下俗“; „Falls [sie] 
die Lebenden doch auf die Rückzahlung der Schuld drängen sollten, dann müssten auch 
die Köpfe der Raben weiß werden, aus den Köpfen der Pferde Hörner hervorwachsen 
欲責□□{生人}，□{待}烏白頭，馬生角“. Drei neue Beamten der Unterwelt wer-
den genannt: „der Amtsgehilfe am Grab... der Grabkönig und die [anderen] Götter der 
Seelenwelt 冢皂...墓王、魂神“.

B. 06-2 (Rückseite): Am Tag Jiashen, dem dreizehnten Tag des Septembers, dessen 
erster Tag Yiyou ist, an dem der Gott Bi [des astrologischen Ordnungssystems 
Jianchu] Dienst hat, setze [ich], der Bote des Himmlischen Herrn, den Erdgott 
Dugan des tingbu-Sicherheitsbezirks Erde der Verbandsgemeinde Erde im Kreis 
Luoyang, Präfektur Henan, und den [Streifen-]Polizisten auf dem mo-Feldrain 
im tingbu-Sicherheitsbezirk Qian, den Beamten, der für die untere Seite des Gra-
bes der Familie Yu zuständig ist, sowie den Hügelminister und den Grabsenior 
hierüber in Kenntnis: Yu Jingsheng, ein Mann ohne Adelstitel, sein jüngerer Bru-
der [Yu] Chang und Hou Tian, ein Mann ohne Adelstitel, verkauften gemeinsam 
die alten steinernen Gegenstände, wie den Wandschirm, das Bett und die Arm-
stütze, an Familie Su [zum Preis] von sechstausend [Wuzhu-Münzen]. Der Ver-
kauf wurde vor mehreren Jahren abgeschlossen. In den letzten Jahren zogen sich 
Angehörige der Familie Su sukzessiv eine Krankheit zu, deren Ursache wohl in 
der Beschaffung [der steinernen Gegenstände] des Grabs liegt. Deshalb schenke 
[ich] nun Yu Hanwei sechstausend [Wuzhu-]Münzen für das Geschäft. Von nun 
an sollen [die Verstorbenen den Lebenden] keinen Schaden mehr zufügen. Falls 
ihr, Hanwei, Jingsheng und Chang, den Angehörigen der Familie Su doch noch 
Schaden zufügen solltet, würde sich eure Schuld verdoppeln. Deshalb biete [ich] 
... [Wuzhu-]Münzen am Beginn des mo-Feldrains dar und sie dienen als Zeugnis. 

Form des Schriftzeichens di 帝 an dieser Stelle entspricht derjenigen desselben Schriftzeichens, 
das auf dem Bleitäfelchen für Frau Yuanyan verfasst wurde (B. 07).



Schriftlichkeit

252

Tausend Herbste, zehntausend Jahre lang sollen [die Verstorbenen den Lebenden] 
keinen Schaden mehr zufügen. [Das oben Stehende] [soll] gemäß den Gesetzen 
und Regularien des Boten des Himmlischen Herren [behandelt werden] 光和

七年九月己酉朔十三日甲申614，直閉，天帝使者告河南洛陽土鄉土亭部615
社伯都干，移仟（阡）亭616佰（陌）□□{上游}徼、虞氏墓下，告丘丞墓

伯：男子虞景升、弟萇與男子矦田，共賣故石屏風、榻牀、侍机與蘇氏，

六千。賣有歲數。比年以來，蘇氏家中連得疾病，恐得冢墓爲言。今故齎

錢六千，與虞漢威爲賣買行。自今以後，不得相干錯。漢威、景升、萇，

汝復錯蘇氏，自令罪重。今故齎錢□乘，於伯（陌）頭爲信。千秋萬歲，

勿復相索。如天帝使者律令.

Die Inschrift B. 06-2 (184 n. Chr.) wurde nachträglich auf die Rückseite eines Bleitäfel-
chens eingeritzt, auf dessen Vorderseite bereits seit 175 n. Chr. ein Kaufvertrag (B. 06-1) 
geschrieben stand. Man glaubt, dass die Ursache der Krankheit der Angehörigen der 
Familie Su auf den Verstorbenen Yu Hanwei zurückzuführen ist, dessen Name in einem 
früheren Kaufvertrag über diverse steinerne Gegenstände ausgelassen wurde. Zum 
Ausgleich schenkt nun der Ritualmeister dem Verstorbenen Yu Hanwei den ausstehen-
den Betrag für das alte Geschäft. Eine neue Phrase taucht im Text erstmals auf: „[Das 
oben Stehende] [soll] gemäß den Gesetzen und Regularien des Boten des Himmlischen 
Herren [behandelt werden] 如天帝使者律令“. Als ein Beamter der Unterwelt wird „der 
Erdgott Dugan des tingbu-Sicherheitsbezirks Erde der Verbandsgemeinde Erde 土鄉土

亭部社伯都干“ neu erwähnt.

T. 33: Am Tag Jiyou, dem fünfundzwanzigsten Tag des Septembers des vierten 
Jahres der Regierungsdevise Zhongping, an dem der Gott ... [des astrologischen 
Ordnungssystems Jianchu Dienst] hat, setze [ich] mit Sorgfalt die Beamten, die 
jeweils für die obere Seite, die untere Seite, die linke Seite sowie die rechte Seite 
des Grabes zuständig sind, und den Gott ... hierüber in Kenntnis, dass ... des 
Hauses ... [verstorben ist]. ...Die Grabtür [soll] verschlossen werden. ... Tausend 
Herbste, zehntausend Jahre lang [sollen die Verstorbenen und die Lebenden 
einander keinen Schaden mehr zufügen]. [Das oben Stehende soll] gemäß den 
[betreffenden Gesetzen] und Regularien ... [behandelt werden] 中平四年九617 

614	 Das Datum entspricht dem 4. Nov. 184 n. Chr.
615	 Der Name des tingbu-Sicherheitsbezirks und der Verbandsgemeinde des Herkunftsorts des Erd-

gottes lautet „Erde tu 土“.
616	 Qian, der Name dieses tingbu-Sicherheitsbezirks, bedeutet wörtlich „qian-Feldrain“.
617	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Zhang als wu 五 (Zhang & Bai 2006, 168). Ich 

entziffere es hingegen als jiu 九, da der erste Tag des Septembers Yiyou war, während der erste 
Tag des Mai Dinghai war. 



253

	 Grabschützende Texte

月乙酉朔二十五日已□{酉}618，□{直}619□，謹告墓上、墓下、墓左、 

墓右、□620墓□□□□□之家謹□□□□□□□別...門塞墓621...千秋萬

歲622...如...令.

Im Text T. 33 (187 n. Chr.) wird betont, dass „die Grabtür verschlossen werden ...門塞

墓“ soll. Die „Verschließung der Grabtür 曠（壙）戶以閉“, von der auch im Text T. 29 
die Rede ist, muss eine symbolische Bedeutung für die Trennung der Verstorbenen von 
den Lebenden gehabt haben.

T.  34: Am [Tag ...] des Juli des ersten Jahres der Regierungsdevise Chuping, 
eliminiere [ich], ... Zhifeng, für ...qu, den ältesten Sohn des Hauses Liu, des-
sen Agnomen Azhu ist, mit Sorgfalt alle [seine unglücklichen] Verstrickun-
gen. [Ich eliminiere] alle [seine unglücklichen] Verstrickungen: die Verstri-
ckungen mit dem Jahr und dem Monat, die Verstrickungen mit dem Himmel 
und der Erde. [Ich] eliminiere [auch] die Verstrickungen mit dem Tag und 
der Stunde, und die Verstrickungen, die ... die Verstorbenen ... die Unter-
welt ... Kreis Yang ... 初平元年七月□□□□{廿一日戊}623申624，□支奉

618	 Das Datum entspricht dem 13. Nov. 187 n. Chr. 
619	 Nach dem Ganzhi des Tages wurde häufig der diensthabende Gott des astrologischen Systems 

Jianchu angegeben, wie z. B. in der Inschrift für Herrn Liu Mengling „Am Tag Jiyou, dem zwei-
undzwanzigsten Tag des Monats März, dessen erster Tag den Ganzhi Jiwei einnimmt, des zwei-
ten Jahres der Regierungsdevise Yongshou, an dem der Zhi-Gott [des astrologischen Ordnungs-
systems Jianchu] Dienst hat 永壽二年三月己未朔廿二日己酉，直執 (T. 17)“.

620	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Zhang als xia 侠, was aber keinen Sinn in diesem 
Kontext ergibt. Er ergänzt selbst hinter seiner Transkription dieses Zeichens in einer Klammer 
ein Fragezeichen (Zhang & Bai 2006, 169). Daher lasse ich es unentziffert.

621	 Eine ähnliche Phrase ist in einem weiteren grabschützenden Text zu finden: „dass die [Türen 
der] Gräber sofort verschlossen werden sollen 急閉塞諸丘墓 (N. 15)“.

622	 Nach der Phrase qianqiu wansui steht in grabschützenden Texten fast immer eine Phrase, die 
betont, dass die Verstorbenen den Lebenden keinen Schaden zufügen sollen: „Tausend Herbste, 
zehntausend Jahre lang sollen sie einander keinen Schaden zufügen 千秋萬歲，不得復相求索 
(T. 16)“.

623	 Der erste Tag des Juli dieses Jahres nahm den Ganzhi Jihai ein, daher gab es in diesem Monat 
für diese Zeitangabe nur zwei passende Tage, deren Ganzhi entweder Wushen 戊申 oder Gengs-
hen 庚申 einnahm. Es handelt sich dabei um den neunten jiu 九 oder den einundzwanzigsten 
nianyi 廿一 Tag des Julis. Die Länge des leeren Raum der Zeile zufolge müssen vier Zeichen 
abgeblättert sein. Daher können die fehlenden Schriftzeichen mit den Zeichen nianyiri wu 廿一
日戊 ergänzt werden. Das Datum entspricht dem 9. Sept. 190 n. Chr.

624	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Lin, Huang, Zhang und Liu jeweils als 田, □, 
男 und 田 (Lin Bo & Li Deren 1989, 41; Huang Jingchun 2004, 147; Zhang & Bai 2006, 114; Liu 
Zhaorui 2007, 69). Ich entziffere es hingegen als shen 申.



Schriftlichkeit

254

謹為劉氏之家□去625皇男626字阿屬解諸句（拘）□{挍}。□{解}627諸句

（拘）挍：歲月句（拘）挍，天地句（拘）挍□{句}挍628。解時日復重

句（拘）挍，解死□□□□□死人餃隨地下拾□□□□□□□□陽縣

□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□.

Der grabschützende Text T. 34 (190 n. Chr.) zielt darauf ab, verschiedenartige „Verstri-
ckungen goujiao 句挍“ aufzulösen.

T. 35: Am [Tag ... des ... Monats] des ersten Jahres der Regierungsdevise Chuping, 
[beschütze ich das Grab des] Verstorbenen ... aus [der Verbandsgemeinde ...] des 
Kreises Henan. Du bist wegen deines unglücklichen [Schicksals] früh gestorben 
und [konntest] Himmel und Erde nicht lange betrachten. Nun gehörst du der 
Unterwelt an und befindest dich im Grab in einem Sarg. [Dort kannst du dich] 
von den Fünf Getreidesorten, die zehntausend Shi wiegen, [ernähren, und] sollst 
nie mehr zurückkehren, um [den Lebenden] Schaden zuzufügen. Heute verwende 
[ich] die Zinnoberinschrift, um ... Die Lebenden schreiten vorwärts, die Verstor-
benen schreiten zurück. Die Lebenden treten in die Stadt ein, die Verstorbenen 
schreiten aus der Stadtmauer hinaus. Die Lebenden wohnen im Wohnhaus, die 
Verstorbenen wohnen im [Grab]. Tausend Herbste, zehntausend Jahre lang sollen 
sie nicht [aneinander denken]. [Das oben Stehende soll gemäß] den [betreffenden] 
Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 初平元年629□□□□□□□□死

者河南630□□□郭631□□□。汝□{命}632薄蚤（早）死，不□西天地久相

視。汝自當下屬棺槨，五穀萬石，勿□□□□中□□□來相求□{索}。今

625	 Bei den beiden Zeichen □去 muss es sich in diesem Kontext um den Vornamen des Vaters des 
Verstorbenen handeln.

626	 Bei dem Ausdruck huangnan 皇男 handelt es sich sehr wahrscheinlich um den ältesten Sohn 
der Familie Liu. Ein ähnliches Beispiel ist auf dem grabschützenden Text für Frau Tian Xuning 
zu finden: „Der älteste Sohn und dessen Ehefrau beten zusammen zum Flussgott Shuishang 皇
男皇婦共為禱水上“(H. 01-2). 

627	 Die abgeblätterten Schriftzeichen können anhand der Phrase jiezhu goujiao 解諸句挍 mit den 
Schriftzeichen jiao 挍 und jie 解 ergänzt werden. 

628	 Das abgeblätterte Schriftzeichen kann anhand des feststehenden Ausdruckes goujiao 句挍 mit 
dem Schriftzeichen gou 句 ergänzt werden. Die Wiederholung des Ausdruckes goujiao 句挍 hier 
dient hier wahrscheinlich als Betonung.

629	 Das Datum entspricht einem Tag im Jahr 190 oder 191 n. Chr.
630	 Der Kreis Henan 河南 befand sich in der Ost-Han-Zeit in der Nähe der heutigen Stadt Luoyang.
631	 Das Wort guo 郭 kann wohl der Nachname des Verstorbenen sein, aber es kann sich auch um 

einen Teil des Ortsnamens handeln. Sicherheitshalber lasse ich es unübersetzt.
632	 Da im grabschützenden Text die Phrase boming zaosi 薄命蚤死 („aufgrund eines unglücklichen 

Schicksals früh sterben“) üblich war, kann das Leerzeichen durch das Schriftzeichen ming 命 
(„Schicksal“) ergänzt werden.



255

	 Grabschützende Texte

託丹書西□□另。生人前633，□□{死人}634卻略635。生人入成（城），死

人出636郭。生人在宅舍，死人在□□{棺槨}637。各□千秋萬歲長□□{相

忘}638。□{如}律令.

Im Text T. 35 (190 n. Chr.) werden die Phrasen der Trennung zwischen den Lebenden 
und den Verstorbenen fast vollständig von älteren grabschützenden Texten übernom-
men. Nur eine Phrase taucht im vorliegenden Text neu auf, nämlich die Ansprache an 
den Verstorbenen: Du „[konntest] Himmel und Erde nicht lange betrachten 不□西天

地久相視“. 

T. 36: Am [Tag ... des ... Monats] des ersten Jahres der Regierungsdevise Chuping, 
[beschütze ich das Grab des] Hauses Sun. ... Das unterirdische kleine Grab befin-
det sich im ungünstigen po-Zustand im Verhältnis zu den jeweiligen Positionen 
des Jahresgottes Sui oder des Monatsgottes Yue[, daher] setze [ich] den Hügel-
minister, den Grabsenior, den Beamten der Unterwelt mit dem Rang von zweitau-
send Shi hierüber in Kenntnis, dass ... Sternbilder ... [Das oben Stehende] eilt sehr 
und [soll] gemäß den [betreffenden Gesetzen und Regularien behandelt werden]  

633	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Autor des Ausgrabungsberichts, Huang 
und Zhang jeweils als qian 前, qian 前 und qianxing 前行 (Luoyang shaogou hanmu 1959, 154; 
Huang Jingchun 2004, 145; Zhang & Bai 2006, 169).

634	 An dieser Stelle kann das Wort siren 死人 („die Verstorbenen“) entsprechend dem zuvor genann-
ten Wort shengren 生人 („die Lebenden“) eingefügt werden.

635	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Autor des Ausgrabungsberichts, 
Huang und Zhang jeweils als 卸略, 卸略 und 却路 (Luoyang shaogou hanmu 1959, 154; Huang 
Jingchun 2004, 145; Zhang & Bai 2006, 169). Ich entziffere sie als quelue 卻略 („rückwärts schrei-
ten“). In einem weiteren grabschützenden Text kommt dasselbe Wort vor: „die Verstorbenen 
wandern zurück 死人卻略 (T. 01)“.

636	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Autor des Ausgrabungsberichts, Huang 
und Zhang jeweils als 生, 生 und 出 (Luoyang shaogou hanmu 1959, 154; Huang Jingchun 
2004, 145; Zhang & Bai 2006, 169). Die Phrase siren chuguo 死人出郭 ist in zwei weiteren grab-
schützenden Texten zu finden: „die Verstorbenen aus der Stadtmauer hinausschreiten 死人出
郭 (T. 13; B. 09)“.

637	 Die beiden Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Autor des Ausgrabungsberichts, 
Huang und Zhang jeweils als □□, □□ (vermutlich 棺椁), 丘墓 (Luoyang shaogou hanmu 
1959, 154; Huang Jingchun 2004, 145; Zhang & Bai 2006, 169). Eine ähnliche Phrase ist in einem 
weiteren grabschützenden Text zu finden: „die Lebenden haben ihre eigenen Wohnhäuser, die 
Verstorbenen haben ihre eigenen Särge 生人自有宅舍，死人自有棺槨 (T. 19)“. 

638	 An dieser Stelle können die beiden Leerstellen entsprechend dem feststehenden Ausdruck chang 
xiangwang 长相忘 („einander für immer vergessen“) mit dem Wort xiangwang 相忘 ersetzt 
werden. 



Schriftlichkeit

256

初平元年...五日639...孫氏...地下小墓，嵗（歲）月破煞640，□□固

（告）641丘丞、墓伯、地下二千□{石}，前...星經...。急急如□□{律令}.

Im Text T. 36 (190 n. Chr.) ist die Phrase „Das unterirdische kleine Grab befindet sich im 
ungünstigen po-Zustand im Verhältnis zu den jeweiligen Positionen des Jahresgottes 
Sui oder des Monatsgottes Yue 歲月破煞“ wie im Text T. 23 formuliert.

T. 37: Am Tag Bing[shen], dem zweiten Tag des März, dessen erster Tag [Yiwei] 
ist, des zweiten Jahres der Regierungsdevise [Chu]ping, ... [Ich verwende] die 
Heilkräuter wie Fangsi und ..., um ... und unglückliche Verstrickungen [zu tilgen]. 
... [Ich] setze den Hügelminister und den Grabsenior hierüber in Kenntnis, dass 
[das Unheil] auf eine andere Verbandsgemeinde übertragen werden soll. Nun 
beschütze [ich] für den Auftraggeber seine [hier bestatteten] Vorfahren und ... 
Den Hinterbliebenen des Hauses und ... soll Glück gewährt werden. Das Unglück 
des Verstorbenen soll von ihm entfernt und stattdessen auf eine andere Person, 
die des Weges kommt, übertragen werden. [Das oben Stehende soll] gemäß den 
[betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] □{初}平二年三月

□□{乙未}朔二日丙□{申}642...643□□草□□□□防巳644，□□□□□所

639	 Das Datum entspricht einem Tag im Jahr 190 oder 191 n. Chr.
640	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffern Gao, Huang und Zhang als cang 倉, was aber in 

diesem Kontext keinen Sinn ergibt. Ich identifiziere es hingegen als sha 煞, da dieselbe Phrase 
suiyue posha in einem weiteren grabschützenden Text vorkommt: „Aus der Befürchtung, dass 
die [hier] zuvor Bestatteten gestört werden könnten und das Grab sich im ungünstigen po-
Zustand im Verhältnis zu den Positionen des Jahresgottes Sui oder des Monatsgottes Yue befin-
det 恐犯先□，歲月破煞 (T. 23)“.

641	 Gao vertritt die Meinung, dass das Schriftzeichen gu 固 als Fehlschrift des Schriftzeichens gao 
告 anzusehen ist (Gao Dalun & Jia Maiming 1987, 71).

642	 Das Datum entspricht dem 13. April 191 n. Chr.
643	 Es ist unklar, wie viele Zeilen an dieser Stelle abgeblättert sind. 
644	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Autor des Ausgrabungsberichts und Zhang 

als yi 已 (Luoyang zhongzhoulu 1955, 134; Zhang & Bai 2006, 170). Ich entziffere es hingegen 
als si 巳, da fangsi 防巳 die Bezeichnung für ein Heilkraut in der Antike war. Es wurde von Li 
Shizhen 李時珍 im Medizinbuch Bencao gangmu 本草綱目 (1578 n. Chr. veröffentlicht) wegen 
der formalen Ähnlichkeit irrigerweise als fangji 防己 identifiziert. Dieser Fehler wurde in den 
später gedruckten Medizinbüchern übernommen. In dem 1996 erschienenen Medizinbuch Shen-
nong bencao jing 神農本草經 z. B., das ursprünglich von Wu Pu (tätig in der Mitte des 3. Jh. 
n. Chr.) kommentiert wurde, wurde fangsi 防巳 ebenfalls irrigerweise als fangji 防己 bezeich-
net: „Die Hauptheilkraft des Heilkrauts Fangji besteht darin, die Kälte sowie den von der im Kör-
per verborgenen Kälte verursachten milden Schüttelfrost sowie alle vom [verstopften] heißen 
Qi verursachten Karbunkel zu heilen und das böse Qi zu entfernen. Es wird auch Jieli genannt 
防己，主風寒溫虐熱氣諸癰，除邪...一名解離“ (Shennong bencao jing 1996, 69). 



257

	 Grabschützende Texte

誅害□□重復645。告丘丞、墓伯，移置他鄉。為人立先646，□立丘□，當

便利647家中及□□。轉其央（殃）□{咎}，付與道行人。如律令648.

Im Text T. 37 (191 n. Chr.) ist ein interessanter Punkt erwähnenswert: Das Unheil des 
Verstorbenen soll nicht getilgt, sondern „auf eine andere Person, die des Weges kommt, 
übertragen werden 付與道行人“. Das Heilkraut Fangsi 防巳 wird an dieser Stelle erst-
mals genannt. 

T. 38: Am Tag Yiwei, dem vierzehnten Tag des Juni des vierten Jahres der Regie-
rungsdevise Chuping [beschütze ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, für ... [das 
Grab]. Heute soll [der Verstorbene] Jin... ins Jenseits Haoli heimkehren. Tausend 
[Herbste], zehntausend [Jahre] lang [sollen die Verstorbenen den Hinterbliebenen] 
keinen Schaden mehr zufügen. Blau ist der überirdische Himmel, dunkel ist die 
unterirdische Welt. ... [Im Zustand der Traurigkeit] sollen [die Lebenden und die 
Verstorbenen] einander keinen Schaden zufügen, im Zustand der Freude sollen sie 
sich nicht nacheinander [sehnen]. [Das oben Stehende eilt sehr und soll] gemäß den 
[betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 初平四年□{六}月十

四日乙未649，天帝使者□□□□□□□□□□今金□如□遊□蕩□□□當歸 

蒿650里。千□{秋}萬□{歳}651，□□{不得}復相干。上天倉（蒼）〃{蒼}， 

645	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Autor des Ausgrabungsberichts und Zhang 
als xing 行 (Luoyang zhongzhoulu 1955, 134; Zhang & Bai 2006, 170), was aber der Form des 
Schriftzeichens nicht entspricht. Ich entziffere es hingegen als fu 復. 

646	 Die Phrase weiren lixian 爲人立先 ist in einem weiteren grabschützenden Text zu finden: 
„bereite [ich], der Bote des Gelben Gottes, den Grund für dieses Landstück und beschütze für 
den Auftraggeber seine [hier bestatteten] Vorfahren □{為}地置根，為人立先 (T. 18)“.

647	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle übersieht Zhang (Zhang & Bai 2006, 170). Das Wort bianli 
bedeutet wörtlich „jemandem Nutzen bringen“. Ein ähnliches Beispiel ist in einem weiteren 
grabschützenden Text zu finden: „[Die Flaschen] bringen den Lebenden auf der irdischen Welt 
das Heil 上為生人來利 (T. 25)“.

648	 Da die anderen Zeilen auf der Außenwand des Kruges einen zu großen Raum in Anspruch 
nahmen, blieb für die drei letzten Schriftzeichen nur sehr wenig Platz übrig, so dass sie eng 
zusammengeschrieben werden mussten.

649	 Das Datum entspricht dem 30. Juli 193 n. Chr. Die Leerstelle lässt sich mit der Nummer Sechs 
liu ergänzen.

650	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffert Nakamura als wan 萬 (Nakamura 1927, 9). Ich iden-
tifiziere es hingegen als hao 蒿, da die Phrase „ins [Jenseits] Haoli heimkehren gui haoli 歸蒿
里“ auf anderen grabschützenden Texten vorkommt, wie z. B. in der Phrase „Die Verstorbenen 
sollen ins [Jenseits] Haoli heimkehren 死人歸蒿里 (B. 04)“.

651	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle entziffert Nakamura als 千萬□□ (Nakamura 1927, 9). 
Ich identifiziere sie hingegen als 千□{秋}萬□{歲}, da die Phrase „tausend Herbste, zehntau-
send Jahre lang qianqiu wansui 千秋萬歲“ ein üblicher Bestandteil von grabschützenden Texten 
ist.



Schriftlichkeit

258

下地□□{茫〃}，□□□□曰重□□□□□□□□思自□□□□□□□□□ 

□□□，□{苦}652無相索，樂無相□{念}。□□{急急}如律令.

Der Text T. 38 (193 n. Chr.) ist stark abgeblättert. Aufgrund mehrerer in anderen Texten übli-
chen Phrasen, wie „Tausend [Herbste], zehntausend [Jahre] lang [sollen die Verstorbenen 
den Hinterbliebenen] keinen Schaden mehr zufügen 千□{秋}萬□{歳}，□□{不得}

復相干“, „Blau ist der überirdische Himmel, dunkel ist die unterirdische Welt 上天倉

（蒼）〃{蒼}，下地□□{茫〃}“ und „[Im Zustand der Traurigkeit] sollen [die Leben-
den und die Verstorbenen] keinen Schaden einander zufügen, im Zustand der Freude 
sollen sie sich nicht nacheinander [sehnen] □{苦}無相索，樂無相□{念}“, lässt sich der 
Text trotzdem zweifellos als ein grabschützender Text identifizieren.

T. 39: Am Tag Bingshen, dem achtzehnten Tag des Dezembers, dessen erster Tag 
Jimao ist, des vierten Jahres der Regierungsdevise Chuping, an dem der Gott Wei 
[des astrologischen Ordnungssystems Jianchu] Dienst hat, setze [ich,] der Bote des 
Himmlischen Herrn, mit Sorgfalt den Hügelminister, den Grabsenior, den Beamten 
der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi, den Herrn des Jenseits Haoli, 
den Grabkaiser, den Grabherrscher, die Frau Grabschacht sowie den Vorsteher der 
Gerichtsabteilung [der Unterwelt] hierüber in Kenntnis, dass die kürzlich verstor-
bene Mutter des Hauses Wang, deren Elternhausname Huang ist, in die Gräber im 
Familiengrabgarten heimkehren soll. Lass die Vorfahren in den Gräbern des Hauses 
Wang ohne Angst und Schrecken, friedlich und sicher wie zuvor sein. Der Reichtum 
und die Zahl der Nachkommen [des Hauses Wang] sollen sich [stetig] vermehren. 
Tausend Herbste, zehntausend Jahre lang sollen sie ohne Unheil und Ungemach 
sein. Mit Sorgfalt biete [ich] tausend Jin Gold dar, um die Grabtür zu beschützen. 
[Die Einträge der verstrickten Hinterbliebenen sollen] aus dem Namensverzeich-
nis der Verstorbenen in der Unterwelt herausgeschnitzt werden. Ihr Unheil und 
Ungemach [sollen] verschleiert werden, der [unglückliche] Todesfall [soll] auf eine 
andere Person, die des Weges kommt, übertragen werden. [Ich] mische die Essen-
zen der Fünf Erzsorten, um das Grab zu befrieden und den Nachkommen [der Ver-
storbenen] Glück zu bringen. Eigens für diesen Zweck beschütze [ich] die Grabtür 
mit dem Topf voller magischer [Wirkkraft]. [Das oben Stehende soll] gemäß den 
[betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 初平四年十二月己

652	 Entsprechend der rhetorischen Form von der Antithesis duizhang 对仗 lässt sich die Leerstelle 
mit dem Wort ku 苦 („Traurigkeit“) ergänzen - als Gegenteil von le 樂 („Freude“).



259

	 Grabschützende Texte

卯朔十八日丙申653，直危。天帝使者謹為王氏之家後死黃母654當歸舊閱655，
慈（茲）告丘丞、莫（墓）伯、地下二千石、蒿里君、莫（墓）黃（皇）

、莫（墓）主、莫（墓）坎656夫人、決曹尚書657。令王氏冢中先人无驚无

恐658，安隠（穩）659如故。令後曾（增）財益口，千秋萬嵗（歲）660，无有

央（殃）咎。謹奉黃金千斤兩661，用塡（鎭）塚門。地下死藉（籍）削除662， 

653	 Das Datum entspricht dem 27. Jan. 194 n. Chr.
654	 Tang und Chen halten das Wort Huang 黃 für den Nachnamen des Elternhauses der Verstorbe-

nen, die in das Haus Wang verheiratet wurde (Tang Jinyu 1980,95; Chen Zhi 1981, 115).
655	 Chen zufolge handelt es sich beim Ausdruck jiuyue 舊閱 um die „Inschrift an der Grabtür des 

Grabes 墓門閥閱“ eines Hauses von hohem sozialem Rang (Chen Zhi 1981, 115). Ich deute ihn 
hingegen als „Gräber des Familiengrabgartens“.

656	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Tang, Chen, Ikeda, Koh, Huang, Zhang und Lu 
als gu 故 (Tang Jinyu 1980, 95; Chen Zhi 1981, 115; Ikeda 1981, 274; Koh 2003, 15; Huang Jing-
chun 2004, 148; Zhang & Bai 2006, 170; Lu Xiqi 2006, 59). Ein Vergleich zwischen dem Schrift-
zeichen an dieser Stelle und den Schriftzeichen gu 故 im selben grabschützenden Text macht 
deutlich, dass es sich nicht um dasselbe Schriftzeichen handelt. Der Ausdruck mugufuren 墓故
夫人 (wörtlich: „verstorbene Frau im Grab“) ergibt im Kontext der Beamten der Unterwelt auch 
keinen Sinn. Ich entziffere es deswegen als das Wort kan 坎, ein Synonym für xian 臽. In zwei 
grabschützenden Texten (B. 04, Z. 02) wird der Beamte der Unterwelt muxian 墓臽 („Grabsch-
acht“) erwähnt. Einen Schacht stellte man sich gemäß der Yin-Yang-Zweiteilung als eine weib-
liche Personifikation vor, weil er in die Erde gegraben ist und damit dem Yin-Prinzip (kalt, nass, 
weiblich...) näher steht.

657	 Dem Kapitel Baiguan zhi im Werk Houhanshu zufolge war juecao 決曹 in der Han-Zeit die 
Bezeichnung für die Gerichtsabteilung, deren Aufgabe war, angemessene Bestrafung gegen die 
Kriminellen zu erwirken: „Die Gerichtsabteilung Juecao ist zuständig für die Angelegenheiten 
der Bestrafung 決曹主罪法事 (Houhanshu, 3559).“ Das Wort shangshu 尚書 war die Bezeich-
nung für den Vorsteher der jeweiligen Gerichtsabteilung cao 曹 in der Han-Zeit. 

658	 Das Wort ling 令 wurde von den meisten Forschern als ein Teil des Amtstitels Shangshuling 尚
書令 („Vorsteher der shangshu-Beamten“) interpretiert (Tang Jinyu 198001,95; Chen Zhi 198104, 
116; Huang Jingchun 2004, 148; Lu Xiqi 2006, 59). Grammatikalisch gesehen steht das Wort ling 令 
jedoch in engem Zusammenhang mit dem hinter ihm stehenden Ausdruck „die Vorfahren in den 
Gräbern des Hauses Wang 王氏冢中先人“. Es ist daher in diesem Kontext als ein Verb („lassen; 
sollen“) zu deuten. Ein ähnlicher Ausdruck ist in anderem grabschützenden Text zu finden: „ver-
schicke [ich] ein offizielles Schreiben an ..., so dass die zu früheren Zeiten im Grab des Han Fuxing 
bestatteten Familienmitglieder in Frieden ruhen sollen 移... 令韓祔興塚中前死安 (T. 19)“.

659	 Chen zufolge existierte in der Han-Zeit noch kein Schriftzeichen wen 穩. Das Schriftzeichen yin 
隱 war ein Tongjiazi für wen 穩 (Chen Zhi 1988, 395).

660	 Das Schriftzeichen sui 歲 ist deutlich kleiner geschrieben als die umgebenden Schriftzeichen, 
was darauf hinweist, dass es zunächst ausgelassen und später ergänzt wurde. 

661	 Das aus zwei Maßangaben zusammengesetzte Wort jinliang 斤兩 ist eine stilistische Ausdrucks-
form, die das Gewicht angibt. In diesem Kontext wurde jedoch der Schwerpunkt auf die größere 
Maßangabe jin 斤 und nicht auf die kleinere Maßangabe liang 两 gelegt.

662	 Das Verb xiao 削 (wörtlich: „schnitzen“) wurde hier verwendet, weil die beiden üblichsten 
Schreibmaterialien in der Han-Zeit das Bambustäfelchen und das Holztäfelchen waren. Bei 
einer Korrektur wurden die betroffenen Wörter nicht gestrichen, sondern herausgeschnitzt.



Schriftlichkeit

260

文663他央（殃）咎，轉喪664道中人。和以五石之精665，安冢莫（墓），利子

孫。故以神瓶震（鎮）郭（槨）666門。如律令.

Mit dem Text T. 39 (194 n. Chr.) werden zwei Anliegen des grabschützenden Textes 
verfolgt: 1. „[Die Einträge der verstrickten Hinterbliebenen sollen] aus dem Namens-
verzeichnis der Verstorbenen in der Unterwelt herausgeschnitzt werden 地下死藉

（籍）削除“, und „der [unglückliche] Todesfall [soll] auf eine andere Person, die des 
Weges kommt, übertragen werden 轉喪道中人“. 2. „Lass die Vorfahren in den Gräbern 
des Hauses Wang ohne Angst und Schrecken, friedlich und sicher wie zuvor sein 令王

氏冢中先人无驚无恐，安隠（穩）如故“. Damit diese Wünsche in Erfüllung gehen 
werden das Geld und die Fünf Erzsorten in den grabschützenden Tontopf eingefüllt 
und an der Grabtür platziert. Außerdem treten mehrere Beamten der Unterwelt im 
vorliegenden Text erstmals auf: „der Herr des Jenseits Haoli, ..., die Frau Grabschacht 
sowie der Vorsteher der Gerichtsabteilung [der Unterwelt] 蒿里君...莫（墓）坎夫

人、決曹尚書“.

Aus den obigen Textanalysen sind die folgenden Folgerungen zu ziehen: 
1.	 Die Gruppe IV, die auf den Zeitraum 166–220 n. Chr. datiert wird, bildet die Reife-

phase des grabschützenden Textes. Diese Phase ist von zwei wichtigen Entwicklun-
gen gekennzeichnet. Zum einen werden nun Bleitäfelchen im großen Umfang zur 
Herstellung der grabschützenden Texte verwendet. Zum anderen dienen nun auch 
Ziegelsteine, Steinplatten und Steinskulpturen als Trägermaterialien.

2.	 Mit der Einführung neuer Formen der grabschützenden Texte verschmelzen allmäh-
lich die drei Traditionen der Begräbnistexte. Ein Meilenstein dieser Entwicklung ist 
der grabschützende Text für Wang Dang (B. 04), der eine dreifache Funktion erfüllt: 
die erfolgreiche Aufnahme der Verstorbenen in die Unterwelt, die Bestätigung des 
Eigentumsrechts der Verstorbenen auf das Friedland und die Auflösung der Verstri-
ckungen zwischen den Verstorbenen und den Hinterbliebenen.

663	 Das Wort wen 文 bedeutet in diesem Kontext „[eine Übeltat] verbergen“. 
664	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle entziffert Tang als yao 要 (Tang Jinyu 1980,95), was aber 

seiner Form nicht ganz entspricht. Zudem kommt das Wort yao 要 in grabschützenden Texten 
nur noch in der Phrase wuqi zhiyao 五氣之要 („die Essenzen der fünf Qi“) vor, während das 
Wort sang 喪 und sein Synonym si 死 häufig in grabschützenden Texten verwendet werden 
(ein anderes Verb verwenden?). Ich identifiziere es daher als sang 喪. Für eine ausführlichere 
Diskussion hierzu siehe Kapitel 4.3.2.

665	 Der Ausdruck wushi zhijing 五石之精 (wörtlich: Essenzen der Fünf Erzsteinsorten) bezieht sich 
auf die Fünf Erzsteine: Zinnober, Realgar, Azurit, Arsenopyrit, Magnetit. 

666	 Das Schriftzeichen guo 郭 muss ein Tongjiazi von guo 槨 sein, dessen ursprüngliche Bedeutung 
„äußerer Sarg“ ist. Es bezieht sich an dieser Stelle auf das Grab. 



261

	 Grabschützende Texte

3.	 Verschiedene Phrasen, die auf die Trennung der Lebenden von den Verstorbenen 
abzielen, werden ausformuliert. Kennzeichnend für diese Zeit sind Phrasen, die 
unmögliche Voraussetzungen für das Geschehen des Unheils stellen: „Falls [unglück-
liche] Ereignisse doch stattfinden sollten, dann müssten auch verkohlte Sojabohnen 
emporschießen, aus dem Bleitäfelchen Blüten hervorwachsen und die Eier zu krähen 
beginnen, und selbst dann sollten die Beamten der Unterwelt darüber verhandeln[, 
ob die unglücklichen Ereignisse tatsächlich eintreten müssen] 即欲有所爲，待焦

大豆生，鈆（鉛）卷（券）華（花）榮，雞子之鳴，乃與□{諸}神相聽“; „Falls 
[sie] die Lebenden doch auf die Rückzahlung der Schuld drängen sollten, dann müss-
ten auch die Köpfe der Raben weiß werden, aus den Köpfen der Pferde Hörner her-
vorwachsen 欲責□□{生人}，□{待}烏白頭，馬生角“.

4.	 Der Diskurs von „den negativen Energien der Erde“ tuqi 土氣, die wegen der Errich-
tung des Grabes von den vier Himmelsrichtungen und der Mitte ausgegangen, 
kommt in dieser Entwicklungsphase erstmals zum Vorschein. Dementsprechend fin-
den die Götter der vier Himmelsrichtungen erstmals in den grabschützenden Texten 
Erwähnung.

5.	 Mehrere Phrasen, die die Geltung der Grenzlinien zwischen dem Diesseits und dem 
Jenseits hervorhoben, tauchen in dieser Entwicklungsphase auf: „Grenzen, die sich 
hinauf bis zum neunten Himmel und hinab bis zur neunten Erde ausdehnen 〃{界}

至九天上、九地下“; „Dessen Grenzen dehnen sich südlich bis zum Meer, nördlich 
bis zum Festland, östlich bis zum mo-Feldrain, westlich bis zum qian-Feldrain, hinauf 
bis zum Himmel und hinab bis zur tiefen Quelle aus 南至海，北至陸，東自陌，西

至千（阡），上半（畔）天，下入淵“.
6.	 Die Reihe der Beamten der Unterwelt wird stark erweitert, indem in vielen grabschüt-

zenden Texten nun neue Akteure hinzugefügt werden, wie z. B. „die Beamten, die 
jeweils für den östlichen qian-Feldrain, den westlichen qian-Feldrain, den südlichen 
mo-Feldrain und den nördlichen mo-Feldrain zuständig sind ... der leitende Sekretär 
am Tor des Jenseits 東仟（阡）、西仟（阡）、南佰（陌）、北佰（陌）...佰

（陌）門卒史“ und „der Herr des Jenseits Haoli, ..., die Frau Grabschacht sowie den 
Vorsteher der Gerichtsabteilung [der Unterwelt] 蒿里君...莫（墓）坎夫人、決曹

尚書“.
7.	 Der Diskurs von den Verstrickungen (chongfu 重復 oder goujiao 拘挍) sowohl zwi-

schen den Lebenden und den Verstorbenen als auch zwischen den Verstorbenen und 
den kalendarischen Geistern wird weiter entwickelt. Die Reihe der kalendarischen 
Geister, mit denen die Todeszeit verstrickt sein könnte, wird stark erweitert: „[Da 
die Positionen der diensthabenden Götter,] Wucan, Liushi, Nü..., Xinghua, Qishier 
buzha, Tianfu, Boguang, Bashi sowie Jiukan, wohl [mit der Todeszeit des Bestatteten 
zusammenfielen] 五殘、六弒，女□、行 、七十二不（丕）𣧐、天㱠（辜）、

𣧧光、八尸、九欿（坎）“.



Schriftlichkeit

262

2.3.2	 Grabschützende Texte ohne identifizierbare Zeitangabe

Mithilfe der Einteilung der exakt datierbaren grabschützenden Texte in vier Entwick-
lungsphasen (Entstehungsphase, Frühphase, Frühe Reifephase, Reifephase) bzw. Grup-
pen lassen sich die übrigen grabschützenden Texte, die keine Zeitangabe enthalten oder 
deren Zeitangabe abgeblättert ist, näher datieren. Dies geschieht im Folgenden, indem 
letztgenannte Texte vor allem durch Textvergleiche den obengenannten Gruppen zuge-
ordnet werden: Gruppe I: 79–125 n. Chr.; Gruppe II: 126–145 n. Chr.; Gruppe III: 146–165 
n. Chr.; Gruppe IV: 166–220 n. Chr.

H. 02: 
H. 02-1 (Inschrift des Haupttexts): Derjenige, der am Tag Yisi verstirbt, verwan-
delt sich in einen Geist namens Tianguang. [Ich,] der Geistermeister des Himmli-
schen Herrn weiß bereits deinen Namen[, Tianguang]. Du sollst sofort die Flucht 
ergreifen, bis weit über dreitausend Meilen hinaus. Falls du nicht sofort flüchtest, 
werde [ich] das Ungeheuer Jin... aus dem Berg Nanshan befehlen herbei zu eilen, 
um dich zu fressen. [Das oben Stehende] eilt [und soll] gemäß den [betreffenden] 
Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 乙巳日死者，鬼名667爲天光668，
天帝神師已知汝名，疾去三千里669。汝不即去，南山紟670□令來食汝671。急

如律令.

667	 Dem Wörterbuch Shuowen jiezi zufolge wird ein Verstorbener ein Geist: „Der Geist, ist die 
[Daseinsform], in die ein Verstorbener zurückkehrt 鬼，人所歸爲鬼“. In einem anderen han-
zeitlichen Wörterbuch namens Erya wurde das Wort gui 鬼 auf ähnliche Weise gedeutet: „Das 
Wort gui bezieht sich auf die ‚Rückkehr‘ [der Daseinsform eines Verstorbenen] 鬼之爲言，歸
也“ (Erya zhushu 2000, 128). Daraus ist zu schließen, dass die Vorstellung davon, dass jeder Ver-
storbene ein Geist wird, in der Han-Zeit populär war. Liu zufolge diente dieser grabschützende 
Text dazu, einen spezifischen bösen Geist namens Tianguang 天光 (wörtlich: „Himmelslicht“) 
zu vertreiben (Liu Lexian 2004, 289).

668	 In grabschützenden Texten bestehen die Namen der bösen Geister, wie z. B. der Geister Tian-
guang 天光 („Himmelslicht“), Tianfu 天㱠 („Himmelszerstückelnder“, Z. 01) und Tianmu 天牧 
(„Himmelshütender“, S. 03), oft aus dem Schriftzeichen tian 天 und einem anderen Schriftzei-
chen.

669	 Eine ähnliche Phrase ist im grabschützenden Text für Cao Bolu zu finden: „Das Ungemach [und 
das Unheil] sollten die Flucht ergreifen und dürfen sich [hier] nicht mehr aufhalten 䓘（咎）□
亡桃（逃）不得留 (T. 06)“. 

670	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhu, Liu, Liu, Huang, Liu und Lai jeweils als 
, 紟, , , 紟 und 紟 (Zhu Jiang 1960, 21; Liu Lexian 2002, 285; Liu Zhao 2003, 69; Huang 

Jingchun 2004, 149; Liu Zhaorui 2007, 135–136; Lai Guolong 2014, 73–74).
671	 Von einer ähnlichen Bedrohung des Lebens ist in einem weiteren grabschützenden Text die 

Rede: „...würde der Feuergott Zhihuodafu deine Knochen verbrennen und der Windgott Fengbo 
und der Regensgott Yushi deine verbrannte Asche zerstreuen 執火大夫燒汝骨，風伯雨師揚
汝灰 (T. 15)“.



263

Grabschützende Texte

H. 02-2 (Inschrift des Talismans): Herr Großer Wagen. Der Himmlische Herr tötet 
[böse] Geister ... 北斗君672。天帝煞鬼□673

Der grabschützende Text H. 02 enthält die Bezeichnung „Geistermeister des Himmli-
schen Herrn 天帝神師“, die erst in den Texten der Gruppe II verwendet wird. Zudem 
taucht die Phrase „[Das oben Stehende] eilt sehr und [soll] gemäß den [betreffenden] 
Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 急如律令“ zeitlich nicht vor der Gruppe 
III auf. Daher lässt sich der Text in die Gruppe III oder IV einordnen.

B. 07: Als Frau ... Yuanyan im Sterben lag, waren die Angehörigen der Fami-
lie in tiefer Trauer. Sie spannten Vorhänge und Stoffe [um ihr Bett herum] auf, 
bewachten sie [Tag und] Nacht, um den richtigen Zeitpunkt [für die medizini-
sche Behandlung] nicht zu verpassen. Hastig begaben sie sich [zum Wahrsager] 
und baten ihn darum, einen günstigen Tag [für die Behandlung auszuwählen]. 
Aus dem Osten und dem Westen empfingen sie die Meister [der Wahrsagung], 
aus dem Süden und dem Norden empfingen sie die Ärzte. [Die Angehörigen] 
hatten, ohne auch nur einmal zu zögern, ihr hart verdientes Geld [für sie] aufge-
braucht. Yuanyan, dein Glück wurde gewiss wegen deines eigenen unglücklichen 
Schicksals aufgezehrt und du wurdest in der Blütezeit deines Lebens von einem 
Unglück heimgesucht. Deine Sippe war voller Trauer, Schmerzen und Kummer 
verweilten bei den Hinterbliebenen, die einen [Ritualmeister] auswählten, um 
von [dir], Yuanyan, das [Unheil] abzuwenden. Nun bieten [wir dir] zusätzlich 
Spiegel, Putzkästen, Frisierkämme, Schuppenkämme, Bettdecken und Kleidun-
gen sowie ungefütterte Kleider, gefütterte Kleider, Hosen, Roben, lange Oberklei-
der, des Weiteren ein Tonmodell eines ummauerten prächtigen Wohnhauses und 

672	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhu, Wang, Liu, Liu, Huang, Zhang, Liu 
und Lai jeweils als 符君, 符君, 北斗君, 符君, 符君, 北斗君 und 北斗君 (Zhu Jiang 1960, 21; 
Wang Yucheng 1998, 78; Liu Lexian 2002, 285; Liu Zhao 2003, 69; Huang Jingchun 2004, 149; 
Zhang & Bai 2006, 247–249; Liu Zhaorui 2007, 135–136; Lai Guolong 2014, 73–74). 

673	 Dieser Zauberspruch wurde bis heute nicht entziffert. Das vierte Schriftzeichen ist zweifellos gui 
鬼. Das zweite Schriftzeichen , dessen erster Strich verlängert und umgebogen ist, ist mit 
hoher Sicherheit als di 帝 zu identifizieren. Das dritte Schriftzeichen , dessen letzter Strich 
absichtlich verlängert und umgebogen wurde, um dem Talisman einen einheitlichen Eindruck 
zu verleihen, lässt sich als eine vereinfachte Form von sha 煞 identifizieren, da eine ähnliche ver-
einfachte Form desselben Schriftzeichens auch auf einem Bronzesiegelstempel zu finden ist:  
(Y. 7-3). Das erste Schriftzeichen, das in der Form  geschrieben ist, ist stark umgeformt. Das 
Schriftzeichen tian 天, das die Form  einnimmt und auf dem Tonabdruck des Siegelstempels 
mit der Inschrift „Bote des Himmlischen Herrn“ tiandi shizhe 天帝使者 sowie auf einigen grab-
schützenden Siegelstempeln, wie z. B. Y. 5-2 ( ), Y. 5-3 und Y. 5-4 zu finden ist, wurde jedoch 
ebenso stark umgeformt. Seine Form ist nicht weit von der Form des ersten Schriftzeichens 
entfernt. Daher halte ich das erste Schriftzeichen für eine abgewandelte Form von tian 天.



Schriftlichkeit

264

Tonmodelle von Hühnern, Ferkeln, Hunden sowie Schweinen dar: Alle Beigaben, 
die wir dir respektvoll darreichen, sind so beschaffen, wie als ob sie Geschenke 
für eine Lebende wären. Yuanyan, du bist eine ehrenwerte Person. Warum kehrst 
du dennoch [immer wieder zu den Lebenden] zurück [und verursachst auf diese 
Weise weiteres Unglück]? Seitdem du vorletztes Jahr unglücklich verstorben bist, 
sind alle Hinterbliebenen der Familie bis heute betrübt und beweinen dich endlos. 
Die Lebenden haben Tag und Nacht Kummer, die Verstorbenen haben Tag und 
[Nacht] ... Die Lebenden wandeln auf der Erde, die Verstorbenen begeben sich in 
die Unterwelt. Wer soll für schuldig erklärt werden, wenn jemand aus Trägheit 
und Nachlässigkeit seine Dienststelle [unbefugt] verlässt? Der Grabsenior und 
der Hügelminister sollen dieses Amtsschreiben an die Beamten der untersten 
Ebene [in der Unterwelt] senden, so dass [Yuanyan] von heute an nicht mehr 
zurückkehren darf. Falls du doch zurückkehren solltest, dann müssten sich auch 
deine Zähne verkrümmen, ein Rabe weiß werden und der [Berg] Tai [flach und 
eben werden]. Tausend Herbste, zehntausend Jahre lang sollst [du die Hinterblie-
benen] nicht mehr auf die Rückzahlung [der Schuld] drängen. Der Himmlische 
Herr hat es so eingerichtet, dass [die Lebenden und die Verstorbenen] jeweils 
ihre eigenen Grenzen haben[, die nicht überschritten werden sollen]. Die anderen 
[Angelegenheiten sollen] gemäß den Gesetzen und Regularien des Himmlischen 
Herrn [behandelt werden], [durch die] diesem Vertrag magische Kraft [verlie-
hen] worden ist □□{元}延674至死時，家□{室}甚痛675。帳帷676宿之，不敢

失時。趍（趨）677走卜問，良日□□。東西迎工678，南北迎醫。辛679財盡朔

674	 In der Auflistung der Beigaben fallen die Frisierutensilien wie z. B. Spiegel, Putzkästchen, Fri-
sierkämme und Schuppenkämme auf. Obwohl der Vorname Yuanyan geschlechtsneutral ist, 
deuten diese Utensilien meines Erachtens auf eine verstorbene Frau hin. Das erste Schriftzei-
chen der Inschrift, das ihren Nachnamen bezeichnete, ist leider nicht erhalten geblieben.

675	 Das Schriftzeichen tong 痛 wurde in diesem Text in der Form  geschrieben.
676	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han und Zhang jeweils als 帷 und 幃 (Han 

Ziqiang & Li Can 1988, 255; Zhang & Bai 2006, 208).
677	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han und Zhang jeweils als  und .
678	 Das Wort Gong 工 bezieht sich in diesem Kontext meines Erachtens nicht auf „allgemeine 

Arbeiter “, sondern auf die Wahrsager, die von dem Gelehrten Wang Fu 王符 (83–170 n. Chr.) als 
sugong 俗工 geringgeschätzt wurden: „Die minderbegabten Wahrsager sagen, dass sich das Tor 
des Wohnhauses der Familien, deren Nachnamen man dem shang-Ton 商 der pentatonischen 
Tonleiter zuordnen kann, nach Westen angelegt werden solle 俗工又曰：‘商家之宅，宜西出
門’ (Qianfu lun jian jiaozheng 1985, 298)“. 

679	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han und Zhang als xin 䇂. Ich entziffere es 
hingegen als xin 辛. 



265

Grabschützende Texte

（索）680，非有狐疑。元延，女（汝）涼（諒）自681薄命祿682盡，夭683年逢

災。宗族684悲痛，傷侧（恻）處生，寲685人為元延解。補鏡蔹（籨）踈（

梳）比（篦），衣被襌覆（複）686，绔袍長襦，至有城郭棘室687，雞豚688狗
豬，所有皆具，㽵（莊）689如生人之送。元延甚質，復來何來。前年枉死，

延至今茲，家室悲傷，哭無解休。生人日夜蒿690，死人日□{夜}□；生人行

地上，死人入地下。陏（堕）691倪離署，誰當坐者692？墓伯、丘丞，案致693

680	 Das Wort shuo 朔 wurde an dieser Stelle als ein Tongjiazi des Wortes suo 索 verwendet, das „zu 
Ende“ bedeutet. 

681	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han und Zhang als liang 凉. Ich entziffere es 
hingegen als liang 涼 und halte es für ein Tongjiazi von liang 諒, da der Ausdruck liangzi in 
einem anderen grabschützenden Text zu finden ist: „[Der Verstorbene] ... Zhu ist gewiss wegen 
seines eigenen unglücklichen Schicksals früh verstorben 主涼（諒）自薄命蚤（早）□{死} 
(N. 24).“

682	 Das Wort lu 祿 bedeutet in diesem Kontext „Glück“. 
683	 Das Wort yao 夭 wurde in diesem Text in der Form  geschrieben. Es bedeutet „üppig“. Das 

Wort yaonian 夭年 bezeichnet die besten Jahre eines Menschen.
684	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han und Zhang als ji 疾. Ich entziffere es hin-

gegen als , eine Variante von zu 族. Diese Schreibform ist auch auf manchen osthanzeitlichen 
Stelen zu finden. 

685	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han und Zhang als chi 癡. Ich entziffere es 
hingegen als yi 寲 und deute es als „auswählen“. 

686	 Das Schriftzeichen fu 覆 wurde meines Erachtens als ein Tongjiazi von fu 複 verwendet, was so 
viel wie „gefüttertes Kleid“ bedeutet. 

687	 Das Wort jishi 棘室 war meines Erachtens eine Bezeichnung für ein Wohnhaus, das die Pracht 
des Amtsgebäudes jiting 棘庭 nachahmte. Aus den osthanzeitlichen Gräbern wurden häufig 
Tonmodelle von Wohnhäusern ausgegraben, während keine Tonmodelle von Städten aufge-
funden wurden. Daher bezeichnet meines Erachtens der Ausdruck chengguo jishi 城郭棘室 das 
Tonmodell eines ummauerten mehrstöckigen Wohnhauses mit einem Hof.

688	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han und Zhang als zhuan 腞. Ich entziffere es 
hingegen als tun 豚, da sein rechter Teil 豕 gleich wie der linke Teil des Schriftzeichens zhu 豬 
in derselben Zeile aussieht.

689	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han und Zhang jeweils als  und . Sie hal-
ten es für eine Variante von zhuang 狀. Ich entziffere es als zhuang 㽵, eine Variante von zhuang 
莊.

690	 Das Wort hao 蒿 bedeutet meines Erachtens an dieser Stelle „Kummer haben“.
691	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han und Zhang jeweils als  und 隨. Ich ent-

ziffere es als duo 陏, eine Variante von duo 墮. Das Wort duoni 墮倪 bedeutet „Trägheit und 
Nachlässigkeit“.

692	 In der Qin-Zeit gab es ein Gesetz für die Kollektivstrafe lianzuo 連坐, die hauptsächlich für eine 
Nachbarschaftseinheit von fünf oder zehn Familien shiwu 什伍 galt. Das Gesetz wurde von der 
Han-Dynastie übernommen, aber der Schwerpunkt der Kollektivstrafe verlagerte sich nun von 
der Nachbarschaft zur Sippe. Mit diesem Satz wurde die Androhung der Kollektivstrafe, die 
wohl den betroffenen Adressaten galt, betont.

693	 Das Wort an 案 bedeutet „Amtsschreiben“ und bezieht sich auf diesen grabschützenden Text. 
Das Wort zhi 致 bedeutet in diesem Kontext „senden“. 



Schriftlichkeit

266

比伍694。自今以後，無得復來。女（汝）欲復來，待695女（汝）卷齒，須

烏如白696，大（太）□□{山平}697。千秋萬嵗（歲），無復相索。天698帝為

之，自有部介（界）699。他如天帝苻（符）700卷（券）律令.

Im Text B. 07 werden unrealisierbare Voraussetzungen für die Rückkehr der Verstor-
benen formuliert: „Falls du doch zurückkehren solltest, dann müssten sich auch deine 
Zähne verkrümmen, ein Rabe weiß werden und der [Berg] Tai [flach und eben werden] 
女（汝）欲復來，待女（汝）卷齒，須烏如白，大（太）□□{山平}“. Daher ist 
der Text in die Gruppe IV einzuordnen. Außerdem werden in ihm neue Phrasen ein-
geführt, wie etwa „Wer soll für schuldig erklärt werden, wenn jemand aus Trägheit und 
Nachlässigkeit seine Dienststelle [unbefugt] verlässt 陏（堕）倪離署，誰當坐者?“; 
„Der Himmlische Herr hat es so eingerichtet, dass [die Lebenden und die Verstorbe-
nen] jeweils ihre eigenen Grenzen haben[, die nicht überschritten werden sollen] 天帝

為之，自有部介（界）“; „sollen dieses Amtsschreiben an die Beamten der untersten 
Ebene [in der Unterwelt] senden 案致比伍“.

B. 08: Am Tag Bingshen, dem zweiundzwanzigsten Tag des ... Monats, dessen 
erster Tag Yihai ist, des ... Jahres der Regierungsdevise ..., an dem der Gott Zhi 
[des astrologischen Ordnungssystems Jianchu] Dienst hat, erteile [ich im Namen 
des] Himmlischen Herrn den Befehl, [das Unheil aus dem Grab] zu vertreiben. 
Liu Boping, dessen ehemaliger Herkunftsort das Dorf Dongjun der Verbands-
gemeinde Luodong war, ist wegen seines unglücklichen Schicksals früh [ver-
storben] und soll [hier bestattet werden]. [Er] konnte nicht von der Medizin 
geheilt werden, [weil] sein Geburtsjahr und sein Geburtsmonat mit der Todes-
zeit eines bösen Geistes verstrickt waren, sodass das [böse Qi] des Geistes in 

694	 Das Wort bi 比 war ein Synonym von wu 伍. Beide Bezeichnungen beziehen sich jeweils auf „die 
Basissollstärke der Einheit von fünf benachbarten Familien“ und „die Basissollstärke der Einheit 
von fünf Menschen“. Das Wort biwu 比伍 bezieht sich in diesem Kontext auf die Beamten der 
untersten Ebene.

695	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han und Zhang jeweils als chi 持 und dai 待.
696	 Eine ähnliche Phrase ist im grabschützenden Text für Dai Ziqi zu finden: „dann müssten auch 

die Köpfe der Raben weiß werden □{待}烏白頭 (B. 05)“.
697	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han und Zhang als 大□□□. Ich entzif-

fere sie hingegen als 大□□, da eine ähnliche Phrase im grabschützenden Text für Liu Boping 
zu finden ist: „müsste auch der Gelbe Fluss klar werden und der Berg Tai [eben] werden 須河
水清，大（太）山□[平] (B. 08)“.

698	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han und Zhang jeweils als yu 玉 und tian 天.
699	 Das Wort bujie 部界 bedeutet wörtlich „abgegrenztes Gebiet“. 
700	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Han und Zhang als fu 符. Ich entziffere es hin-

gegen als fu 苻, eine Variante von fu 符.



267

Grabschützende Texte

seinen Körper einfloss. Sie kehrten [deswegen] zusammen ins Grab zurück. 
Wenn der Herr des Berges Tai [den Verstorbenen] zu sich ruft, [soll ... dar-
auf reagieren, indem ... seine magische Wirkkraft entfaltet]. Im Zustand [der 
Freude] soll der Verstorbene sich [nicht] nach [den Hinterbliebenen] sehnen, 
auch in der Bitternis soll er nicht an [die Hinterbliebenen] denken. Die Leben-
den gehören zur [irdischen Welt, deren Hauptstadt] Chang’an [ist], die Verstor-
benen gehören zur [Unterwelt, deren Hauptstadt] im Berg Tai [liegt]. Die Ver-
storbenen und die Lebenden befinden sich in verschiedenen [Welten], [daher] 
soll der Verstorbene den Hinterbliebenen keinen Schaden zufügen. [Falls er den 
Hinterbliebenen doch Schaden zufügen sollte], dann müsste auch der [Gelbe] 
Fluss klar werden und der Berg Tai [eben] werden. ... den Gott Liuding. Das 
ist ein Befehl des Himmlischen Herrn. [Das oben Stehende soll] gemäß den 
[betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] ...□{年}□月

乙亥朔701廿二日丙申，執702，天帝下令移。前雒東鄕703東郡里劉伯平薄命

蚤（早）□{死}704...。醫藥不能治，嵗（歲）月重復，適與同時䰡705鬼尸

注，皆歸墓丘706。大（太）山君召707...{樂勿}相念，苦勿相思。生屬長

安，死屬大（太）山。死生異處，不得相防（妨）。須河水清，大（太）

701	 Zwischen 160 und 194 n. Chr. gibt es einige Monate, deren erster Tag den Ganzhi Yihai ein-
nimmt. Die Daten entsprechen dem 24. Sept. 194, 21. Aug. 189, 19. Mai 184, 16. Apr. 179, 12. März 
174, 12. Jan. 172, 13. Dez. 168, 7. Sept. 163 sowie 6. Nov. 163. 

702	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Luo, Ikeda, Wang, Huang und Zhang 
jeweils als 執, □, 執, □, 朔 und 執 (Luo Zhenyu 1929, 2885; Luo Zhenyu 1930, 5230; Ikeda 1981, 
223; Wang Yucheng 2003, 494; Huang Jingchun 2004, 142; Zhang & Bai 2006, 210). Ich entziffere 
es als 執, weil seine Form wie  aussieht. Außerdem ist ein ähnlicher Ausdruck zhizhi 直執 
in einem weiteren grabschützenden Text zu finden: „an dem der Gott Zhi [des astrologischen 
Ordnungssystems Jianchu] Dienst hat 直執 (T. 17)“.

703	 Aufgrund des Namens der Verbandsgemeinde Luodong müsste das Grab in der Nähe von 
Luoyang gelegen haben.

704	 Die gleiche Phrase boming zaosi ist auch in einem weiteren grabschützenden Text (T. 23) zu 
finden. 

705	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Luo, Ikeda, Wang, Huang und Zhang 
jeweils als 䰡, 䰡, 䰡, 䰡, 䰡 und  (Luo Zhenyu 1929, 2885; Luo Zhenyu 1930, 5230; Ikeda 1981, 
223; Wang Yucheng 2003, 494; Huang Jingchun 2004, 142; Zhang & Bai 2006, 210). 

706	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Luo, Ikeda, Wang, Huang und Zhang 
jeweils als 父, 𠀉, 父, 丘, 丘 und 丘 (Luo Zhenyu 1929, 2885; Luo Zhenyu 1930, 5230; Ikeda 
1981, 223; Wang Yucheng 2003, 494; Huang Jingchun 2004, 142; Zhang & Bai 2006, 210). Das 
zusammengesetzte Wort muqiu 墓丘 bedeutet wörtlich „Grab und Grabhügel“ und bezieht sich 
auf das Grab.

707	 Eine ähnliche Phrase findet sich im grabschützenden Text für Xu Wentai: „Wenn der Herr des 
Bergs Tai [den Verstorbenen] einer Inspektion unterzieht 大山將閱 (T. 29).“ 



Schriftlichkeit

268

山□{平}...六丁708。有天帝709教。如律令.

Im Text B. 08 werden unmögliche Voraussetzungen für eine weitere Verstrickung zwi-
schen den Lebenden und den Verstorbenen genannt: „[Falls er den Hinterbliebenen doch 
Schaden zufügen sollte], dann müssten auch der [Gelbe] Fluss klar werden, der Berg 
Tai [eben] werden 須河水清，大（太）山□{平}“. Daher ist der Text in die Gruppe 
IV einzuordnen. Außerdem wird hier der Zusammenhang zwischen der „Verstrickung 
chongfu 重復“ und der Phrase shizhu 尸注 ersichtlich: „[weil] sein Geburtsjahr und sein 
Geburtsmonat mit der Todeszeit eines bösen Geistes verstrickt waren, sodass das [böse 
Qi] des Geistes in seinen Körper einfloss 嵗（歲）月重復，適與同時䰡鬼尸注“.

B. 09: ... Westen. Der Lebenden begeben sich in die Stadt, die Verstorbenen schrei-
ten aus der Stadtmauer hinaus. Die Verstorbenen und die Lebenden befinden sich 
in verschiedenen [Welten], [daher] sollen die Verstorbenen den Lebenden kei-
nen Schaden zufügen. Die Lebenden gehören zur [irdischen Welt, deren Haupt-
stadt] Chang’an im Westen [ist], die Verstorbenen gehören zur [Unterwelt, deren 
Hauptstadt] im Berg Tai [im Osten liegt]. Der Hügelminister, der Grabsenior, 
... Daher habe [ich] diesen mit Zinnober beschrifteten Eisenvertrag angefertigt, 
den [ich] mit eigenen Händen [den oben genannten Beamten der Unterwelt] 
gewähre, um die Verfehlungen [des Verstorbenen] zu lösen. Tausend Herbste, 
zehntausend Jahre lang soll der Verstorbene nicht zurückkehren und die Leben-
den nicht auf die Rückzahlung der Schuld drängen. [Das oben Stehende soll] 
gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] ...□□

西。生人□□{入城}，□{死}人出郭710。死生異處，莫相干□{犯}711。生人

708	 Das Wort liuding 六丁 deutet Huang als die daoistischen Götter liudingshen 六丁神 (Huang 
Jingchun 2004, 143). Liuding ist jedoch in einem ähnlichen Kontext in einem Passus des Werks 
Houhanshu zu finden: „Sein Gefolge Bian Ji behauptete, er könne [die Götter] Liuding herum-
kommandieren 從官卞忌自言能使六丁“. Der Kommentar von Li Xian 李賢 (654–684 n. Chr.) 
zu diesem Satz lautet: „Das Wort liuding bezieht sich auf die sechs vergöttlichten Ganzhi, [Ding-
mao, Dingsi, Dingwei, Dingyou, Dinghai sowie Dingchou,] unter den sechzig Ganzhi 六丁，謂
六甲中丁神也 (Houhanshu, 50.1676).“ Daher deute auch ich es als jene sechs Ganzhi und nicht 
als daoistische Götter. 

709	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Luo, Ikeda, Wang, Huang und Zhang 
jeweils als 帝, 地, 帝, 地, 帝 und 帝 (Luo Zhenyu 1929, 2885; Luo Zhenyu 1930, 5232; Ikeda 1981, 
223; Wang Yucheng 2003, 494; Huang Jingchun 2004, 142; Zhang & Bai 2006, 210).

710	 Die gleiche Phrase ist in einem anderen grabschützenden Text zu finden: „Die Lebenden bege-
ben sich in die Stadt, die Verstorbenen schreiten aus der Stadtmauer hinaus 生人入城，死人出
郭 (T. 13).“

711	 Ein ähnlicher Ausdruck ist in einem weiteren grabschützenden Text zu finden: „[Ich] betraue 
den Hügelminister, den Grabesenior und den Beamten der Unterwelt mit dem Rang von 



269

Grabschützende Texte

屬西長安，死人屬夳（泰）712山。丘713丞、墓伯，□...南。故為丹書鐵卷

（券），手714及715解適716。千秋萬嵗（歲），莫相來索。如律令.

Im Text B.09 wird die Phrase „Die Lebenden gehören zur [irdischen Welt, deren Haupt-
stadt] Chang’an im Westen [ist], die Verstorbenen gehören zur [Unterwelt, deren 
Hauptstadt] im Berg Tai [im Osten liegt] 生人屬西長安，死人屬夳（泰）山“ ver-
wendet. Sie taucht erstmals in Texten der Gruppe III auf. Deswegen ist der Text in die 
Gruppe III oder IV einzuordnen. Das Bleitäfelchen bezeichnet sich als ein „mit Zinnober 
beschrifteter Eisenvertrag 丹書鐵卷（券）“. Diese Selbstbezeichnung kommt auch im 
Landkaufvertrag für Wang Weiqing (K. 05) vor, der auf das Jahr 169 n. Chr. datiert wird.

B. 10: 
B.  10-1: Mit dem Siegel von ... setze [ich] den Grabkaiser, der zuständig für 
die Unterwelt ist, den Grabsenior, den zhang-Magistraten der Gräber, den 
ling-Magistraten der Gräber, den Hügelminister, den Beamten der Unter-
welt mit dem Rang von zweitausend Shi, den duwei-Beschützer der unter-
irdischen Präfektur, den Ehrwürdigen shi-Amtsgehilfen an der Grabtür, den 
Ältesten des Jenseits Haoli sowie die Schlange im Grab, die die Verstorbenen 
bewacht, hierüber in Kenntnis, dass Herr Cheng seine Eltern [hier] bestat-
ten wird. Das Grab beherbergt fünf Särge. [Die Verstorbenen] sollen nicht die 
[hinterbliebenen] Enkel, Söhne und die Schwiegertochter der Familie auf die 
Rückzahlung der Schuld drängen. Nachdem [die Verstorbenen ins Jenseits] 
zurückgekehrt bzw. bestattet worden sind, sollen [sie] den Nachkommen ewi-
ges Wohl bringen. Die anderen [Angelegenheiten sollen] gemäß den [betref-
fenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 告立之印，恖（司）717 

zweitausend Shi damit, dass die Verstorben den Lebenden keinen Schaden mehr zufügen sollen 
無令死人得復幹範（犯）生人 (N. 09)“.

712	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Ikeda, Wang, Huang und Zhang als 太 
(Luo Zhenyu 1930, 5233–5234; Ikeda 1981, 224; Wang Yucheng 2003, 494; Huang Jingchun 2004, 
141–142; Zhang & Bai 2006, 211). Ich entziffere es als 夳, eine Variante von 太. 

713	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Ikeda, Wang, Huang und Zhang jeweils 
als 𠀉, 丘, 丘, 丘 und 丘.

714	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Ikeda, Wang, Huang und Zhang jeweils 
als □, 手, 手, □ und □. Ich entziffere es als shou 手 und deute es als „mit eigenen Händen“.

715	 Das Wort ji 及 bedeutet meines Erachtens in diesem Kontext „gewähren“.
716	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Ikeda, Wang, Huang und Zhang jeweils 

als 適, 適, 適,  und 適.
717	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Wang, Huang und Zhang jeweils als 

恩, 恩,  und 恩 (Ikeda 1981, 228; Wang Yucheng 2003, 495; Huang Jingchun 2004, 137; Zhang 
& Bai 2006, 211). Huang ist der Meinung, dass  eine Variante von si 恖 sein muss, die eine 
Variante von si 思 ist. Si 思 ist wiederum ein Tongjiazi von si 司. 



Schriftlichkeit

270

下718墓皇、墓伯、墓長、墓令719、丘丞、地下二千石、地下都尉、延（埏）

門720伯史721、蒿里父老、冢中守老722虵（蛇），程723氏當塟（葬）父母，一

臧（藏）五棺724。無責家室孫子、兒婦。還往歸後，塟（葬）埋725以後，長

宜孫子。他[如]726律令.

B. 10-2: Mit dem Siegel von ... setze [ich] den Grabkaiser, der zuständig für die 
Unterwelt ist, den Grabsenior, den zhang-Magistraten der Gräber, den ling-Magis-
traten der Gräber, den Hügelminister, den Beamten der Unterwelt mit dem Rang 
von zweitausend Shi, den duwei-Beschützer der unterirdischen Präfektur, den 
Ehrwürdigen shi-Amtsgehilfen an der Grabtür, den Ältesten des Jenseits Haoli 
sowie die Schlange im Grab, die die Verstorbenen bewacht, hierüber in Kenntnis, 
dass Herr Cheng seine Eltern [hier] bestatten wird. Das Grab beherbergt fünf 
Särge. [Die Verstorbenen] sollen nicht die [hinterbliebenen] Enkel, Söhne und die 
Schwiegertochter der Familie auf die Rückzahlung der Schuld drängen. Nachdem 
[die Verstorbenen ins Jenseits] zurückgekehrt bzw. bestattet worden sind, sollen 
[sie] den Nachkommen ewiges Wohl bringen. Die anderen [Angelegenheiten sol-
len] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 告

718	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Wang, Huang und Zhang jeweils als 在, 
在, 下 und 在.

719	 Nach dem Kapitel Baiguan gongqinbiao 百官公卿表 des Werks Hanshu sind ling 令 und zhang 
長 zwei Bezeichnungen für den Magistraten: „Der Magistrat eines Kreises, der entweder als ling 
oder als zhang bezeichnet wird, erhält seinen Titel aus der Qin-Zeit vererbt. Er ist zuständig 
für die Verwaltung eines Kreises. In einem Kreis, bestehend über zehntausend Familien, wird er 
als ling bezeichnet, ein Titel, dessen Rang zwischen tausend Shi und sechshundert Shi liegt. In 
einem Kreis, bestehend aus weniger als zehntausend Familien, wird er als zhang bezeichnet, ein 
Titel, dessen Rang zwischen fünfhundert Shi und dreihundert Shi liegt 縣令、長，皆秦官，
掌治其縣。萬戶以上為令，秩千石至六百石。減萬戶為長，秩五百石至三百石 (Hanshu, 
19.742).“ 

720	 Zhang hält yan 延 für ein Tongjiazi von yan 埏, das „Grabweg“ bedeutet. Das Wort yanmen 延
門 bezieht sich dementsprechend auf die äußerste Grabtür am Ende der Grabrampe (Zhang & 
Bai 2006, 212).

721	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Wang, Huang und Zhang jeweils als 
伯, 伯, 佰 und 伯. Mit dem Wort bo 伯 wurde meines Erachtens der niedere Amtsgehilfe shi 史 
respektvoll angeredet.

722	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Wang, Huang und Zhang jeweils als 志, 
志, 老 und 老. 

723	 Shimonaka identifiziert das Schriftzeichen an dieser Stelle als zhai 翟 (Shimonaka 1931, 15).
724	 Shimonaka identifiziert die vier Schriftzeichen als 之域五館 (Shimonaka 1931, 15).
725	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Wang, Huang und Zhang jeweils 

als 塟理, 葬埋, 塟埋 und 墓埋 (Ikeda 1981, 228; Wang Yucheng 2003, 495; Huang Jingchun 2004, 
137; Zhang & Bai 2006, 211).

726	 Ikeda weist darauf hin, dass das Wort ru 如 („gemäß“) an dieser Stelle ausgelassen wurde (Ikeda 
1981, 228).



271

Grabschützende Texte

立之印，恖（司）下墓皇、墓伯、墓長、墓令、丘丞、地下二千石、地下

都尉、延（埏）門伯史、蒿里父老、冢中守老727虵（蛇），程氏當塟（葬）

父母。一臧（藏）五棺。無責家室孫子、兒婦。還往歸後，塟（葬）埋728以
後，長宜子孫729。他如律令.

B. 10-3: Mit dem Siegel von ... setze [ich] den Grabkaiser, der zuständig für die 
Unterwelt ist, den Grabsenior, den zhang-Magistraten der Gräber, den ling-Magis-
traten der Gräber, den Hügelminister, den Beamten der Unterwelt mit dem Rang 
von zweitausend Shi, den duwei-Beschützer [der unterirdischen Präfektur], den 
Ehrwürdigen shi-Amtsgehilfen an der Grabtür, den Ältesten des Jenseits Haoli 
sowie die Schlange im Grab, die die Verstorbenen bewacht, hierüber in Kennt-
nis, dass Herr Cheng seine Eltern [hier] bestatten wird. Das Grab beherbergt 
fünf Särge. [Die Verstorbenen] sollen nicht die [hinterbliebenen] Enkel, Söhne 
und die Schwiegertochter der Familie auf die Rückzahlung der Schuld drängen. 
Nachdem [die Verstorbenen ins Jenseits] zurückgekehrt bzw. bestattet worden 
sind, sollen [sie] den Nachkommen ewiges Wohl bringen. Die anderen [Angele-
genheiten sollen] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt 
werden] 告立之印，恖（司）下墓皇、墓伯、墓長、墓令、丘丞、地下二千

石、都尉730、延（埏）門伯史、蒿里父老、冢中守老731蛇，程氏當塟（葬）

父母。一臧（藏）五棺。無責家室孫子、兒婦。還往歸後，塟（葬）埋以

後，長宜孫子。他如律令.

B. 10-4: Mit dem Siegel von ... setze [ich] den Grabkaiser, der zuständig für die 
Unterwelt ist, den Grabsenior, den zhang-Magistraten der Gräber, den ling-Magis-
traten der Gräber, den Hügelminister, den Beamten der Unterwelt mit dem Rang 
von zweitausend Shi, den duwei-Beschützer der unterirdischen Präfektur, den 
Ehrwürdigen shi-Amtsgehilfen an der Grabtür, den Ältesten des Jenseits Haoli 
sowie die Schlange im Grab, die die Verstorbenen bewacht, hierüber in Kennt-
nis, dass Herr Cheng seine Eltern [hier] bestatten wird. Das Grab beherbergt 
fünf Särge. [Die Verstorbenen] sollen nicht die [hinterbliebenen] Enkel, Söhne 
und die Schwiegertochter der Familie [auf die Rückzahlung der Schuld drängen]. 

727	 Ikeda und Wang identifizieren das Schriftzeichen an dieser Stelle als zhi 志.
728	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Ikeda als li 理.
729	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Wang, Huang und Zhang jeweils 

als 子孫, 孫子, 孫子 und 子孫.
730	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Wang und Huang und Zhang jeweils 

als 都尉, 都尉 und 地下都尉 (Ikeda 1981, 228; Wang Yucheng 2003, 495; Huang Jingchun 2004, 
137).

731	 Ikeda identifiziert das Schriftzeichen an dieser Stelle als zhi 志.



Schriftlichkeit

272

Nachdem [die Verstorbenen ins Jenseits] zurückgekehrt bzw. bestattet worden 
sind, sollen [sie] den Nachkommen ewiges Wohl bringen. Die anderen [Ange-
legenheiten sollen] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behan-
delt werden] 告立之印，恖（司）下墓皇、墓伯、墓長、墓令、丘丞、地下

二千石、地下都尉、延（埏）門伯史、蒿里父老、冢中守老732蛇，程氏當

塟（葬）父母，一臧（藏）五棺。無[責]733家室孫子、兒婦，還往歸後，塟

（葬）埋以後，長宜孫。他如律令.

In den Texten B. 10-1, 2, 3 und 4 wird jeweils eine lange Reihe von Beamten der Unterwelt 
aufgelistet. Mehrere Beamten tauchen in den Texten erstmals auf: „der zhang-Magistrat 
der Gräber, der ling-Magistrat der Gräber ... der duwei-Beschützer der unterirdischen 
Präfektur, der Ehrwürdige shi-Amtsgehilfe an der Grabtür ... sowie die Schlange im 
Grab, die die Verstorbenen bewacht 墓長、墓令...地下都尉、延（埏）門伯史...

冢中守老蛇“. Die Auflistung einer langen neuen Beamtenreihe ist ein Merkmal von 
Texten der Gruppe IV. Dafür spricht auch der als „der Älteste des Jenseits Haoli 蒿里

父老“ bezeichnete Beamte, der erstmals im Beispiel T. 20 (166 n. Chr.) erwähnt wird.

BM. 01734: Die Lebenden gehören zur [irdischen Welt, deren Hauptstadt] Chang’an 
[ist], die Verstorbenen gehören zur [Unterwelt, deren Hauptstadt] im Berg Tai 
[liegt] 生屬長安，死屬太山.

Die in der Inschrift BM. 01 auftauchende Phrase „Die Lebenden gehören zur [irdischen 
Welt, deren Hauptstadt] Chang’an [ist], die Verstorbenen gehören zur [Unterwelt, deren 
Hauptstadt] im Berg Tai [liegt] 生屬長安，死屬太山“ kommt erstmals in Inschriften 
der Gruppe III vor. Daher ist die vorliegende Inschrift zeitlich in die Gruppe III oder IV 
einzuordnen. 

S. 02735: 
S. 02-1 (Runde Steinplatte): [Im Namen des] Himmlischen Herrn setze [ich die 
Götter] hierüber in Kenntnis, dass die negativen Energien der Erde vom Grab des 

732	 Ikeda identifiziert das Schriftzeichen an dieser Stelle als zhi 志.
733	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Wang, Huang und Zhang jeweils als 無, 

無責, 無責 und 無責.
734	 In die Rückseite der vier Bleimännlein ist jeweils eine einzeilige Kanzleischrift geprägt.
735	 Luo zufolge wurden die runde Steinplatte, drei viereckige Steinplatten und sechs Steinschafe 

aus einem Grab im Kreis Shou, Provinz Anhui, zutage gefördert und von Herrn Zhou Jin gesam-
melt (Shijiao lu 1939, 21–23). Laut Nagata wurden jedoch die drei viereckigen Steinplatten aus 
dem Kreis Dingzhou, Provinz Hebei, ausgegraben (Nagata 1994, 326). Er nannte keine weitere 
Literaturquelle als das Buch Zhongguo tushuguan cang lidai shike taben huibian Vol. 1, in dem 



273

Grabschützende Texte

Herrn Liu, dessen Herkunftsort der Kreis Juchao ist, getilgt werden sollen. [Ich] 
setze den Grünen Herrn des Ostens hierüber in Kenntnis, dass er dafür verant-
wortlich ist, das Unheil des gelben Qi, [das von der Mitte ausgeht,] zu tilgen. [Ich] 
setze den Roten Herrn des Südens hierüber in Kenntnis, dass er dafür verantwort-
lich ist, das Unheil des weißen Qi, [das von Westen ausgeht,] zu tilgen. [Ich] setze 
den Weißen Herrn des Westens hierüber in Kenntnis, dass er dafür verantwortlich 
ist, das Unheil des grünen [Qi, das von Osten ausgeht,] zu tilgen. [Ich] setze den 
Schwarzen Herrn des Nordens hierüber in Kenntnis, dass er dafür verantwortlich 
ist, das Unheil des roten Qi, [das von Süden ausgeht,] zu tilgen. [Ich] setze den 
Gelben Herrn der Mitte hierüber in Kenntnis, dass er dafür verantwortlich ist, 
das Unheil des schwarzen Qi, [das von Norden ausgeht,] zu tilgen. [Ich] setze den 
Gott Liuding und den Gott des Himmelstors hierüber in Kenntnis, dass Herr Liu, 
dessen Vorname Houshe ist, nun vom Unheil der fünf Arten des Qi, [das von den 
vier Himmelsrichtungen und der Mitte ausgeht,] beschädigt ist, und dass ihr dafür 
verantwortlich seid, den Schaden und das Unheil zu tilgen. Seine Nachkommen 
sollen über Generationen hinweg ein langes Leben genießen. [Das oben Stehende 
soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] •736
曰737天帝告738除居巢739劉君塚惡氣。告東方青帝主除黃氣之凶，告南方赤

帝主除西方白氣之凶，告西方白帝主除青[氣]之凶，告北方黒帝<除北方黑

帝>主除赤帝之凶，告中央740黃帝主除北方黑帝之凶。告六丁741、天門742， 

jedoch kein Ausgrabungsort der drei Steinplatten angegeben wurde. Daher muss es sich beim 
Eintrag von Nagata sich um einen Dokumentationsfehler gehandelt haben. Da bisher keine ver-
trauenswürdigere Quelle als diejenige von Luo gegeben wurde, schreibe ich die drei viereckigen 
Steinplatten (S. 2–8, 9, 10) ebenfalls dem Grab von Liu Houshe zu.

736	 Der Text beginnt mit einem großen Punkt •, der den Anfang markiert.
737	 Das Wort yue 曰 ist ein am Anfang eines Satzes stehendes Hilfswort, das keine konkrete Bedeu-

tung hat. 
738	 Das Schriftzeichen gao 告 ist in kleiner Schriftgröße eingemeißelt. Dies weist darauf hin, dass 

es wohl erst aus Nachlässigkeit ausgelassen und später ergänzt wurde.
739	 Der Ortsname Juchao 居巢 bezog sich auf den Kreis Juchao 居巢 der hanzeitlichen Präfektur 

Lujiang 廬江. Die Entfernung zwischen dem Herkunftsort des Grabherrn, dem Kreis Juchao, 
und dem Fundort seines Grabes, dem Kreis Shou, beträgt 283 km.

740	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhou und Lian als 英 (Zhou Jin 1929, 34; Lian 
Shaoming 1998, 83). Die Transkription von Lian ist eine Wiederholung der Transkription von 
Zhou.

741	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian, Huang und Zhang jeweils als 
大, 大, 六, 六 und 大 (Xu Naichang 1936, 58; Nagata 1994, 322; Lian Shaoming 1998, 83; Huang 
Jingchun 2004, 134; Zhang & Bai 2006, 229). Ich entziffere es als liu 六, da das Wort liuding 六
丁 auch im grabschützenden Text für Liu Boping (B. 08) zu finden ist.

742	 Das Himmelstor tianmen 天門 sollte meines Erachtens in diesem Kontext wie der Gott Liuding 
六丁 als ein Gott betrachtet werden. An einer Textstelle im Werk Shiji wird das Himmelstor 
erwähnt: „Wenn der Schwarze Herr Dienst hat, öffnet sich das Himmelstor 蒼帝行徳天門為



Schriftlichkeit

274

劉□743名曰𠊱社744，今刻745五氣之央（殃）746，為除刻747去凶。子＂

（子）748 孫＂（孫）壽老749。如律令.

S. 02-2 (Großes Steinschaf I): ... [setze ich] den Herrn der Erde, ... [hierüber in 
Kenntnis], dass der Bestattete [des Hauses] Liu [von seinem alten] Grab zum 
neuen Wohnsitz umziehen wird, was seinen Nachkommen Unglück bringen 
[könnte]. Die Hinterbliebenen sind [in der Welt] geblieben, die Verstorbenen 
sind [in die Unterwelt] hingeschieden. [Ich] verwende den mit gelben Stoffen 
eingewickelten grünen Kalkstein vom höchsten Berg des Ostens, [dem Berg Tai], 
und beschrifte ihn mit der Essenz des Wassers, [der schwarzen Tinte], um [die 
Verstrickungen zwischen den Hinterbliebenen und dem Verstorbenen] aufzu-
lösen. [Ich] biete große Garnelen und zwei Liter Hirse dar, damit [die Verstri-
ckungen zwischen den Hinterbliebenen und deren] Vorfahren durch den Vertrag 
abgetrennt werden und so keine [unglücklichen] Todesfälle in den kommenden 
Generationen mehr stattfinden können. Falls [unglückliche] Todesfälle doch 
stattfinden sollten, dann müsste auch dieses Steinschaf zurückblicken, schreien 
und mit seinen Füßen hüpfen können, selbst dann sollten [die Lebenden] auf 
die Vorladung [der Unterwelt] reagieren. Falls jemand behaupten sollte, dass 

之開“. Laut dem Kommentar von Sima Zhen (tätig 712–756 n. Chr.) zu dieser Stelle bezog sich 
das Himmelstor tianmen ursprünglich auf den von den Sternen des Sternbildes jiao 角 („Horn“) 
aufgespannten Raum: „Das Himmelstor bezieht sich auf den Raum zwischen den zwei Sternen 
des Sternbildes Jiao 天門即左右角間也 (Shiji, 27.1351)“.

743	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian, Huang und Zhang 
jeweils als □□, 劉長, □□, □□ und □□.

744	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Luo, Nagata, Lian, Huang und Zhang 
jeweils als 名曰 社, 劉長, 名曰 , 名侯 , 名曰侯社, 名曰侯社 und 名曰候社. Ich ent-
ziffere sie hingegen als 名曰𠊱社.

745	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Luo, Nagata, Lian und Zhang als xia 下 
(Xu Naichang 1936, 58; Shijiao lu 1939, 22; Nagata 1994, 322; Lian Shaoming 1998, 83; Zhang & 
Bai 2006, 229). Ich entziffere es hingegen als jin 今. Das Wort ke 刻 bedeutet meines Erachtens 
in diesem Kontext „beschädigen“.

746	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Luo, Nagata, Lian, Huang und Zhang 
jeweils als 要, 英, 要, 英, 六, 大 (Xu Naichang 1936, 58; Shijiao lu 1939, 22; Nagata 1994, 322; 
Lian Shaoming 1998, 83; Huang Jingchun 2004, 134; Zhang & Bai 2006, 229). Ich entziffere es als 
yang 央. 

747	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Luo, Nagata, Lian, Huang und Zhang 
jeweils als 主除刻, □除 , 主除刻, 一主除刻, 一主除刻 und 主除刻. 

748	 Das Wiederholungszeichen ＂ wurde von Nagata und Huang Jingchun übersehen und als der 
rechte Teil des Schriftzeichens sun 孫 betrachtet. 

749	 Die Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Luo, Nagata, Lian, Huang und Zhang 
jeweils als 子孫孫壽老, 孫孫壽考, 子子孫孫壽老, □孫孫壽老, □孫孫壽老 und 子孫孫壽老. 
Ich entziffere sie als 子＂孫＂壽老.



275

Grabschützende Texte

ein Zeugnis dabei fehlt, dient das Steinschaf als Zeugnis. [Das oben Stehende 
soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 
□□□□□□土主750，□劉751□□□□移㘸（葬）易居752，子孫753不譽

（豫）754。留者已留，去者已去755。東嶽之阜756，青石黃褁（裹）757，書

以758水精759，與相絕760。祀鰝魚之肉761、黃米二升，與祖決卷（券）762， 

750	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als 
□立主, □立主, 田土主 und 田土主 (Xu Naichang 1936, 58; Nagata 1994, 322; Lian Shaoming 
1998, 83; Huang Jingchun 2004, 134). Ich entziffere sie als □土主.

751	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als 
□□, □□, 地主 und 地主. Ich entziffere sie als □劉.

752	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als □
□□, □葬□□, 移葬易居 und 移葬易居. Ich entziffere sie als 移㘸易居.

753	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als 
□孫, □孫, 子孫 und 子孫.

754	 Das Schriftzeichen yu 譽 ist ein Tongjiazi von yu 豫, das „glücklich“ bedeutet. 
755	 Die acht Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als 留

者□□□□□, 留者□□□□□, 留者已留去者已去 und 留者已留去者已去.
756	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als 東

□之□, 東獄之□, 東嶽之□ und 東嶽之...以. Ich entziffere sie als 東嶽之阜. Das Wort Don-
gyue 東嶽 bezog sich in der Han-Zeit auf den Berg Tai 泰山. 

757	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als , 
, 裹 und 裹 (Xu Naichang 1936, 58; Nagata 1994, 322; Lian Shaoming 1998, 83; Huang Jingchun 
2004, 135). Ich entziffere es als guo 褁. Huang vermutete, dass der Ausdruck huangguo 黃裹 sich 
auf die Bekleidung der Skulptur beziehen könnte (Huang Jingchun 2004, 135). 

758	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als 氏, 
是, 以 und 以. Ich entziffere es als yi 以, da die Phrase shuyi shuijing 書以水精 auch auf dem 
anderen grabschützenden Steinschaf (S.02-2) zu finden ist.

759	 Lian zufolge bezieht sich das Wort shuijing 水精 (wörtlich: „Essenz des Wassers“) auf die 
schwarze Farbe des Schreibmaterials, nämlich auf die schwarze Tinte. Durch die Beschriftung 
des grabschützenden Textes mit der schwarzen Farbe wird die Aufrichtigkeit zum Ausdruck 
gebracht (Lian Shaoming 1998, 84). 

760	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als □, □, 
絕 und 絕.

761	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Luo, Nagata, Lian und Huang jeweils 
als 鰝魚之□, 鰝魚□同, 鰝魚之□, 鰝魚之肉 und 鰝魚之肉. Dem Wörterbuch Shuowen jiezi 
zufolge „bedeutet das Wort hao große Garnele 鰝，大蝦也“. Dafür spricht der Kommentar von 
Guo Pu 郭璞 (276–324 n. Chr.) zur Erklärung des Wortes xia 鰕 im Wörterbuch Erya: „Heute 
nennt man im Bezirk Qingzhou die große Garnele haoxia 今靑州鰕魚大者爲鰝鰕 (Erya zhushu 
2000, 294)“.

762	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Luo, Nagata, Lian und Huang jeweils als 
與祖□卷, 與祖□卷, 與相決卷, 與祖決券 und 與祖□卷. Der Ausdruck juequan 決券 bezieht 
sich auf den Abbruch der Verstrickungen zwischen den Hinterbliebenen und dem Bestatteten, 
damit die Namen der Hinterbliebenen auf verschiedenen Urkunden registriert werden können.



Schriftlichkeit

276

轉763世無有死者。即欲有死者，須石羊能顧□而咤764，足可以莎（娑）765，
乃應召呼766。以爲不信，石羊爲眞。如律令.

S. 02-3 (Großes Steinschaf II): ..., dass der Bestattete [des Hauses] Liu [von sei-
nem alten] Grab zum neuen Wohnsitz umziehen wird, was seinen Nachkommen 
Unglück bringen [könnte]. Die Hinterbliebenen sind [in der Welt] geblieben, die 
Verstorbenen sind [in die Unterwelt] hingeschieden. [Ich] verwende den mit gel-
ben Stoffen eingewickelten grünen Kalkstein aus dem höchsten Berg des Ostens, 
[dem Berg Tai], und beschrifte ihn mit der Essenz des Wassers, [der schwarzen 
Tinte], um [die Verstrickungen zwischen den Hinterbliebenen und dem Verstor-
benen] aufzulösen. [Ich] biete große Garnelen und zwei Liter Hirse dar, damit 
[die Verstrickungen zwischen den Hinterbliebenen und deren] Vorfahren durch 
den Vertrag abgetrennt werden und so keine [unglücklichen] Todesfälle in den 
kommenden Generationen mehr stattfinden können. Falls [unglückliche] Todes-
fälle doch stattfinden sollten, dann müsste auch dieses Steinschaf zurückblicken, 
schreien und mit seinen Füßen hüpfen können, selbst dann sollten [die Lebenden] 
auf die Vorladung [der Unterwelt] reagieren. Falls jemand behaupten sollte, dass 
ein Zeugnis dabei fehlt, dient das Steinschaf als Zeugnis. [Das oben Stehende soll] 
gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] ...移
㘸（葬）易居，子孫不譽（豫）767。 留者已留， 去者已去768。 東嶽阜， 

763	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Luo, Nagata, Lian und Huang jeweils als 
輔, 轉, □, 轉 und 轉 (Xu Naichang 1936, 58; Shijiao lu 1939, 21; Nagata 1994, 322; Lian Shao-
ming 1998, 83; Huang Jingchun 2004, 135). Dem Wörterbuch Shuowen jiezi zufolge „bedeutete 
das Wort Zhuan zurückkehren, zurückkommen 轉，還也“. Der Ausdruck zhuanshi 轉世 hat in 
diesem Kontext die Bedeutung „kommende Generationen“.

764	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Luo, Nagata, Lian und Huang jeweils 
als 顧□□, 顧□□, 顧□而□, 顧告而吒 und 顧告而吒. 

765	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Luo, Nagata, Lian und Huang jeweils 
als 足可□□, 足可□□, 足可□□, 足可以莎 und 足可以莎. Lian zufolge war das Schriftzei-
chen sha 莎 ein Tongjiazi von suo 娑 („tanzen“).

766	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Luo, Nagata, Lian und Huang jeweils als 
□, 呼, □, 呼 und 呼. Das Wort zhaohu 召呼 bedeutet in diesem Kontext „Vorladung“.

767	 Die acht Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als 
□□□□□□□□, □□□□□孫不□, 移葬...居子孫不譽 und 移葬...居子孫不譽. Ich 
entziffere sie als 移㘸易居子孫不譽.

768	 Die acht Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als 
□□而已死者□去, □者當僊□者□去, 留者...去者已去 und 留者...去者已去 (Xu Nai-
chang 1936, 58; Nagata 1994, 322; Lian Shaoming 1998, 83; Huang Jingchun 2004, 135). Ich ent-
ziffere sie als 留者已留去者已去.



277

Grabschützende Texte

青石黃褁（裏）769，書以水精，與相絕770。祀鰝魚之肉、黃米二升771，與祖

決卷（券），轉世無有死者772。即欲有，須石羊能顧□而咤773，足可以莎

（娑），乃應召呼774。以爲不信，石羊爲眞。如律令.

S. 02-4 (Kleines Steinschaf I): Höchst glücklich. [Das Steinschaf möge] den Nach-
kommen Wohl [bringen]. [Die Nachkommen sollen] über Generationen hinweg 
ein langes Leben [genießen] 大吉羊（祥）。宜子孫。傳世老壽.

S. 02-5 (Kleines Steinschaf II): Höchst glücklich. [Das Steinschaf möge] den Nach-
kommen Wohl [bringen]. [Die Nachkommen sollen] über Generationen hinweg 
ein langes Leben [genießen] 大吉。宜子孫。傳世老壽.

S. 02-6 (Kleines Steinschaf III): Höchst glücklich. [Das Steinschaf möge] den Nach-
kommen Wohl [bringen]. [Die Nachkommen sollen] über Generationen hinweg 
ein langes Leben [genießen] 大吉。宜子孫。傳世老壽.

S. 02-7 (Kleines Steinschaf IV): Höchst glücklich. [Das Steinschaf möge] den Nach-
kommen Wohl [bringen]. [Die Nachkommen sollen] über Generationen hinweg 
ein langes Leben [genießen] 大吉。宜子孫。傳世老壽.

S. 02-8: Der Talisman des westlichen Hochgebirges besteht aus der Essenz des Ele-
mentes Metall, dem das Organ Lunge zugeordnet ist. Der Talisman hat die Form 
einer Axt, die über die gewaltigen Felsen des westlichen Hochgebirges hinweg ragt 
und sich an der Seite der Sternbilder Shen und Jing befindet. [Der Talisman soll] 
die hundert [bzw. allerlei] Verfehlungen des Geistes [des Bestatteten] und seine 

769	 Die sieben Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als 
東□□青石□□, 東□□青石黃□, 東嶽圖青石黃裹 und 東嶽圖青石黃裹. Ich entziffere sie 
als 東嶽阜青石黃褁.

770	 Die sieben Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als 
□□□□□□□, □□水□與□□, 書以水精與相絕 und 書以水精與相絕.

771	 Die neun Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als 
□□□之內黃米二升, □□□之□黃米二升, 以肉黃米二升 und 以肉黃米二升. Ich entziffere 
sie als 祀鰝魚之肉黃米二升.

772	 Die zehn Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als 
□□□□□世無□□□, □□□□□世□□者, 與祖□券轉世無有... und 與祖□券轉世無
有.... Ich entziffere sie als 與祖決卷轉世無有死者.

773	 Die elf Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als □□
有須石□而顧□□□, 即欲有須石羊而顧□而□, 即欲有須石羊顧告而吒 und 即欲有須石
羊能顧告而吒. Ich entziffere sie als 即欲有須石羊能顧□而吒.

774	 Die sieben Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Xu, Nagata, Lian und Huang jeweils als 
足可□□乃應召□, □□□□乃應召□, 足可以莎乃應召呼 und 足可以莎乃應召呼.



Schriftlichkeit

278

unglücklichen Schicksalsbande bzw. die drei xing-Wechselverhältnisse zwischen 
den zwei Erdzweigen seiner Todeszeit vernichten. Die hun-Seele sinkt abwärts 
[in die Unterwelt und wird dort] verbleiben, auch die po-Seele kehrt in die uner-
gründliche Tiefe zurück. ... hundert Götter ..., um das Unheil und die Verfehlun-
gen zu tilgen. [Die Beamten] am Tor der hun-Seele ist dafür zuständig, den Namen 
des Verstorbenen und die drei Sorten Qi-Essenz[, die die Po-Seele bestärken,] zu 
prüfen. [Das oben Stehende] eilt sehr und [soll] gemäß den [betreffenden] Geset-
zen und Regularien [behandelt werden] 西岳神苻（符）775，金肺776之精，其

斧越積石巖777，位在西岳778，叅（參）井之旁779。滅鬼百適780，及与三形

（刑）781。魂以下臧（藏）782，魄歸窈𥦏（冥）783。其□□□百神□784， 

775	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang als 符 (Shijiao 
lu 1939, 21; Nagata 1994, 326; Huang Jingchun 2004, 132; Zhang & Bai 2006, 222). Ich entziffere 
es als fu 苻. Das Wort xiyue 西嶽 bezieht sich auf den Berg Hua 華 in der Provinz Shaanxi. 

776	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
, 肺, 師 und 師. Ich entziffere es als fei 肺, da dem Werk Chunqiu yuanmingbao 春秋元命苞 

zufolge „die Lunge über die Essenz des Metalls verfügt und Dinge sofort durchhauen kann 肺
有金之精，制割立斷“.

777	 Die fünf Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
斧 積石巖, 斧缺積石巖, 斧鉞積石巖 und 斧越積石崖. Ich entziffere sie als 斧越積石巖.

778	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
位在西嶽, □在西嶽, 位在西嶽 und 位在西嶽.

779	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
叅拔之 , 參拔之旁, 參拔之旁 und 參拔之旁. Ich entziffere sie als das Schriftzeichen 叅井之
旁. Der Ausdruck shenjing 參井 bezieht sich auf zwei Sternbilder, shen 參 und jing 井, die sich 
im Südosten des Sternhimmels befinden.

780	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
□□百適, 夜鬼百適, 滅君百適 und □□百適. Ich entziffere sie als 滅鬼百適.

781	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
及與□形, 及爲三形, 及與三形 und 及與□形. Huang zufolge ist das Schriftzeichen xing 形 ein 
Tongjiazi von xing 刑. Der Ausdruck sanxing 三刑 bezieht sich auf die unglückliche xing-Inter-
aktion 刑 zweier Erdzweige.

782	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als , 
藏, 臧 und 臧.

783	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
歸窈𥦏, 魄歸寒□, 魄歸窈𥦏 und 歸窈冥 (Shijiao lu 1939, 21; Nagata 1994, 326; Huang Jingchun 
2004, 132; Zhang & Bai 2006, 222). Eine ähnliche Phrase ist auf dem Grabschrein für Xu Aqu 許
阿瞿 zu finden: „Dann begab er sich in die Unterwelt, die so dunkel wie ewige Nacht ist, und 
er konnte fortan nicht mehr die Sonne und die Sterne sehen. Einsam kehrte seine Seele in die 
unergründliche Tiefe zurück und war für immer von der Familie getrennt 遂就長夜，不見日
星，神靈獨處，下歸窈冥，永與家絕 (Nagata 1994, 182)“.

784	 Die sieben Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils 
als □□□□□□□, 神符□□百神造, 其曰正祭百神□ und □□□□□□□. Ich entziffere 
sie als 其□□□百神□.



279

Grabschützende Texte

以除災適785。定死人名，魂門主之786，及与三精787。急〃{急}如律令.

S. 02-8 (Talisman): [Der Talisman soll dazu] dienen, das Unheil zu eliminieren und 
die Geister zu beschwichtigen 弥凶息鬼佐.788

S. 02-9: Im Südwesten [befindet sich] die Essenz des Feuers. Die Essenz der fünf Pha-
sen, [Venus, Jupiter, Merkur, Mars, Saturn,] läuft im Kreis. Das Feuer nimmt jetzt 
die Übermacht [der Fünf Phasen] ein und befiehlt den Sternbildern Jing und Shen 
die Gesetze [der Fünf-Phasen-Lehre] durchzuführen, damit [ein Abwehrzeichen 
durch die Weissagungsmethode] Liuren errichtet wird und dadurch [das Unheil] 
vom Grab der Familie von Liu Yuan ... blockiert und getilgt werden kann. [Der Text] 
ist in grün-schwarzer Tinte geschrieben, um hundert [bzw. allerlei] Verfehlungen 
[des Verstorbenen] zu tilgen. [Das oben Stehende] eilt sehr und [soll] gemäß den 
[betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 西南火精789。五精出

入790，火主精際791，命井叅（參）執法792，以建六壬793，壓除劉元□家冢794。 

785	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
□除□□□, 以除災□, □門吏匠 und □除□□□. Ich entziffere sie als 以除災適.

786	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als □, 
□, 之 und □.

787	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
乃與三精, 及爲三精, 及與三精 und 乃與三精. Dem dem Kapitel Cunsibu in der Schrift Yunji 
qiqian 雲笈七簽 zufolge bezieht sich der Ausdruck sanjing 三精 auf die drei Arten der Essenz 
des Qi, die die po-Seele bestärken: „Die hun-Seele setzt sich aus den fünf Sorten von Qi zusam-
men. Die po-Seele wird durch drei Sorten Qi-Essenz bestärkt 五氣總魂，三精固魄“.

788	 Die fünf Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Luo als □凶息鬼佐 (Shijiao lu 1939, 21). Ich 
entziffere sie als 彌凶息鬼佐.

789	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhou, Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils 
als 之, □, 之, □ und □ (Zhou Jin 1929, 209; Shijiao lu 1939, 22; Nagata 1994, 326; Huang Jing-
chun 2004, 132; Zhang & Bai 2006, 225). Ich entziffere es als hingegen als huo 火.

790	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
□精出入, 吾精生入, □精出入 und 出入 (Shijiao lu 1939, 22; Nagata 1994, 326; Huang Jingchun 
2004, 132; Zhang & Bai 2006, 225). Ich entziffere sie als 五精出入. Der Ausdruck Wujing 五精 
bezieht sich auf die fünf Planeten, Vernus, Jupiter, Merkur, Mars, Saturn.

791	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
人生□際, 人主活際, 人生□際 und 人生□際. Ich entziffere sie als 火主精際.

792	 Die fünf Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
命□□執法, 命□□報注, 命□□執法 und 命□□執法. Ich entziffere sie als 命井叅執法.

793	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
□建六虛, 建大□, □建六虛 und □建六虛. Ich entziffere sie als 以建六壬.

794	 Die sieben Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils 
als 塞除劉元□家塚, □除之元□□□家, 塞除劉元□家塚 und 塞除劉元□家塚. Ich entzif-
fere sie als 壓除劉元□家塚. Der oberste Teil des Schriftzeichens ya 壓 ist jedoch in der Form 
廣 anstatt 廠 geschrieben. Es ähnelt dem Zeichen , das eine andere Variante von ya 壓 ist.



Schriftlichkeit

280

以青黑漆書之795，以除百適796。急〃{急}如律令797.

S. 02-10: Der Gott Tianque erschuf die Sonne und den Mond, die das Himmelstor 
bewachen. Die zwölf Erdzweige wurden dazu erschaffen, dass sie mit der Essenz 
des Berges das Grab beschützen. Die zwölf ... Gefängnisbeamten sind für die 
[Lösung der] unglücklichen Verstrickungen [zwischen den Lebenden und den Ver-
storbenen] zuständig. [Deswegen] meißele [ich] die Inschrift in den Stein ein, die 
lautet: Die Geister dürfen weder hierherkommen noch den Ort verlassen. Falls sich 
jemand diesen Befehl widersetzt, soll er von ... verhaftet werden. Das Himmelstor 
dient dazu, das Grab zu beschützen. [Das oben Stehende eilt sehr und soll gemäß 
den betreffenden Gesetzen und Regularien behandelt werden] 天塙798建立靈

燿799，主守天門。建立十二垣800，以山精主壓此墓㘸（葬）801。十二□獄丞

主疰（注）802。刻石以書803：神不□{得}來804，鬼不得去，其有犯者，執805 

795	 Die sechs Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils 
als □青黑淶書之, 之主□黑朱書之, □青黑漆書之 und □青黑漆書之. Ich entziffere sie als 
以青黑漆書之.

796	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als , 
適,  und 適.

797	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 急
急如律令, 急＂如律令, 急如律令 und 急急如律令.

798	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 墧, 
塙, 墧 und 墧. Der Göttername Tianque lässt sich wörtlich als „Himmelsstark“ übersetzen.

799	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 燿, 
燿, 燿 und 曜. Das Wort lingyao 靈燿 bedeutet „Sonne und Mond“.

800	 Die fünf Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
十二□, 少垣, 十二□ und 十二□ (Shijiao lu 1939, 22; Nagata 1994, 326; Huang Jingchun 2004, 
132; Zhang & Bai 2006, 225). Ich entziffere sie als 十二垣. Nach dem Gedicht Taiweifu 太微賦 
im Buch Ziwei doushu quanshu 紫微鬥數全書 bezieht sich der Ausdruck shieryuan 十二垣 auf 
die zwölf Erdzweige: „Die Sterne, [die das Schicksal eines Menschen beeinflussen,] sind auf die 
zwölf Erdzweige verteilt 其星分佈一十二垣 (Ziwei doushu quanshu 1984, 241)“.

801	 Die acht Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils 
als 以山精主 □墓奎, 以出推主壓此墓葬, 以山精主壓□墓奎 und 以山精主壓□墓奎. Ich 
entziffere sie als 以山精主壓此墓㘸.

802	 Die sieben Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils 
als 十二獄□丞主□, 十二□之獄丞主□, 十二獄□丞主□ und 十二獄□丞主□. Ich entzif-
fere sie als 十二獄□丞主疰.

803	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
刻石□書, 利石□書, 刻石□書 und 刻石□書. Ich entziffere sie als 刻石以書.

804	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
□不□來, 神□□來, □不□來 und □不□來. Ich entziffere sie als 神不□來.

805	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 執, 
□, 執 und 執.



281

Grabschützende Texte

□□□□□。天門806以厭（壓）冢□□□□□□{急急如律令}.

Im Text S. 02-1 wird die Phrase „vom Unheil der fünf Arten des Qi, [das von den vier 
Himmelsrichtungen und der Mitte ausgeht] 五氣之央（殃）“ erstmals verwendet. 
Dementsprechend werden die Herren der vier Himmelsrichtungen, die erstmals im 
Text S.  01 (173 n. Chr.) auftauchten, erwähnt. Deshalb lässt sich der Text S.  02-1 in 
die Gruppe IV einordnen. Im Text S. 02-2 kommt eine Phrase, in der unmögliche Vor-
aussetzungen für unglückliche Todesfälle in der Familie aufgelistet werden, vor: „Falls 
[unglückliche] Todesfälle doch stattfinden sollten, dann müsste auch dieses Steinschaf 
zurückblicken, schreien und mit seinen Füßen hüpfen können, selbst dann sollten [die 
Lebenden] auf die Vorladung der Unterwelt reagieren 即欲有死者，須石羊能顧□

而吒，足可以莎（娑），乃應召呼“. Ähnliche Phrasen tauchen erst in den Texten 
der Gruppe IV (166–220 n. Chr.) auf. Deshalb sind die Texte S. 02-2~7 ebenfalls in die 
Gruppe IV zu datieren.

Obwohl noch umstritten ist, ob die Texte S. 02-8~10 und S. 02-1~7 aus demselben 
Grab ausgegraben wurden, lassen sie sich auch anhand ihrer textlichen Merkmale datie-
ren. Bei den Texten S. 02-8 und S. 02-9 wird die Phrase „[Das oben Stehende] eilt sehr 
und [soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 急
急如律令“ verwendet, die erst in der Gruppe III auftaucht. Außerdem werden in beiden 
Inschriften neue Phrasen eingeführt: „[Der Talisman soll] die hundert Verfehlungen des 
Geistes [des Bestatteten] und seine unglücklichen Schicksalsbande bzw. die drei xing-
Wechselverhältnisse zwischen den zwei Erdzweigen seiner Todeszeit vernichten 滅鬼

百適，及與（與）三形（刑）“; „Die Essenz der fünf Phasen, [Venus, Jupiter, Merkur, 
Mars, Saturn,] läuft im Kreis. Das Feuer nimmt jetzt die Übermacht [der Fünf Phasen] 
ein 五精出入，火主精際“; „befiehlt den Sternbildern Jing und Shen die Gesetze [der 
Fünf-Phasen-Lehre] durchzuführen, damit [ein Abwehrzeichen durch die Weissagungs-
methode] Liuren errichtet wird 命井叅（參）執法，以建六壬“; „[Deswegen] meißele 
[ich] die Inschrift in den Stein ein, die lautet: Die Geister dürfen weder hierherkommen 
noch den Ort verlassen 刻石以書：神不□{得}來，鬼不得去“. Die genannten Phra-
sen können nur in der Reifephase der grabschützenden Texte auftauchen, da kompli-
zierte Termini wie sanxing 三刑, liuren 六壬 erst in der Reifephase eingeführt worden 
sein könnten. Deshalb lassen auch sie sich in die Gruppe IV einordnen. Außderdem 
wurden die beiden Phrasen, „der Bestattete [des Hauses] Liu [von seinem alten] Grab 
zum neuen Wohnsitz umziehen wird 移㘸（葬）易居“ und „[Ich] verwende den mit 
gelben Stoffen eingewickelten grünen Kalkstein vom höchsten Berg des Ostens, [dem 

806	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Nagata, Huang und Zhang jeweils als 
□天門, 石天門, □天門 und □天門.



Schriftlichkeit

282

Berg Tai] 東嶽之阜，青石黃褁（裹）“, zum ersten Mal im grabschützenden Text 
erwähnt. 

S. 03: [Im Namen der] Ehrentafel des Berges Tai [setze ich] den zongbo-Beam-
ten des Gelben Gottes, der für die Angelegenheiten der Sippe zuständig ist, und 
den Herrn der Unterwelt Tufu hierüber in Kenntnis, dass [der Bestattete] ... 
Wang... [von seinem alten Grab] zum neuen Wohnsitz umziehen wird, was sei-
nen Nachkommen Unglück bringen [könnte]. Die Hinterbliebenen sind [in der 
Welt] geblieben, die Verstorbenen sind [in die Unterwelt] hingeschieden. [Ich] 
verwende den mit [gelben] Stoffen eingewickelten grünen Kalkstein aus dem 
höchsten Berg des Ostens, [dem Berg Tai], und beschrifte ihn mit der Essenz des 
Wassers, der [schwarzen Tinte], um [die Verstrickungen] zwischen den Hinter-
bliebenen und den verstorbenen Vorfahren aufzulösen. [Ich] biete Fischfleisch 
und zwei Liter Hirse dar, um ... 夳（泰）807山之位808，黃神宗伯809、土府土

主810，□王□移塟（葬）易居811，子[孫]不譽（豫）812。留者已留，去者已

<者>去813。東嶽之阜814，青石[黃]褁（裹）815，書以水精816，與祖絕817。祀

807	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle wurde ursprünglich von Lu Hejiu 陸何九, der eine Tran-
skription am Rand der illustrierten Abreibung anfertigte, als da 大 entziffert (Beijing tushuguan 
1989, Vol. 1, 201). Ich identifiziere es hingegen als tai 夳. 

808	 Das Wort wei 位 an dieser Stelle ist meines Erachtens in diesem Kontext als die „Ehrentafel“ zu 
deuten, auf der der Name des Bergs Tai zur Verehrung angebracht wurde.

809	 Dem Werk Hanshu zufolge war zongbo 宗伯 in der Han-Zeit ein Amtstitel: „Zongzheng war ein 
qinzeitlicher Amtstitel, dessen Inhaber die Amtspflicht hatte, die Angelegenheiten der Mitglie-
der der kaiserlichen Familie zu verwalten. Im vierten Jahr des Regierungsdevise Yuanshi wurde 
er unter der Herrschaft von Kaiser Ping in zongbo umbenannt 宗正，秦官，掌親屬…平帝元
始四年更名宗伯 (Hanshu, 19.730)“.

810	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Lu als 之府土位主. Ich entziffere sie als 土
府土主.

811	 Die sieben Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Lu als □□王□移𦵏易居. Ich entziffere 
sie als □王□移塟易居.

812	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Lu als 子□□騫. Ich entziffere sie als 子不
譽, da eine ähnliche Phrase im grabschützenden Text S. 02-2 zu finden ist.

813	 Die neun Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Lu als 留者也留者已留去者已者去. Ich 
entziffere sie als 留者已留去者已者去

814	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Lu als 東嶽之𠂤. Ich entziffere sie als 東嶽
之阜, da eine ähnliche Phrase im grabschützenden Text S. 02-2 zu finden ist. Das letzte Schrift-
zeichen an dieser Stelle wurde geschrieben als , eine Variante von fu 阜. 

815	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Lu als 青石用 . Ich entziffere sie als 青石
褁, da eine ähnliche Phrase im grabschützenden Text S. 02-2 zu finden ist.

816	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Lu als □□青. Ich entziffere sie als 書以水
精, da eine ähnliche Phrase im grabschützenden Text S. 02-2 zu finden ist.

817	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Lu als 與祖□. Ich entziffere sie als 與祖絕.



283

Grabschützende Texte

魚肉□{黃}米二升818，與□當□□□世819...

Im Text S.  03 kommen mehrere Phrasen vor, die bereits im Text S.  02-2 verwendet 
werden: „der Bestattete ... [von seinem alten] Grab zum neuen Wohnsitz umziehen 
wird, was seinen Nachkommen Unglück bringen [könnte] 移塟（葬）易居，子[孫]
不譽（豫）“; „Die Hinterbliebenen sind [in der Welt] geblieben, die Verstorbenen sind 
[in die Unterwelt] hingeschieden 留者已留，去者已<者>去“; „[Ich] verwende den mit 
gelben Stoffen eingewickelten grünen Kalkstein vom höchsten Berg des Ostens, [dem 
Berg Tai] 東嶽之阜，青石[黃]褁（裹）“; „beschrifte ihn mit der Essenz des Wassers, 
[der schwarzen Tinte], um [die Verstrickungen] zwischen den Hinterbliebenen und 
den verstorbenen Vorfahren aufzulösen 書以水精，與祖絕“. Aufgrund der genannten 
Textelemente lässt sich der Text ebenfalls in die Gruppe IV einordnen.

S.  04: ... [Das Element] ... nimmt jetzt die Übermacht [der Fünf Phasen] ein 
und befiehlt den Sternbildern Jing und Shen die Gesetze [der Fünf-Phasen-
Lehre] durchzuführen, damit [ein Abwehrzeichen durch die Weissagungs-
methode] Liuren errichtet wird, um das Grab der gemeinsamen Vorfahren der 
fünf Familien von Chi Bozong, Chi Shuzong, Chi Jizong, Chi Boshi sowie Chi 
Boqing, deren Herkunftsort der tingbu-Sicherheitsbezirk ...li im Kreis Xi’an im 
Fürstentum Qi ist, zu schützen und [das Unheil vom Grab] fernzuhalten. [Diese 
Inschrift] ist in grün-schwarzer Tinte geschrieben, um hundert [bzw. allerlei] 
Verfehlungen [der Verstorbenen] zu tilgen. [Das oben Stehende] eilt sehr und 
[soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 
□□□□□□□□□□□□，□□{主}精際820，命井叅執法821，以建六壬822，

818	 Die sieben Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Lu als 夷角用三□什. Ich entziffere sie als 
祀魚肉□米二升, da eine ähnliche Phrase im grabschützenden Text S. 02-2 zu finden ist. 

819	 Die sechs Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Lu als 人有壽肖□人之□. Ich entziffere 
sie als 與□當□□□世.

820	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Duan, Luo und Nagata jeweils als 漢□
隆, □□際, □□降 (Duan Fang 1909, 8003; Shijiao lu 1939, 22; Nagata 1994, 296). Ich entziffere 
sie als □{主}精際, da eine sehr ähnliche Phase auf einer anderen grabschützenden Steinplatte 
(S.02-9) zu finden ist.

821	 Die fünf Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Duan, Luo und Nagata jeweils als 命□載
□法, 命□□執法, 命□參拔法 (Duan Fang 1909, 8003; Shijiao lu 1939, 22; Nagata 1994, 296). 
Ich entziffere sie als 命井叅執法. Dieselbe Phase ist auf einer anderen grabschützenden Stein-
platte (S.02-9) zu finden.

822	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Duan, Luo und Nagata jeweils als 以達
六國, 以建六虛, 以達□國 (Duan Fang 1909, 8003; Shijiao lu 1939, 22; Nagata 1994, 296). Ich 
entziffere sie als 以建六壬, da dieselbe Phase auf einer anderen grabschützenden Steinplatte 
(S.02-9) zu finden ist.



Schriftlichkeit

284

壓除齊國823西安□里亭部824遲伯宗、遲叔宗、遲季宗825、遲伯世、遲伯卿826
此五家祖冢827。以青黑漆書之828，以除百適829。急如律令830.

Im Text S. 04 werden mehrere Phrasen verwendet, die bereits im Text S. 02-8 bekannt 
sind: „[Das Element] ... nimmt jetzt die Übermacht [der Fünf Phasen] ein □□{主}

精際“; „befiehlt den Sternbildern Jing und Shen die Gesetze [der Fünf-Phasen-Lehre] 
durchzuführen, damit [ein Abwehrzeichen durch die Weissagungsmethode] Liu-
ren errichtet wird 命井叅執法，以建六壬“; „[Der Text] ist in grün-schwarzer Tinte 
geschrieben, um hundert [bzw. allerlei] Verfehlungen [der Verstorbenen] zu tilgen 以
青黑漆書之，以除百適“. Aufgrund dieser Phrasen lässt sich der Text S. 04 der Gruppe 
IV zuordnen. 

Z. 02: [Am Tag ... des ...] Jahres [der Regierungsdevise ..., setze ich] ...,[ die Beam-
ten der Unterwelt, die jeweils für ...,]den östlichen [qian-Feldrain], den west-
lichen [qian-Feldrain] zuständig sind, ... hierüber in Kenntnis: Der ehemalige 

823	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Duan, Luo und Nagata jeweils als 守□除
相國, 塞除□國, 塞除□國 (Duan Fang 1909, 8003; Shijiao lu 1939, 22; Nagata 1994, 296). Ich 
entziffere sie als 壓除齊國.

824	 Die sechs Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Duan, Luo und Nagata jeweils als 賜□□
𠦔亭部, 西安□里亭部, 西安□□亭部 (Duan Fang 1909, 8003; Shijiao lu 1939, 22; Nagata 1994, 
296). Der Ortsname Xi’an 西安 bezog sich in der Ost-Han-Zeit auf den Kreis Xi’an des Fürsten-
tumes Qi 齊. Der Amtssitz des Kreises befand sich nordwestlich des heutigen Stadtviertels Linzi 
臨淄 der Stadt Zibo 淄博, Provinz Shandong. You zufolge wurde ein Abdruck des Siegelstempels 
mit der Inschrift xi’an cheng yin 西安丞印 („Siegel des Assistenten des Magistraten des Kreises 
Xi’an“) ausgegraben, der sich heute im Shandong Museum befindet (You Yifei 2017). 

825	 Die sechs Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Duan, Luo und Nagata jeweils als 遲...
名宗□劉完, 遲元宗遲 （𡭫）宗, 遲元宗遲□宗 (Duan Fang 1909, 8003; Shijiao lu 1939, 22; 
Nagata 1994, 296). 

826	 Die neun Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Duan, Luo und Nagata jeweils als 通季□
通伯世□伯...卿, 遲季宗遲伯世遲伯卿, 遲季□遲□世遲伯卿 (Duan Fang 1909, 8003; Shijiao 
lu 1939, 22; Nagata 1994, 296).

827	 Die fünf Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Duan, Luo und Nagata jeweils als 此王家
祖塚, 此□□□塚, 此五家祖塚 (Duan Fang 1909, 8003; Shijiao lu 1939, 22; Nagata 1994, 296).

828	 Die sechs Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Duan, Luo und Nagata jeweils als 辛酉以
□書之, 之青黑漆書之, □青□□書之 (Duan Fang 1909, 8003; Shijiao lu 1939, 22; Nagata 1994, 
296). Ich entziffere sie als 以青黑漆書之, da dieselbe Phase auf einer anderen grabschützenden 
Steinplatte (S.02-9) zu finden ist.

829	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Duan, Luo und Nagata jeweils als ...□□
百通, 以除百 , □除百適 (Duan Fang 1909, 8003; Shijiao lu 1939, 22; Nagata 1994, 296). Ich 
entziffere sie als 以除百適, da dieselbe Phase auf einer anderen grabschützenden Steinplatte 
(S.02-9) zu finden ist.

830	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Duan, Luo und Nagata jeweils als 急如律
令, 急急如律令, 急如律令 (Duan Fang 1909, 8003; Shijiao lu 1939, 22; Nagata 1994, 296).



285

Grabschützende Texte

Magistrat des Kreises Maoling, Zhen Qian mit dem Agnomen Xiaogong, des-
sen Herkunftsort das Dorf [... in der Verbandsgemeinde ... im Kreis ...] ist, ist 
[wegen seines unglücklichen] Schicksals [früh verstorben.] ... hat ein Stück [eige-
nes, über mehrere Generationen hinweg vererbtes Ackerland von der Größe ... 
Mu, das sich südlich des ... mo-Feldrains] im tingbu-Sicherheitsbezirk Guang... 
befindet, [zum Bau seines Grabes symbolisch] gekauft. Die nord-südliche Länge 
des Landes beträgt hundertzwanzig Schritt, die west-östliche Breite beträgt ... 
Schritt. [Wieviel Klafter und Fuß das Landstück] hat, ist klar und deutlich im 
Vertrag festgehalten. Daraufhin wurden Abwehrzeichen an den vier Ecken [des 
Grabes] als Grenzmarkierungen errichtet, die hinauf bis zum [neunten] Himmel 
reichen. [Mit Sorgfalt] eliminiere [ich nun] für das Haus [Zeng] das Ungemach 
und das Unheil. [Da die diensthabenden Positionen der Götter,] Wu[can..., Qis-
hier] bu[zha], Tian[fu, Boguang], Bashi sowie Jiu[kan], wohl [mit der Todes-
zeit der Bestatteten zusammenfielen], war sein Todestag oder seine Todesstunde 
unglücklich. [Die Lebenden und die Verstorbenen befinden sich auf verschiede-
nen Wegen, die Verstorbenen] sollen den Lebenden keinen Schaden zufügen. Die 
Verstorbenen sollen ins [Jenseits] Hao[li, dem die Himmelsstämme Wu und Ji 
zugeordnet sind,] heimkehren. Die [Beamten der Unterwelt], ganz gleich, ob sie 
sich auf der Erde oder in der unterirdischen Sphäre aufhalten, sollen [ihm nicht 
absichtlich Hindernisse in den Weg legen.]... [Sie sollen] den Hinterbliebenen 
und den Nachkommen [Glück bringen]. Xiaogong [soll] hier bestattet werden. 
[Er soll nicht mit schwerer Arbeit] gequält und nicht veranlasst werden Fron-
dienst [zu leisten]. Ihm [sollen] nicht absichtlich Hindernisse in den Weg gelegt 
werden. Auch soll [er die Hinterbliebenen] nicht mehr auf die Rückzahlung 
der Schuld drängen. ... Hiermit befreie [ich] Xiaogong von allen unglücklichen 
Verstrickungen, die oben mit dem Himmel und unten mit der Erde bestehen. 
... [Der Verstorbene soll] seinen Nachkommen ewiges Wohl bringen. [Das oben 
Stehende soll gemäß den betreffenden Gesetzen und Regularien behandelt wer-
den] □□□年...東□{阡}...西□{阡}831...里832：故茂陵833令甄謙，字孝

恭，...□{薄}命834□□{早死}，...□{自}買廣□□□{亭部}□□□{陌} 

831	 Am Anfang des grabschützenden Textes für Liu Gongze (Z. 01) sind ebenfalls die Zeitangabe 
und eine lange Reihe an Beamten der Unterwelt zu finden.

832	 Aufgrund des Kontexts müsste sich das Wort li 里 („Dorf“) auf den Herkunftsort des Bestatteten 
beziehen. 

833	 Im ersten Jahr der Regierungsdevise Taishi 太始 (96 v. Chr.) wurde der Kreis Maoling eingerich-
tet, in den über sechzigtausend reiche Familien aus ganz China umsiedelt wurden. 

834	 Aufgrund des Kontexts müsste das Wort ming 命 („Schicksal“) sich auf die Todesursache bezie-
hen. Eine ähnliche Phrase ist im grabschützenden Text für Liu Gongze zu finden.



Schriftlichkeit

286

□□{田}□□□{畝}，南北長百廿步835，東西廣□□836步。□{田}有□□ 

{丈尺}，券書明白。故立四角封界，界至□{九}天上，□□{今謹}爲

□□□{甄氏之}家解除殃咎837。五□□□{殘六弒}、□□□□、□□□ 

{七十二}不□{𣧐}、天□□□{㱠𣧧光}、八尸838九□{欿}，或有死日不

□{良}時839不吉。□□□□{生死異路}，不得相防（妨）840。死人歸蒿

□{里}□□{戊己}，地上地下841不得□□{苛止}。...□□□{利生人}

子孫842。孝恭來臧（葬）843，□□□{無敢勞}苦，無呼繇□{使}844， 

835	 Hundertzwanzig Schritt betrugen etwa 167,0 m.
836	 Meng zufolge ist nur ein Schriftzeichen an dieser Stelle abgeblättert (Meng Zhaolin 1959, 45). 

Da die Länge bereits hundertzwanzig Schritt betrug, könnte meines Erachtens die Breite kaum 
weniger als vierzig Schritt betragen haben, andernfalls wäre das Landstück für den Bau des 
Grabes viel zu schmal gewesen. Daher füge ich ein weiteres Leerzeichen an dieser Stelle hinzu. 
Eine fast gleiche Phrase ist im grabschützenden Text für Liu Gongze zu finden.

837	 Eine fast identische Phrase ist im grabschützenden Text für Liu Gongze zu finden: „Mit Sorgfalt 
eliminiere [ich] für das Haus Liu das Ungemach und das Unheil 謹爲劉氏之家解除咎殃 (Z. 01).“

838	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Meng, Huang, Zhang und Lu jeweils als 尺, 屍, 
尺 und 尺 (Meng Zhaolin 1959, 45; Huang Jingchun 2004, 76; Zhang & Bai 2006, 209; Lu Xiqi 
2014, 44).

839	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Meng, Huang, Zhang und Lu jeweils als 復 
(Meng Zhaolin 1959, 45; Huang Jingchun 2004, 76; Zhang & Bai 2006, 209; Lu Xiqi 2014, 44). Ich 
entziffere es als chi 時, da die identische Phrase siri buji shi buliang 死日不吉時不良 auch im 
grabschützenden Text für Guo Boyang (N. 18) zu finden ist.

840	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Meng, Huang, Zhang und Lu jeweils als , 昉, 
昉 und 妨 (Meng Zhaolin 1959, 45; Huang Jingchun 2004, 76; Zhang & Bai 2006, 209; Lu Xiqi 
2014, 44). Ich entziffere es als fang 防 und halte es für ein Tongjiazi von fang 妨, da die gleiche 
Phrase bude xiangfang 不得相防 im grabschützenden Text für Liu Gongze zu finden ist.

841	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Meng, Huang, Zhang und Lu als 地下瓦
下 (Meng Zhaolin 1959, 45; Huang Jingchun 2004, 76; Zhang & Bai 2006, 209; Lu Xiqi 2014, 44). 
Ich entziffere sie als 地上地下, da dieselbe Phrase im grabschützenden Text für Liu Gongze zu 
finden ist: „Der Verstorbene soll ins [Jenseits] Haoli, dem die Himmelsstämme Wu und Ji zuge-
ordnet sind, heimkehren. Die [Beamten der Unterwelt], ganz gleich ob sie sich auf der Erde oder 
in der unterirdischen Sphäre aufhalten, sollen [ihm] nicht absichtlich Hindernisse in den Weg 
legen 死人歸蒿里戊己，地上地下不得苛（訶）□{止} (Z. 01)“.

842	 Eine wohl identische Phrase ist im grabschützenden Text für Liu Gongze zu finden: „[Lasst die 
Verstorbenen] ohne Verfehlungen sein und am Heil teilhaben. [Sie sollen] den Hinterbliebenen 
und den Nachkommen Glück bringen □□□無適有富（福），利生人子孫.“ 

843	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Meng, Huang, Zhang und Lu als 夾一歳 
(Meng Zhaolin 1959, 45; Huang Jingchun 2004, 76; Zhang & Bai 2006, 209; Lu Xiqi 2014, 44). Ich 
entziffere sie als 來臧, da ein ähnlicher Ausdruck im grabschützenden Text für Liu Gongze zu 
finden ist.

844	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Meng, Huang, Zhang und Lu jeweils als 
, , 繇 und 繇 (Meng Zhaolin 1959, 45; Huang Jingchun 2004, 76; Zhang & Bai 2006, 209; Lu 

Xiqi 2014, 44). Ich entziffere sie als 繇□{使}, da ein ähnlicher Ausdruck im grabschützenden 
Text für Liu Gongze zu finden ist: „Er soll weder mit schwerer Arbeit gequält werden noch dazu 
veranlasst werden Frondienst zu leisten 無敢勞苦，無呼繇□{使}“.



287

Grabschützende Texte

無□{得}苛止845，無責（債）846□□...。孝恭絕道847，上絕天文，下絕地

理848。...永宜子孫849。□□□{如律令}850.

Beim Text Z. 02 ist trotz seines schlechten Erhaltungszustands ersichtlich, dass der Text 
fast identische Form hat wie der Text Z. 01. Die verwendeten Phrasen und ihre Stellung 
im Text sind ebenfalls fast identisch. Daher lässt sich der Text Z. 02 auch in die Gruppe 
IV einordnen.

Z. 03: 
Z. 03-1 (M33:23): Wegen der Verstrickungen mit der Erde und dem Himmel wurde 
Zhao Zigao von einem Unglück getroffen und ist abrupt verstorben. Er soll [den 
Hinterbliebenen] keinen Schaden zufügen. [Das oben Stehende] eilt und [soll] 

845	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Meng, Huang, Zhang und Lu als 苛山 
(Meng Zhaolin 1959, 45; Huang Jingchun 2004, 76; Zhang & Bai 2006, 209; Lu Xiqi 2014, 44). Ich 
entziffere sie als 苛止, da dieselbe Phrase wude kezhi 無得苛止 auch im grabschützenden Text 
für Liu Gongze zu finden ist.

846	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Meng, Huang, Zhang und Lu als 無主 
(Meng Zhaolin 1959, 45; Huang Jingchun 2004, 76; Zhang & Bai 2006, 209; Lu Xiqi 2014, 44). Ich 
entziffere sie als 無責, da die Phrase wuze shengren 無責生人 auch im grabschützenden Text 
für Liu Gongze zu finden ist. 

847	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Meng, Huang, Zhang und Lu jeweils als 絕
草, 絕道, 絕草 und 絕草 (Meng Zhaolin 1959, 45; Huang Jingchun 2004, 76; Zhang & Bai 2006, 
209; Lu Xiqi 2014, 44).

848	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Meng, Huang, Zhang und Lu jeweils als 
下絕地□, 下絕地理, 下絕地理 und 下絕地理 (Meng Zhaolin 1959, 45; Huang Jingchun 2004, 
76; Zhang & Bai 2006, 209; Lu Xiqi 2014, 44). Die gleiche Phrase ist im grabschützenden Text für 
Liu Gongze zu finden.

849	 Die gleiche Phrase ist im grabschützenden Text für Liu Gongze zu finden: „[Das Haus Liu] soll 
über Generationen hinweg reich und ehrwürdig sein. [Der Verstorbene soll] seinen Nachkom-
men ewiges Wohl bringen 世世富貴，永宜子孫.“

850	 Entsprechend des üblichen Schemas eines Amtsschreibens müsste eigentlich am Ende des 
Schreibens eine Schlussphrase wie ru lüling 如律令 stehen. Dafür sprechen auch der grab-
schützenden Text für Liu Gongze sowie der grabschützenden Text für Wang Dang. Da in der 
Transkription von Meng (Meng Zhaolin 1959, 45) mehrere Schriftzeichen falsch oder gar nicht 
entziffert wurden, ist es m. E. sehr wahrscheinlich, dass die Schriftzeichen an dieser Stelle über-
sehen wurden. Der Kreis Wuji liegt nur 50km vom Kreis Wangdu entfernt, in dem sich das 
Grab des Herrn Liu Gongze befand. Das Material, die Form und die Inschriften beider grab-
schützenden Ziegelsteintäfelchen sind fast identisch. Da die Reihenfolgen der Phrasen in beiden 
grabschützenden Texten ebenfalls fast identisch sind, wurden sie wohl von der gleichen Arbeits-
gruppe hergestellt.



Schriftlichkeit

288

gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 犯地適

得天央，趙子高暴死，莫相妨。急如律令851.

Z. 03-2 (M33:19): Wegen der Verstrickungen mit dem Himmel und der Erde wurde 
Zhao Zigao von einem Unglück getroffen und ist abrupt verstorben. Er soll [die 
Hinterbliebenen] nicht auf die Rückzahlung der Schuld drängen. [Das oben Ste-
hende] eilt und [soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behan-
delt werden] 犯天央得地適，趙子高暴死，莫相責852。急如律令853. 

Im Text Z. 03 wird die Phrase „[Das oben Stehende] eilt sehr und [soll] gemäß den 
[betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 急如律令“ verwendet, die 
erst in der Gruppe III auftaucht. Daher lässt sich der Text der Gruppe III oder IV zuord-
nen. Dafür spricht auch die Datierung des Grabes, dem die Ziegelsteine beigegeben 
wurden, auf das Ende der Ost-Han-Zeit.

N.  01: Der Himmlische Herr bezwingt der Reihenfolge nach das Ungemach, 
das von [den kalendarischen Geistern] wie Kongwang und den sieben Geistern 
[Tugong, Feishi, Jiumei, Beijun, Xianju, Danglu, Zhifu] ausgeht 天帝詰854空亡855， 

851	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als □建
令 (Xi’an donghan mu 2009, 448). Ich entziffere es als 急如律令.

852	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als gui 貴 
(Xi’an donghan mu 2009, 448). Ich entziffere es als ze 責.

853	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als □□
建令 (Xi’an donghan mu 2009, 448). Ich entziffere es als 急如律令.

854	 Nach Ansicht von Liu ist das Wort jie in diesem Kontext gleichbedeutend mit demselben Wort 
jie im Ausdruck jiejiu 詰咎 des rishu-Almanachs aus Shuihudi (Liu Zhaorui 2007, 392). Liu deutet 
jie im Ausdruck jiejiu als „bezwingen“ (Liu Lexian 1994, 232–233). 

855	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Autor des Ausgrabungsberichts und Liu 
jeweils als ba 八 und wang 亡 (Qin Jin 1980, 52; Liu Zhaorui 2007, 391). Liu weist darauf hin, dass 
sich wang 亡 und das Wort hang 行 reimen. Das Wort kongwang 空亡 ist der Name eines bösen 
Gottes, dessen diensthabende Tage bei der Auswahl eines günstigen Tages für die Bestattung 
vermieden werden müssen (Liu Zhaorui 2007, 391). Bei der Kunst der Auswahl der günstigen 
Tage beziehen sich die Tage, an denen der Gott Kongwang Dienst hat, auf diejenigen Tage, deren 
Erdzweige innerhalb eines Zyklus von zehn Tagen keine Paare mit den zehn Himmelsstämmen 
bilden. Den Satz „ Die Zahlen, die das Glück und die Lebensdauer des Kaisers Wu der Liu-Song 
Dynastie bestimmten, gehörten den Tagen an, an denen der Gott Kongwang Dienst hat 宋武帝
祿與命並當空亡“ aus dem Werk Zizhi tongjian kommentiert der Gelehrte Hu Sanxing 胡三省 
(1230–1302) wie folgt: „ Die folgenden Tage in der jeweiligen Dekade werden als kongwang-Tage 
bezeichnet: die Tage mit den Erdzweigen Xu und Hai in der Dekade mit dem ersten Tag Jiazi, die 
Tage mit den Erdzweigen Shen und You in der Dekade mit dem ersten Tag Jiaxu, die Tage mit 
den Erdzweigen Wu und Wei in der Dekade mit dem ersten Tag Jiashen, die Tage mit den Erd-
zweigen Chen und Si in der Dekade mit dem ersten Tag Jiawu, die Tage mit den Erdzweigen Yin 



289

Grabschützende Texte

七神856以次行857.

Die Bezeichnung „Himmlischer Herr“ tiandi 天帝, der erstmals im Jahr 93 n. Chr. (T. 01) 
auftaucht, weist darauf hin, dass der Text N. 01 in die Gruppe I, II, III oder IV eingeord-
net werden kann. 

N. 02: [Ich,] der Bote des Gelben Herrn, entferne mit Sorgfalt für das Haus von 
Lü ... das Unheil und vertreibe die Schuld, bis weit über tausend Meilen hinaus. 
[Ich] vertreibe die Schuld und entferne das Unheil, bis zu einer anderen Verbands-
gemeinde. Das Unheil und die Schuld [sollen] sich vom Grab entfernen. Die bösen 
Geister sollen sämtlich die Flucht ergreifen. Die Geister, die die unglücklichen Ver-
strickungen [verursachen], sollen bereits vor ihrer Vertreibung sterben. Die fünf 
... sollen ohne Vertreibung [das Grab] verlassen. Die ... sollen hier verweilen. ... 
Warum [ergreifen] alle [bösen] Geister nicht [sofort die Flucht]? [Ich verwende] 
die magische Medizin des Himmlischen Herrn, um das Ungemach zu [beseiti-
gen]. [Das oben Stehende] eilt [und soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und 
Regularien [behandelt werden] 黃帝使者謹為閭□□之家移殃去䓘（咎）858， 

und Mao in der Dekade mit dem ersten Tag Jiachen, die Tage mit den Erdzweigen Zi und Chou 
in der Dekade mit dem ersten Tag Jiayin 甲子旬戌亥，甲戌旬申酉，甲申旬午未，甲午旬辰
巳，甲辰旬寅卯，甲寅旬子醜，謂之旬中空亡“ (Zizhi tongjian, 196.6166). In diesem Sinne ist 
das Wort kongwang ein Synonym für guxu 孤虛. Der Kommentar von Li Xian (654–684) zum 
Wort guxu im Werk Houhanshu lautet: „Beim Wort gu handelt es sich um die Erdzweige der 
sechzig Ganzhi, deren Erdzweige innerhalb eines Zyklus von zehn aufeinanderfolgenden Tagen 
keine Paare mit den entsprechenden zehn Himmelsstämmen bilden, wie z. B. die Tage mit den 
Erdzweigen Xu und Hai in einer Dekade mit Jiazi als erstem Tag. Beim Wort xu handelt es sich 
um diejenigen Erdzweige, die sich im Zyklus der zwölf Erdzweige den Erdzweigen der gu-Tagen 
gegenüberstehen. Im Kapitel Yiwenzhi des Werks Hanshu wird ein Buch namens Fenghou guxu 
mit dem Umfang von zwanzig Kapiteln aufgeführt 孤謂六甲之孤辰，若甲子旬中戌亥無幹是
為孤也。對孤為虛。前書藝文志有風後孤虛二十卷 (Houhanshu, 72.2704)“.

856	 Der Ausdruck qishen 七神 (wörtlich: „sieben Götter“) ist auch in einem weiteren grabschützen-
den Text zu finden: „... die sieben Götter, um das Yin-Yang-Verhältnis des Grabes auszutarieren 
□□七神定塚陰陽 (T. 14)“. Liu vermutet, dass der Ausdruck qishen sich auf die Sonne, den 
Mond und die fünf Planeten, Jupiter, Mars, Saturn, Venus und Merkur beziehen könnte. Aber 
er hat keinen Beweis dafür gegeben (Liu Zhaorui 2007, 392). Ich bin der Meinung, dass sich der 
Ausdruck qishen auf die von Wang Fu (83–170 n. Chr.) im Buch Qianfu lun erwähnten sieben 
Götter beziehen muss: „Die sieben Geister Tugong, Feishi, Jiumei, Beijun, Xianju, Danglu, Zhifu 
土公、飛屍、咎魅、北君、銜聚、當路、直符七神 (Qianfu lun jian jiaozheng 1985, 306)“. 
Für eine weitere Diskussion dazu siehe Kapitel 4.2.2.

857	 Das Wort cihang lässt sich meines Erachtens in diesem Kontext als „Reihenfolge“ deuten.
858	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Jia, Huang, Zhang und Liu als 欲, 咎, 咎 und 

咎 (Jia Maiming 1993, 59; Huang Jingchun 2004, 150; Zhang & Bai 2006, 185; Liu Zhaorui 2007, 
71). Ich entziffere es als jiu 䓘, weil dasselbe Schriftzeichen in einem Text normalerweise nicht 
auf unterschiedliche Weise geschrieben wurde.



Schriftlichkeit

290

□□{遠之}千里859。移䓘（咎）去殃860，更止861也（他）862鄕863。殃䓘

（咎）離墓864，睢（祟）865皆比866兆（逃）亡867。重復之鬼，不徐（除）868

859	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Jia, Huang, Zhang und Liu jeweils als □□
子里, □□子里, 遠與他里 und □□子里 (Jia Maiming 1993, 59; Huang Jingchun 2004, 150; 
Zhang & Bai 2006, 185; Liu Zhaorui 2007, 71). Ich entziffere es als □□千里, da eine ähnliche 
Phrase auf dem grabschützenden Tontopf für Cao Bolu zu finden ist: „entferne [ich,] der Bote 
des Himmlischen Herrn, für das Haus des Cao Bolu das Unheil mit Sorgfalt und vertreibe das 
Ungemach, bis weit über tausend Meilen hinaus 天帝使者謹為曹伯魯之家移央（殃）去䓘
（咎），遠之千里 (T. 06).“

860	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Jia, Huang, Zhang und Liu jeweils als , , 殃 
und 殃. Ich entziffere es als yang 殃, da das gleiche Schriftzeichen in einem Text normalerweise 
nicht auf verschiedene Weise geschrieben wurde. 

861	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Jia, Huang, Zhang und Liu jeweils als 山, 山, 
出 und 山. Ich entziffere es als zhi 止 und halte es für ein Synonym für zhi 至, da eine ähnliche 
Phrase in einem weiteren grabschützenden Text zu finden ist: „verjage [ich] das Ungemach 
und vertreibe das Unheil, bis hin zu einer anderen Gemeinde 轉咎移央（殃），更至他鄉 
(T. 13-2)“.

862	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Jia als 也 (Jia Maiming 1993, 60). Huang und 
Zhang vermuten, dass es sich bei ihm um den rechten Teil des teilweise abgeblätterten Schrift-
zeichens ta 他 handelt. (Huang Jingchun 2004, 151; Zhang & Bai 2006, 185). Das Schriftzeichen 
也 hatte in der Han-Zeit die gleiche Aussprache wie das Schriftzeichen ta 他, daher halte ich es 
als ein Tongjiazi von ta 他. 

863	 Eine fast identische Phrase ist auf dem grabschützenden Tontopf für Herrn Duan zu finden: 
„Vom Herrn Duan soll das Unheil entfernt und das Ungemach vertrieben werden, bis weit über 
tausend Meilen hinaus. Das Ungemach soll entfernt und das Unheil vertrieben werden, bis zu 
einer anderen Verbandsgemeinde 段氏移殃去咎，遠行千里；移咎去殃，更到他鄕 (T. 31)“.

864	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Jia, Huang, Zhang und Liu jeweils als 殃咎
雄, 殃咎雄, 殃咎雄墓 und 殃咎雄墓. Ich entziffere es als 殃咎離墓, da das Wort li 離 in einem 
anderen grabschützenden Text mit dem Wort mu 墓 („Grab“) im Zusammenhang steht: „... sol-
len die Vorfahren, Ururgroßväter und Urgroßväter des Hauses Xu, ihre Gräber [nicht] verlassen 
□□□胥氏家塚中三曾、五祖、皇□父母離丘別墓 (T. 29)“. Nach Ansicht von Liu steht das 
Schriftzeichen mu 墓 nicht mit den anderen Schriftzeichen der Inschrift im Zusammenhang, 
weil es größer als die anderen Schriftzeichen geschrieben wurde (Liu Zhaorui 2007, 71). Ich finde 
seine Größe nicht besonders augenfällig, daher halte ich es für einen Teil der Inschrift.

865	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Jia, Huang, Zhang und Liu jeweils als 雌 (Jia 
Maiming 1993, 59; Huang Jingchun 2004, 150; Zhang & Bai 2006, 185; Liu Zhaorui 2007, 71). Ich 
entziffere es als sui 睢 und halte es für ein Tongjiazi von sui 祟.

866	 Jia zufolge bedeutet bi 比 in diesem Kontext „sämtlich“.
867	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Jia, Huang, Zhang und Liu jeweils als 

□亡, 永亡, □亡 und 兆亡. Ich entziffere es als 兆（逃）亡, da der Ausdruck taowang oder 
wangtao auch in zwei weiteren grabschützenden Texten zu finden ist: „Das Ungemach [und das 
Unheil] sollten die Flucht ergreifen und dürfen sich [hier] nicht mehr aufhalten 䓘（咎）□亡
桃（逃）不得留 (T. 06)“; „Diejenigen [bösen Geister], deren Namen nicht im Namenverzeich-
nis eingetragen sind, dürfen die Flucht ergreifen 名字無合得桃（逃）亡 (T. 15)“.

868	 Jia deutet xu 徐 als „langsam“ (Jia Maiming 1993, 61). Ich halte es für ein Tongjiazi von chu 除.



291

Grabschützende Texte

自死，五□869□□，不徐（除）自去。□□□□自留□□□，百鬼何不

□□870，天帝神藥□□䓘（咎）871。急如律令.

Der Text N. 02 ist aufgrund der Phrase ji ru lüling 急如律令, die erst in den Texten der 
Gruppe III auftaucht, der Gruppe III oder IV zuzuordnen. Dafür spricht auch die Phrase 
„Die Geister, die die unglücklichen Verstrickungen [verursachen] 重復之鬼“, die erst-
mals im Text T. 20 (166 n. Ch.) vorkommt. Außerdem ist der Text in Versen verfasst. Er 
eignete sich deswegen für eine Rezitation.

N. 03: [Ich, der Bote des] Himmlischen [Herrn,] setze [mit Sorgfalt] für das Haus 
Liu das Grab in Frieden und beschütze seine [hier bestatteten] Vorfahren. [Das 
Unheil soll entfernt] und die Schuld soll vertrieben werden, [bis weit] über tausend 
Meilen hinaus. [Ich setze den Siegelstempel mit der Inschrift „vom Gelben] Gott 
hergestelltes Siegel“ ein ... [Die Verstorbenen] gehören zur Welt des Yin, ... [die 
Lebenden] gehören zur Welt des Yang. ... [Das oben Stehende soll gemäß den betref-
fenden Gesetzen und] Regularien [behandelt werden] 天□□□872□{帝使者

謹}爲873劉氏安冢□{立}先874。□□{移殃}去咎，□□{远之}千□{里}875。

869	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Jia, Huang, Zhang und Liu jeweils als , ,  
und □.

870	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Jia, Huang, Zhang und Liu jeweils als 疾
行, □□, 疾行 und □□.

871	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Jia, Huang, Zhang und Liu jeweils als 壓
鎮若, □□若, 壓鎮若 und □□若. Ich entziffere sie als □□䓘.

872	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Du, Huang und Zhang jeweils als 天..., 
天..., 天帝使者 (Du Baoren et al 1986, 48; Huang Jingchun 2004, 113; Zhang & Bai 2006, 190). 
Ich entziffere sie als 天□□□.

873	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Du, Huang und Zhang jeweils als ,  und 
□. Ich entziffere sie als 爲.

874	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang und Zhang jeweils als □□人□先 
und □先死 (Huang Jingchun 2004, 113; Zhang & Bai 2006, 190). Ich entziffere sie als 安塚立
先. Der Ausdruck anzhong 安塚 ist in grabschützenden Texten üblich: „um das Grab in Frieden 
zu stellen und den Nachkommen [der Verstorbenen] Glück zu bringen 安塚莫（墓），利子
孫 (T. 39)“; „[ich] beschütze mit Sorgfalt für das Haus Yang das Grab und stelle es in Frieden 
und Sicherheit 謹爲楊氏之家鎭，安塚墓 (N. 05-2)“. Der Ausdruck lixian 立先 ist ebenfalls 
in grabschützenden Texten gängig: „bereite [ich], der Bote des Gelben Gottes, den Grund für 
dieses Landstück und beschütze für den Auftraggeber seine [hier bestatteten] Vorfahren 黃
神使者□{為}地置根，為人立先 (T. 18)“; „[Ich] benachrichtige den Hügelminister und den 
Grabsenior darüber, dass [das Unheil] auf eine andere Gemeinde übertragen werden soll. [Ich] 
beschütze für den Auftraggeber seine [hier bestatteten] Vorfahren 告丘丞、墓伯，移置他鄉。
為人立先 (T. 37)“.

875	 Die acht Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Huang als □□□去各□□□子□ (Huang 
Jingchun 2004, 113). Zhang liest die zwei Schriftzeichen in der Mitte auch als 去各 (Zhang 



Schriftlichkeit

292

□{黃}神越章876□877□□□878六寸一西□□書短者□□□□屬陰879，不

□□□屬陽880，不□□□□□{如律}令.

Der Text N. 03 ist aufgrund der Phrase „vom Gelben Gott hergestelltes Siegel □{黃}

神越章“, die erstmals im Text T. 06 (133 n. Chr.) auftaucht, in die Gruppe II, III od. IV 
einzuordnen. Dafür spricht auch die Phrase „vertreibe das Ungemach, bis weit über 
tausend Meilen hinaus 移央（殃）去䓘（咎），遠之千里“, die ebenfalls erstmals im 
Text T. 06 (133 n. Chr.) vorkommt.

N.  04: Die [erschöpfende] Tugend der Essenz des großen Yang entspricht 
der Sonne, [die zehntausend Dinge erzeugt]. [Ich] verwende Zinnober [zur 
Bemalung der Sonne], um [dem Grab] hundert [bzw. allerlei] Arten an Heil 
zu bringen. [Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen 
und Regularien [behandelt werden] 大（太）881陽之精882，隨日為德883。

& Bai 2006, 190). Ich entziffere sie als □□去咎□□千□, da eine ähnliche Phrase in einem 
anderen grabschützenden Text zu finden ist: „Vom Herrn Duan soll das Unheil entfernt und das 
Ungemach vertrieben werden, bis weit über tausend Meilen hinaus 段氏移殃去咎，遠行千里 
(T. 31)“. 

876	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang und Zhang jeweils als □神越章 
und 黃神越章 (Huang Jingchun 2004, 113; Zhang & Bai 2006, 190). 

877	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Huang als 前. Ich lasse es unentziffert.
878	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Huang als 尺. Ich lasse es unentziffert.
879	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Huang als 肅長. Ich entziffere sie als shuyin 

屬陰 („der Welt des Yin angehören“), weil es das Wort shuyang 屬陽 („der Welt des Yang gehö-
ren“) in der nächsten Zeile steht. Die Gegenüberstellung der Ausdrücke shengren shuyang 生
人屬陽 und siren shuyin 死人屬陰 bildet in grabschützenden Texten ein übliches Textmuster: 
„Die Lebenden gehören zur [Welt] des Yang, die Verstorbenen gehören zur [Welt] des Yin 生人
屬陽，死屬陰 (B. 03)“.

880	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Huang und Zhang als 屬陽 (Huang Jing-
chun 2004, 113; Zhang & Bai 2006, 190).

881	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhuo, Huang, Zhang und Liu jeweils als 大, 
大, 太 und da 大 (Zhuo Zhenxi 1980, 47; Huang Jingchun 2004, 90; Zhang & Bai 2006, 123; Liu 
Zhaorui 2007, 282).

882	 Huang vermutet, dass sich der Ausdruck dayang zhijing auf den Zinnober bezieht (Huang Jing-
chun 2004, 90). Zhang weist hingegen mit dem Zitat aus dem Werk Huangdi jiuding shendan 
jingjue 黃帝九鼎神丹經訣 darauf hin, dass „Zinnober die Essenz des großen Yang ist 丹砂，
太陽之精也“ (Zhang & Bai 2006, 123). Das Werk Huangdi jiuding shendan jingjue wurde jedoch 
in der Tang-Zeit bzw. im Zeitraum zwischen 634 n. Chr und 659 n. Chr. verfasst, daher spiegelt 
das Zitat eher die Vorstellung der Tang-Zeit als diejenige der Han-Zeit wider. 

883	 Anhand eines Zitats aus dem Werk Hanshu lässt sich meines Erachtens das Wort de 德 als „die 
erschöpfende Funktion bzw. Tugend“ deuten: „Yang ist die erschöpfende Tugend, Yin ist die ver-
nichtende Strafe. Der Himmel lässt Yang immer im Sommer verweilen und hilft ihm bei seiner 



293

Grabschützende Texte

利884以丹沙（砂），百福得。如律令.

Im Text N. 04 wird explizit auf die Verwendung von Zinnober hingewiesen, die erst-
mals in Texten der Gruppe II erwähnt wird. Außerdem ist von einem Talisman die 
Rede, nämlich dem mit Zinnober bemalten Bild der Sonne, die die Essenz des großen 
Yang bildet. Aufgrund dieser inhaltlichen Aspekte ist der Text der Gruppe II, III od. IV 
zuzuordnen.

N. 05: 
N.  05-1 (M5:14): [Ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, beschütze mit Sorg-
falt für das Haus Yang das Grab und setze es in Frieden und Sicherheit. Mit 
Sorgfalt entferne [ich] mit Bleimännlein, Gold sowie Jade von den Verstor-
benen ihre Verfehlungen, tilge von den Lebenden ihre Schuld. Nachdem die 
Töpfe angekommen sind, lass die verstorbene Mutter [des Auftraggebers] in 
Sicherheit sein. [Die Verstorbene,] Zongjun, ernährt sich von der Grundsteuer, 
die jährlich zwanzig Millionen [Wuzhu-Münzen] beträgt. Lass ihre Nachkom-
men Generation für Generation Beamte werden und den Rang von Herzö-
gen und Marquis erlangen. Sie sollen reich und ehrwürdig sein. Generäle und 
Minister werden ununterbrochen aus ihnen hervorgehen. Lass [dieses Schrei-
ben] an den Hügelminister und den Grab[senior] verschicken und an die 
anderen, die [dieses Schreiben] brauchen, weiterreichen. [Das oben Stehende 
soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 
天帝使者謹爲楊氏之家鎭，安隱（穩）冢墓。謹以鈆（鉛）人、金玉爲死

者解適885，生人除罪過886。瓶到之後，令母人887爲安，宗君888自食地下租，

Aufgabe, [die zehntausend Dinge] zu erzeugen und zu ernähren 陽為德，陰為刑。天使陽常
居大夏，而以生育長養為事 (Hanshu, 22.1031)“.

884	 Anhand eines Zitats aus dem Werk Lunyu lässt sich meines Erachtens das Wort li 利 als „ver-
wenden, ausnutzen“ deuten: „Die Menschenliebenden gründen ihr Leben auf der Menschen-
liebe, die Weisen nutzen die Menschenliebe aus 仁者安仁，知者利仁 (Lunyu jishi 1990, 228)“.

885	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yang, Ikeda, Huang und Zhang jeweils als , 
適,  und 適 (Yang Yubin et al 1975, 80; Ikeda 1981, 275; Huang Jingchun 2004, 111; Zhang & 
Bai 2006, 181).

886	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yang, Ikeda, Huang und Zhang jeweils als , 
過,  und .

887	 Der Ausdruck muren 母人 („Mutter“) bezieht sich meines Erachtens auf Zongjun, die Verstor-
bene, die die Mutter des Auftraggebers war.

888	 Huang vermutet, dass das Wort zhongjun 宗君 die ehenhafte Anrede der verstorbenen Mutter 
war (Huang Jingchun 2004, 112). Zhongjun (wörtlich: „dem Ehemann treu“), ein typischer Vor-
name für die Frauen in der Han-zeit, war meines Erachtens der Vorname der Verstorbenen. Er 
ist auch auf einer hanzeitlichen Stele zu finden: „Die Großmutter, die den gleichen Vornamen 
wie ihr Ehemann hat und deren Agnomen Zhongjun ist, verstarb am Tag Guiwei 祖母夫諱，



Schriftlichkeit

294

嵗（歲）二千萬。令後世子〃{子}孫〃{孫}889土（士）890宦，位至公矦

（侯），富貴，將相不絕。移丘丞，墓□{伯}891，下當用者892。如律令.

N. 05-2 (M5:2): [Ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, beschütze mit Sorgfalt 
für das Haus Yang das Grab und setze es in Frieden und Sicherheit. Mit Sorgfalt 
entferne [ich] mit Bleimännlein, Gold sowie Jade von den Verstorbenen ihre Ver-
fehlungen, tilge von den Lebenden ihre Schuld. Nachdem die Töpfe angekommen 
sind, lass die verstorbene Mutter [des Auftraggebers] in Sicherheit sein. [Die Ver-
storbene,] Zongjun, ernährt sich von der Grundsteuer, die jährlich zwanzig Mil-
lionen [Wuzhu-Münzen] beträgt. Lass ihre Nachkommen Generation für Gene-
ration Beamte werden und den Rang von Herzögen und Marquis erlangen. Sie 
sollen reich und ehrwürdig sein. Generäle und Minister werden ununterbrochen 
aus ihnen hervorgehen. Lass [dieses Schreiben] an den Grab[senior] verschicken 
und an die anderen, die [dieses Schreiben] brauchen, [weiterreichen]. [Das oben 
Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt 
werden] 天地（帝）893使者謹爲楊氏之家鎭，安冢墓。謹以鈆（鉛）人、金

玉爲死者解適，生人解罪過。瓶到之後，令母人爲安，宗君自食地租，歲

（歲）二千萬。令後世子〃{子}孫〃{孫}土（士）宦，位□{至}□{公}矦

（侯），富貴，將相不絕。移墓□{伯}，□{下}當用者。如律令.

字宗君，癸未忌日 (Nagata 1994, 18)“. Das Schriftzeichen fu 夫 („Ehemann“) in dieser Stelenin-
schrift wurde meines Erachtens von Nagata aufgrund der formalen Ähnlichkeit irrigerweise als 
shi 失 („verlieren“) entziffert.

889	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yang, Ikeda, Huang und Zhang jeweils als 
子子孫孫, 子〃孫〃, 子子孫孫 und 子子孫孫.

890	 Huang zufolge muss das Schriftzeichen tu 土 („Erde“) an dieser Stelle eine Fehlschrift des Schrift-
zeichens shi 士 („Beamte“) sein (Huang Jingchun 2004, 112). 

891	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Yang, Ikeda, Huang und Zhang jeweils als □, 
伯, 地 und 伯 (Yang Yubin et al 1975, 80; Ikeda 1981, 275; Huang Jingchun 2004, 111; Zhang & 
Bai 2006, 181).

892	 Die Phrase xia dangyongzhe war im hanzeitlichen Amtsschreiben üblich, wie z. B. auf der Stele 
von Yiying 乙瑛碑 zu lesen ist: „Der situ- Minister der Bildung Xiong und der sikong- Arbeits-
minister Jie senden [das Amtsschreiben] an den Minister des Fürstentums Lu, der beim Empfang 
des Amtsschreibens [das oben Stehende] ausführen und es an die anderen Angesprochenen, die 
[dieses Schreiben] brauchen, weiterreichen soll 司徒雄，司空戒下魯相，承書〔從〕事，下
當用者 (Für die Transkription der Steleninschrift siehe Nagata 1994, 114)“.

893	 Huang zufolge war die Bedeutung der Anrede tiandi shizhe 天帝使者 und die Bedeutung der 
Anrede tiandi shizhe 天地使者 identisch (Huang Jingchun 2004, 112). Das Schriftzeichen di 地 
(„Erde“) wurde meines Erachtens wahrscheinlich vom Verfasser aufgrund der gleichen Aus-
sprachen mit di 帝 („Herr“) gleichgesetzt.



295

Grabschützende Texte

N. 05-3 (M5:12): [Ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, beschütze mit Sorgfalt 
für das Haus Yang das Grab und setze es in Frieden und Sicherheit. Mit Sorgfalt 
entferne [ich] mit Bleimännlein, Gold sowie Jade von den Verstorbenen ihre Ver-
fehlungen, tilge von den Lebenden ihre Schuld. Nachdem die Töpfe angekommen 
sind, lass die verstorbene Mutter [des Auftraggebers] in Sicherheit sein. [Die Ver-
storbene,] Zongjun, ernährt sich von der Grundsteuer, die jährlich zwanzig Mil-
lionen [Wuzhu-Münzen] beträgt. Lass ihre Nachkommen Generation für Gene-
ration Beamte werden und den Rang von Herzögen und Marquis erlangen. Sie 
sollen reich und ehrwürdig sein. Generäle und Minister werden ununterbrochen 
aus ihnen hervorgehen. Lass [dieses Schreiben] an den Grab[senior] verschicken 
und an die anderen, die [dieses Schreiben] brauchen, [weiterreichen]. [Das oben 
Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt 
werden] 天地（帝）使者謹以楊氏□之家鎭，安隱{穩}冢墓。謹以鈆（鉛）

人、金玉爲死者解適，生人除罪過。瓶到，令母人爲安，宗君自食地下

租，嵗（歲）二千萬。令後世子〃{子}孫〃{孫}土（士）宦，位至封公矦

（侯），富貴，將相不□{絕}。移墓□{伯}，□{下}當用者。如律令.

N. 05-4 (M5:35): [Ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, beschütze mit Sorgfalt 
für das Haus Yang das Grab und setze es in Frieden und Sicherheit. Mit Sorgfalt 
entferne [ich] mit Bleimännlein, Gold sowie Jade von den Verstorbenen ihre Ver-
fehlungen. [Die Bleimännlein] sollen sofort die Schuld von den Lebenden auf sich 
nehmen und sie tilgen. Nachdem die Töpfe angekommen sind, lass die verstor-
bene Mutter [des Auftraggebers] in Sicherheit sein. [Die Verstorbene,] Zongjun, 
ernährt sich von der Grundsteuer, die jährlich zwanzig Millionen [Wuzhu-Mün-
zen] beträgt. Lass ihre Nachkommen Generation für Generation Beamte werden 
und den Rang von Herzögen und Marquis erlangen. Sie sollen reich und ehrwür-
dig sein. Generäle und Minister werden ununterbrochen aus ihnen hervorgehen. 
Lass [dieses Schreiben] an den Grab[senior] verschicken und an die anderen, die 
[dieses Schreiben] brauchen, weiterreichen. [Das oben Stehende soll] gemäß den 
[betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 天帝使者謹爲楊氏

之家鎭，安隱（穩）冢墓。謹以鈆（鉛）人、金玉爲死者解適，立894代生

人除罪過。瓶到之後，令母人爲安，宗君自食地下租，歲二千萬。令後世

子〃{子}孫〃{孫}土（士）宦，位至公矦（侯），富貴，將相不絕。移墓

□{伯}，下當用者。如律令.

Im Text N. 05 bezeichnet sich der Ritualmeister als „Bote des Himmlischen Herrn 天
帝使者“, eine Bezeichnung, die erst in Texten der Gruppe II vorkommt. Die Phrase 

894	 Das Wort li 立 deute ich in diesem Kontext als „sofort“.



Schriftlichkeit

296

„entferne [ich] ... von den Verstorbenen ihre Verfehlungen 爲死者解適“ wird hier ver-
wendet. Eine ähnliche Phrase „tilge das Unheil von den Hinterbliebenen und befreie 
die Verstorbenen von ihren Verfehlungen 爲生人除殃，爲死人解適“ taucht erstmals 
in der Inschrift T. 26 (173 n. Chr.) auf. Im Text wird auch die Verwendung von Gold 
erwähnt: „mit Bleimännlein, Gold sowie Jade 以鈆（鉛）人、金玉“. Die Verwendung 
von Gold ist auch Gegenstand der Inschriften T. 29 (176 n. Chr.) und T. 39 (194 n. Chr.): 
„biete ich ... Gold und Silber dar 奉金銀□□“; „biete [ich] tausend Jin Gold dar 奉黃金

千斤兩“. Deshalb lässt sich der Text N. 05 der Gruppe III oder IV zuordnen.

N. 06:
N. 06-1 (M1:21): [Im Namen] des Gelben Gottes und des Großen Wagens [bin ich] 
dafür zuständig, den Bestatteten Aqiu zu beschützen und alles Ungemach und 
Unheil von ihm zu nehmen. Die durch die Bestattung verursachte Beleidigung 
des Grabgottes und des Grabseniors, die [den Lebenden] Unglück bringt, soll 
heute zurückgenommen werden. Das Unheil und die Katastrophen sollen getilgt 
werden. Aqiu und die anderen Verstorbenen sollen seine Ehefrau, Kinder, Enkel-
kinder und Neffen, seine Brüder sowie die Beteiligten [des Totenrituals] nicht auf 
die Rückzahlung der Schuld drängen. Wegen [dieser Angelegenheit darf ich] den 
großen Göttern, [dem Gelben Gott und dem Großen Wagen] viele Unannehmlich-
keiten bereiten. [Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und 
Regularien [behandelt werden] 黃神、北斗主為塟（葬）895者阿丘896鎭解諸咎

殃。塟（葬）犯墓神、墓伯，行897利不便，今日移別，殃害須898除。死者阿

丘等無責妻子、〃{子}孫、姪899弟、賓昏900。因累大神。如律令.

895	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Huang und Zhang jeweils als 塟, 葬 und 
葬 (Ikeda 1981, 275; Huang Jingchun 2004, 101; Zhang & Bai 2006, 174). Ma publiziert das Fak-
simile der Inschriften (Ma Jian 1981, 48). 

896	 Da der Verstorbene Aqiu befohlen wurde, seine Ehefrau und Kinder nicht auf die Rückzahlung 
von Schulden zu drängen, muss Aqiu männlich sein. Aqiu ist der Vorname des Bestatteten, weil 
a 阿 nicht als Nachname vorkommt. 

897	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Huang und Zhang jeweils als , 行 und 
不. 

898	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Huang und Zhang jeweils als 須, 須 und 
需.

899	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Huang und Zhang jeweils als 姪, 姪 und 
侄. Das Wort zhidi 姪弟 bezieht sich auf die Neffen und die Brüder des Verstorbenen. 

900	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Huang und Zhang jeweils als 曾, 者 und 
昏. Der Ausdruck binhun 賓昏 lässt sich meines Erachtens als die Teilnehmer des Bestattungs-
rituals deuten. 



297

Grabschützende Texte

N. 06-2 (M1:11): [Im Namen] des Gelben [Gottes und des Großen] Wagens [bin 
ich] dafür zuständig, den Bestatteten Sui Fang zu beschützen und alles Ungemach 
und Unheil von ihm zu nehmen. Die durch die Bestattung verursachte Beleidigung 
des Grabgottes und des Grabseniors, die den Lebenden Unglück bringt, soll heute 
zurückgenommen werden. Das Grab und die Familie [der Verstorbenen] sollen 
ohne Unheil sein. Sui Fang und die anderen Verstorbenen sollen seine Kinder 
und Enkelkinder, seine Schwiegertochter sowie die Brüder der Schwiegertoch-
ter nicht auf die Rückzahlung der Schuld drängen. Wegen [dieser Angelegenheit 
darf ich] den großen Göttern, [dem Gelben Gott und dem Großen Wagen] viele 
Unannehmlichkeiten bereiten. Den Lebenden und den Nachkommen soll Glück 
zuteilwerden. [Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und 
Regularien [behandelt werden] 黃□{神}901、北{北}斗主為塟（葬）者睢902方
鎮解諸咎殃。塟（葬）犯墓神、墓伯，不利生人者，今日移別，墓家無殃。

睢方等無責子孫903、子婦904、婦弟905。因累大神。利生人後世子孫。如律令.

Im Text N. 06-2 wird die Phrase „Den Lebenden und den Nachkommen soll Glück zuteil-
werden 利生人後世子孫“ verwendet. Eine ähnliche Phrase, „Reichtum und Heil sol-
len den Lebenden zuteilwerden 生人富利“, taucht erstmals in der Inschrift T. 14 (153 
n. Chr.) auf. Daher lässt sich der Text N. 06 in die Gruppe III oder IV einordnen. Dafür 
spricht auch die Datierung des Bronzespiegels aus demselben Grab auf das Ende der 
Ost-Han-Zeit.

N. 07: 
N. 07-1 (M1:1): ... Die Essenz des ... überwinden ... Westen ... …三人□精□□勝

固西方□□…

N. 07-2 (M1:2): ... Renzi ... geboren ... …壬子906…下生…

901	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Huang und Zhang jeweils als 神, 神 und 
神. 

902	 Das Wort Sui 睢 muss der Nachname des Bestatteten sein, dementsprechend dürfte Fang der 
Vorname des Bestatteten sein. Sui Fang war wohl ein männlicher Name.

903	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Huang und Zhang jeweils als 子孫, 
子孫 und 妻子孫子.

904	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Huang und Zhang jeweils als 子婦, 
子婦 und □婦.

905	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Huang und Zhang jeweils als 姪弟, 
姪弟 und □. Ich entziffere sie als 婦弟.

906	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als qian 千 
(Cheng Yongjian 1999, 12). Ich entziffere es als zi 子, da das Wort renqian 壬千 keinen Sinn 
ergibt, während renzi 壬子 ein Ganzhi ist.



Schriftlichkeit

298

Die Inschriften N. 07-1 und N. 07-2 sind stark abgeblättert. Trotzdem lassen sie sich 
aufgrund der charakteristischen Ausdrücke „Essenz 精“, „überwinden 勝“, „Westen 西
方“ und „Renzi 壬子“ als grabschützende Texte identifizieren. Die grabschützenden 
Tontöpfe lassen sich anhand ihrer halbkugeligen Form auf das Ende der Ost-Han-Zeit 
datieren (siehe Kapitel 3.1.1).

N. 08: [Ich verwende] diesen Verstrickungen lösenden Topf, um hundert [bzw. 
allerlei unglückliche Verstrickungen] zu lösen. [Das oben Stehende soll] gemäß 
den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 解注瓶，百解

去907。如律令.

Im Text N. 08 taucht die Phrase „hundert [bzw. allerlei unglückliche Verstrickungen] 
zu lösen 百解去“ auf. Dies weist darauf hin, dass der Terminus zhu 注 in diesem Fall 
als eine allgemeine Bezeichnung für den Begriff „Verstrickung“ verwendet wird. Da der 
Diskurs von zhu erst am Ende der Ost-Han-Zeit Popularität erlangte, lässt sich meines 
Erachtens der Text N. 08 auf das Ende der Ost-Han-Zeit datieren. Dafür spricht auch 
die Form des Topfes. 

N. 09: 
N.  09-1 (M1:1): [Im Namen des] Gottes Taiyi und des Gottes Beijun sowie 
des Gottes Zhende beschütze [ich] für die Verstorbenen Wen Shan und Wen 
Jiang das Grab. [Ich] habe die ... Töpfe für das Grab hergestellt, [um den Ver-
storbenen Glück zu bringen]. [Ich] betraue den Hügelminister, den Grab-
senior und den Beamten der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi 
damit, dass die Verstorben den Lebenden keinen Schaden mehr zufügen sol-
len. Deswegen habe [ich] für die Verstorbenen diesen Vertrag hergestellt, um 
das Grab zu beschützen. [Der Vertrag] erhielt Heil vom Himmel und zugleich 
magische Kraft von der Unterwelt. [Im Namen des Gottes] Taiyi versiegele 
[ich den Vertrag]. [Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Geset-
zen und Regularien [behandelt werden] 夳（太）一、北君908、政得909，

907	 Der Autor des Ausgrabungsberichts entziffert das Schriftzeichen an dieser Stelle zwar zutreffend 
als qu 去, aber er bezweifelt zugleich, dass es auch als chang 長 identifiziert werden kann (Guo 
Baojun et al 1956, 24). Ich identifiziere es als qu 去, da der Ausdruck jiechang 解長 keinen Sinn 
ergibt, während der Ausdruck jiequ 解去 „tilgen und entfernen“ bedeutet. 

908	 Das Wort Beijun 北君 (wörtlich: „Herr Norden“) bezieht sich auf einen der sieben kalendari-
schen Götter, deren zeitliche Tabus laut Wu Fu zu seinen Lebzeiten bei Bauarbeiten häufig ein-
gehalten wurden.

909	 Da Taiyi und Beijun zwei Götternamen sind, muss meines Erachtens das Wort zhende 政得 
ebenfalls der Name eines Gottes sein.



299

Grabschützende Texte

为錡（鎮）910是冢911死人文912山、文薑，作□薪丘墓□瓶。付913丘承

（丞），墓伯，地下二千石，無令死人得復干范（犯）914生人。古（故）915
與死人作苻（符）别916，令錡(鎮)是冢。上得天福，下得神力。夳（太）一

治917封。如律令.

N. 09-2 (M1:2): [Im Namen des] Gottes Taiyi und des Gottes Beijun sowie des 
Gottes Zhende beschütze [ich] für die Verstorbenen Wen Shan und Wen Jiang 
das Grab. [Ich] habe die ... Töpfe hergestellt, um den Verstorbenen Glück zu brin-
gen. [Ich] betraue daher den Hügelminister, den Grabsenior und den Beamten 
der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi damit, dass die Verstorben 
den Lebenden keinen Schaden mehr zufügen sollen. Deswegen habe [ich] für die 
Verstorbenen diesen Vertrag hergestellt. [Im Namen des Gottes] Taiyi versiegele 
[ich den Vertrag]. [Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen 
und Regularien [behandelt werden] 夳（太）一、北君、政得，为□□{锜是}

冢死人文山、文薑。作□舍□瓶，利死人。古付丘承（丞），墓伯，地下

二千石，無令死人得復干范（犯）生人。古（故）與死人作苻（符）别。

夳（太）一治封。如律令.

In den Inschriften N. 09-1 und N. 09-2 werden drei Beamten der Unterwelt genannt: „der 
Hügelminister, der Grabsenior und der Beamte der Unterwelt mit dem Rang von zwei-
tausend Shi 丘承（丞），墓伯，地下二千石“. Diese charakteristische Aufzählung 
kommt erstmals im Text T. 08 (135 n. Chr.) vor. Daher ist der Text N. 09 in die Gruppe 
II, III oder IV einzuordnen. 

910	 Beim Schriftzeichen qi 錡 muss es sich meines Erachtens um eine Variante von zhen 鎮 
(„beschützen“) handeln. 

911	 Das Schriftzeichen an der Stelle sieht zwar wie zhong 衆 („Volk“) aus, aber es ist meines Erach-
tens eher als eine Variante von zhong 塚 („Grab“) zu identifizieren. 

912	 Das Wort wen 文 muss ein Nachname sein. Die Verstorbenen Wen Shan und Wen Jiang müssen 
deswegen meines Erachtens Brüder sein.

913	 Das Wort fu 付 bedeutet meines Erachtens in diesem Kontext „jemanden mit etwas betrauen“.
914	 In hanzeitlichen Steininschriften oder anderen grabschützenden Inschriften wurde das Schrift-

zeichen fan 範 so gut wie nie als ein Tongjiazi von fan 犯 verwendet, daher kann es als eine 
Fehlschrift betrachtet werden. 

915	 In hanzeitlichen Steininschriften oder anderen grabschützenden Inschriften wurde das Schrift-
zeichen gu 故 fast nie als ein Tongjiazi von gu 古 verwendet, daher kann es als eine Fehlschrift 
betrachtet werden.

916	 Das Wort fubie 符別 bedeutet „Vertrag“ und bezieht sich an dieser Stelle auf die grabschützen-
den Tontöpfe. 

917	 Das Wort zhi 治 bedeutet meines Erachtens in diesem Kontext „herstellen“.



Schriftlichkeit

300

N. 10: Höchst glücklich. [Der Topf möge] den Nachkommen Wohl [bringen] 大
吉。宜子孫.

Beim Text N. 10 handelt es sich um einen Segenswunsch, der in einen halbkugeligen 
Tontopf eingeritzt wurde. Der Tontopf lässt sich aufgrund seiner Form und Verzierung 
auf das Ende der Ost-Han-Zeit datieren. Dies weist darauf hin, dass reine Segenswün-
sche als Sonderform des grabschützenden Textes erst in der frühen Reifephase bzw. in 
der Reifephase (Gruppe III oder IV) der grabschützenden Texte vorkommen. 

N. 11: 
N. 11-1 (M1:122): [Im Namen] des Gelben Herrn beschütze [ich] das Grab und 
schließe die Grabtür von innen ab. Die Verstorbenen bewegen sich [in der Welt 
des] Yin, die Lebenden bewegen sich [in der Welt des] Yang: Beide haben jeweils 
[ihre eigene] abgetrennte Welt. Sie sollen miteinander keinen Verkehr haben, 
und [die Verstorbenen] sollen nicht mehr ins Diesseits zurückkehren. [Daher ver-
wende ich die Heilkräuter] Ginseng, Jieli und Danggui, um ... zu verschließen 
黃帝塡（鎭）918冢，中閉919壙920戶。死人行陰，生人行陽，各自有分畫。

不得復交通，莫921復來歸地上。□□922人叅（參），解離923，當歸，以閉

924□...

N.  11-2 (M1: 67): ... im April... einrichten ... Baum ... Sternbild ... das Unheil 
abzuwenden ...  □□四月時建□□□□樹□□□黍具星□□□龠禾

918	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhao, Huang und Zhang jeweils als , 填 und 
填 (Zhao Shigang & Ou Zhengwen 1987, 117; Huang Jingchun 2004, 140; Zhang & Bai 2006, 177). 
Ich entziffere es als 塡.

919	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhao, Huang und Zhang jeweils als , 閉 und 
□. 

920	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhao, Huang und Zhang als 臧. Ich entziffere 
es als kuang 壙, da eine ähnliche Phrase auch in einem anderen grabschützenden Text zu finden 
ist: „Nach der Verschließung der Grabtür 曠（壙）戶以閉“ (T. 29).

921	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhao, Huang und Zhang jeweils als 其, 其 und 
莫.

922	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhao, Huang und Zhang jeweils als 行亡, 亡 
und □亡. Ich lasse sie unentziffert.

923	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhao, Huang und Zhang jeweils als □離, 
解離 und 解離. Huang und Zhang deuten das Wort jieli 解離 als „trennen“ (Huang Jingchun 
2004, 141; Zhang & Bai 2006, 177). Ich halte es hingegen für den Eigennamen eines Heilkrautes.

924	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhao, Huang und Zhang jeweils als □□
從 , 無歸以閉 und □□□□. Ich entziffere sie als 當歸以閉 und deute danggui 當歸 als 
„chinesische Engelwurz (Angelica sinensis)“.



301

Grabschützende Texte

□925□有□□□□□□制以926□□□□之凶辟□□□賤□927□□□□氏

□□□□□□□928...

N. 11-3 (M1:156): ... Norden ... Himmel ... Erdzweig Wei ... ...□□□□□□

□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□

北方□□□□□□□行□□□□□□□□□□□天□□□□□其哉

□□□□□□於未土□□□□□□...

N.  11-4 (M1:81): ... am vierzehnten [Tag] des Dezembers ... von 
... Grab ... riesenstarker Mensch ...Grab ... Grab ... großes Grab 
...□□□□□□□□□□□辰□□□□□□□□□十二月十四

□□□□□□□□□□929...□□□從□□□□□□□□寒墓石□□□

長□□力士嵩□□□□□墓沒曹墓□□□□□墓□□□□□□□大墓

□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□...

Die Inschrift N. 11-1 nimmt auf die Verwendung der Heilkräuter „Ginseng, Jieli und 
Danggui 人參，解離，當歸“ Bezug, die erstmals in der Inschrift T. 14 (153 n. Chr.) 
erwähnt wird. Deswegen lässt sich der Text N. 11 in die Gruppe III od. IV einordnen. 
Dafür spricht die Architektur des Grabes.

N. 12: 
N. 12-1 (M17:6): Im Osten [des Grabes], dem die Himmelsstämme Jia und Yi zuge-
ordnet sind und dessen Gott der Grüne Drache ist, [verwende ich] neun Liang 
Azurit, um die Mitte [des Grabes] zu bändigen. Die Mutter [Holz] soll ihr Kind 
[Erde] bändigen, kein Unglück soll von heute an mehr stattfinden. [Das oben 
Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt 
werden] 東方甲乙，神青龍，曾青九兩，制中央。令母守子930，禍不起，從

今日始。如律令.

925	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Zhao als . Ich lasse es unentziffert.
926	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Zhao als . Ich entziffere es als 以.
927	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Zhao als 一. Ich lasse es unentziffert.
928	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Zhao als 便. Ich lasse es unentziffert.
929	 Die Zeitangabe befand sich meines Erachtens wie üblich am Anfang des grabschützenden Tex-

tes.
930	 Das Wort shou 守 bedeutet an dieser Stelle „bändigen“, weil es in den grabschützenden Texten 

N. 12-3 und N. 12-4 als ein Synonym für das Wort zhi 制 („bändigen“) gilt. Die Zeichen mu 母 
und zi 子 beziehen sich auf verschiedene Elemente. Nach der Fünf-Phasen-Lehre kann eines der 
fünf Elemente in einer bestimmten Reihenfolge ein anderes Element entweder erzeugen oder 
bändigen.



Schriftlichkeit

302

N. 12-2 (M17:7): Im Süden [des Grabes], dem die Himmelsstämme Bing und Ding 
zugeordnet sind und dessen Gott der Zinnobervogel ist, [verwende ich] sieben 
Liang Zinnober, um den Westen [des Grabes] zu bändigen. Die Mutter [Feuer] 
soll ihr Kind [Metall] bändigen, kein Unglück soll von heute an mehr stattfinden. 
[Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien 
[behandelt werden] 南方丙丁，神朱爵（雀）。丹沙（砂）七兩，制西方。

令母守子，禍不起，從今日始。如律令.

N. 12-3 (M17:8): In der Mitte [des Grabes], der die Himmelsstämme Wu und Ji 
zugeordnet sind und dessen Gott Ruchen ist, [verwende ich] fünf Liang Realgar, 
um den Norden [des Grabes] zu bändigen. Die Mutter [Erde] soll ihr Kind [Was-
ser] bändigen, kein Unglück soll von heute an mehr stattfinden. [Das oben Ste-
hende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt wer-
den] 中央戊己，神如陳，雄黃女{五}931兩，制北方。令母制子，禍不起，從

今日始。如律令.

N. 12-4 (M17:9): Im Westen [des Grabes], dem die Himmelsstämme Gen und Xin 
zugeordnet sind und dessen Gott der Weiße Tiger ist, [verwende ich] acht Liang 
Arsenopyrit, [um den Osten des Grabes zu bändigen.] Die Mutter [Metall] soll 
ihr Kind [Holz] bändigen, kein Unglück soll von heute an mehr stattfinden. [Das 
oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behan-
delt werden] 西方庚辛，神白乕（虎），礜石八兩。禍不起，令母制子，從

今日始。如律令.

N. 12-5 (M17:10): Im Norden [des Grabes], dem die Himmelsstämme Ren und Gui 
zugeordnet sind [und dessen Gott Xuanwu ist, [verwende ich] sechs Liang Mag-
netit, um den Süden [des Grabes] zu bändigen. Die Mutter [Wasser] soll ihr Kind 
[Feuer] bändigen, kein Unglück soll von heute an mehr stattfinden. [Das oben 
Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt 
werden] 北方壬癸，慈（磁）石六兩，制南方。令母守子，禍不起，自今日

始。如律令.

Im Text N. 12 werden die Himmelsrichtungen, die Himmelsstämme, die Erzsorten, die 
jeweiligen Mengenangaben ihres Gewichts und die zu bändigende Himmelsrichtung 

931	 Bei dem Schriftzeichen an dieser Stelle nü 女 („Frau“) muss es sich um eine Fehlschrift handeln, 
andernfalls würde das Wort nüliang 女兩 keinen Sinn ergeben. Wei identifiziert es als qi 七 (Wei 
Xingtao et al 2009, 14). Siehe auch Hao Benxing & Wei Xingtao 2009, 58. Ich bin der Ansicht, 
dass das richtige Schriftzeichen an dieser Stelle wu 五 sein muss, da der Mitte zhongyang 中央 
die Zahl Fünf zugeordnet ist.



303

Grabschützende Texte

nach der Fünf-Phasen-Lehre kombiniert. Aufgrund der Auflistung der fünf Erzsorten, 
die erstmals in der Gruppe III vorgenommen wird, lässt sich der Text N. 12 in die Gruppe 
III oder IV datieren. Dafür spricht auch die Datierung des Grabes anhand seines Baustils 
und seiner Beigaben auf das Ende der Ost-Han-Zeit.

N. 13: [Am Tag ... des] ... Monats des ... Jahres der Regierungsdevise ..., ... Gott 
... Grenze ...□□□年□932月□□933圭□郡不□□□□□□高宜至934池坤神

□□□同砐無□□□疆□□□享闓通曰同闓□□□□於道時□□□

Die Inschrift N. 13 ist trotz seines schlechten Erhaltungszustands aus den folgenden 
Gründen als ein grabschützender Text zu identifizieren: 1. Die Inschrift ist auf einen 
kleinen Tontopf mit engem Hals geschrieben. 2. Die Inschrift ist aus Zinnober. 3. Die 
Form der Inschrift hat die Merkmale eines grabschützenden Textes, enthalten sind eine 
Zeitangabe sowie die Ausdrücke „Gott 神“ und „Grenze 疆“. 4. Neben der Inschrift gibt 
es noch einige nicht erkennbaren Schriftzeichen in einer größeren Schriftgröße, bei 
denen es sich um Fragmente eines Talismans handeln muss. Der Text N. 13 lässt sich 
meines Erachtens nur grob auf die Mitte bis auf das Ende der Ost-Han-Zeit datieren, 
und damit der Gruppe I, II, III od. IV zuordnen.

N. 14: 
N. 14-1 (Inschrift des Haupttexts): [Ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, setze 
den Hügelminister, den Grabsenior ... hierüber in Kenntnis, dass [das Unheil] 
vom Haus ... [aus den Verstrickungen] mit den kalendarischen Geistern wie ... 
Feishi und Wangjiu entfernt werden soll. ... [Ich eliminiere für die Verstorbenen] 
die unglücklichen Verstrickungen zwischen der Todeszeit und dem Himmel, dem 
Jahr, dem Monat, dem Tag, der Stunde und [trenne] die Schicksalsbande zwi-
schen der Todeszeit und dem Jahr, dem Monat, dem Tag, der Stunde, dem Him-
mel ... Damit betraue ich [die Beamten] der Unterwelt. [Hiermit] setze [ich] den 
Hügelminister, den Grabsenior, den Herrn der Unterwelt Haoli hierüber in Kennt-
nis, dass keine [weiteren unglücklichen Todesfälle] im Haus des Verstorbenen 
mehr stattfinden sollen. Die Himmelstore öffnen sich zu den vier Himmelsrich-
tungen. Die hundert Geister sollen [dem Verstorbenen] nicht mehr nachjagen. 
[Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien 

932	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Zhu als ri 日. Der Ausdruck nianriyue 年日月 
ergibt aber keinen Sinn in diesem Kontext (Zhu Jiang 1960, 21). Ich lasse es daher unentziffert.

933	 Die Zeitangabe sollte meines Erachtens üblicherweise am Anfang der Inschrift stehen. Daher 
halte ich diese Zeile für die erste Zeile. 

934	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhu und Wu jeweils als 至 und 玉 (Zhu Jiang 
1960, 21; Wu Rongzeng 1981, 61). 



Schriftlichkeit

304

[behandelt werden] •935天936帝使者告丘丞，墓伯，□□□□□□為□氏之

家解□□□□□□□□□蜚（飛）屍937、亡䓘（咎）□□□□□天復，嵗

（歲）復，月復，日復，時復。□□嵗（歲）句，月句，日句，時句，天

句，□□□□□□□句，以付地下。□{茲}告丘丞，墓伯，蒿里君938，無

令死者939家復□□{有死}940。•天閭四通941，百鬼不従（從）942。•如律令.

N. 14-2 (Inschrift des Talismans): Herr Großer Wagen beherrscht [die folgenden 
Geister]: den verstrickten Geist, [in den ein Verstorbener] wegen der Ansteckung 
durch einen bösen Geist [verwandelt ist], den bösen Geist, [in den ein Verstor-
bener] wegen einer schweren Geburt [verwandelt ist], den bösen Geist, [in den 
ein Verstorbener] wegen seines Selbstmordes [verwandelt ist], den bösen Geist, 
[in den ein Verstorbener] wegen seiner Hinrichtung auf dem Marktplatz [ver-
wandelt ist] und den bösen Geist, [in den ein Verstorbener] wegen der Kränkung 
der diensthabenden Sternbilder [verwandelt ist] •北斗君主𣧞（䰡）943注亡一句

935	 Der runde Punkt dient in diesem Text dazu, den Anfang eines Schreibens oder eines Zauber-
spruches zu markieren oder einen Ausdruck zu betonen. 

936	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 主 (Xi’an 
donghan mu 2009, 47). Ich entziffere es als 天.

937	 Beim Ausdruck Feishi 飛屍 (wörtlich: „fliegender Leichnam“) muss es sich um einen der sieben 
Geister handeln, die Wang Fu in seinem Werk Qianfu lun erwähnt. Für die Diskussion hierzu 
siehe Kapitel 4.2.2.

938	 Die 78 Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als ...里君 
(Xi’an donghan mu 2009, 47). Mittels der neu angefertigten Fotos während meiner Feldforschung 
2009 entziffere ich sie als 告丘丞墓伯□□□□□□為□氏之家解□□□□□□□□□蜚
屍亡䓘□□□□□天復嵗復月復日復時復□□嵗句月句日句時句天句□□□□□□□句
以付地下□告丘丞墓伯蒿里君. Der Göttername haoli jun 蒿里君 ist auch in einem anderen 
grabschützenden Text zu finden: „Hiermit erteile [ich] dem Hügelminister, dem Grabsenior, 
den unterirdischen hohen Beamten mit dem Rang von zweitausend Shi, dem Herrn des Jenseits 
Haoli ... Weisung 慈（茲）告丘丞、莫（墓）伯、地下二千石、蒿里君... (T. 39)“.

939	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 無死
者. Ich entziffere sie als 無令死者.

940	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 
或... Ich entziffere sie als 家復□□.

941	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 主閉
四□. Ich entziffere sie als 天閭四通. Die ursprüngliche Bedeutung des Wortes lü 閭 ist „Gassen-
tor“. Hier handelt es sich um eine allgemeine Bezeichnung für ein Tor. Das Zauberwort tianlü 
sitong 天閭四通 („Die Himmelstore öffnen sich zu den vier Himmelsrichtungen.“) ist auch auf 
einem Tonabdruck des Siegelstempels (Y. 8-5) zu finden.

942	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 百鬼
不...從. Ich entziffere es als 百鬼不從 und deute das Wort cong 從 als „nachjagen“. Die Zeichen 
oberhalb von cong 從 halte ich für einen Talisman. 

943	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als yi 佚 
(Xi’an donghan mu 2009, 47). Ich entziffere es als shi 𣧞, eine Variante von shi 䰡. 



305

Grabschützende Texte

神944，主乳死䓘（咎）鬼，主自殺945䓘（咎）鬼，主市死䓘（咎）鬼，主星

死䓘（咎）鬼.

Im Text N. 14 kommt der Begriff goujiao 鉤挍 („Schicksalsbande; Verstrickung“) vor, 
der erst in Texten der Gruppe III auftaucht. So heißt es: Ich „trenne die Schicksalsbande 
zwischen der Todeszeit und dem Jahr, dem Monat, dem Tag, der Stunde, dem Himmel... 
□嵗（歲）句，月句，日句，時句，天句“. Deswegen lässt sich der Text N. 14 in die 
Gruppe III oder IV datieren. Dafür spricht auch die Datierung des Grabes anhand der in 
ihm aufgefundenen Beigaben auf das Ende der Ost-Han-Zeit.

N. 15: ... das Haus Zhang ... die Gräber [des Hauses Zhang] ... [Ich] setze den 
Hügelminister, den Grabsenior, den Beamten der Unterwelt mit dem Rang von 
zweitausend Shi, den Grabmarquis sowie den Aufseher der Torwachen des Grab-
tors hierüber in Kenntnis. [Ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, setze den 
Hügelminister, den Grabsenior, den Aufseher der Torwachen des Grabtors, alle, 
die für das Haus Zhang zuständig sind, hierüber in Kenntnis, dass die [Türen der] 
Gräber sofort verschlossen werden sollen. Die Lebenden [gehören] bedingungslos 
[der Welt] der Lebenden, die Verstorbenen [gehören] bedingungslos [der Welt] 
der Verstorbenen. Die Lebenden begeben sich aufwärts zu den hohen Terrassen, 
die Verstorbenen werden in der Tiefe begraben. Die Lebenden begeben sich in 
die Stadt, die Verstorbenen [begeben sich in das Grab]. Tausend Herbste, zehn-
tausend Jahre lang sollen [die Verstorbenen den Hinterbliebenen] keinen Scha-
den mehr zufügen. ... beherrscht die Geister ... [Das Obenstehende] eilt sehr und 
[soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 
...□□□□□□□□□□□□□□□□□張氏□□□□□□□□□墓。□

三丘五墓，□□□□解丘丞，墓伯，地下二千石，解墓矦（侯），墓門亭

長。天帝使者告勑（敕）張氏丘丞，墓伯，墓門亭長，急閉塞諸丘墓。 

生人自生，死人自死。生人高上臺，死人自貍（埋）。生人入坊，死人□□ 

{入墓}。千秋萬嵗（歳），不得復相求□□□□□□□□□□□制□鬼□□ 

□□□□□□□□□□復□□□□□□□黃□□□□□□□□□□□□□□ 

□□□□□□□□□□□□□。急＂（急）如律令.

944	 Ich halte das Wort shen 神 an dieser Stelle für ein Synonym des Wortes gui 鬼 und deutet es als 
„Geist des Verstorbenen“. 

945	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als □ (Xi’an 
donghan mu 2009, 47). Ich entziffere es als sha 殺, da ein ähnlicher Ausdruck in einem anderen 
Talisman zu finden ist: „den bösen Geist, [in den ein Verstorbener] wegen des Selbstmordes 
[verwandelt ist] 自死䓘（咎）鬼 (T. 02-2)“.



Schriftlichkeit

306

Im Text N. 15 werden die Phrasen „die Gräber des [Hauses] ... 三丘五墓“ und „Tausend 
Herbste, zehntausend Jahre lang sollen [die Verstorbenen den Hinterbliebenen] keinen 
Schaden mehr zufügen 千秋萬嵗（歲），不得復相求“ verwendet, die jeweils erst-
mals in den Texten T. 27 (174 n. Chr.) und T. 19 (166 n. Chr.) auftauchen. Daher lässt sich 
der obenstehende Text der Gruppe IV zuordnen.

N. 16: ... die Verstorbenen ... die Verstorbenen kehren in den Erdboden zurück. 
Warum sollen sie sich dann so schmerzhaft darum bemühen, [mit den Lebenden] 
zusammenzukommen? Die Lebenden gehören zur [irdischen Welt, deren Haupt-
stadt] Chang’an im Westen [ist], die Verstorbenen gehören zur [Unterwelt, deren 
Hauptstadt im Berg Tai im Osten liegt] ... ...□□□死人公□□□□□□□死

亡歸□土946，何947□□□來相聚苦。生人自屬西長安，死人自□{屬}...

Die Phrase im Text N. 16 „Die Lebenden gehören zur [irdischen Welt, deren Hauptstadt] 
Chang’an im Westen [ist] 生人自屬西長安“ macht deutlich, dass hier der Berg Tai 
der Stadt Chang’an gegenüber gestellt wird. Der Berg Tai wird erst in Inschriften der 
Gruppe III zum Zentrum des Jenseits erklärt und bildet fortan mit der Stadt Chang’an 
ein Begriffspaar. Daher ist der Text N. 16 in die Gruppe III oder IV einzuordnen. 

N. 17: [Der Topf ist] an das Kopfende des Sarges [zu platzieren] 棺頭首.

Da die Verwendung von Bleimännlein erstmals im Text T. 08 (135 n. Chr.) erwähnt wird, 
lässt sich das Grab, in dem die Inschrift N. 17 aufgefunden wurde, anhand der dem Grab 
beigegebenen Bleimännlein in die Gruppe II, III oder IV (nämlich nicht früher als 126 
n. Chr.) einordnen. 

N. 18: Ehrfurchtsvoll setze [ich] den Beamten der Unterwelt mit dem Rang von 
Zweitausend Shi, den Hügelminister, den Grabsenior, den Aufseher der Torwa-
chen des Seelentors sowie die Sieben Götter des Grabes hierüber in Kenntnis: Guo 
Boyang ist am sechsten Mai verstorben. Sein Todestag und seine Todesstunde 
waren ungünstig. Heute biete [ich] mit Sorgfalt Reiswein, Dörrfleisch, Rispen-
hirse sowie Eier dar, um am Bestattungstag von Boyang [das Grab] zu beschüt-
zen. [Ich bin] zuständig dafür, das Unheil aus den Verstrickungen [zwischen dem 
Todestag des Verstorbenen und den Tagen, an denen die kalendarischen Geister] 

946	 Die fünf Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Autor des Ausgrabungsberichts, Huang 
und Zhang jeweils als ..., 死亡歸□土 und 死亡歸□土 (Xi’an caizheng 1997, 13; Huang Jing-
chun 2004, 86; Zhang & Bai 2006, 190).

947	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren der Autor des Ausgrabungsberichts, Huang 
und Zhang jeweils als 何世, 何 und 何.



307

Grabschützende Texte

Tianhe, Dihe, Dahe, Bakui und Jiukan [Dienst haben,] aufzulösen. Die Lebenden 
und die Verstorbenen sollen bis zu ihrem Ende einander keinen Schaden mehr 
zufügen. Von heute an sollen alle Verstrickungen und die von den Verstorbenen 
herrührenden Schicksalsbande [entfernt] werden. [Das oben Stehende] eilt sehr 
und [soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt wer-
den] 敢告地下二千石、丘丞、墓伯、魂門亭長、冢七神948：郭伯陽以五月六

日死，〃{死}日不吉，時不良。今日謹具949酒、脯、黃黍950、雞子，可以為

伯陽下951塟（葬）之日厭。主解天赫952、地赫、大赫、八魁、九坎重復之央

（殃）。生953人死954人至老不得復相防（妨）。從今以後955，當為□956重足

（注）957、復足（注）、死足（注）。急〃{急}如律令.

Im Text N. 18 wird die Phrase „[Das oben Stehende] eilt sehr und [soll] gemäß den 
[betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 急〃{急}如律令“ verwen-
det, die erstmals in Texten der Gruppe III vorkommt. Deswegen lässt sich der Text N. 18 
in die Gruppe III oder IV einordnen. Dafür spricht auch der im Text enthaltene Aus-
druck qishen 七神 („Sieben Götter“), der erstmals im Text T. 14 (153 n. Chr.) auftaucht. 

N. 19: Am ... [Tag] des Februars, dessen erster Tag Xinsi ist, des ... Jahres der 
Regierungsdevise ..., erteile [ich im Namen des] Himmlischen Herrn den 
Befehl, [das Unheil vom Grab] zu entfernen. [Der Verstorbene ...] ist [wegen] 

948	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 士
□ (Xi’an donghan mu 2009, 868). Ich entziffere sie als 七神. Das zweite Schriftzeichen ist gut 
erhalten, aber es wurde im Ausgrabungsbericht unentziffert. Anhand neuer Fotos, die ich wäh-
rend meiner Feldforschung erstellte, lese ich es als shen 神.

949	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 
□□□具 (Xi’an donghan mu 2009, 868). Ich entziffere sie als 今日謹具.

950	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als □□ 
(Xi’an donghan mu 2009, 868). Ich entziffere sie als 黃黍. 

951	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 千 (Xi’an 
donghan mu 2009, 868). Ich entziffere es als 下. 

952	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 荒 (Xi’an 
donghan mu 2009, 868). Ich entziffere es als , eine Variante von 赫. 

953	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 主 (Xi’an 
donghan mu 2009, 868). Ich entziffere es als 生.

954	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 家 (Xi’an 
donghan mu 2009, 868). Ich entziffere es als 死.

955	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 後□
以□ (Xi’an donghan mu 2009, 868). Ich entziffere sie als 從今以後.

956	 Obwohl das Schriftzeichen an dieser Stelle zu stark kursiv geschrieben und nicht leicht zu ent-
ziffern ist, dürfte es meines Erachtens soviel wie „lösen, entfernen“ bedeuten.

957	 Das Schriftzeichen zu 足 könnte in diesem Kontext „Verstrickung“ bedeuten, daher vermute ich, 
dass es als ein unrichtiges Tongjiazi von zhu 注 verwendet wurde.



Schriftlichkeit

308

seines unglücklichen Schicksals [früh verstorben], sodass seine [vorgeschrie-
bene] Lebensdauer zu Ende gegangen ist. Alles, was [dem Verstorbenen] 
zusteht, befindet sich im Sarg. [Wenn ...], soll das [...] herantreten und dar-
auf reagieren, [indem es seine magische Wirkkraft entfaltet]. Im Zustand der 
Freude soll sich [der Verstorbene] nicht nach [den Hinterbliebenen sehnen], 
auch [in der Bitternis] soll er [nicht an die Hinterbliebenen] denken. Große 
Katastrophe und Unheil ... Minister ... zehn Millionen ... □□□年二月辛巳

□{朔}958□□□□，天帝下令別移959。□□□□□{自}薄命960，壽窮筭

（算）961盡，□□□□□962當所得皆在棺。□□□，□□往963應之964。
樂965無相□{念}，□□□{苦無相}思966。齎（齌）患禍967□□□□□□□□丞968 

958	 Im Zeitraum zwischen 90 n. Chr. und 200 n. Chr. gibt es drei Jahre, in denen der erste Tag des 
Februars ein Xinsi-Tag ist. Bei ihnen handelt es sich um das zweite Jahr der Regierungsdevise 
Yongyuan 永元二年 (90 n. Chr.), das dritte Jahr der Regierungsdevise Yuanchu 元初三年 (116 
n. Chr.) sowie das erste Jahr der Regierungsdevise Jianhe 建和元年 (147 n. Chr.).

959	 Ich halte das Wort bieyi 別移 für ein Synonym für das Wort yibie 移別, das in einem weiteren 
grabschützenden Text zu finden ist: „erteile [ich im Namen des] Himmlischen Herrn den Befehl, 
[das Unheil vom Grab] zu entfernen 天帝下□{令}移別 (N. 24)“.

960	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 得 (Xi’an 
donghan mu 2009,143). Ich entziffere es als 薄, da das Wort boming 薄命 häufig in grabschüt-
zenden Texten vorkommt: „dass der Verstorbene Zhang Shujing wegen seines unglücklichen 
Schicksals früh verstorben ist 但以死人張叔敬薄命蚤（早）死 (T. 27)“.

961	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 落. Ich 
entziffere es als 筭 (wörtlich: „zum Zählen dienende Bambustäfelchen“) und deute es als „die 
Lebensdauer einer Person“. 

962	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 自. Ich 
lasse es unentziffert.

963	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 注. Ich 
entziffere es als 往, da der Bedeutungsteil 彳 des Schriftzeichens wang 往 mit demjenigen des 
Schriftzeichens de 得 im selben grabschützenden Text identisch ist.

964	 Das Wort Yingzhi 應之 bedeutet „darauf reagieren“. Es ist in einem anderen grabschützenden 
Text zu finden: „Im Zustand der Freude sollen sich [weder die Lebenden, noch die Verstorbenen] 
nach einander sehnen, auch in der Bitternis sollen sie nicht aneinander denken. Wenn der Gott 
des Bergs Tai [die Verstorbenen] einer Inspektion unterzieht, soll der Ginseng darauf reagieren, 
[indem er seine magische Wirkkraft entfaltet] 樂無相念，□{苦}無相思。大（太）山將閱，
人參應□{之} (T. 29)“.

965	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 藥. Ich 
entziffere es als 樂.

966	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als □. Ich 
entziffere es als 思.

967	 Die drei Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 患齎
□. Ich entziffere sie als 齎患禍.

968	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als □. Ich 
entziffere es als 丞.



309

Grabschützende Texte

□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□千萬□□□□□ 

□□□□□□...

Drei Phrasen werden sowohl im Text N. 19 als auch im Text B. 08, der auf das Ende der 
Ost-Han-Zeit datiert wird, verwendet: „erteile [ich im Namen des] Himmlischen Herrn 
den Befehl, [das Unheil vom Grab] zu entfernen 天帝下令（別）移“; „ist [wegen] sei-
nes unglücklichen Schicksals [früh verstorben] 薄命“; „Im Zustand der Freude soll sich 
[der Verstorbene] nicht nach [den Hinterbliebenen sehnen], auch [in der Bitternis] soll 
er [nicht an die Hinterbliebenen] denken 樂無相□{念}，□□□{苦無相}思“. Daher 
lässt sich der Text N. 19 meines Erachtens in die Gruppe III oder IV einordnen.

N. 20: ... beschütze [ich] ... das Grab. [Das Unheil des Verstorbenen] Huang ... soll 
das Tungbaumholzmännlein auf sich nehmen. [Ich,] Zeng, der Geistermeister des 
Himmlischen Herrn, entferne von den Verstorbenen ihre Verfehlungen. ... [Ich] 
setze den Grabsenior im Osten, den Grabsenior im Westen und den Minister der 
Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi hierüber in Kenntnis, dass ... nicht 
... soll. ... Daher habe [ich] die magische ... hergestellt ... Medizin ... □□□□□

品解969□□□五□□970□□971□□□□□為言□□鎭解972□□973□墓，以桐

人自代黃□。□□{天帝}神師974贈為死者解適，□□□□告東冢翁、西冢

伯、地□{下}丞二千石，□□墓□□□□□□□□地墓□□盡固975，故作

神□別□□976藥水生畏□□□.

Die Verwendung der Figurinen in Menschengestalt findet erstmals in einem grabschüt-
zenden Text T. 08 (135 n. Chr.) Erwähnung. Die Phrase „sollen die Männlein [das Unheil 
des Verstorbenen] auf sich nehmen 自代“ taucht erstmals im Text T. 02-2 (147 n. Chr.) 

969	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als □ (Xi’an 
donghan mu 2009, 380). Ich entziffere es als 解.

970	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 比. Ich 
lasse es unentziffert.

971	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 黃. Ich 
lasse es unentziffert.

972	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 欽
□. Ich entziffere sie als 鎭解.

973	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 二
石. Ich lasse sie unentziffert.

974	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 甲
□. Ich entziffere sie als 神師.

975	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 方盡
固. Ich entziffere sie als □□盡固.

976	 Die fünf Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Autor des Ausgrabungsberichts als 神
靈別□. Ich entziffere sie als 神□別□□.



Schriftlichkeit

310

auf: „[ich] verwende die Bleimännlein, die [mögliche Verstrickungen] auf sich nehmen 
sollen 以自代鉛人“. Daher lässt sich der Text N. 20 meines Erachtens in die Gruppe II, 
III oder IV einordnen.

N. 21: [Im Namen] der Götter ...guang, Dizhu, Nanzhan, des Großen Wagens, 
Sanlü sowie des Sternbildes Xing bin [ich] dafür zuständig, die unglücklichen Ver-
strickungen vom kürzlich Verstorbenen des Hauses Zhang zu entfernen. [Daher] 
verwende [ich] Bleimännlein, Ginseng, Realgar und Heilkräuter Jieli, Rangcao 
sowie Bieji, um die Verstrickungen der Lebenden auf sie zu übertragen. [Das 
oben Stehende] eilt [und soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien 
[behandelt werden] □光977、地柱978、南䋎979、北斗、三稆980、七星981，主別

解張氏後死者句982伍重復。故983持鈆（鉛）人，〃{人}參，雄黃，解離984，
襄草，別羁985，以代生人之名（命）986。急如律令.

Im Text N. 21 wird die Verwendung mehrerer Heilkräuter wie „Ginseng ..., Jieli, Rang-
cao, sowie Bieji {人}參...解離，襄草，別羁“ erwähnt. Außerdem taucht die Phrase 

977	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Huang und Zhang als 遊 (Wang Yucheng 
1996, 61; Huang Jingchun 2004, 99; Zhang & Bai 2006, 125). Wangs Begründung dafür ist, dass 
man in der Ost-Han-Zeit an einen bekannten bösen Geist glaubte, der Youguang 遊光 hieß. Es 
ist aber meines Erachtens schwer vorstellbar, dass eine Person sich an einen bösen Geist wendet, 
um die Verstrickungen zwischen den Lebenden und den Verstorbenen zu eliminieren. Daher 
lasse ich es unentziffert.

978	 Wang deutet das Wort dizhu 地柱 als eine Säule auf der Erde, die den Himmel trägt (Wang 
Yucheng 1996, 62). Ich deute es als einen Götternamen. 

979	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Huang und Zhang als 組, 組 und 極. Ich 
entziffere es als zhan 䋎 und halte das Wort Nanzhan 南䋎 für einen Götternamen. 

980	 Wang deutet den Ausdruck sanlü 三稆 als ein glückliches Omen (Wang Yucheng 1996, 62). Ich 
halte ihn wiederum für einen Götternamen.

981	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Huang und Zhang jeweils als 七
星, 七星 und 六星. Dabei handelt es sich um das Sternbild Xing 星宿, das aus sieben Sternen 
besteht.

982	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Huang und Zhang jeweils als 白伍, 
句伍 und 句注. 

983	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Huang und Zhang jeweils als （弼）, 
（弼） und □. Ich entziffere es als gu 故, da die ähnliche Phrase in einem weiteren grab-

schützenden Text zu finden ist: „Deswegen verwende [ich] die Bleimännlein 故持鈆（鉛）人 
(T. 08)“.

984	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Huang und Zhang jeweils als 隹, 隹 und 
住. Ich entziffere es als li 離, da jieli 解離 der Name eines üblichen Heilkrautes ist.

985	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Wang, Huang und Zhang jeweils als , und 羈. 
Ich entziffere es als ji 羈, da bieji 別羈 der Name eines gewöhnlichen Heilkrautes ist.

986	 Das Schriftzeichen ming 名 bedeutet meines Erachtens „das Schicksal ming 命“, das sich an 
dieser Stelle auf die unglücklichen Schicksalsbande bezieht.



311

Grabschützende Texte

„[Das oben Stehende] eilt [und soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien 
[behandelt werden] 急如律令“ auf. Beide Inhalte kommen erst in Texten der Gruppe III 
vor. Daher lässt sich der Text N. 21 in die Gruppe III oder IV einordnen. Dafür spricht 
auch die Datierung des Grabes anhand der Verzierungsweise eines dort aufgefundenen 
Bronzespiegels auf das Ende der Ost-Han-Zeit.

N. 22:
N. 22-1 (Inschrift unter dem Talisman I): Die Lebenden gehören zum Dorf, die 
Verstorbenen gehören zum Grab. Die Lebenden begeben sich vorwärts, die Ver-
storbenen schreiten rückwärts. Die Lebenden und die Verstorbenen befinden 
sich auf verschiedenen Wegen. [Die Verstorbenen] sollen [den Lebenden] kei-
nen Schaden mehr zufügen. [Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] 
Gesetzen und [Regularien behandelt werden] •生人有鄉，死人有墓。生人前

行，死人卻行。死生異路，毋復相仵987。•988如律□{令}.

N. 22-2 (Inschrift im Talisman II): Rechter Adjutant des Kommissars 右賊史989. 
Das Sternbild Xinxiu 天心星990. Linker Adjutant des Kommissars 左賊史.

Der Text N. 22 besteht aus zwei Inschriften. Eine Inschrift befindet sich unterhalb der 
bildlichen Darstellung des Großen Wagens, die andere Inschrift ist in die bildliche Dar-
stellung eines weiteren Sternbildes integriert und dient der textlichen Erläuterung des 
Sternbildes. Der Große Wagen wurde in der Form eines Löffels dargestellt, der aus sieben 
kleinen Kreisen besteht, die über kurze Linien miteinander verbunden sind. Jene Dar-
stellungsweise des Großen Wagens findet noch bei vier weiteren Talismanen (T. 02-2, 
N. 12, N. 14-3, H. 02) Anwendung, die allesamt auf das Ende der Ost-Han-Zeit datiert 
werden. Daher lässt sich auch das Beispiel N. 22 auf das Ende der Ost-Han-Zeit datieren.

N. 23: Höchst glücklich. [Der Topf möge] den Nachkommen Wohl [bringen] 大
吉。宜子孫.

987	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Liu und Zhu als 忤 (Liu Weipeng & Li Zha-
oyang 2004, 86; Zhu Lei 2011, 92). Ich entziffere es als wu 仵, da eine ähnliche Phrase in einem 
weiteren grabschützenden Text zu finden ist: „Die Hinterbliebenen und die Verstorbenen befin-
den sich in verschiedenen [Welten], sie sollen einander keinen Schaden zufügen 生死各合異
處，無相害仵 (T. 25)“.

988	 Der runde Punkt markiert meines Erachtens, dass der grabschützende Text an dieser Stelle fort-
gesetzt wird. 

989	 Der zeicao-Kommissar 賊曹 war in der Han-Zeit zuständig dafür, die öffentliche Sicherheit eines 
Kreises aufrechtzuerhalten. Der Amtstitel youzeishi 右賊史 kann entsprechend als „Rechter 
Adjutant des Kommissars“ übersetzt werden.

990	 Für die Diskussion über das Sternbild Xinxiu siehe Kapitel 2.4.



Schriftlichkeit

312

Die Inschrift N. 23 und ihre Verzierung sind fast identisch mit der Inschrift N. 10, die 
auf das Ende der Ost-Han-Zeit datiert wird. Aufgrund der im Grab gefundenen Stele, 
die 169 n. Chr. Errichtet wurde, wird das Grab auf das Ende der Ost-Han-Zeit datiert. 
Dafür spricht auch die Form des halbkugeligen grabschützenden Tontopfs. Daher lässt 
sich der Text N. 23 der Gruppe III oder IV zuordnen.

N.  24: Am [heutigen] höchst glücklichen Tag, an dem der Gott Chu [des ast-
rologischen Ordnungssystems Jianchu] Dienst hat, erteile [ich im Namen des] 
Himmlischen Herrn [den Befehl, das Unheil vom Grab] zu entfernen. ... [Der 
Verstorbene] ... Zhu ist gewiss wegen seines eigenen unglücklichen Schicksals 
früh verstorben. ... Es sollen keine unglücklichen Verstrickungen zwischen dem 
Verstorbenen und den Lebenden, seiner Mutter, seinem jüngeren Bruder sowie 
... mehr bestehen. Die [Lebenden] gehören ..., die [Verstorbenen] gehören ... Die 
Lebenden und die Verstorbenen sind [von Natur aus] unterschiedlich. [Die Ver-
storbenen] sollen [den Lebenden] keinen Schaden mehr zufügen. Der Himmlische 
Herr hat [das Schreiben] versiegelt, damit das Unheil ... entfernt und verhindert 
wird. [Das oben Stehende soll] gemäß den Gesetzen und Regularien [behandelt 
werden], mit denen die Entfernung und Verhinderung [des Unheils] angeordnet 
wird 大吉日，直除，天帝下□{令}991移別。□□□□□□992主涼自993薄命

蚤（早）□{死}，□□有□自隨，不得□□{復重}生人母弟□□。□{生}

人□{自}屬□□，□{死}人屬□□，□□□官。生死異同，勿□{復}相

奸994。天帝所窆（封）995，別約996咎□各。如□別約律令.

991	 Die Leerstelle ist mit dem Schriftzeichen ling 令 („Befehl“) zu ergänzen, da zwei ähnliche Phra-
sen in zwei anderen grabschützenden Texten zu finden sind: „erteile [ich im Namen des] Himm-
lischen Herrn den Befehl, [das Unheil vom Grab] zu entfernen 天帝下令別移 (N. 19)“; „erteile 
[ich im Namen des] Himmlischen Herrn den Befehl, [das Unheil vom Grab] zu entfernen 天帝
下令移 (B. 08)“.

992	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo und Huang als  (Luo Zhenyu 1929, 2887; 
Huang Jingchun 2004, 139). Ich lasse es zwar unentziffert, aber es muss sich meines Erachtens 
um den Nachnamen des Verstorbenen handeln. Da das Zeichen den Bedeutungsteil gong 弓 
trägt, sind wohl hiermit die Nachnamen Zhang 張, Hong 弘, Mi 彌, Xian 弦, Mi 弭 oder Qiang 
彊 gemeint.

993	 Der Ausdruck liangzi 涼自 findet sich auch in folgendem grabschützenden Text: „dein Glück 
ist gewiss wegen deines eigenen bösen Schicksals aufgezehrt 女（汝）涼（諒）自薄命祿盡“ 
(B. 07).“

994	 Das Wort gan 奸 bedeutet hier „schaden“.
995	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo und Huang jeweils als 窆 und 定. Das Wort 

bian 窆 war ein Synonym für das Wort feng 封. Ich deute es als „Versiegelung [des Schreibens 
mit magischer Kraft in Namen des Himmlischen Herrn]“.

996	 Das Wort yue 約 bedeutet meines Erachtens in diesem Zusammenhang „verhindern“.



313

Grabschützende Texte

Drei Phrasen werden sowohl im Text N. 24 als auch im Text B. 08, der auf das Ende der 
Ost-Han-Zeit datiert wird, verwendet: „erteile [ich im Namen des] Himmlischen Herrn 
den Befehl, [das Unheil vom Grab] zu entfernen 天帝下令（別）移“; „ist gewiss wegen 
seines eigenen unglücklichen Schicksals früh verstorben 涼自薄命蚤（早）□{死}“; 
„Die Lebenden und die Verstorbenen sind [von Natur aus] unterschiedlich. [Die Ver-
storbenen] sollen [den Lebenden] keinen Schaden mehr zufügen 生死異同，勿□{復}
相奸“. Daher lässt sich der Text N. 24 meines Erachtens in die Gruppe III oder IV ein-
ordnen.

N. 25: 
N. 25-1 (Inschrift auf der Außenwand des Topfs): Dem Süden ist die Farbe Zinno-
berrot zugeordnet. [Sein Ton auf der pentatonischen Skala] ist Zi. [Sein entspre-
chendes] inneres Organ ist das Herz. [Sein ...] sind die Zähne. Sein [göttliches] 
Tier ist der Zinnobervogel, dessen Gefieder farben[froh] ist. Er befindet sich im 
großen Yang und besitzt die Eigenschaft des Feuers. Sein Planet ist der Mars. 
[Die ihm zugeordneten Tage sind diejenigen Tage, deren Himmelsstämme] Bing 
oder Ding sind. [Da der Verstorbene] in die Erde zu vergraben ist, [verwende 
ich] das Erz Zinnober und ..., die ... Liang wiegen, um [das Grab] zu beschüt-
zen. [Die Lunge] ist zuständig dafür Kummer [zu erzeugen]. Die Fünf Erzsorten 
[sollen] das Unheil der Waffen, das vom Metall ausgeht, vertreiben. Nachdem 
das Abwehrzeichen errichtet worden ist, soll es sich für das Grab dazu eignen, 
Seidenraupen zu züchten und Maulbeerbäume zu pflanzen. [Das oben Stehende 
soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 南
方赤997，□□{其音}屬徵，□{其}臧（臟）在心，□{其}□齒。其□{獸}

朱爵（雀），身有□紋998，處大（太）陽999，有火。□□{其星}為熒星。

997	 Im Kapitel Tianwen xun des unter der Leitung von Liu an 劉安 (179–122 v. Chr.) verfassten 
Werks Huainanzi sind sehr ähnliche Sätze zu finden: „Dem Süden ist das Feuer zugeordnet. Sein 
Kaiser ist Kaiser Yan, dessen Minister Zhuming heißt, der die Waage in die Hand nimmt, um den 
Sommer zu verwalten. Sein Gott ist der Mars. Sein göttliches Tier ist der Zinnobervogel. Sein 
Ton [auf der pentatonischen Skala] ist Zi. Seine ihm zugeordneten Tage sind diejenigen Tage, 
deren Himmelsstämme Bing und Ding sind 南方，火也，其帝炎帝，其佐朱明，執衡而治
夏，其神為熒惑，其獸朱鳥，其音徵，其日丙丁 (Huainanzi jishi 1998, 186)“.

998	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Huang und Zhang jeweils als , □ und  
(Luo Zhenyu 1929, 2888; Huang Jingchun 2004, 120; Zhang & Bai 2006, 187). Es ist zwar teilweise 
abgeblättert, aber seine rechte Seite ist noch erkennbar: 文. Daher entziffere ich es als wen 紋 
(„farbenfroh“). Es handelt sich dabei um das Muster des Federkleides des Zinnobervogels.

999	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Huang und Zhang jeweils als , 陽 und .



Schriftlichkeit

314

丙丁。下入地中1000，丹沙（砂）、石政重□兩1001以填（鎮）。□{肺}1002主
憂，五□{石}辟金1003兵。立填（鎮）以後宜蟲（蠶）1004桑。如律令.

N. 25-2 (Inschrift auf dem Boden des Topfs): [Der Grabherr] ... soll zehntausend 
Generationen lang ohne Unheil sein □母1005萬世无1006咎.

Im Text N. 25 sind die Himmelsrichtungen, die Himmelsstämme, die Erzsorten und 
die Mengenangaben des Gewichts, ebenso wie beim Text N. 12, der auf das Ende der 
Ost-Han-Zeit datiert wird, entsprechend der Fünf-Phasen-Lehre kombiniert. Die aus-
führliche Auflistung der verschiedenen Bestandteile der Fünf-Phasen-Lehre ist ein Cha-
rakteristikum von grabschützenden Texten gegen Ende der Ost-Han-Zeit. Folglich lässt 
sich auch der Text N. 25 auf das Ende der Ost-Han-Zeit datieren bzw. in die Gruppe III 
oder IV einordnen.

N. 26: [Ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, setze das „vom Gelben Gott her-
gestellte Siegel“ ein, um das aus dem Himmel und der Erde herrührende Unge-
mach und Unheil zu entfernen und zu eliminieren. [Ich] bin dafür zuständig, für 
das Haus Zhang seine [unterirdische] Wohnstätte, die [dem Haus] Glück oder 
Unglück [bringen könnte], zu beschützen und das Unheil aus den vier Himmels-
richtungen abzuwenden. [Ich] biete diese vorzügliche magische Medizin dar, 
die das Unglück vertreibt, damit die hundert Arten des Unheils sich von selbst 

1000	 Das Subjekt des Satzes müssten „die Verstorbenen“ sein, da eine ähnliche Phrase in einem 
anderen grabschützenden Text zu finden ist: „Die Verstorbenen begeben sich in die Erde 死入
土 (T. 03)“.

1001	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Huang und Zhang jeweils als □ , 
□  und 復滿.

1002	 Die Fünf-Elemente-Lehre wurde auch in die Theorie der Chinesischen Medizin integriert. 
Einem Zitat aus dem Werk Huangdi neijing 黃帝內經 zufolge ist die Lunge, die die Sorge her-
vorbringt, dem Element Metall zugeordnet: „Der Westen erzeugt Trockenheit, die das Element 
Metall erzeugt. Das Metall erzeugt den scharfen Geschmack, der die Lunge erzeugt. ... Das der 
Lunge entsprechende Gemüt ist Kummer 西方生燥，燥生金，金生辛，辛生肺...在志為憂 
(Huangdi neijing suwen jiaoshi 1982, 78)“.

1003	 Der Fünf-Phasen-Lehre zufolge bändigt das Feuer, dem das Erz Zinnober zugeordnet ist, das 
Metall. 

1004	 Huang zufolge ist das Schriftzeichen cong 蟲 („Wurm“) als can 蠶 („Seidenraupe“) zu deuten 
(Huang Jingchun 2004, 120).

1005	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Huang und Zhang jeweils als □母
萬世, □母萬世 und 萬世.

1006	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Luo, Huang und Zhang jeweils als 旡, 旡 und 
无. Ich entziffere es als wu 无. Sein zweiter horizontaler Strich wurde vermutlich wegen der 
schnellen Pinselführung nicht gerade geschrieben, weswegen das Zeichen wie 旡 („eine Art 
Stauung des Qi, die von einer verschluckten Speise verursacht wird“) aussieht.



315

Grabschützende Texte

auflösen und verschwinden werden. Möge das Haus Zhang sehr reich und frucht-
bar sein. [Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regu-
larien [behandelt werden] 天帝使者黃神越章，爲天解仇（咎）1007，爲地除

央（殃）。主爲張氏之家鎮利害宅1008，襄（禳）1009四方諸凶央（殃）。奉

勝神藥，主辟不詳（祥），百禍皆自肖（消）亡，張氏之家大富昌1010。如

律令.

Im Text N. 26 kommen drei Phrasen („der Bote des Himmlischen Herrn 天帝使者“, „das 
‚vom Gelben Gott hergestellte Siegel‘ 黃神越章“ und „magische Medizin 神藥“) vor, die 
erstmals in Texten der Gruppe II gebraucht werden. Daher lässt sich der obenstehende 
Text in die Gruppe II, III oder IV einordnen.

N. 27: [Ich verwende] acht Liang Arsenopyrit, [das dem Metall zugeordnet ist], 
im Osten [des Grabes]. Die besondere Eigenschaft des Metalls ist seine Formbar-
keit, die zu seiner Steifheit führt, [mit der das Holz gebändigt werden wird.] Es ist 
höchst gerechtfertigt, das Unglück zu entfernen und ... Es ist das Gesetz des Him-
mels, dass die fünf Elemente einander bändigen. Der Grüne Drache stößt keinen 
Laut aus, dies wird dem Grabkaiser Glück bringen. Der Weiße Tiger demonstriert 
nicht seine Stärke, deshalb werden die beiden [Elemente, Metall und Holz,] ein-
ander keinen Schaden mehr zufügen. Das Haus Wang möge reich und ehrwürdig 
sein, [ihr glückliches Leben] möge erfüllt sein von Gesang und Tanz. [Das oben 
Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt 

1007	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Huang, Zhang und Liu jeweils als 仇, 
仇, 仇, 仇 und 讐 (Ikeda 1981, 274; Huang Jingchun 2004, 136; Zhang & Bai, 2006, 177; Liu Zhao-
rui 2007, 290). Huang deutet es als „Hass“. In der Han-Zeit war das Schriftzeichen 仇 jedoch 
meines Erachtens sehr wohl ein Tongjiazi von jiu 咎, weil es nach dem Wörterbuch Shuowen 
jiezi damals wie jiu 九 ausgesprochen wurde: „Das Schriftzeichen jiu 仇 hat den Bedeutungsteil 
ren 人 und es klingt wie jiu 仇... 從人。九聲“. Außerdem ist eine ähnliche Phrase in einem 
weiteren grabschützenden Text zu finden: „[Ich] vertreibe f vertreibe vom Himmel das Unge-
mach, tilge von den Menschen das Unheil 為天解九（咎），為人除央（殃）(T. 13)“. 

1008	 Der Ausdruck lihai zhai 利害宅 (wörtlich: „das Wohnhaus des Glücks und des Unheils“) muss 
sich auf das unterirdische Wohnhaus, also das Grab, beziehen, da das Grab in grabschützen-
den Texten häufig als zhai 宅 („Wohnhaus“) bezeichnet wurde: „[Ich verwende] die magische 
Medizin, um das Grab, das [unterirdische] Wohnhaus zu beschützen 神藥以填（鎮）□塚宅 
(T. 14)“.

1009	 Nach dem Wörterbuch Shuowen jiezi „bedeutet das Wort rang ‚die bösen Geister und das Unheil 
durch eine Opferdarbietung abzuwenden‘. ... Es klingt wie das Wort rang 禳...祀除厲殃也...襄
聲 (Shuowen jiezi zhu 1981, 7)“. Deswegen könnte das Schriftzeichen rang 襄 in der Han-Zeit 
ein Tongjiazi von rang 禳 gewesen sein.

1010	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Ikeda, Huang, Zhang und Liu jeweils als 富, 
富, 富 und 吉.



Schriftlichkeit

316

werden] 礜石八兩在東方1011，金曰從革1012成積剛1013。□上去害1014純厚高，

五行相制天之常。青龍1015不鳴利墓皇，白虎1016不威兩不傷1017。王氏富貴歌

作倡。如律令.

Im Text N. 27 sind die Himmelsrichtung, der Gott der Himmelsrichtung, die Erzsorte 
und die Mengenangabe ihres Gewichts sowie die zu bändigende Himmelsrichtung wie 
im Text N. 12, der auf das Ende der Ost-Han-Zeit datiert wird, entsprechend der Fünf-
Phasen-Lehre kombiniert. Außerdem ist der Text in reimendenden Versen verfasst1018, 
was auf eine hoch entwickelte Form des grabschützenden Textes hinweist. Daher lässt 
sich das Beispiel N. 27 meines Erachtens auf das Ende der Ost-Han-Zeit datieren bzw. 
in die Gruppe III od. IV einordnen.

N. 28: 
N. 28-1 (M:1): [Im Namen des] Gottes, Herrn Tianli, löse [ich] die aus Leichen 
herrührenden [tödlichen] Verstrickungen auf. [Im Namen der] Götter Taiyi und 

1011	 Das Erz Arsenopyrit yushi 礜石 ist wegen seiner Beschaffenheit, vor allem wegen seiner 
weißen Farbe, in der Fünf-Phasen-Lehre dem Westen anstatt dem Osten zugeordnet. Dem 
Westen und dem Osten sind jeweils Metall und Holz zugeordnet. Daher weist die Verwen-
dung von Arsenopyrit im Osten des Grabes darauf hin, dass der östliche Teil des Grabes 
beschützt wird.

1012	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang und Liu als 日 (Zhang & Bai 2006, 
183; Liu Zhaorui 2007, 291). Ich entziffere es als yue 曰, da die Phrase jinyue congge im Kapitel 
Hongfan 洪範 des Buches Shangshu 尚書 zu finden ist: „Die Eigenschaft des Wassers ist das 
Herunterfließen. Die Eigenschaft des Feuers ist das Emporschnellen. Die Eigenschaft des Hol-
zes ist seine Biegsamkeit. Die Eigenschaft des Metalls ist seine Formbarkeit. Die Eigenschaft 
der Erde ist ihre Eignung für den Ackerbau 水曰潤下，火曰炎上，木曰曲直，金曰從革，
土爰稼穡 (Shangshu yizhu 2004, 219)“.

1013	 Die Betonung der Steifheit des Metalls weist darauf hin, dass an dieser Stelle die Bändigung des 
Holzes angedeutet wurde, weil steifes Metall in der Lage ist Holz abzuschlagen.

1014	 Die vier Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang und Liu jeweils als □上去害 und 
□土玄害.

1015	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifizieren Zhang und Liu jeweils als 龍 und □.
1016	 Der Grüne Drache und der Weiße Tiger beziehen sich in diesem Kontext jeweils auf den öst-

lichen und westlichen Teil des Grabes.
1017	 An dieser Stelle ist nicht nur gemeint, dass die beiden Elemente, Metall und Holz, einander 

nicht schädigen sollen, sondern auch, dass das Grab durch sie beschützt werden soll.
1018	 Fan weist darauf hin, dass im Mittelalter die Schriftzeichen gang 剛 und gao 高 jeweils [kaŋ] 

und [kau] ausgesprochen wurden, daher reimten sie sich damals mit den jeweils anderen 
Schriftzeichen am Versende: fang 方, chang 常, huang 皇, shang 傷, chang 倡, was ein Merkmal 
des Versmaßes Boliangti 柏梁體 ist (Fan Ziye 2009, 130).



317

Grabschützende Texte

Liuding löse [ich ebenfalls] die aus dem Sternbild Xu herrührenden [bösen Ver-
strickungen] auf 天李子1019解尸注。大（太）一、六丁解虛星1020.

N. 28-2 (M:2): [Im Namen des] Gottes, Herrn Tianli, löse [ich] die aus Leichen 
herrührenden [tödlichen] Verstrickungen auf. [Im Namen der] Götter Taiyi und 
Liuding löse [ich ebenfalls] die aus dem Sternbild Xu herrührenden [bösen Ver-
strickungen] auf □{天}李子解尸注。大（太）一、六丁解虛星.

N. 28-3 (M:3): [Im Namen des] Gottes, Herrn Tianli, löse [ich] die aus Leichen 
herrührenden [tödlichen] Verstrickungen auf. [Im Namen der] Götter Taiyi und 
Liuding löse [ich ebenfalls] die aus dem Sternbild Xu herrührenden [bösen Ver-
strickungen] auf 天李子解尸注。大（太）一、六丁解虛星.

Im Text N. 28 werden zwei Ausdrücke („die aus Leichen herrührenden [tödlichen] Ver-
strickungen 尸注“ und „[kalendarischer Gott] Liuding 六丁“) verwendet. Sie tauchen 
erstmals jeweils in den Texten B. 08 und S. 02-1 auf, die beide auf das Ende der Ost-Han-
Zeit datiert werden. Daher lässt sich der obenstehende Text meines Erachtens auf das 
Ende der Ost-Han-Zeit datieren bzw. in die Gruppe III od. IV einordnen. 

N. 29: [Mit dem Stempel mit der Inschrift] „vom Gelben Gott hergestelltes Siegel“ 
... 黃神越章□□...

Im Text N. 29 kommt der Ausdruck „vom Gelben Gott hergestelltes Siegel 黃神越章“ 
vor, der erst in Texten der Gruppe II auftaucht. Das Grab, in dem der Text N. 29 auf-
gefunden wurde, wird aufgrund der tönernen Grabbeigaben auf das Ende der Ost-Han-
Zeit datiert. Daher lässt sich der obenstehende Text dementsprechend in die Gruppe III 
od. IV einordnen.

1019	 Der Ausdruck tianli 天李 ist auch in mehreren qin- und hanzeitlichen Almanachen rishu zu 
finden. Der Name Tianli im Almanach aus Shuihudi z. B. bezeichnet einen kalendarischen Gott, 
dessen zeitliche Tabus eingehalten werden sollen, andernfalls würde ein Todesfall stattfinden 
(Shuihudi qinmu zhujian 1990, 226). Das Wort zi 子 ist meines Erachtens in diesem Kontext 
als eine respektvolle Anredeform zu deuten. Li zufolge kann tianli in diesem Kontext anhand 
eines Zitats aus dem Werk Jinshu mit dem Sternbild tianli 天理 identifiziert werden, das aus 
jenen vier Sternen besteht, die den vorderen des Großen Wagens bilden: „Die vier Sterne des 
Vorderteils des Großen Wagens formen das Gefängnis der Ehrenvollen. Man nennt sie Tianli 
魁中四星為貴人之牢，曰天理也 (Jinshu 1974, 291)“ (Li Zhaoyang 2012, 48). 

1020	 Nach einem Zitat aus dem Werk Shiji „obliegen dem Sternbild Xu die Angelegenheiten der 
Bestattung 虛爲哭泣之事 (Shiji, 27.1308)“. Es besteht aus zwei Sternen. Auf einer hanzeitlichen 
Sternkarte wurde es gemeinsam mit dem Sternbild Wei 危 dargestellt, mit dem es ein Pentagon 
bildet. Siehe Kapitel 2.1.2.



Schriftlichkeit

318

Die Beispiele N. 30 und N. 31, die jeweils nur einen Talisman und keinen weiteren 
Text enthalten, lassen sich anhand ihrer Form und anhand der Architektur des Grabes 
auf das Ende der Ost-Han-Zeit datieren.

Die zeitliche Einteilung der nicht genau datierbaren grabschützenden Texte kann mit 
Tabelle 11 aufgelistet werden:

Aus der obigen Analyse sind die folgenden Schlüsse zu ziehen: 
1.	 Die meisten beschrifteten grabschützenden Gegenstände, die eine Inschrift bzw. 

einen Talisman tragen, lassen sich in vier zeitliche Gruppen einteilen. Einige weitere 
mit Inschriften versehenen grabschützenden Gegenstände lassen sich nur grob auf 

Tabelle 11. Zeitliche Einteilung und Datierung der nicht genau datierbaren grabschützenden Texte 

Nr. Gruppe Datierung Nr. Gruppe Datierung

H. 02 III od. IV E. O. N. 11 III od. IV E. O.

B. 07 IV E. O. N. 12 III od. IV E. O.

B. 08 IV E. O. N. 13 I, II, III od. IV M./E. O.

B. 09 III od. IV E. O. N. 14 III od. IV E. O.

B. 10 IV E. O. N. 15 IV E. O.

BM. 01 III od. IV E. O. N. 16 III od. IV E. O.

S. 02 IV E. O. N. 17 II, III od. IV M./E. O.

S. 03 IV E. O. N. 18 III od. IV E. O.

S. 04 IV E. O. N. 19 III od. IV E. O.

Z. 02 IV E. O. N. 20 II, III od. IV M./E. O.

Z. 03 III od. IV E. O. N. 21 III od. IV E. O.

N. 01 I, II, III od. IV M./E. O. N. 22 III od. IV E. O.

N. 02 III od. IV E. O. N. 23 III od. IV E. O.

N. 03 II, III od. IV M./E. O. N. 24 III od. IV E. O.

N. 04 II, III od. IV M./E. O. N. 25 III od. IV E. O.

N. 05 III od. IV E. O. N. 26 II, III od. IV M./E. O.

N. 06 III od. IV E. O. N. 27 III od. IV E. O.

N. 07 III od. IV E. O. N. 28 III od. IV E. O.

N. 08 III od. IV E. O. N. 29 III od. IV E. O.

N. 09 II, III od. IV M./E. O. N. 30 III od. IV E. O.

N. 10 III od. IV E. O. N. 31 III od. IV E. O.

E. O. = Ende Ost-Han; M./E. O. = Mitte/Ende Ost-Han



319

Grabschützende Texte

das Ende der Ost-Han-Zeit oder auf den Zeitraum zwischen der Mitte und dem Ende 
der Ost-Han-Zeit datieren:
Gruppe I: H. 01, T. 01, T. 02-1, T. 03 (4);
Gruppe II: T. 04, T. 05, T. 06, T. 07, T. 08, T. 09 (6);
Gruppe III: T. 10, T. 02-2, T. 11–T. 13, B. 01, T. 14–T. 18, B. 02 (12);
Gruppe IV: T. 19–T. 39, B. 03–B. 06, S. 01, Z. 01, B. 07, B. 08, B. 10, S. 02–S. 04, Z. 02, 
N. 15 (35);
Ende der Ost-Han-Zeit: H. 02, B. 09, BM. 01, Z.03, N. 02, N. 05, N. 06, N. 07, N. 08, 
N. 10, N. 11, N. 12, N. 14, N. 16, N. 18, N. 19, N. 21, N. 22, N. 23, N. 24, N. 25, N. 28, 
N. 29, N. 30, N. 31 (25);
Mitte/Ende der Ost-Han-Zeit: N. 01, N. 03, N. 04, N. 09, N. 13, N. 17, N. 20, N. 26 (8).

2.	 Die genau datierbaren grabschützenden Texte lassen sich in die oben genannten vier 
Gruppen einteilen, deren jeweils 4, 6, 12 und 27 Texte zugeordnet werden konnten. 
Wie das Diagramm 1 aufzeigt, nimmt ihre Anzahl zwischen 76 n. Chr. und 125 n. Chr. 
langsam und zwischen 126 n. Chr. und 165 n. Chr. sehr rasch zu. Sie erreicht zwischen 
166 n. Chr. und 196 n. Chr. einen Höhepunkt und nimmt danach abrupt ab.

0

5

10

15

20

25

30

Gruppe  I 
(76–125  n.Chr.)

Gruppe  II 
(126–145  n.Chr.)

Gruppe  III 
(146–165  n.Chr.)

Gruppe  IV 
(166–220  n.Chr.)

Zeitliche Einteilung der genau datierbaren 
Grabschützenden Texte

Anzahl

Diagramm 1. Zeitliche Einteilung der genau datierbaren grabschützenden Texte



Schriftlichkeit

320

2.3.3	 Textliche Merkmale der grabschützenden Texte

In der Analyse der Merkmale der grabschützenden Texte sind die folgenden Aspekte 
zu behandeln:

1. Textliche Struktur des grabschützenden Texts
2. Merkmale eines amtlichen Schreibens
3. Selbstbezeichnungen der grabschützenden Texte

1. Textliche Struktur des grabschützenden Texts

Rein formal betrachtet, lassen sich die grabschützenden Texte in die folgenden Bau-
steine zerlegen:
1.	 ZA: die Zeitangabe, die meistens angibt, an welchem Tag der Verstorbene bestattet 

und der grabschützende Text dem Grab beigegeben wurde;
2.	 OA: die Ortsangabe, die oft angibt, an welchem Ort der grabschützende Text im Grab 

zu platzieren war. Hierbei kann es sich um eine konkrete Position oder um eine sym-
bolische Position handeln, die im Rahmen der Zahlenkunst festgelegt wurde; 

3.	 AA: den Absender, den Adressaten und die Angabe, ob der Absender dem Adressa-
ten übergeordnet, gleichrangig oder untergeordnet war;

4.	 AL: den Anlass zur Anfertigung eines grabschützenden Textes, der oft in einem kur-
zen Satz oder sogar manchmal mit einem einzelnen Wort zusammengefasst wurde;

5.	 BT: die Beschwörung der Trennung zwischen den Verstorbenen und den Hinterblie-
benen, die mit unterschiedlichen Phrasen zum Ausdruck gebracht wurde;

6.	 SW: das Schlusswort, das meist darauf hinweist, dass das oben Stehende gemäß den 
Gesetzen und Regularien behandelt werden soll;

7.	 AP: andere relevante Phrasen, bei denen es sich vor allem um Segenswünsche han-
delt, oder die sich auf die Abschließung des Vertrags und dessen Gültigkeit sowie auf 
die Opferdarbietung beziehen. 

Die textliche Struktur der grabschützenden Texte, die sich aus den oben genannten Bau-
steinen zusammensetzt, wird in Tabelle 12 veranschaulicht. 



321

Grabschützende Texte

Tabelle 12. Textliche Struktur der grabschützenden Texte

Nr. Textliche Struktur

T. 01 ZA(永元...己未)+AA(□□陳...敢言之)+...(□大...□□)+BT(生人...□□)+SW(如律令)

T. 02-1 ZA(永元...)+...(...)+BT(死者...□皇)+...(...)

T. 03 ZA(延光...四日)+BT(生人之死...深自葬)+SW(如律令)

T. 04 OA(中央)+BT(雄黃...安土)

T. 05 ZA(永建...□□)+BT(天帝...瓶別)+AA(□□□丘丞...二千石)+SW(如瓶別律令)

T. 06 ZA(陽嘉...甲戌)+BT(徐天帝...越章之印)+SW(如律令)

T. 07 ZA(陽嘉...戊申)+AL(天帝神師...厭)+BT(□□四...□□)+SW(□律令)

T. 08 ZA(陽嘉...廿八日)+AA(天帝...死名藉)+AL(王巨子...先故□)+BT(故持鈆...相侯郭) 
+...(□□...□□)

T. 09 ZA(永和...申直□)+AL(□{天}帝...之墳)+AA(墓東...曹主人□□□)+BT(今日吉日...中央
□□□□)+AA(天帝使者...主□□□)+...(□□□)

T. 10 ZA(□□□□{年}九月...己卯)+AL(天帝使者...之□{家}□□□□□□□)+BT(生人自...相求
索})+SW(□{如}律令)

T. 02-2 ZA(建和...四日)+AL(解...鉤挍日死)+AA(告上司...告語)+BT(故以自代...九人□)  
+SW(□□□{如律令})

T. 11 ZA(建和...九□□)+AL(左神師…薶死人)+BT(死者去…以當□)+AP(當昌吉…天自從之) 
+SW(如律令)

T. 12 ZA(建和...己酉)+AL(左神師…薶死人)+BT(死者去…以當□)+AP(當昌吉…天自從之) 
+SW(如律令)

T. 13 ZA(建和...十一日)+AL(天□{帝}...不祥)+BT(臣受主...死□□□□)+SW(如律令)

T. 14 ZA(元嘉...庚申)+AL(黃帝與...合會)+BT(神藥以...安此瓶)+AP(神明利冢...合日始) 
+SW(如律令)

T. 15 ZA(永壽...己酉)+AL(天帝使者...塡厭)+BT(署□□...慈石)+SW(他□{如}律□{令})

T. 16 ZA(永壽...乙酉)+AA(天帝...二千石)+AL(今成氏...相拘籍)+BT(到復其...相求索) 
+SW(急急如律令)

T. 17 ZA(永壽...直執)+AL(謹爲...塡厭)+BT(縣官敢告...土功)+SW(急如律令)

T. 18 ZA(永壽...丙申)+AL(黃神使者...子孫)+BT(令死人...為盟)+SW(如律令)

T. 19 ZA(延熹...直開)+AA(移五部...羝羊)+AL(令韓祔興...相求)+BT(動伯...除咎)+AP(吉央富貴毋
極)+SW(如律令)

T. 20 ZA(延熹...□平)+AL(□□□死...復重)+BT(□□□□□九...復來...)+AP(□□吉陽...) 
+SW(如律令)

T. 21-1 AA(天帝...凶之吏)+AL(今有...後死子貝)+BT(□十一...相防（妨）)+SW(他如律令)

T. 21-2 ...(…)+BT(□□□酒...注安...□□)+SW(如□□{律令})

T. 21-3 (永康...十日)+AL(今□□□河南...)+BT(...日蒿里沒行...)+...(...)

T. 22 ZA(建寧...直除)+AL(皇帝使者...□王)+BT(上天□{倉}倉，下□{地}盲盲...)+...(...)

T. 23 ZA(建寧...月□日)+AL(黄帝青烏...葬者得適)+BT(□□□以曾青...死者)+AA(丘丞...□内) 
+SW(如律令)



Schriftlichkeit

322

Nr. Textliche Struktur

T. 24 OA(南方)+ZA(建寧...乙卯)+BT(□□帝...母惡神□不起)+SW(如律令)

T. 25 ZA(建寧...直危)+AL(天帝...封冢神瓶)+BT(上天...苻轉他)+SW(□{如}律令)

T. 26-1 ZA(熹平...甲申)+AL(爲陳叔敬...解適)+AA(告北冢公伯...武夷王)+BT(生人...異路) 
+SW(急〃如律令)+ BT(善者...受其殃)+SW(急〃)

T. 26-2 ZA(熹平...甲申)+AL(爲陳叔敬...解適)+AA(告西冢公伯...武夷王)+BT(生人...異路) 
+SW(急〃如律令)+ BT(善者...受其殃)+SW(急〃)

T. 27 ZA(熹平...庚申)+AA(天帝...伍長等)+AL(今日吉良...歸丘墓)+BT(黃神生...煩擾張氏之
家)+SW(急〃如律令)

T. 28 ZA(熹平...壬辰)+AL(天帝...解適)+AA(告四丘...武夷王)+BT(生人...異路)+SW(急〃如律令)

T. 29 ZA(熹平...丙申)+AL(天帝曰止...臺冢墓)+AA(移丘承...父老)+BT(令胥文臺...相朔) 
+AP(令胥氏家生人...墓主)+BT(封鎮到...無死喪)+SW(他如...律令)

T. 30 ZA(熹平...己酉)+AL(厭)+AA(□{天}帝告...不起)+BT(持□{曾}青...□中)+AA(告丘丞...亭長) 
+SW(急〃如律令)

T. 31 ZA(光和...直破)+AL(厭...土氣)+BT(木王...遠行千里)+SW(如律令)

T. 32 ZA(光和...丙□{申})+AL(黃神北...人家)+BT(□□...神藥)+...(王等...)+SW(□□令)

T. 33 ZA(中平...□{直}□)+AA(謹告...墓□□)+AL(□□□之家...)+BT(…門塞墓...)+SW(如…令)

T. 34 ZA(初平...□{戊}申)+AL(□支奉...解諸句□{挍})+BT(□{解}諸句...隨地下拾) 
+...(□□□...□□□)

T. 35 ZA(初平元年...□□)+AL(□死者河...久相視)+BT(□汝自當下...長□□{相忘}) 
+SW(□{如}律令)

T. 36 ZA(初平...五日)+AL(…孫氏...嵗月破□{煞})+AA(固丘丞...二千□{石})+BT(前…...星經…) 
+SW(急急如□□{律令})

T. 37 ZA(□{初}平...丙□{申})+AL(□□草...重復)+AA(告丘丞...他鄉)+BT(為人立先...道行人) 
+SW(如律令)

T. 38 ZA(初平...乙未)+AL(天帝使者...當歸蒿里)+BT(千□{秋}萬□{歳}...樂無相□{念}) 
+SW(□□{急急}如律令)

T. 39 ZA(初平...直危)+AL (天帝...當歸舊閱)+AA(慈告丘丞...尚書)+BT(令王氏冢...震郭門) 
+SW(如律令)

N. 01 BT(天帝詰...以次行)

N. 02 AL(黄帝...千里)+BT(移䓘...神藥□□䓘)+SW(急如律令)

N. 03 AL(天□{帝}...安冢□{立}先)+BT(□□{移殃}去咎...屬陽不□□□)+SW(□□{如律}令)

N. 04 BT(大陽...百福得)+SW(如律令)

N. 05 AL(天帝使者...安隱冢墓)+BT(謹以鈆人...二千|萬)+AP(令後世...將相不絕)+AA(移丘丞...下當
用者)+SW(如律令)

N. 06-1 AL(黃神...鎭解諸咎殃)+BT(塟犯...賓昏)+AA(因累大神)+SW(如律令)

N. 06-2 AL(黃神...解諸咎殃)+BT(塟犯...婦弟)+AA(因累大神)+AP(利生人...子孫)+SW(如律令)

N. 07-1 ...(…)+BT(三人□精...勝固西方)+...(…)

N. 07-2 ...(…)+BT(壬子...下生)+...(…)

Tabelle 12. Fortsetzung



323

Grabschützende Texte

Nr. Textliche Struktur

N. 08 BT(解注瓶百解去)+SW(如律令)

N. 09-1 AL(夳一...丘墓□瓶)+AA(付丘承...二千石)+BT(無令...治封)+SW(如律令)

N. 09-2 AL(夳一...利死人)+AA(古付丘承...二千石)+BT(無令...治封)+SW(如律令)

N. 10 AP(大吉宜子孫)

N. 11-1 AL(黃帝...壙戶)+BT(死人行陰...以閉□)+...(…)

N. 12-1 OA(東方甲乙)+BT(神青龍...今日始)+SW(如律令)

N. 12-2 OA(南方丙丁)+BT(神朱爵...今日始)+SW(如律令)

N. 12-3 OA(中央戊己)+BT(神如陳...今日始)+SW(如律令)

N. 12-4 OA(西方庚辛)+BT(神白乕...今日始)+SW(如律令)

N. 12-5 OA(北方壬癸)+BT(慈石...今日始)+SW(如律令)

N. 13 ZA(□□□年□月□□)+...(圭□...於道時□□□)

N. 14 AA(天帝...墓伯)+BT(□□□□□□為□氏之家解...付地下)+AA(□{茲}告丘丞...蒿里君) 
+BT(天閭...不従)+SW(如律令)

N. 15 ...(...□墓)+AA(□三丘五墓...墓門亭長)+BT(急閉塞...□□)+SW(急＂如律令)

N. 16 ...(…)+BT(□□□死人公...死人自□{屬})+...(…)

N. 17 OA(棺頭首)

N. 18 AA(敢告...冢七神)+AL(郭伯陽以...塟之日厭)+BT(主解天...死足)+SW(急〃如律令)

N. 19 ZA(□□□年巳...□{朔}□□□□)+AL(天帝下令別移)+BT(□□□□□{自}薄命...□復□) 
+...(…)

N. 20 AL(□□□□□品解...鎭解□□□墓)+BT(以桐人...解適)+AA(□□□□告東冢...千石) 
+BT(無墓...藥水生畏)+...(□□□)

N. 21 BT(□光...代生人之名)+SW(急如律令)

N. 22 BT(生人有鄉...毋復相仵)+SW(如律□{令})

N. 23 AP (大吉宜子孫)

N. 24 ZA(大吉日直除)+AL(天帝...移別)+DW(□□□□□□主涼自...別約咎□各)+SW(如□別約律
令)

N. 25 OA(南方赤)+BT(□□{其音}屬徵...宜蟲桑)+SW(如律令)+AP(□母萬世旡咎)

N. 26 AL(天帝使者...爲地除央)+BT(主爲張氏...自肖亡)+AP(張氏之家大富昌)+SW(如律令)

N. 27 OA(礜石八兩在東方)+BT(金曰從革...兩不傷)+AP(王氏富貴歌作倡)+SW(如律令)

N. 28 BT(天李子...解虛星)

N. 29 BT(黃神越章□□…)+...(…)

H. 01-1 AP(建初...禱炊休)+ZA(七月...乙丑)+AL(序...所對)+DW(生人...毋適)+SW(卷書□□{明白})

H. 01-2 AP(獦君...禱獦君)+ZA(七月...乙丑)+AL(序...所對)+DW(生人...毋適)+SW(卷書明白)

H. 01-3 AP(田社...禱田社)+ZA(七月...乙丑)+AL(序...所對)+DW(生人...毋適)+SW(卷書明白)

Tabelle 12. Fortsetzung



Schriftlichkeit

324

Nr. Textliche Struktur

H. 01-4 AP(皇男...禱郭貴人)+ZA(七月...乙丑)+AL(序...所對)+DW(生人...毋適)+SW(卷書明白)

H. 01-5 AP(□□...所禱社)+ZA(七月...乙丑)+AL(序...所對)+DW(生人...毋適)+SW(卷書明白) 
+AP(張氏請子社)

H. 01-6 AP(大父母...所禱)+AL(皇男...所對)+DW(生人...毋適)+SW(卷書明白)

H. 01-7 AP(□□)+AL(皇男...天□...)+...

H. 01-8 ...+AL(□□...所對)+DW(生人...毋適)+SW(卷書明白)

H. 01-9 ZA(建初...朔)+AP(田氏...子社)+AL(皇母序...倉天)+DW(今以...毋責)+SW(券刾明白) 
+AP(所禱...天公)

H. 01-10 ZA(七月...癸酉)+AP(令巫夏...水上)+AL(皇母序...以捲)+DW(脯酒下...毋適)+SW(券刾明白)

H. 01-11 ZA(七月...癸酉)+AP(令巫夏...獦君)+AL(皇母序...以捲)+DW(脯酒下...毋適)+SW(券刾明白)

H. 01-12 ZA(七月...癸酉)+AP(令巫夏...官保社)+AL(皇母序...以捲)+DW(脯酒下...毋適)+SW(券刾明白)

H. 01-13 ZA(七月...癸酉)+AP(令巫下...司命)+AL(皇母序...以捲)+DW(脯酒下...毋適)+SW(券刾明白)

H. 01-14 ZA(八月...庚子)+AP(令趙明...𧻰君禱)+AL(皇母序...以捲)+DW(脯酒下...毋適)+SW(券刾明白)

H. 02 BT(乙巳日...令來食汝)+SW(急如律令)

B. 01 ZA(元嘉...日)+BT(□□...冢)+SW(如律令)

B. 02 ZA(延熹...直闭)+AA(黄帝告...在)+AL(今平阴...下㘸)+BT(自買...干□□{犯生}人) 
+SW(有天帝...律令)

B. 03 ZA(熹平...午)+...(...民人…)+BT(□□西...相干)+...(...)

B. 04 ZA(光和...癸酉)+AA(告墓上...墓臽)+AL(青骨...卷書明白)+BT(故立...後無死者)+SW(如律令) 
+AP(卷成...胜)

B. 05 ZA(光和...未)+AL(都鄉...卅日㘸)+AA(為子起...□伯)+BT(使子起...不更)+SW(如律令)

B. 06-2 ZA(光和…直閉)+AA(天帝...墓伯)+AL(男子...賣買行)+BT(自今...相索)+SW(如天帝使者律令)

B. 07 AL(□□延...當坐者)+AA(墓伯...比伍)+BT(自今以後...部介)+SW(他如...律令)

B. 08 ZA(...丙申□)+AA(天帝下令移)+AL(前雒東...大山君召…)+BT(…{樂勿}相念...六丁) 
+SW(有天帝...律令)

B. 09 ...(...□西)+BT(生人...夳山)+AA(丘丞…)+BT(…南...來索)+SW(如律令)

B. 10 AA(告立之印...守老蛇)+AL(程氏當塟父母...五棺)+BT(無責...兒婦)+AP(還往歸後...長宜孫子) 
+SW(如律令)

BM. 01 BT(生屬...太山)

S. 01 ZA(熹平...時加午)+BT(東方...患禍欲来)

S. 02-1 AL(曰天帝告...惡氣)+AA(告東方...天門)+BT(劉君...去凶)+AP(子＂...壽老)+SW(如律令)

S. 02-2 AA(□□...土主)+AL(□劉...已去)+DW(東嶽...爲眞)+SW(如律令)

S. 02-3 ...(…)+AL(...已去)+DW(東嶽...爲眞)+SW(如律令)

S. 02-4～7 AP(大吉...老壽)

Tabelle 12. Fortsetzung



325

Grabschützende Texte

Nr. Textliche Struktur

S. 02-8 BT(西嶽...三精)+SW(急〃如律令)

S. 02-9 BT(西南...除百適)+SW(急〃如律令)

S. 02-10 BT(天塙...厭冢)+SW(□□□□□{急急如律令})

S. 03 AA(夳山...土主)+AL(□王□移塟...不譽)+BT(留者...□世)+...(…)

Z. 01 ZA(□{光}和...直□)+AA(□{天}帝...佰門卒史)+AL(□{故}大原...合冢墓)+BT(上至倉...□{無}復
死者)+AP(世世...子孫)+SW(如□□{律令})

Z. 02 ZA(□□□年...)+AA(…東□{阡}…里)+AL(故茂陵...)+BT(□{自}買...地理)+AP(...子孫) 
+SW(□□□{如律令})

Z. 03 BT(犯地適...相妨)+SW(急如律令)

* Die runde Klammer, z. B. ...(...) beim Text T. 02-1, gibt an, dass wegen des schlechten Erhaltungszustandes 
nicht mehr festzustellen ist, worum es sich bei diesem Teil des Textes handelt.

Aus der obenstehenden Übersicht sind folgende Schlussfolgerungen zu ziehen:
1.	 Die grabschützenden Texte lassen sich anhand ihrer textlichen Merkmale den fol-

genden Typen zuordnen:

a.: 	BT (4: B. 11, N. 01, N. 28; BM. 01); 
	 BT+SW (9: H. 02, S. 02-8, S. 02-9, S. 02-10, Z. 03, N. 04, N. 08, N. 21, N. 22);
	 ...+BT+SW (1: S. 04); 
b.: 	AL+BT+SW (3: N. 02, N. 03, N. 24); 
	 AP+AL+DW+SW (1: H. 01-12); 
	 AP+AL+... (1: H. 01-13);
	 ...+AL+DW+SW (1: H. 01-14); 
	 AL+BT+AP+SW (1: N. 26);
c.: 	ZA+BT (1: S. 01); 
	 ZA+BT+SW (3: B. 01, T. 03, T. 06);
d.:	ZA+AL+BT+... (4: T. 21-3, T. 22, T. 34, N. 19); 

	 ZA+AL+BT+SW (11: T. 07, T. 13, T. 15, T. 17, T. 18, T. 25, T. 31, T. 35, T. 38, T. 10); 
ZA+AL+BT+AP+SW (1: T. 14); 

	 ZA+AP+AL+BT+SW+AP (1: H. 01-1); 
	 ZA+AP+AL+DW+SW (3: H. 01-2,3,4); 
	 ZA+AL+BT+...+SW (1: T. 32);
e.:	AL+AA+BT+SW (2: B. 07, N. 09); 
	 AL+AA+BT+AP+SW (1: S. 02-1); 
	 AA+AL+BT+AP+SW (1: B. 10); 

Tabelle 12. Fortsetzung



Schriftlichkeit

326

	 AA+AL+BT+SW (3: S. 02-2, T. 21-1, N. 18);
	 ...+AL+BT+SW (1: S. 02-3); AL+BT+AA+SW (1: N. 06); 
	 AL+BT+AP+AA+SW (1: N. 05);
f.:	 ZA+AL+AA+BT+SW (6: T. 02-2, T. 28, T. 36, T. 37, T. 39, B. 05); 

	 ZA+AA+AL+BT+SW (9: B.  02, B.  04, B.  06, B.  08, T.  16, T.  21-1, T.  27, T.  33); 
ZA+AA+AL+BT+AP+SW (3: T. 19, Z. 01, Z. 03); 

	 ZA+AL+BT+AP+SW (3: T. 11, T. 12, T. 20);
	 ZA+AA+AL+BT+SW+AP (1: B. 04); 
	 ZA+AL+AA+BT+AA+... (1: T. 09); 
	 ZA+AL+AA+BT+AA+SW (1: T. 30); 
	 ZA+AL+AA+BT+SW+BT+SW (1: T. 26); 
	 ZA+AL+AA+BT+AP+BT+SW (1: T. 29); 
g.:	AA+BT+AA+BT+SW (1: N. 14);
	 ...+BT+AA+BT+SW (1: B. 09);
h.:	OA (1: N. 17); 
	 OA+BT (1: T. 04); 
	 OA+BT+SW (1: N. 12); 
	 OA+BT+SW+AP (1: N. 25); 
	 OA+ZA+BT+SW (1: T. 24); 
	 OA+BT+AP+SW (1: N. 27);
i.: 	AP (6: S. 02-4,5, S. 02-6,7, N. 10, N. 23).

2.	 Das wichtigste Element ist der Baustein BT (Beschwörung der Trennung), der fast in 
allen grabschützenden Texten vorkommt. Nur einige wenige grabschützende Texte 
beinhalten keinen Baustein BT, sondern nur den Baustein OA (Ortsangabe) oder den 
Baustein AP (andere Phrasen), der einen Glückswunsch beinhaltet. 

3.	 Das Schlusswort (SW) ist kein unerlässlicher Bestandteil des grabschützenden Tex-
tes. Es wird jedoch häufig an dessen Ende hinzugefügt. 

4.	 Die beiden Bausteine, AL (der Anlass) und AA (der Absender, der Adressat und ein 
verbindender feststehender Ausdruck), können jeweils mit dem Baustein BT einen 
grabschützenden Text bilden. Es ist jedoch häufiger, dass die drei Bausteine, AL, AA 
und BT, gemeinsam einen grabschützenden Text bilden. Anders als der Baustein AL, 
der immer vor dem Baustein BT steht, taucht der Baustein AA im grabschützenden 
Text in unterschiedlicher Position auf: vor AL, zwischen AL und BT, oder nach BT. 

5.	 Wenn die genaue Bestattungszeit, also das Jahr, der Monat und der Tag der Bestat-
tung, angegeben wird, befindet sich die Zeitangabe (ZA) fast immer am Anfang des 
grabschützenden Textes. Nur bei einer Ausnahme (T. 24) befindet sich die OA (Orts-
angabe) am Anfang des Textes, direkt vor der Zeitangabe.



327

Grabschützende Texte

6.	 Vier textliche Anordnungsmuster kommen am häufigsten vor: BT+SW, 
ZA+AL+BT+SW, ZA+AL+AA+BT+SW, ZA+AA+AL+BT+SW.

7.	 Es gab dennoch kein festgelegtes Muster, nach dem ein grabschützender Text struk-
turell verfasst werden musste.

2. Merkmale eines amtlichen Schreibens

Wie die Diskussion im Kapitel 1.2.1 zeigt, besteht ein typisches qin- und hanzeitliches 
Dienstschreiben aus fünf grundlegenden Bestandteilen: I. dem Datum; II. dem Absender, 
dem Adressaten, und dem rangbezogenen feststehenden Ausdruck; III. dem Hauptteil 
des Schreibens; IV. dem Schlusswort; V. der Unterschrift des Sachbearbeiters. Die grab-
schützenden Texte verfügen somit über mehrere Merkmale eines amtlichen Schreibens, 
enthalten jedoch zugleich einige weitere Textbestandteile, die nicht einem amtlichen 
Schreiben zugeschrieben werden können. 
1.	 das Datum

Zwar spielt die Auswahl des Bestattungstags eine wesentliche Rolle in den grabschüt-
zenden Texten, jedoch fehlt bei etwa 40 % der grabschützenden Texte das Datum. 

2.	 die Unterschrift des Sachbearbeiters
Am Ende eines grabschützenden Textes fehlt zwar die Unterschrift des Sachbearbei-
ters, jedoch wird in einigen grabschützenden Texten die Verwendung eines grab-
schützenden Siegels erwähnt (T. 05; T. 15; T. 31; N. 03; N. 26; N. 29.)1021. Dies weist 
darauf hin, dass das grabschützende Siegel im Vergleich zur Unterschrift des Sach-
bearbeiters (nämlich des Boten des Himmlischen Herrn) für die Funktion des grab-
schützenden Textes viel wichtiger war. 

3.	 gao 告 und gangao 敢告

In vielen grabschützenden Texten taucht der feststehende Ausdruck gao 告 („jeman-
den hierüber in Kenntnis setzen“) auf. Er verdeutlicht, dass der Absender dem Adres-
saten übergeordnet ist. In fünf grabschützenden Texten (B. 04, Z. 01, T. 17, T. 27, 
T. 28) findet jedoch ein abweichender feststehender Ausdruck, gangao 敢告 („jeman-
den ehrfurchtsvoll hierüber in Kenntnis setzen“), Verwendung. Er zeigt, dass der 
Absender, der Bote des Himmlischen Herrn, dem Adressaten, also den zuständigen 
Beamten der Unterwelt, gleichrangig ist.1022In zwei grabschützenden Texten (B. 04, 
T. 27) wurden überdies beide Ausdrücke, gangao 敢告 und gao 告, gemeinsam ver-
wendet (siehe Tabelle 13), was darauf hindeutet, dass einige Beamten der Unterwelt 

1021	 Für die Diskussion über die Versiegelung des grabschützenden Textes siehe Kapitel 3.2.3.
1022	 Siehe Wang Guihai 2009, 12 und Zou Shuijie 2011, 81.



Schriftlichkeit

328

dem Absender, also dem Ritualmeister, gleichrangig angesehen wurden, während die 
anderen ihm untergeordnet betrachtet wurden.
Wie die unterstrichenen Bezeichnungen in der obigen Tabelle zeigen, wurden einige 
Beamten der Unterwelt, insbesondere der Hügelminister, der Grabsenior und der 
Beamte der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi, in einigen grabschützen-
den Texten dem Adressanten, also dem Boten des Himmlischen Herrn, gleichrangig 
und in anderen grabschützenden Texten ihm gegenüber niederrangig gehalten. Dies 
weist darauf hin, dass innerhalb der Glaubensvorstellung der Unterwelt noch keine 
vereinheitliche Hierarchie der Unterweltbeamten existierte.

4.	 you jiao 有教 und you tiandi jiao 有天帝教

Der Ausdruck you jiao 有教 („Das ist ein Befehl“) steht oft am Ende des Haupt-
teils eines Dienstschreibens und deutet hin, dass der Adressat dieses Schreiben für 
einen von oben kommenden Befehl halten soll.1023 Der daraus abgeleitete Ausdruck 
you tiandi jiao 有天帝教 („Das ist ein Befehl des Himmlischen Herrn“) und dessen 
Variante tiandi you jiao 天帝有教 tauchten bereits in mehreren grabschützenden 
Texten (B. 02; B. 08; T. 30) und einem Schreiben an die Unterwelt (G. 10) auf. Sie sind 
ein Beleg dafür, dass Begräbnistexte den Inhalt der Dienstschreiben nachahmen.

1023	 Wang zufolge konnte in der Han-Zeit ein nach unten geschicktes Dienstschreiben sowohl als 
jiao 教 als auch als ji 記 bezeichnet werden (Wang Guihai 1999, 49–51).

Tabelle 13. Verwendung von den Ausdrücken gangao 敢告 und gao 告 in grabschützenden Texten

Nr. gangao 敢告 gao 告

T. 16
den Hügelminister, den Grabsenior und die 
Beamten mit dem Rang von zweitausend Shi in 
der Unterwelt 丘丞、墓伯、地下二千石

B. 04

den Grabsenior, den Aufseher der Torwachen 
des Seelentors, den Grabherrscher, den Grab-
kaiser sowie den Beamten, der für den Zugangs-
schacht des Grabes [zuständig ist] 墓伯、魂門
亭長、墓主、墓皇、墓臽

die Beamten, die jeweils für die obere Seite, die 
untere Seite sowie die Mitte des Grabes zustän-
dig sind 墓上、墓下、中央主土

T. 27

den Hügelminister, den Grabsenior, den Beamten 
der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend 
Shi, den Hügelmarquis des Ostens, den Hügel-
grafen des Westens, den Minister der Stier-
opferung in der Unterwelt, das Oberhaupt der 
wu-Basiseinheit im Jenseits Haoli 丘丞、墓柏（
伯）、地下二千石、東塚（冢）矦（侯）、西
塚（冢）伯、地下擊犆卿，秏（蒿）里伍長等

die Beamten, die jeweils für die linke Seite sowie 
für die rechte Seite des Grabs zuständig sind, 
den Grabherrscher in der Mitte, den Hügelas-
sistenten, den Hügelherrn, den für die Gräber 
zuständigen Schicksalsgott Siming, den Aufseher 
der Torwachen des Seelentors, den Streifen-
polizisten in den Hügeln, alle, die [direkt] für die 
Gräber des Hauses Zhang zuständig sind 張氏之
家三丘五墓＂（墓）左、墓右、中央墓主、塚
（冢）丞、塚（冢）令、主塚（冢）司命、魂
門亭長、塚（冢）中游徼等



329

Grabschützende Texte

5.	 ru lüling 如律令 und ji ru lüling 急如律令

Der Ausdruck ru lüling 如律令 („ [Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffen-
den] Gesetzen und Regularien [behandelt werden]“) und einer seiner Varianten, ta 
ru lüling 它如律令 („Die anderen [Angelegenheiten sollen] gemäß [betreffenden] 
Gesetzen und Regularien [behandelt werden]“), sind übliche Schlussworte eines 
Dienstschreibens.1024 Beide finden sich auch in grabschützenden Texten. 

Die davon abgeleiteten Ausdrücke, ji ru lüling 急如律令 („[Das oben Stehende] 
eilt [und soll] gemäß den Gesetzen und Regularien [behandelt werden]“) und jiji ru 
lüling 急急如律令 („[Das oben Stehende] eilt sehr [und soll] gemäß den Gesetzen 
und Regularien [behandelt werden]“), sind jedoch nur in Begräbnistexten zu finden, 
daher müssen sie als eigene Entwicklung und weniger als eine reine Nachahmung 
der Dienstschreiben betrachtet werden.1025 

Eine andere Neuerung ist das Hinzufügen eines Attributs vor dem Ausdruck 
lüling 律令, wie zum Beispiel bei den Phrasen ta ru tiandi yue zhizhen lüling 他如

天帝曰止鎮律令 („Die anderen [Angelegenheiten sollen] gemäß den Gesetzen und 
Regularien [behandelt werden], [in denen] der Himmlische Herr den Schutz [der 
Gräber] anordnet“, T. 29) und ru tiandi shizhe lüling 如天帝使者律令 („[Das oben 
Stehende] [soll] gemäß den Gesetzen und Regularien des Boten des Himmlischen 
Herren [behandelt werden]“, B. 06-2).

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass grabschützende Texte zwar Dienstschrei-
ben in mehreren Merkmalen imitieren, sie aber nicht vollständig nach einem Muster 
von Dienstschreiben verfasst sind. Aus den oben genannten Merkmalen der grabschüt-
zenden Texte sind die folgenden Schlussfolgerungen zu ziehen:
1.	 Es gab kein einheitliches Muster für einen grabschützenden Text.
2.	 Die Verfasser der grabschützenden Texte kannten sich gut mit der Form der damali-

gen Dienstschreiben aus. 
3.	 Anders als die Schreiben an die Unterwelt, die sich meistens streng nach dem Muster 

eines Dienstschreibens richteten, weisen die grabschützenden Texte eine viel gerin-
gere Einheitlichkeit auf. Nach dem Standard eines Dienstschreibens waren einige 

1024	 Für eine weitergehende Diskussion über den Ausdruck ta ru 它如 siehe Hsing I-tien 2011e, 
512–514.

1025	 Beide Ausdrücke, ji ru lüling 急如律令 und jiji ru lüling 急急如律令, sind in den bisher aus-
gegrabenen hanzeitlichen administrativen Dokumenten nicht zu finden. Die einzige Ausnahme 
ist ein Holztäfelchen, das in der späten nördlichen Song-Zeit zutage gefördert wurde. Jedoch 
ist das Holztäfelchen verloren gegangen. Der überlieferte Text des Holztäfelchens geht auf 
eine Abreibung einer Steininschrift zurück, in der der Text übertragen wurde (Lu Xixing 2003, 
72–76).



Schriftlichkeit

330

grabschützende Texte unvollständig, da bei ihnen das Datum, das Schlusswort oder 
die Angabe von Absender und Empfänger fehlten. 

4.	 Die grabschützenden Texte lassen sich keiner existierenden Gattung der Dienstschrei-
ben zuordnen, da sie über eine neuartige Funktion verfügten, die darin bestand, das 
Grab zu beschützen, indem die Grenzen zwischen dem Diesseits und dem Jenseits 
getrennt und gesichert wurden. 

3. Selbstbezeichnungen der grabschützenden Texte

In den grabschützenden Texten tauchen immer wieder Selbstbezeichnungen, d. h. Aus-
drücke auf, die den Text selbst mit einem Namen und einer bestimmten Funktion ver-
sehen:
1.	 zhuan 传 („zhuan-Pass“)

So deutet in einem grabschützenden Text (T.  27) der Ausdruck zhuan dao 传到 
(„nachdem dieses [als] zhuan-Pass [dienende Schreiben] angekommen ist“) darauf 
hin, dass es sich bei diesem Text um einen zhuan-Pass 传 handelt1026. Bei einigen 
anderen grabschützenden Texten taucht zwar der Ausdruck zhuan 传 zwar nicht 
explizit auf, jedoch zeigt die Phrase bude ke zhi 不得何（苛）止 ([Die Beamten] der 
Unterwelt sollen [ihnen] nicht absichtlich Hindernisse in den Weg legen, B. 04) mit 
ihren Varianten wie wude laoku ke zhi 無得劳苦苛止 (B. 04), wude ke zhi 無得苛止 
(Z. 02), wude ke liu zhi 無得□{苛}留止 (B. 05), dass die betreffenden Texte auch als 
Unterweltpass gedient haben.

Eine ähnliche Phrase, die in den Schreiben an die Unterwelt verwendet wurde, 
ist der Ausdruck guosuo wu liu 過所毋留 („[Die zuständigen Beamten] der Kontroll-
stellen [der Unterwelt] sollen [ihm] keine Hindernisse in den Weg legen“, G. 11) und 
dessen Variante guosuo wu liunan 過所毋留難 (G. 12). Die Ähnlichkeit zwischen den 
beiden Phrasen, bude ke zhi 不得苛止 und guosuo wu liu 過所毋留, weist darauf hin, 
dass sowohl die grabschützenden Texte und die Schreiben an die Unterwelt gemein-
sam als Pass fungiert haben.

2.	 fengzhen 封鎮 („versiegeltes Abwehrzeichen“)
Anders als bei den Schreiben an die Unterwelt, liegt die Hauptfunktion der grab-
schützenden Texte jedoch nicht darin, die Aufnahme des Verstorbenen in die Unter-
welt zu sichern, sondern das Grab zu schützen. Der Ausdruck fengzhen 封鎮 („Nach-
dem das versiegelte Abwehrzeichen angekommen ist 封鎮到“, T. 29) macht deutlich, 
dass der betroffene grabschützende Text in Verbindung mit seinem Textträger als ein 
Abwehrzeichen betrachtet wurde.

1026	 Für die Diskussion über den zhuan-Pass siehe Kapitel 1.2.1.



331

Grabschützende Texte

3.	 quan 券 („Vertrag“), yue 約 („Vereinbarung“) und fubie 符别 („Vertrag“)
In den folgenden grabschützenden Texten finden sich die Selbstbezeichnungen quan 
券, yue 约1027 oder fubie 符别1028:

H. 01-1: Die Verstorbene soll ohne Verfehlungen sein, die Lebenden sollen ohne 
Schuld sein. Dies ist klar und deutlich in diesem Vertrag festgehalten 死者不負

適，生者毋責（債），券刾（刺）1029明白.

B. 02: An den vier Ecken wurden Abwehrzeichen errichtet, in der zentralen Kam-
mer [des Grabes] wurden der Pfirsichholzvertrag von einem Fuß und sechs Zoll 
Länge, Münzen und [mehrere] Bleimännlein [platziert] 四角立封，中央明堂皆

有尺六桃券、錢布、鈆（鉛）人.

B. 04: Der Bleivertrag von einem Fuß und sechs Zoll Länge dient als Zeugnis... Der 
Text der Vereinbarung [ist klar und deutlich festgehalten] 鈆（鉛）卷（券）尺

六為眞…約文□□{明白}. 

B. 05: Der mit Zinnober [beschriftete] Pfirsichholzvertrag von einem Fuß und 
sechs Zoll Länge dient als Zeugnis. ... Nun treffen der Bote des Himmlischen 
Herrn, Herr Ding und die [unterirdischen] Götter eine Vereinbarung 尺六桃券

丹□□{書以}為信...時天帝使者丁子與神約.

1027	 Scogin weist darauf hin, dass sich die Termini quan 券 und yue 約 jeweils auf den schriftlichen 
Vertrag und die allgemeine Vereinbarung beziehen (Scogin 1990, 1358). 

1028	 Das Wort fubie 符別 wurde von Zheng Xuan 鄭玄 (127–200 n. Chr.) in einem Kommentar zum 
Buch Zhouli zhushu 周禮注疏 als „Vertrag“ gedeutet: „Fubie wurde ursprünglich in der Form 
fubian geschrieben. Es wurde von Zheng Xing und Du Zichun (ca. 30 v. Chr.–ca. 58 n. Chr.) 
jeweils mit fubie 符別 und fubie 傅別 gleichgesetzt 傅別，故書作‘傅辨’，鄭大夫讀為‘符別’, 
杜子春讀為‘傅別’“. Er zitierte weiter die Deutung von Zheng Sinong (?–83 n. Chr.): „Fubie 
bedeutet „Vertrag“. Beim Gerichtsverfahren wird ein Urteil mittels eines Vertrages gefällt. Das 
Wort fu bezeichnet die Festsetzung der Vereinbarung in Schriftform. Das Wort bie bezieht sich 
auf das Zweiteilen des Vertrags. Beide Vertragsparteien sollen jeweils die Hälfte [des Vertrags] 
behalten. 傅別，謂券書也。聽訟責者，以券書決之。傅，傅著約束於文書。別，別為
兩，兩家各得一也“ Zheng Xuan selbst beschrieb die Art und Weise, wie der Vertrag zweige-
teilt wurde: „Der Ausdruck fubie bezieht sich darauf, dass ein Schreiben in großer Schriftgröße 
auf einem Holztäfelchen verfasst wird, das wiederum entlang der Mitte der Schriftzeichen des 
Textes gespaltet wird 傅別，謂為大手書於一劄，中字別之“ (Shisanjing zhushu 1980, 654).

1029	 Das Wort ci 刺 war aufgrund der damaligen Schreibtechnik ein Synonym für das Wort shu 書. 
Dies wurde im Kapitel Shi shuqi 釋書契 des Wörterbuches Shiming 釋名 erläutert: „Der Begriff 
shu wird auch cishu genannt, weil beim Schreiben die Spitze des Pinsels gegen die Oberfläche 
des Papiers oder des Holztäfelchens gezogen wird 書稱刺書，以筆刺紙簡之上也.“



Schriftlichkeit

332

B. 06-1: Am selben Tag wurde ein Eid abgelegt. Die Wahrsagung wies ein glück-
liches Zeichen auf und der Vertrag wurde daraufhin angefertigt 即日矢，相可這

（訝），爲券書.

B. 09: Daher habe [ich] diesen mit Zinnober beschrifteten Eisenvertrag hergestellt 
故為丹書鐵卷（券）. 

S. 02-2: damit [die Verstrickungen zwischen den Hinterbliebenen und deren] Vor-
fahren durch den Vertrag abgetrennt werden 與袓決卷（券）.

Z.  01: Der Pfirsichholzvertrag von einem Fuß und sechs Zoll Länge dient als 
[Zeugnis] 尺六桃券爲□{信}.

Z. 02: [Wieviel Klafter und Fuß das Landstück] hat, ist klar und deutlich im Ver-
trag festgehalten □{田}有□□{丈尺}，券書明白.

N. 09-1: Deswegen habe [ich] für die Verstorbenen den Vertrag hergestellt, um 
das Grab zu beschützen 古（故）與死人作苻（符）别，令錡(鎮)是冢.

Die beiden Vertragspartner des Textes H. 01-1, der erstmals die Selbstbezeichnung „Ver-
trag“ enthält, sind zum einen der Ritualmeister, der sich als Magier wu 巫 bezeichnete, 
und zum anderen die Götter, an die die Gebete verrichtet wurden. Im Text B. 05 wird 
noch deutlicher, dass er die Funktion eines Vertrages zwischen dem Ritualmeister und 
den Göttern bzw. Beamten der Unterwelt übernahm. In den Texten B. 02, Z. 01 und Z. 02 
erwarben die Bestatteten jeweils symbolisch ihr eigenes Friedland, deshalb handelt es sich 
bei diesen Texten eher um um Verträge zwischen dem Ritualmeister und den Beamten 
der Unterwelt, die die Trennung der Lebenden von der Verstorbenen garantieren sollen, 
als um Kaufverträge über ein Landstück. Im Text B. 04 wurde das Friedland zwar ande-
ren Verstorbenen abgekauft. Deren ursprüngliches Eigentumsrecht wurde jedoch auf 
einen Beamten der Unterwelt, nämlich den „Grundbuchbeamten 田本曹“, zurückgeführt. 
Außerdem fungierte der grabschützende Text in diesem Fall vorrangig als eine Garantie 
dafür, dass keine unglücklichen Geschehnisse künftig in der Familie der Verstorbenen 
mehr stattfinden sollen. Die Funktion eines solchen Zeugnisses ist auch beim Text S.02-2 
ersichtlich. Im Text B. 06-1 wurde das Eigentumsrecht des neuen Bestatteten auf die für 
ihn erworbenen steinernen Gegenstände garantiert, die sich ursprünglich vor dem Grab-
hügel eines anderen Grabes befanden. Beim Beispiel B. 09 wurde zwar nichts erworben, 
weder symbolisch noch real, jedoch trägt der grabschützende Text trotzdem die Eigen-
bezeichnung „mit Zinnober beschrifteter Eisenvertrag“. Anhand der oben genannten Bei-
spiele ist zu schließen, dass die Idee des Vertrags in vielfältiger Weise aufgegriffen wurde. 



333

Grabschützende Texte

Die drei Gruppen von Eigenbezeichnungen zeigen, dass drei verschiedene Tradi-
tionen in die grabschützenden Texte einflossen. Die Tradition des zhuan-Passes ist auf 
das Schreiben an die Unterwelt, das auf die erfolgreiche Aufnahme des Verstorbenen in 
die Unterwelt abzielt, zurückzuführen. Die Tradition des Vertrags hat seinen Ursprung 
im Landkaufvertrag, der vor allem dazu dient, das Eigentumsrecht des Bestatteten auf 
das Friedland und auf die darin vergrabenen Gegenstände zu sichern. Die Tradition 
des Abwehrzeichens entspringt der uralten Praxis der Platzierung von apotropäischen 
Gegenständen im Grab. Jedoch wurden grabschützende Texte erst von der Mitte der 
Ost-Han-Zeit an verwendet, um die endgültige Trennung zwischen den Lebenden und 
den Verstorbenen zu gewährleisten und die Verstrickungen zwischen ihnen zu lösen.



Schriftlichkeit

334

2.4	 Talisman

Die Talismane und die Siegel der grabschützenden Texte werden zwar von Seidel in eine 
separate Gruppe der Begräbnistexte eingeordnet, sie stehen aber dennoch in untrenn-
barem Zusammenhang mit den grabschützenden Texten selbst. Ein häufiger Fall ist, 
dass der Talisman meistens unmittelbar neben den grabschützenden Text auf denselben 
Textträger gezeichnet wird. Zudem gibt es einige Talismane, die einen grabschützen-
den Text als Bestandteil enthalten. Deshalb sollen auch die Talismane im vorliegenden 
Kapitel zur Schriftlichkeit behandelt werden.

Die in der Forschung bereits veröffentlichen Talismane auf den grabschützenden 
Gegenständen sind in Tabelle 14 aufgelistet.

Tabelle 14. Faksimile und Entzifferung der grabschützenden Talismane

Nr. T. 03 T. 06 T. 10 T. 02-2 T. 13

Tal.

Entz.

Dat. 122 133 146 147 149



335

Talisman

Nr. T. 21-1 T. 21-2 T. 21-3

Tal.

Entz.

Dat. 167

Nr. T. 34 T. 36 T. 38 N. 04 N. 08 N. 12

Tal.

Entz.

Dat. 190 190 193. M./E. O. E. O. E. O.

Tabelle 14. Fortsetzung



Schriftlichkeit

336

Tabelle 14. Fortsetzung

Nr. N. 14-1 N. 14-2 N. 14-3 N. 19 N. 20 N. 31

Tal.   

Entz.

Dat. E. O. E. O. E. O. E. O.

Nr. N. 21 N. 22 N. 28

Tal.

Entz.

Dat. E. O. E. O. E. O.



337

Talisman

Wie die Tabelle zeigt, enthalten insgesamt 23 grabschützende Texte Talismane. Sie set-
zen sich entweder aus rein bildlichen Zeichen zusammen oder sowohl aus bildlichen 
Zeichen als auch aus Inschriften.

Die bildlichen Talismane weisen folgende Merkmale auf: 
1.	 Sie setzen sich aus mehreren unabhängigen Bestandteilen zusammen, die oft wiede-

rum aus kleineren „Bausteinen“ bzw. „Modulen“ konstruiert sind. 
2.	 Die „Module“ sind entweder chinesische Schriftzeichen oder bildliche Zeichen. 
3.	 Die „Module“ können aus wiederholten Anordnung zusammengesetzt sein. 

Tabelle 14. Fortsetzung

Nr. N. 30 B. 01 H. 02 S. 02-8

Tal.

 

 

Entz.

Dat. E. O. 151 E. O. E. O.

Nr. = Nummer; Tal. = Talisman; Entz. = Entzifferung des Talismans; Dat. = Datierung; M./E. O.= Mitte oder 
Ende Ost-Han; E. O.=Ende Ost-Han



Schriftlichkeit

338

4.	 Einige Kombinationen der „Module“ sind nahezu fest und treten immer wieder auf. 
Sie können als „Baublöcke“, d. h. übergeordnete Einheiten, betrachtet werden.

Um die Talismane zu entziffern, lassen sie sich zunächst in basische „Module“ zerlegen, 
die einzeln zu analysieren sind.1030 Die Bedeutung der aus Modulen zusammengesetzten 
Baublöcke kann dann in einem weiteren Schritt ermittelt werden.

2.4.1	 Module der Talismane

Folgende Module lassen sich bei Talismanen am häufigsten identifizieren:

1. Der Große Wagen und das Sternbild Gui 鬼
Das am häufigsten vorkommende bildliche Modul des Talismans ist der Große Wagen. 
Eine seiner häufigsten Darstellungen entspricht der Form eines Schöpflöffels, der aus 
sieben kleinen Kreisen besteht, die Sterne symbolisieren und mit kurzen Linien unterei-
nander verbunden sind (N. 12). Manchmal ist der Name des Gottes, „Herr Großer Wagen 
beidou jun 北斗君“, in der „Löffelmulde“ schriftlich aufgeführt (T. 02-2, N. 14-3, H. 02). 

Bei zwei Beispielen (T. 02-2, N. 14-3) wird jeweils eine kurze Inschrift unter dem Bild 
des Großen Wagens hinzugefügt. Die beiden fast identischen Inschriften weisen darauf 
hin, dass „Herr Großer Wagen“ über die bösen Geister herrscht, in die die unnatürlich 
Verstorbenen nach ihrem Tod verwandelt wurden. Die bildliche Darstellung und die 
Inschrift haben die Funktion die Wirkkraft des Großen Wagens herbeizurufen, um die 
todbringenden Verstrickungen zwischen den Hinterbliebenen und den bösen Geistern 
zu eliminieren.

Die aus kleinen Kreisen/Sternen und kurzen Verbindungslinien bestehenden Bilder 
sind jedoch nicht die einzigen Darstellungen des Großen Wagens. Eine Bildvariante in 
der Form eines leicht verformten Schöpflöffels (   ) fällt dadurch auf, dass sie häufig 
direkt oberhalb des Schriftzeichens gui 鬼 („Geist“) steht (T. 13, N. 14-1, N. 21). Die 
räumliche Anordnung beider Zeichen entspricht dabei dem Verhältnis zwischen der 
bildlichen Darstellung des Großen Wagens und der darunter befindlichen Inschrift bei 
den Beispielen T. 02-2 und N. 14-3. Daher ist zu vermuten, dass es sich auch bei jenem 
schöpflöffelförmigen Bildmotiv um den Großen Wagen handelt. Es gibt zwei bildli-
che Beweise für diese Vermutung. Zum einen befindet sich das Schriftzeichen bei 北 
(„Nord“), und zwar in einer archaischen symmetrischen Form ( ), direkt auf dem 

1030	 Für eine theoretische Darlegung der Modularität in chinesischer Kunstgeschichte siehe Ledde-
rose 2000, 4–10. Siehe auch Ledderose 2005, 4–11.



339

Talisman

Bildmotiv, was den engen Zusammenhang zu ihm deutlich macht (T. 13, N. 14-1, N. 30). 
Zum anderen wird das Schriftzeichen tu 土 („Erde“), geschrieben in einer ebenso deko-
rativen Form (   ), unter dem Bildmotiv, oder manchmal über ihm, platziert (T.  06, 
T. 02-2, N. 14-2). 

Der bildliche Zusammenhang zwischen dem Schriftzeichen tu 土 und dem Großen 
Wagen ist bereits auf dem Deckel eines Lackkastens aus dem Grab von Marquis Zeng, 
der wohl gegen Ende des fünften Jahrhunderts bestattet wurde1031, klar und deutlich 
erkennbar. Hier sind zwei Schriftzeichen, tu 土 und dou 斗, mit ihren oberen Enden 
quasi spiegelbildlich zusammengefügt (Abb. 2-17). Jeweils ein Strich ist bei beiden 
Schriftzeichen übertrieben ausgebildet und dient als ein Anzeiger eines virtuellen Zif-
fernblattes (Abb. 2-18), dessen Rand mit den Namen der achtundzwanzig xiu-Sternbilder 
(nianba xiu 廿八宿) versehen ist. Die beiden Elemente lassen sich miteinander verbin-
den, weil ein inhaltlicher Zusammenhang zwischen ihnen besteht: Entsprechend der 
Fünfteilung des Raumes in der Zahlenkunst sind sowohl die Erde als auch der Große 
Wagen der Mitte zugeordnet (siehe Kapitel 3.3.2).

Das Schriftzeichen dou 斗 steht auf dem Deckel des Lackkastens in einer eigenarti-
gen Weise geschrieben, wie als ob es aus einem Schöpflöffel und dem Schriftzeichen 
shi 十 bestehen würde. Diese Schreibeweise war üblich in Inschriften auf Bronzen der 
Zhanguo-Zeit (475–221 v. Chr.)1032 und kann auf Orakelknochen der Shang- und Zhou-
Zeit zurückgeführt werden.1033 Ähnliche Schreibweisen des Schriftzeichens dou 斗 fin-
den sich auch auf zwei hanzeitlichen shi-Weissagungsgeräten, die jeweils in den Kreisen 
Wuwei und dem Kreis Fuyang ausgegraben wurden (Abb. 2-19, 2-20). Daraus ist zu 
schließen, dass der Schöpflöffel, der in verschiedenen Talismanen mit den Zeichen , 

 und  (T. 10, T. 02-2, T. 13, N. 21) dargestellt ist, für ein Symbol des Großen Wagens 
gehalten werden kann. 

Wang identifiziert das löffelförmige Zeichen im Talisman T. 03 mit dem Schriftzei-
chen shi 尸 („Leiche“).1034 Meines Erachtens ist dieses Zeichen ebenfalls als ein Symbol 
des Großen Wagens anzusehen, da bei ihm die Öffnung der „Löffelmulde“ offen bleibt, 
während bei dem Zeichen shi 尸 die Öffnung der „Löffelmulde“ geschlossen ist. Dass 
die Löffelform nicht als shi 尸 identifiziert werden kann, wird umso klarer, wenn man 
die Form des Zeichens dou 斗 im Talisman T. 06, das von Wang als das Schriftzeichen 
wei 尾 identifiziert wird1035 und meines Erachtens als dou 斗 zu entziffern ist, mit ande-
ren Formen desselben Schriftzeichens dou 斗 vergleicht. Der erste Strich des Zeichens 

1031	 Zenghou yi mu 1989, 464.
1032	 Sie sind geschrieben als , ,  (Jinwen bian 2012, 928).
1033	 Sie sind in der Form  oder  geschrieben (Xin jiaguwen bian 2015, 748).
1034	 Wang Yucheng 1998, 75–76.
1035	 Wang und Li identifizieren es jeweils als wei 尾 und dou 斗 (Wang Yucheng 1998, 47; Li Ling 

2000, 228).



Schriftlichkeit

340

dou 斗, der in der Siegelschrift  parallel zu zwei annähernd horizontalen Strichen ver-
läuft (Abb. 2-21), wird in den Talismanen in eine Löffelform umgeformt (Abb. 2-22, 2-23, 
2-24). Hier bleibt die Form der Löffelmulde wiederum offen, während sie im Schriftzei-
chen wei 尾 geschlossen ist.

Mit dem in grabschützenden Talismanen vorkommenden Schriftzeichen gui 鬼 
könnte meines Erachtens das xiu-Sternbild Yugui 輿鬼 gemeint sein, dem die Opfer-
darbietung an die Geister obliegt.1036 Das Schriftzeichen gui 鬼 wird oft aus dem Schrift-
zeichen dou oder dessen vereinfachtem Symbol, der Löffelform, zusammengesetzt (siehe 
T. 03, T. 06, T. 02-2, T. 13, T. 21, T. 34, N. 14, N. 21, N. 30, B. 01). Die beiden Module bilden 
somit eine übergeordnete Einheit, nämlich einen „Baublock“. Innerhalb dieser Einheit 
erscheint die Löffelform stets über dem Schriftzeichen gui, womit verdeutlicht wird, 
dass der Große Wagen die bösen Geister beherrscht und unterwirft (Abb. 2-25, 2-26, 
2-27, 2-28, 2-29, 2-30).

Gelegentlich werden weitere Schriftzeichen, wie etwa tu 土 und ri 日 oder andere 
nicht mehr erkennbare Schriftzeichen zwischen ihnen hinzugefügt, um ihre apotro-
päische Kraft zu stärken (T. 03, T. 06, T. 02-2, T. 13, N. 14, N. 30, B. 01). Die Tatsache, 
dass die genannte Einheit häufig in Talismanen vorkommt, deutet darauf hin, dass die 
Hauptfunktion der Talismane darin besteht, das von bösen Geistern verursachte Unheil 
mittels der magischen Kraft des Großen Wagens zu tilgen.

2. Das Sternbild Xin 心
Der Große Wagen ist nicht der einzige himmlische Gott, der in Talismanen dargestellt 
ist. Es können noch weitere Sternbilder identifiziert werden. Auf der Außenwand der 
grabschützenden Tonflasche aus Yaodian sind drei Talismane erkennbar (N. 22). Der 
Talisman oben links besteht aus einem dreiecksförmigen Sternbild, das sich aus drei 
Sternen zusammensetzt, ergänzt durch den Namen der drei Sterne sowie einem Befehl 
(rulüling 如律令). Der Stern in der Mitte wird links und rechts von zwei etwas kleine-
ren Sternen begleitet, die die zwei himmlischen Beamten zuo zeishi 左賊史 („Linker 
Adjutant des Kommissars“) und you zeishi 右賊史 („Rechter Adjutant des Kommis-
sars“) symbolisieren (Abb. 2-31). Ihre Zweitrangigkeit gegenüber dem mittleren Stern 
lässt sich anhand ihrer geringeren Zeichengröße sogleich erkennen. Der Name tianxin 
xing 天心星 („Stern des Himmelsherzens“) weist auf das xiu-Sternbild Xin 心 auf, das 
sich aus drei Sternen zusammensetzt, von denen der mittlere Stern (Antares, α Scorpii) 
besonders glänzt.1037 Die Deckenmalerei des Grabes bei der Jiaotong-Universität Xi’an 

1036	 Dem Werk Shiji zufolge „obliegt dem xiu-Sternbild Yugui die Opferung an die Geister 輿鬼，
鬼祠事“ (Shiji, 27.1302).

1037	 Die Zeile sanxing zaitian 三星在天 („drei Sterne befinden sich im Himmel“) des Gedichtes 
Choumou 綢繆 aus dem Werk Shijing kommentiert Zheng Xuan 鄭玄 (127–200 n. Chr.) wie 
folgt: „Die drei Sterne beziehen sich auf das Sternbild Xin, dessen Form die differenzierte 



341

Talisman

enthält Darstellungen von Sonne, Mond und den 28 xiu-Sternbildern. Besonders auffäl-
lig ist das xiu-Sternbild Xin 心, das als ein großer Stern unter dem linken Hinterbein des 
Grünen Drachen dargestellt ist und als einziges Element des Gemäldes rot bemalt ist, 
während die anderen Sternbilder weiß gehalten sind (Abb. 2-32). Die Darstellung ver-
weist auf die besonders große Helligkeit und die exponierte Position von Xin unter den 
achtundzwanzig xiu-Sternbildern.1038 Die Bezeichnung der beiden begleitenden Sterne 
mit den Namen „Linker Adjutant des Kommissars“ zuo zeishi und „Rechter Adjutant des 
Kommissars“ you zeishi verdeutlicht, dass das xiu-Sternbild Xin 心 hier mit dem Thema 
Bestrafung in Verbindung gebracht wird.

3. Das Sternbild Tianyi 天一

Der rechte Teil des Talismans (N. 22) besteht aus vier Sternbildern und einer Zauber-
formel, die betont, dass die Lebenden und die Verstorbenen einander keinen Schaden 
mehr zufügen sollen. In der Löffelmulde des Großen Wagens ist ein Sternbild darge-
stellt, das aus drei Sternen besteht. Obwohl seine dreieckige Form derjenigen des xiu-
Sternbildes Xin 心 ähnelt, sind hier die Sterne wesentlich kleiner (Abb. 2-33). Des-
halb lassen sich die drei in der Löffelmulde des Großen Wagens befindlichen Sterne 
eher als ein anderes Sternbild, nämlich Tianyi 天一, identifizieren.1039 Dafür spricht die 
Deckenmalerei des in Luoyang entdeckten Grabes M61 aus der West-Han-Zeit, auf der 
der zentrale Bereich des Sternhimmels bzw. der „zentrale Himmelspalast zhonggong 
中宮“ dargestellt ist (Abb. 2-34).1040 Hier wird das Sternbild Tianyi ebenfalls vor der 
Löffelmulde des Großen Wagens wiedergegeben. In beiden Fällen steht das Sternbild 
Tianyi, das für den Krieg zuständig ist, mit dem Thema Bestrafung in enger Verbin-
dung.1041 

Rangstellung zwischen den Adligen und Niedrigen, dem Ehemann und der Ehefrau, dem Vater 
und dem Sohn veranschaulicht 三星，謂心星也。心有尊卑、夫婦、父子之象“ (Shisanjing 
zhushu 1980, 364). 

1038	 Xi’an jiaotong daxue xihan bihuamu 1991, 31.
1039	 Liu und Li identifizierten das Sternbild zutreffend als Tianyi (Liu Weipeng & Li Zhaoyang 2004, 

87) mit dem Hinweis auf einen Satz aus dem Werk Shiji: „Vorne, gegenüber der Löffelmulde des 
Großen Wagens, befinden sich drei Sterne ... Sie heißen Yinde oder Tianyi 前列直斗口三星…
曰陰德，或曰天一“ (Shiji, 27.1290).

1040	 Im Ausgrabungsbericht des Grabes sind die Sternbilder nur unvollständig wiedergegeben (Li 
Jinghua 1964, Tafel III). Xia fertigte ein aussagekräftigeres Faksimile der dargestellten Stern-
bilder an (Xia Nai 1965, 82). Sun bewies überzeugend, dass die Darstellung der Sternbilder in 
engem Zusammenhang mit dem ersten Teil des Kapitels Tianguan shu 天官書 des Werks Shiji 
steht (Sun Changxu 1965, 52–60). 

1041	 Gemäß einer Phrase in der tangzeitlichen Schrift Jinshu 晉書 ist „das Sternbild Tianyi für den 
Krieg zuständig 天一星…主戰鬥“ (Jinshu 1974, 290).



Schriftlichkeit

342

4. Das Sternbild Da tianyi 大天一

Im Talisman T. 06 wird ein Sternbild in Form einer Gabel mit dem Namen da tianyi 大
天一 bezeichnet. Es besteht aus vier Sternen und drei Verbindungslinien. Der hintere 
Teil in Form eines Dreiecks ähnelt dem Sternbild Tianyi. Nach Ansicht von Wang ist da 
tianyi eine andere Bezeichnung für das Sternbild Taiyi feng 太一鋒 („Klinge des Gottes 
Taiyi“), das aus zwei Sternbildern zusammengesetzt ist: dem Sternbild Tianyi und dem 
Sternbild Taiyi 太一.1042 Deshalb verweist das Sternbild Da tianyi wiederum auf das 
Thema Strafe. Tatsächlich lautet die daneben geschriebene Inschrift „Der Gott Da tianyi 
ist dafür zuständig, die bösen Geister mit dem Talisman zu vertreiben und zu töten 大
天一主逐殺惡鬼，以莭 (Abb. 2-35).“

5. Taiyi 太一

Beim Talisman T. 06 ist der Stern Taiyi in einer unscheinbaren Weise, nämlich als ein 
integraler Teil des Sternbildes Da tianyi, dargestellt. In anderen Talismanen ist er nur 
selten zu finden bzw. taucht meistens gar nicht auf, obwohl er eigentlich eine sehr 
wichtige Stellung innerhalb des himmlischen Kosmos besitzt. In der hanzeitlichen 
Astrologie wird er für den höchsten Gott, den Himmlischen Herrn tiandi 天帝, gehal-
ten,1043 wobei der Nordstern als sein Wohnsitz identifiziert wird.1044 Angesichts sei-
ner Wichtigkeit muss der Gott Taiyi somit auf eine andere Weise in den Talismanen 
präsent gewesen sein. So ist in den Talismanen T. 06 und N. 14 das Schriftzeichen tu 
土 („Erde“) deutlich größer als die anderen Schriftzeichen geschrieben und auf dem 
Schriftzeichen dou 斗 platziert. Da das Element Erde der Mitte zugeordnet ist, könnte 

1042	 Wang Yucheng 1991, 49–50. Er begründete dies mit einem Zitat aus dem Buch Shiji: „In jenem 
Herbst wurde der Gott Taiyi um den Sieg der Expedition gegen die Barbaren im Süden nanyue 
gebeten. [Das Sternbild] Taiyi feng wurde auf die Fahne gemalt, die „Fahne des Geistes lingqi“ 
genannt wurde. Während er um den Sieg betete, hielt der taishi-Meister der Astrologie die 
Fahne in den Händen und richtete sie in Richtung des feindlichen Staats 其秋，爲伐南越，告
禱太一……爲太一鋒，名曰靈旗。爲兵禱，則太史奉以指所伐國“. Der Kommentar von Xu 
Guang 徐廣 (352–425 n. Chr.) dazu lautet: „Der klare Nordstern ist der ständige Wohnsitz des 
Gottes Taiyi. Die drei Sterne, die sich in der Löffelmulde des Großen Wagens befinden, wer-
den als Tianyi bezeichnet 天極星明者，泰一常居也。斗口三星曰天一“ (Shiji, 28.1395). Ein 
anderer Kommentar von Jin Zhuo 晉灼 aus der West-Jin Dynastie besagt: „Drei Sterne werden 
vorne bemalt, ein Stern befindet sich dahinter. Die Sterne bildeten zusammen die ‚Klinge des 
Gottes Taiyi‘ 畫一星在後，三星在前，爲太一鋒也“ (Shiji, 12.471).

1043	 Qian vertritt die Meinung, dass Taiyi vor der Qin-Zeit nur für eine philosophische Idee gehal-
ten wurde und erst in der Han-Zeit die Bedeutung eines Sterns einnahm (Qian Baochong 1932, 
2454. Siehe auch Qian Baochong 1983, 213). Li behauptet hingegen, dass Taiyi die dreifache 
Bedeutung als Stern, Gott und philosophische Idee bereits vor der Qin-Zeit innehatte (Li Ling 
2000, 237).

1044	 „Der hellste der Sterne am Himmelspol, die sich in der mittleren Region des Himmels befinden, 
ist der Wohnsitz von Taiyi 中宮天極星，其一明者，太一常居也 (Shiji, 27.1289).“ 



343

Talisman

dieses Zeichen meines Erachtens somit den Himmlischen Herrn Taiyi, den Gott der 
Mitte, symbolisiert haben.

6. Gefängnis der Niedrigen jianren zhi lao 賤人之牢

Im Talisman T. 06 ist eine eigenartige Schlingenform dargestellt. Sie wurde bisher als 
eine Schilfschlinge interpretiert, die zum Vertreiben von bösen Geistern dienen soll 
(Abb. 2-36).1045 Auf der Wandmalerei des in Luoyang entdeckten Grabes M61 aus der 
West-Han-Zeit ist ein Sternbild in ähnlicher Form dargestellt, das an das griechische 
Zeichen φ erinnert und bereits zutreffend als das Sternbild Jianren zhi lao, das kai-
serliche „Gefängnis der Niedrigen 賤人之牢“ im Sternhimmel, identifiziert wurde 
(Abb.  2-37).1046 Da die Schlingenform im engen Zusammenhang mit dem Sternbild 
Da tianyi im Talisman T. 06 steht, ist sie meines Erachtens ebenfalls als das Sternbild 
„Gefängnis der Niedrigen jianren zhi lao“ zu identifizieren. Derartige Schlingenformen 
finden sich auch in zwei weiteren Talismanen, N. 19 und N. 30 (Abb. 2-38, 2-39).1047 Auch 
sie greifen somit wiederum das Thema Bestrafung auf.

7. Das Sternbild Santai 三台

Bei dem Talisman aus Yaodian (N. 22) befindet sich unterhalb der Deichsel des Großen 
Wagens ein weiteres Sternbild, das aus sechs Sternen zusammengesetzt ist. Die sechs 
Sterne bilden drei Gruppen, die jeweils aus zwei Sternen bestehen und mit einer kurzen 
Linie untereinander verbunden sind. Die drei Linien sind fast parallel zueinander, wobei 
die mittlere Linie fast gleich weit von den anderen Linien entfernt ist. Eine ähnliche 
bildliche Darstellung des aus sechs Sternen zusammengesetzten Sternbildes ist auch in 
der Wandmalerei des westhanzeitlichen Grabes M61 in Luoyang zu finden. Anhand sei-
ner spezifischen Form und seiner Position unterhalb der Deichsel des Großen Wagens 
lässt es sich als das Sternbild Santai 三台, auch sanneng 三能 genannt, identifizieren. 
Es symbolisiert die Großen Treppen (taijie 泰階) des Himmlischen Herrn. Der hanzeit-
lichen Astrologie zufolge ist die Wetterlage nicht für den Ackerbau geeignet, wenn sich 
die Form des Sternbildes nach der Beobachtung verändert und die Treppen nicht eben 
erscheinen, da in diesem Fall der Himmlische Herr Krieg treiben will.1048

1045	 Wang Yucheng 1991, 49.
1046	 Sun Changxu 1965, 55. Sun begründet sein Argument mit einem Zitat aus Shiji: „Es gibt ein 

Sternbild in Form einer Schlinge aus fünfzehn Sternen. ... Es heißt das Gefängnis der Niedrigen 
有句圜十五星…曰賤人之牢“ (Shiji, 27.1294).

1047	 Bei einer weiteren Schlingenform (N. 20) handelt es sich meines Erachtens wohl ebenfalls um 
das Sternbild „Gefängnis der Niedrigen jianren zhilao“.

1048	 Liu und Li bauen ihre Behauptung alleine auf einem Textstück aus Shiji auf, das lautet: „Unter-
halb der Deichsel [des Großen Wagens] gibt es sechs Sterne, die drei Gruppen von zwei Sternen 
bilden. Sie heißen Sanneng 魁下六星，兩兩相比，名曰三能“ (Liu Weipeng & Li Zhaoyang 



Schriftlichkeit

344

8. Das Sternbild Jing 井
Die aus vier Sternen zusammengesetzte Form des Talismans N. 22 wird von Liu und 
Li als das Sternbild Gui 鬼 bzw. Yugui 輿鬼 identifiziert. Sie vertreten die Ansicht, 
dass in der Darstellung des Sternbildes gui der fünfte Stern, der sich in der Mitte des 
von den anderen vier Sternen gebildeten Vierecks befindet, üblicherweise auf Stern-
karten ignoriert wird, da er düster ist. Für diese These liefern beide Forscher jedoch 
keinen bildlichen Beweis.1049 Auf der Deckenmalerei des Grabes bei der Jiaotong-Uni-
versität Xi’an wird jedoch das Sternbild Yugui 輿鬼 wortgetreu dargestellt (Abb. 2-40), 
nämlich in Form von zwei menschlichen Gestalten, die ein Ungeheuer (gui 鬼) mit 
zwei Hörnern auf einer Trage (yu 輿)1050 emporheben (Abb. 2-41). Da der in der Mitte 
befindliche fünfte Stern, der als jishi 積尸 („Leichenhaufen“) bezeichnet wird, das 
Hauptmerkmal des Sternbildes Gui ist,1051 halte ich es unwahrscheinlich, dass er in der 
bildlichen Darstellung dieses Sternbildes ignoriert wird. Zumal wird er auf späteren 
Sternkarten häufig in der Mitte des Vierecks dargestellt (Abb. 2-42). Daher kann es 
sich bei dieser aus vier Sternen zusammengesetzten Form nicht um das Sternbild Gui 
handeln.

Auf der Sternkarte, die auf die Decke des Grabes bei der Jiaotong-Universität Xi’an 
gemalt ist, sind noch zwei weitere Sternbilder in der Form von Vierecken dargestellt: das 
Sternbild Jing 井 und das Sternbild Yingshi 營室, auch Ding 定 (Pegasus) genannt.1052 
Obwohl auf dem hanzeitlichen shi-Weissagungsgerät das Sternbild Ding in zwei xiu-
Sternbildern 宿, Shi 室 und Bi 壁, geteilt wird, ist es auf der Sternkarte der Deckenmale-
rei des Grabes bei der Jiaotong-Universität Xi’an noch immer als ein Viereck dargestellt 
(siehe Abb. 2-32). 

Handelt es sich bei diesem Viereck um das Sternbild Jing oder um das Sternbild 
Yingshi? Angesichts der apotropäischen Funktion des Talismans lässt sich meines Erach-
tens das Viereck als das Sternbild Jing 井 identifizieren. Zum einen ist der Name des 
Sternbildes Jing 井 in einem anderen Talisman zu finden (N. 30). Zum anderen symbo-
lisieren die beiden benachbarten Sternbilder, Jing und Yue 鉞 („Beil“), der hanzeitlichen 

2004, 87). Ein Kommentar von Ying Shao erläutert zudem den astrologischen Zusammenhang 
zwischen der Gestalt der Großen Treppen und dem Ackerbau (Shiji, 27.1294).

1049	 Liu Weipeng & Li Chaoyang 2004, 61. Zhu folgt ihrer Meinung. Mittels eines hanzeitlichen 
Sternatlanten, der er mit Hilfe der Software Stellarium erstellt, beweist er schlüssig, dass sich 
das Sternbild Gui in der Han-Zeit unterhalb des Großen Wagens befand (Zhu Lei 2011, 94).

1050	 Die Form der Trage lässt sich anhand einer Reliefsteinplatte des Wu Liang-Schreins besser 
nachvollziehen.

1051	 Shiji, 28.1302.
1052	 Der Kommentar des westhanzeitlichen Gelehrten Mao Heng 毛亨 zum Satz „ding zhi fang 

zhong 定之方中“ in der Schrift Shijing lautet: „[Das Sternbild] Ding ist mit [dem Sternbild] 
Yingshi identisch 定，營室也 (Shisanjing zhushu 1980, 315)“.



345

Talisman

Astrologie zufolge die Themen Rechtsdurchsetzung und Bestrafung.1053 Das Sternbild 
Yingshi, das als der Palast des himmlischen Herrn dient, hat hingegen keine apotropäi-
sche Konnotation.

9. Die Sonne und der Mond
Das Schriftzeichen ri 日 („Sonne“) ist Bestandteil mehrerer Talismane, wie z. B. der 
Talismane T. 06, T. 10, T. 02-2, T. 13, T. 21, N. 08, N. 14, N. 21, N. 30 und B. 01. Häufig sind 
mehrere Schriftzeichen ri 日 nebeneinander eingeordnet oder übereinandergestellt. Der 
Grund der Vervielfachung des Zeichens liegt wohl darin, dass die Sonne in der Han-Zeit 
für die Essenz von Yang gehalten wurde.1054 Dafür spricht die bildliche Darstellung der 
Sonne im Talisman N. 04, in dem sich unterhalb der Sonne eine Inschrift mit folgendem 
Wortlaut befindet: „Die erschöpfende Tugend der Essenz des großen Yang entspricht der 
Sonne, [die zehntausend Dinge erzeugt]“. Dem Schriftzeichen ri 日 ist oft das Schrift-
zeichen yue 月 („Mond“, T. 06) entgegengesetzt. Der Mond wird in der Han-Zeit für die 
Essenz von Yin gehalten.1055 Die Anzahl des Schriftzeichens ri übertrifft in Talismanen 
diejenigen des Schriftzeichens yue, was als ein Beleg dafür gehalten werden kann, dass 
die Vervielfachung auf die Dominanz von Yang über Yin verweist.

2.4.2 Bedeutung der Talismane

Weitere Module konnten wegen des unbefriedigenden Erhaltungszustands einiger 
Talismane nicht hinreichend identifiziert werden. Dennoch lässt sich vermuten, dass 
die Module hauptsächlich jene Sternbilder abbilden, die mit dem Thema Bestrafung 
assoziiert werden. Unter ihnen besitzt der Große Wagen eine besonders herausragende 
Stellung. Oft wird der Große Wagen in Kombination mit dem Sternbild Yugui 輿鬼 dar-
gestellt. Dies deutet darauf hin, dass die Funktion der Talismane darin gesehen wird, 
mithilfe der Wirkkraft der mächtigen Sternbilder, insbesondere mit derjenigen des Gro-
ßen Wagens, das von den bösen Geistern ausgehende Unheil zu eliminieren.

1053	 „Die Gestalt des Sternbildes Yue symbolisiert die Verwundung von Räubern, die Gestalt des 
Sternbildes Jing symbolisiert das Unheil 傷成鉞，禍成井 (Shiji, 28.1302).”

1054	 Dem Wörterbuch Shuowen jiezi zufolge ist „Ri (‚Sonne‘) ein Synonym für shi (‚reichlich‘) und 
die Essenz des großen Yang 日，實也，太陽之精“ (Shuowen jiezi zhu 1981, 302). In seinem 
Kommentar zum Satz „Das Opfer soll auf dem Altar südlich der Stadt dargebracht werden, weil 
der Süden die Stelle des Yang ist 兆於南郊就陽位也“ aus dem Werk Liji deutet Zheng Xuan 
die Sonne ebenfalls als die Essenz des Yang: „Die Sonne ist die Essenz des großen Yang 日，太
陽之精也 (Shisanjing zhushu 1980, 1452)“.

1055	 „Der Mond, ..., ist die Essenz des großen Yin 月…大陰之精“ (Shuowen jiezi zhu 1981, 313).



Schriftlichkeit

346

Die neben die bildlichen Bestandteile der Talismane gestellten Inschriften verdeut-
lichten die Funktionen der Talismane. Beim Talisman T. 02-2 lautet die Inschrift: „Herr 
Großer Wagen beherrscht den bösen Geist, [in den] ein Verstorbener wegen einer 
schweren Geburt [verwandelt ist], den bösen Geist, [in den ein Verstorbener] wegen des 
Selbstmordes [verwandelt ist], den bösen Geist, [in den ein Verstorbener] wegen sei-
ner Hinrichtung auf dem Marktplatz [verwandelt ist] und den bösen Geist, [in den ein 
Verstorbener] wegen der Kränkung der diensthabenden Sternbilder [verwandelt ist] “.

Die genannten vier Arten an Geistern werden im Talisman N. 14 durch eine weitere 
Art Geist ergänzt, in den ein Verstorbener wegen der Ansteckung durch einen anderen 
bösen Geist verwandelt ist. Diese fünf Arten von Geistern haben eine Gemeinsamkeit: 
Sie entstanden alle durch unnatürliche Todesursachen des Verstorbenen. Deshalb wer-
den sie für böse Geister egui 惡鬼 gehalten, die ausgelöscht werden müssen. Die Talis-
mane H. 02 und S. 02 sind zwar in Teilen nicht entzifferbar, aber es ist naheliegend, dass 
auch sie die Tötung der bösen Geister durch einen himmlischen Gott zum Inhalt haben. 

In den obengenannten drei Talismanen (T. 02-2, N. 14, H. 02) wird der Gott, der für 
die Tötung der bösen Geister zuständig ist, Herr Großer Wagen beidou jun genannt. 
Im linken Teil des Talismans T. 06 wird der Gott Da tianyi anstelle des Großen Wagens 
genannt. Er lässt sich wie Letztgenannter in der Mitte des himmlischen Hofes veror-
ten, wie die schematische Darstellung der Sternbilder des „zentralen Himmelspalastes 
zhonggong“ auf der Deckenmalerei des Grabes M61 in Luoyang zeigt. Die Inschriften 
der Talismane T. 13 und N. 22 stehen hingegen in einem nicht so engen Zusammenhang 
mit ihren bildlichen Bestandteilen.1056 Sie übernehmen eher allgemeine apotropäische 
Funktionen: die Grenzlinie zwischen den Lebenden und den Verstorbenen zu sichern.

Sowohl die bildliche als auch die schriftliche Analyse der Talismane zeigt, dass in 
ihnen himmlische Götter dargestellt werden, um ihnen Wirkkraft zu verleihen. Die 
Inschriften der Talismane konkretisierten ihre Funktionen, die darin bestehen, böse 
Geister zu eliminieren, das Unheil abzuwehren und die Hinterbliebenen von der poten-
ziellen Heimsuchung durch die Verstorbenen zu schützen. 

1056	 Die Inschrift des Talismans T. 13 lautet: „Mit dem Talisman von Himmel und Erde verjage [ich] 
das Ungemach und vertreibe das Unheil, bis hin zu einer anderen Gemeinde“. Die Inschrift des 
Talismans N. 22 lautet: „Die Lebenden gehören zum Dorf, die Verstorbenen gehören zum Grab. 
Die Lebenden begeben sich vorwärts, die Verstorbenen schreiten rückwärts. Die Lebenden und 
die Verstorbenen befinden sich auf verschiedenen Wegen. Sie sollen einander keinen Schaden 
mehr zufügen“.



3. Materialität und Raum





349

3.1		  Form und Material

3.1.1	 Tontöpfe

Die Tontöpfe nehmen den größten Anteil unter den Trägerobjekten ein, die grabschüt-
zende Inschriften enthalten. Die verschiedenen Formen der heute erhaltenen Tontöpfe 
werden in Tabelle 15 veranschaulicht.

Tabelle 15. Formen der beschrifteten grabschützenden Tontöpfe (Das Sternchen (*) verdeutlicht, 
dass weitere grabschützende Tontöpfe, deren Inschrift abgeblättert oder nicht erkennbar war, aus 
dem betroffenen Grab ausgegraben wurden.)

Nr. T. 01 T. 02-1 T. 03 T. 04 T. 05 T. 06

Form  Flasche Topf

Nr. T. 07* T. 08* T. 09 T. 10 T. 02-2*

Form

Nr. T. 11 T. 12 T. 13 T. 14 T. 15 T. 16

Form

Erschienen in: Chen, Liang: Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit: Eine typologische 
Untersuchung der Jenseitsvorstellung, Heidelberg: CrossAsia-eBooks, 2021. 
DOI: https://doi.org/10.11588/xabooks.670

https://doi.org/10.11588/xabooks.670


Materialität und Raum

350

Tabelle 15 (Fortsetzung)

Nr. T. 17 T. 18* T. 19 T. 20*

Form  

Nr. T. 21* T. 22* T. 23

Form  

Nr. T. 24 T. 25 T. 26 T. 27 T. 28

Form

halb
kugeliger 
Topf

Nr. T. 29 T. 30 T. 31 T. 32 T. 33

Form Topf  Topf



351

	 Form und Material

Tabelle 15 (Fortsetzung)

Nr. T. 34 T. 35 T. 36 T. 37 T. 38

Form  Flasche

Nr. T. 39 N. 01 N. 02 N. 03* N. 04

Form

Nr. N. 05 N. 06*

Form  

Nr. N. 07 N. 08 N. 09

Form  



Materialität und Raum

352

Tabelle 15 (Fortsetzung)

Nr. N. 10 N. 11*

Form  

Nr. N. 12

Form

Nr. N. 13 N. 14 N. 15 N. 16 N. 17*

Form

Nr. N. 18* N. 19* N. 20 N. 21 N. 22

Form   



353

	 Form und Material

Tabelle 15 (Fortsetzung)

Nr. N. 23 N. 24 N. 25 N. 26 N. 27

Form Topf Topf Topf

Nr. N. 28 N. 29 N. 30 N. 31

Form

Aus den Gräbern, in denen die oben genannten beschrifteten Tongefäße entdeckt wur-
den, wurden noch weitere Tontöpfe in ähnlicher Form ausgegraben. Einige von ihnen 
waren ursprünglich beschriftet, ihre Inschrift war aber abgeblättert oder nicht mehr 
lesbar (siehe Tabelle 16).

Tabelle 16. Formen der grabschützenden Tontöpfe mit abgeblätterten Inschriften

Nr. T. 07 T. 21 N. 11 N. 18

Form
 

 

  



Materialität und Raum

354

Die anderen Tontöpfe dienten als Behälter von grabschützenden Gegenständen wie 
etwa den Bleimännlein. Ihre Form wird durch die Tabelle 17 veranschaulicht.

Tabelle 17. Formen der Tontöpfe als Behälter von grabschützenden Gegenständen 

Nr. T. 02-1 N. 17

Form

Ausgenommen T. 25, der keinen eingezogenen Hals besitzt, lassen sich die oben genann-
ten Tontöpfe, deren Höhe zwischen 12 cm und 30 cm beträgt, ihrer Form nach grob in 
zwei Gruppen einteilen: 
I.	 bauchige Töpfe mit ausladender Mündung und engem Hals;
II.	 Flaschen mit ausladender Mündung und engem Hals. 

Bei den bauchigen Töpfen mit kleiner Mündung handelt es sich um Tongefäße mit 
engem Hals mit ausladendem, an der Oberseite gewölbtem Mündungsrand, einer schräg 
abfallenden, gerundeten Schulter, einem gerundeten Körper und einem flachen Boden. 
Bei den Flaschen mit ausladender Mündung handelt es sich um Tongefäße mit engem 
Hals, einer abfallenden, leicht konvex gewölbten Schulter sowie einer Wandung, die in 
Höhe ihres maximalen Durchmessers umknickt und sich fast geradlinig bis zum flachen 
Boden verjüngt. 

Der Hauptunterschied zwischen den beiden Gruppen liegt darin, dass die Schultern 
der Flaschen (Gruppe II) jeweils deutlich umknicken, während dies bei den Töpfen 
(Gruppe I) nicht der Fall ist, und dass das Verhältnis zwischen der Höhe und dem maxi-
malen Durchmesser der Flaschen deutlich größer ist als bei den Töpfen. 

Eine ähnliche Klassifizierung der grabschützenden Tontöpfe nach ihrer Form wurde 
von Zhang und Bai vorgenommen. Die Gruppe II entspricht nach ihrer Klassifizierung 
dem Typus D, während sich die Gruppe I weiterhin in ihre Typen A, B und C einord-
nen lässt (Abb. 3-1).1 Zwar sind die Bemühungen von Zhang und Bai anzuerkennen, 
die Tontöpfe in vier Typen und weitere Untertypen einzuteilen (A; BI; BII; C; DI; DII; 
DIII), jedoch bleiben die Unterschiede zwischen den Typen A, BI und C noch immer 

1	 Zhang & Bai 2006, 55–98.



355

	 Form und Material

unscharf. Deswegen ist es notwendig, die Gruppe I nach klareren Richtlinien erneut zu 
klassifizieren.

Die Gruppe I lässt sich weiter in vier Untergruppen unterteilen:
I1.	halbkugelige Töpfe, bei denen sich der maximale Durchmesser der Wandung an 

ihrem Boden befindet;
I2.	bauchige Töpfe mit großem Boden, der zwar ein wenig, aber nicht deutlich kleiner 

als der maximale Durchmesser der Wandung ist;
I3.	bauchige Töpfe mit fast kugeligem Körper, der sich am maximalen Durchmesser der 

Wandung nach unten gerundet verjüngt;
I4.	bauchige Töpfe mit etwa ovalem Körper, der sich am maximalen Durchmesser der 

Wandung nach unten fast geradlinig verjüngt.

Die typischen Formen der grabschützenden Töpfe und Flaschen werden in Tabelle 18 
veranschaulicht.

Ihre Merkmale können wie folgt aufgelistet werden:
1. geringe Höhe, meistens zwischen 12 und 25 cm, nur selten über 34 cm;
2. enger Hals;
3. ausladender, an der Oberseite flacher oder gewölbter Mündungsrand; 
4. gerundeter Körper, der halbkugelig, bisweilen fast kugelig oder oval ist oder eine 

Wandung besitzt, die auf Höhe ihres maximalen Durchmessers umknickt und sich fast 
geradlinig nach unten verjüngt;

5. ein flacher oder leicht nach innen gewölbter Boden.
Kann jedoch ein Tontopf mit den fünf obigen Merkmalen zwangsläufig als ein grab-

schützender Tontopf betrachtet werden? Um diese Frage zu beantworten, ist es notwen-
dig auf die Geschichte der Klassifizierung der Tontöpfe in den drei Gebieten, nämlich in 
der Stadt Luoyang, im Kreis Shaan und in der Stadt Xi’an, zurückzublicken, denn hier 
wurden die meisten grabschützenden Tontöpfe zutage gefördert.

In der frühen Forschungsgeschichte wurden die grabschützenden Töpfe mit unter-
schiedlichen chinesischen Zeichen, nämlich ping 瓶2, bu 瓿3 oder weng 甕4 bezeichnet. 
Im Ausgrabungsbericht Luoyang shaogou hanmu 洛陽燒溝漢墓 fanden schließlich die 
ersten Versuche statt, die Tontöpfe, die nun als guan 罐 bezeichnet wurden, nach ihrer 
Form zu klassifizieren (Abb. 3-2).

Aufgrund der Tatsache, dass alle bisher bereits anerkannten grabschützenden Ton-
töpfe nicht höher als 34 cm sind, sollen die im Buch Luoyang shaogou hanmu aufgeführten 

2	 Luo Zhenyu veröffentlichte als Erster das Bild einer grabschützenden Tonflasche und nannte sie 
als han yonghe ping 漢永和瓶 (Luo Zhenyu 1916, 2418). 

3	 Luo Zhenyu 1930, 5232.
4	 Nakamura verwendete das Wort weng 甕 zur Bezeichnung der Töpfe (Nakamura 1927, 1). 



Materialität und Raum

356

Tabelle 18. Typische Formen der grabschützenden Tontöpfe in fünf Gruppen

Typus Form

I1

I2    

I3  

I4  

II  



357

	 Form und Material

großen Töpfe des Typus I nicht als grabschützende Tontöpfe klassifiziert werden. Auch 
die Töpfe des Typus II können aufgrund ihrer Form, die keinen engen Hals besitzt, 
nicht zu den grabschützenden Tontöpfen gerechnet werden. Die anderen aufgeführten 
Töpfe mit Henkeln oder Füßen gehören ebenfalls nicht zu den grabschützenden Töpfen. 
Achtundzwanzig Tontöpfe wurden im Ausgrabungsbericht dem Typus III zugeordnet, 
zu dessen Merkmalen ein breiter ausladender, an der Oberseite flacher Mündungsrand, 
ein schmaler gerader Hals und ein flacher runder Boden zählen. Unter ihnen wurden 
wiederum vier Töpfe dem Untertypus III1, zehn Töpfe dem Untertypus III2 und vier-
zehn Töpfe, zu denen zwei grabschützende Tontöpfe mit erhaltenen Inschriften (T. 35 
und T. 23) gehören, dem Untertypus III3, der unserem Typus I1 (halbkugeliger Tontopf) 
entspricht, näher zugeordnet.5

In dem 1965 veröffentlichten Ausgrabungsbericht Henan shaanxian liujiaqu hanmu 
河南陝縣劉家渠漢墓 wurden die meisten grabschützenden Tontöpfe in den Typus 
juanchun guan 卷唇罐 („Topf mit ausladendem, an der Oberseite gewölbtem Mün-
dungsrand“) klassifiziert, der in drei Untertypen weiter unterteilt wurde (Abb.  3-3). 
Zudem wurden zwei grabschützende Tonflaschen mit dem chinesischen Zeichen ping 
瓶 („Flasche“) bezeichnet. Die Untertypen II und III der juanchunguan-Töpfe entspre-
chen jeweils unseren Typen I3 und I2. Zwar ähnelt der Untertypus I unserem Typus I4, 
er wurde aber im Ausgrabungsbericht nicht als grabschützender Tontopf betrachtet.6

Im Jahr 2000 wurden in der Stadt Xi’an 98 Gräber der Ost-Han-Zeit zutage gefördert. 
Die tönernen Grabbeigaben wurden gemäß ihrer Form grob nach Typen unterschieden. 
Neben Tonmodellen wie Tonspeisetabletten, Tonbrunnen, Tonherden und Tonfigurinen 
waren dies zumeist Tongefäße. Anders gestaltet als Dreifüße ding 鼎, Teller pan 盤, 
Schalen wan 碗, Griffschalen erbei 耳杯, Kochkessel fu 釜, Waschbecken mit rundem 
Boden xi 洗 und Waschbecken mit flachem Boden pen 盆, traten einige Arten von Ton-
gefäßen zutage, deren Form eher einem Topf ähnelt. Ihre Grundmerkmale und typische 
Formen werden in der Tabelle 19 aufgeführt.7 

5	 Die Höhe der dargestellten Töpfe kann anhand des beigefügten Maßstabes ermittelt werden. 
Die Höhe des Tontopfes 1008:34, der dem Untertypus III2 zugeordnet wurde, betrug 14,3 cm, der 
Durchmesser an der weitesten Stelle 17,9 cm. Im Ausgrabungsbericht wurde dessen Höhe irriger-
weise als 36,5 cm angegeben (Luoyang shaogou hanmu 1959, 97).

6	 Zwölf bauchige Tontöpfe mit langer Wandung wurden dem Typus II (II型卷唇罐) zugeordnet, 
einundzwanzig halbkugelige Tontöpfe mit kurzer Wandung wurden dem Typus III (III型卷唇
罐) zugeordnet. Zwei weitete grabschützende Tonflaschen haben eine fast gerade Wandung (Ye 
Xiaoyan 1965, 122). Die Gesamtzahl der grabschützenden Tontöpfe aus diesem Grabfeld der Ost-
Han-Zeit beträgt mithin 35 (12 Typus II+21 Typus III+2 Tonflaschen).

7	 Für die Analyse der Typen der Tongefäße siehe Xi’an donghan mu 2009, 916–929.



Materialität und Raum

358

Tabelle 19. Typen der Tongefäße aus den 98 Gräber bei Xi’an und deren Grundeigenschaften und 
typische Formen 

Typus der Tongefäße Grundeigenschaften Typische Formen

Halstopf hu 壺
langer Hals, große Mündung, 
kreisförmiger Fuß  

bauchiger Topf ohne 
Hals weng 甕

große Mündung, ohne Hals, 
gerundeter Körper, ohne Fuß  

Kornspeicher cang 倉

langer, fast zylindrischer Körper, kleine 
Öffnung, ohne Hals, manchmal mit 
Dachvorsprung und drei Füßen

zylindrischer Becher 
zun 樽

kurzer zylindrischer Körper, flacher 
Boden, manchmal mit drei Füßen, 
seltener mit bergförmigem Deckel

Die Töpfe guan 罐, deren formale Merkmale sich deutlich von den oben genannten 
Tongefäßen unterscheiden, wurden in zwei Typen, Töpfe mit kurzem Hals ailing guan 
矮領罐 und Töpfe mit eingezogenem Hals shujing guan 束頸罐, unterteilt. Die Töpfe 
mit eingezogenem Hals wurden des Weiteren in vier Untertypen (A, B, C, D) eingeteilt. 
Die grabschützenden Tontöpfe wurden dem Untertypus B zugeordnet (Abb. 3-4, 3-5).

Hieraus wird ersichtlich, dass sich Tontöpfe zwar leicht von anderen Arten von 
Tongefäßen unterscheiden lassen, aber die Unterschiede zwischen grabschützenden 
Tontöpfen und anderen Tontöpfen nicht sehr augenfällig sind. So wurde ein im Aus-
grabungsbericht dargestellter grabschützender Tontopf als Untertypus B klassifiziert, 
jedoch können zugleich mehrere grabschützende Tontöpfe, wie z. B. N. 17 und N. 18, 
meines Erachtens ebenso dem Untertypus C zugeordnet werden. Überdies betrug die 
Anzahl der Töpfe, die als Untertypen B und C klassifiziert wurden, 103 (60 + 43)8, wäh-
rend die Anzahl der identifizierten grabschützenden Tontöpfe viel kleiner war. Des-
wegen ist es sinnvoll zu hinterfragen, ob sich weitere Tontöpfe anhand ihrer formalen 

8	 Der Unterschied zwischen den Untertypen B und C wurde im Ausgrabungsbericht nicht deutlich 
gemacht (Xi’an donghan mu 2009, 923–924). 



359

	 Form und Material

Merkmale als grabschützende Tontöpfe identifizieren lassen, insbesondere angesichts 
der Tatsache, dass die Inschriften auf Tongefäßen leicht abblättern können. 

Rein formal betrachtet (siehe Tabelle 20), zeichnen sich die Typen I1, I2, I3 und II 
insbesondere deutlich durch ihre eigenartigen Körper aus. Sie können ohne Zweifel 
den grabschützenden Tontöpfen zugeordnet werden. Typus I4 hingegen lässt sich allein 
anhand seiner Form nur unzureichend als grabschützender Tontopf identifizieren. 

Tabelle 20. Typische Formen der fünf Typen von grabshützenden Tontöpfen

I1 I2 I3 I4 II

Anhand dieser Kriterien können weitere Tontöpfe ohne erhaltene Inschriften, die aus 
den oben genannten Gräbern zutage gefördert wurden, mithilfe Tabelle 21 als grab-
schützende Tontöpfe identifiziert werden.

Tabelle 21. Weitere grabschützende Tontöpfe ohne erhaltene Inschriften aus den oben genannten 
Gräbern

Nr. T. 07 T. 20 T. 22 N. 03 N. 11

Form  

Aus weiteren Gräbern wurden grabschützende Tontöpfe zutage gefördert, deren 
Inschrift zwar abgeblättert ist, aber noch Spuren der Beschriftung erkennen lässt. Ihre 
Formen werden in Tabelle 22 aufgelistet.



Materialität und Raum

360

Tabelle 22. Grabschützende Tontöpfe mit Spuren der Beschriftung

Nr. N. 32 N. 33 N. 34 N. 35

Form

Nr. N. 36 N. 37 N. 38 N. 39

Form

zwei bauchige Töpfe 
mit großem Boden 
(Typus I2)

Nr. N. 40 N. 41 N. 42 N. 43* N. 44**

Form  

ein halb
kugeliger Topf 
(Typus I1)

eine Ton
flasche 
(Typus II)

eine Ton
flasche 
(Typus II)

	 *	Die Tonflasche, deren Höhe, Durchmesser der Mündung und der Schulter jeweils 23 cm, 8,5 cm und 
7 cm beträgt, wird im Nationalen Palastmuseum in Taibei aufbewahrt. Auf ihre Außenwand wurden eine 
Inschrift und ein Talisman mit Zinnober verfasst, die jedoch stark abgeblättert und nicht gut leserlich 
sind. Die Tonflasche wurde aus dem Kreis Lantian, Provinz Shaanxi ausgegraben (Zhang & Bai 2006, 132). 
Die Abbildung der Tonflasche ist im Buch Taoci huilu veröffentlicht (Tan Danjiong 1987, 14). Das Grab 
lässt sich meines Erachtens aufgrund der grabschützenden Tonflasche auf die Mitte bis auf das Ende der 
Ost-Han-Zeit datieren. Über die soziale Schicht des Grabherrn ist nichts bekannt.

	**	Aus dem hanzeitlichen Grab M33 beim Stadtviertel Yanta in der Stadt Xi’an wurde eine mit Zinnober 
beschriebene grabschützende Tonflasche zutage gefördert. Der Ausgrabungsbericht ist leider noch nicht 
veröffentlicht (Liu Weipeng & Cheng Yi 2008, 81). Das Grab lässt sich meines Erachtens aufgrund der 
grabschützenden Tonflasche auf die Mitte bis auf das Ende der Ost-Han-Zeit datieren. Über die soziale 
Schicht des Grabherrn ist nichts bekannt.

Aus anderen hanzeitlichen Gräbern wurden weitere Tontöpfe ausgegraben, die ent-
weder den Typen I1, I2, I3 und II zuzuordnen sind oder als Behälter für grabschützende 
Objekte, wie z. B. Bleimännlein oder Eier, dienten. Zwar sind keine Beschriftungsspuren 
auf ihnen ersichtlich, jedoch können sie aufgrund ihrer eigenartigen Form oder auf-
grund der beigegebenen Bleimännlein, Erze und Eier für grabschützende Töpfe gehal-
ten werden. Ihre verschiedenen Formen werden in Tabelle 23 veranschaulicht. 



361

	 Form und Material

Tabelle 23. Formen der weiteren festlegbaren grabschützenden Tontöpfe 

Nr. Nr. 01 Nr. 02 Nr. 03 Nr. 04*

Form
 

Nr. Nr. 05 Nr. 06 Nr. 18 Nr. 07

Form
halbkugeliger Topf 
(Typus I1) 

Nr. Nr. 09 Nr. 10 Nr. 11 Nr. 12*

Form  

Nr. Nr. 13 Nr. 14 Nr. 15* Nr. 16

Form
halbkugeliger Topf 
(Typus I1)



Materialität und Raum

Tabelle 23 (Fortsetzung)

Nr. Nr. 17* Nr. 08 Nr. 19 Nr. 20

Form  

Nr. Nr. 21 Nr. 22 Nr. 23 Nr. 24

Form     

Nr. Nr. 25 Nr. 26 Nr .27 Nr. 28 Nr. 29a*

Form

Nr. Nr. 30b* Nr. 31c Y. 2-4 BM. 01*

Form Tonflasche (Typus II)
Zwei Tonflaschen 
(Typus II) drei Töpfe

*	 Das Sternchen zeigt, dass Bleimännlein, Erze oder Eier im betroffenen Topf gefunden wurden.
a	 Die fünf Tonflaschen wurden aus einem Grab beim Internationalen Flughafen von Xianyang zutage 

gefördert (Wang Xiaoqi et al 2016, 352). Aufgrund der Grabarchitektur und des Aufwandes bei der Plat-
zierung der Tontöpfe oberhalb des Gewölbes der Hauptkammer, lässt sich der Grabherr meines Erachtens 
der Mittel- bis Oberschicht zuordnen.

b	Die vier Tonflaschen wurden aus einem Grab bei der Stahlrohrfabrik von Xianyang ausgegraben (Wang 
Xiaoqi et al 2016, 350). Über die Grabarchitektur des Grabes und die soziale Schicht des Grabherrn ist 
nichts bekannt.

c	 Aus dem Grab M10 beim Wohnviertel Xianlin xiaoqu, Stadt Xianyang, wurden zwei grabschützende 
Tonflaschen zutage gefördert, in denen jeweils eine leere, aber vollständige Eierschale gefunden wurde. 
Die beiden Tonflaschen wurden in der Erde oberhalb der Hauptkammer platziert. Eine befand sich an 
der Südwestecke, die andere befand sich an der Nordwestecke der Hauptkammer. Liu datiert das Grab 
auf das Ende der Ost-Han-Zeit (Liu Weipeng & Cheng Yi 2008, 86). Aufgrund der Grabarchitektur und 
des Aufwandes bei der Platzierung der Tontöpfe oberhalb des Gewölbes der Hauptkammer, lässt sich der 
Grabherr meines Erachtens der Mittel- bis Oberschicht zuordnen.



363

	 Form und Material

Die Tontöpfe sind unglasierte graue Irdenwaren. Sie wurden aus Ton bei Tempera-
turen zwischen 850 und 1000 Grad Celsius gebrannt.9 Es könnte mehrere Gründe dafür 
gegeben haben, dass Ton als bevorzugtes Trägermaterial für Inschriften gewählt wurde. 
Ein Grund war die Haltbarkeit des Tons. Die Töpfe wurden manchmal in der Erde ver-
graben, weswegen sie nicht aus einem leicht vergänglichen Material hergestellt werden 
konnten. Als zweiter Grund können die niedrigen Herstellungskosten angeführt wer-
den. Der dritte Grund könnte der symbolische Zusammenhang zwischen dem Ton, der 
unmittelbar aus der Erde gewonnen wird, und der Erde sein. Ein aus Ton hergestelltes 
Gerät konnte m. E. wohl besser dazu dienen, Botschaften an die Beamten der Unterwelt 
weiterzugeben.

Die Form des Topfes wurde gewählt, weil ein grabschützender Tontopf nicht nur 
als ein Träger einer Inschrift diente, sondern auch ein Gefäß war, in das weitere grab-
schützende Gegenstände, wie z. B. Erze, eingefüllt werden konnten. Jedoch sind die 
Töpfe klein und ihre Hälse eng. Dies bedeutet, dass die eingefüllten Gegenstände nicht 
besonders groß und umfangreich, auf jeden Fall kleiner als der Durchmesser des Halses 
des Topfes waren.

Die eigentümliche Form der grabschützenden Töpfe ermöglicht es, Inschriften auf 
ihre Außenwände zu schreiben. Die Untertypen I1, I2 und II sind für diesen Zweck 
besonders geeignet. Ob ihre Form auch eine symbolische Bedeutung besaß, ist es nicht 
klar ersichtlich. Diejenigen Töpfe, deren Inschriften die Selbstbezeichnung ping 瓶 
enthalten, lassen sich nach ihrer Form den Untertypen I1, I2 und I3 zuordnen und in 
Tabelle 24 aufführen. Trotz ihrer deutlichen formalen Unterschiede erfüllten sie alle die 
gleiche Funktion. Deswegen ist es besser nicht darüber zu spekulieren, dass der halb-
kugeliger Untertypus I1 den Himmel symbolisieren könnte und dies auf die Untertypen 
I2, I3 und II nicht zutrifft.

Tabelle 24. Formen der beschrifteten Tontöpfe mit der Selbstbezeichnung ping 瓶

Nr. T. 05 T. 14 T. 21 T. 25 T. 39 N. 05 N. 08 N. 09

Form Topf Topf

Unter
typus ? I1 I1 I1 I I2 I3 I3

9	 Nach der Statistik von Wang wurden die grauen Irdenwaren der West-Han-Zeit bei eher höhe-
rer Temperatur und die grauen Irdenwaren der Ost-Han-Zeit bei eher niedrigerer Temperatur 
gebrannt. Der Grund dafür liegt darin, dass vom Ende der West-Han-Zeit an immer mehr Ton-
modelle als Geistergeräte mingqi 明器 beigegeben wurden (Wang Chunbin 2013, 49).



Materialität und Raum

364

Zusammenfassend lassen sich die Daten der grabschützenden Tontöpfe und ihrer Grä-
ber mit Tabelle 25 veranschaulichen:

Tabelle 25. Typus und Anzahl der grabschützenden Tontöpfe aus den hanzeitlichen Gräbern (Typ. = 
Typus der Töpfe; A. = für „Anzahl der Töpfe“; * = „Topf mit großer Mündung“.)

Nr. Typ. A. Nr. Typ. A. Nr. Typ. A.

T. 01 I4 1 T. 30 I2 1 N. 19 II 1

T. 02-1 II 1 T. 31 I2 1 N. 20 II 3

T. 02-2 II (5); I4 (1) 6 T. 32 II 1 N. 21 II 1

T. 03 I3 1 T. 33 I1 1 N. 22 II 1

T. 04 II 5 T. 34 II 1 N. 23 I1 (1); I3 (1) 2

T. 05 ? (I) 1 T. 35 I1 2 N. 24 ? 1

T. 06 I1 1 T. 36 II 1 N. 25 ? 1

T. 07 I2 (2); I3 (2); II (2) 6 T. 37 I1 1 N. 26 II 1

T. 08 I4 1 T. 38 II 1 N. 27 ? 1

T. 09 II 1 T. 39 I3 1 N. 28 II 3

T. 10 II 1 BM. 01 ? 3 N. 29 I2 1

T. 11 II 1 Y. 2-4 I3 1 N. 30 I1 1

T. 12 II 1 N. 01 II 1 N. 31 I3 3

T. 13 II 1 N. 02 I4 1 N. 32 I1 7

T. 14 I1 3 N. 03 I2 2 N. 33 I1 1

T. 15 I1 1 N. 04 II 1 N. 34 I1 1

T. 16 II 1 N. 05 I2 5 N. 35 I2 1

T. 17 II 1 N. 06 II 2 N. 36 II 2

T. 18 I4 (2); II (1) 3 N. 07 I1 3 N. 37 I1 4

T. 19 II 1 N. 08 I3 1 N. 38 I2 2

T. 20 I2 (1); II (3) 4 N. 09 I3 2 N. 39 I3 2

T. 21 I1 (3); I3 (2) 5 N. 10 I1 2 N. 40 I2 (1); II (2) 3

T. 22 I2 (1); II (4) 5 N. 11 I1 (4); I3 (5) 9 N. 41 I4 1

T. 23 I1 4 N. 12 II 5 N. 42 I1 1

T. 24 II 1 N. 13 I4 1 N. 43 II 1

T. 25 I1 1 N. 14 II 1 N. 44 II 1

T. 26 II 3 N. 15 II 1 Nr. 01 I1 (1); I3 (1) 2

T. 27 Topf* 1 N. 16 II 1 Nr. 02 I2 1

T. 28 II 1 N. 17 I4 2 Nr. 03 II 1

T. 29 I1 1 N. 18 I4 (4); II (2) 6 Nr. 04 I3 4



365

	 Form und Material

Tabelle 25 (Fortsetzung)

Nr. Typ. A. Nr. Typ. A. Nr. Typ. A.

Nr. 05 M11 I2 (1); I3 (2) 3 Nr. 10 II 1 Nr. 19 I2 1

Nr. 05 M14 I3 1 Nr. 11 II 1 Nr. 20 I1 1

Nr. 05 M21 I2 1 Nr. 12 I3 1 Nr. 21 II 3

Nr. 05 M23 I2 (1); I3 (2) 3 Nr. 13 I2 2 Nr. 22 I2 1

Nr. 05 M29 I2 1 Nr. 14 I2 1 Nr. 23 II 3

Nr. 05 M30 I3 3 Nr. 15 I4 1 Nr. 24 I2 2

Nr. 05 M50 I3 1 Nr. 16 M143 I1 1 Nr. 25 I2 1

Nr. 05 M80 I3 1 Nr. 16 M144 I1 1 Nr. 26 II 4

Nr. 05 M87 I2 3 Nr. 16 M161 I1 3 Nr. 27 I3 1

Nr. 05 M102 I2 (2); I3 (5) 7 Nr. 16 M1035 I1 1 Nr. 28 I2 1

Nr. 06 I2 1 Nr. 16 M1038 I1 2 Nr. 29 II 5

Nr. 07 I2 2 Nr. 16 M1039 I1 1 Nr. 30 II 4

Nr. 08 I2 1 Nr. 17 II 1 Nr. 31 II 2

Nr. 09 II 2 Nr. 18 II 2

Insgesamt sind 258 grabschützende Tontöpfe aus 130 Gräbern der Ost-Han-Zeit zutage 
gefördert worden. 



Materialität und Raum

3.1.2	 Bleitäfelchen

Die unterschiedlichen Formen der Bleitäfelchen werden in Tabelle 26 veranschaulicht.

Tabelle 26. Formen und Maße der Bleitäfelchen

Nr. K. 05 K. 06 K. 08 K. 09 K. 10 K. 11 K. 12 B. 01 B. 03

Form  

Bleitä-
felchen

Bleitä-
felchen

Maße 
(cm)

25,4×0,9 
×?

38,1×3,0 
×?

29,9×3,5 
×?

34,5×3,5 
×?

34,0×3,9 
×?

38,0×4,4 
×0,35

41,9×5,1 
×?

16,5×3,5 
×?

37,9×3,6 
×?

Nr. B. 02 B. 04 B. 05 B. 06 B. 07 B. 08 B. 09 B. 10

Form

 

 

 

Maße 
(cm)

37,2×3,5 
×?

40,5×4,0 
×0,2

41,5×4,0 
×?

34,9×4,0 
×0,2

41,0×4,8 
×?

30,0×2,5 
×?

20,0×0,9 
×?

30,8×4,5 
×?



367

Form und Material

Alle in der Tabelle aufgeführten Beispiele sind schmale, rechteckige und dünne Täfel-
chen, bei deren entweder auf einer oder auf beiden Seiten eine Inschrift oder ein 
Talisman eingeritzt ist. Die Inschriften und Talismane sind zusätzlich mit Zinnober 
bestrichen. Rein formal betrachtet unterscheiden sich die in Bleitäfelchen eingeritzten 
grabschützenden Texte nicht eindeutig von den aus demselben Material angefertigten 
Landkaufverträgen. Ihre formalen Merkmale können deshalb gemeinsam untersucht 
werden. 

Aus der Vermessungen von vier Exemplaren geht hervor, dass die Stärke der Blei-
täfelchen zwischen 0,2  cm und 0,35  cm beträgt. Ihre Breite misst zwischen 0,9  cm 
und 5,1 cm. Die Inschriften auf zwei besonders schmalen Täfelchen (K. 05, B. 09) sind 
jeweils einzeilig. In die anderen breiteren Täfelchen ist jeweils eine zwei- bis fünfzeilige 
Inschrift eingeritzt. Die heute erhaltene Länge der Täfelchen beträgt zwischen 16,5 cm 
und 41,9 cm. Die vollständige Länge der zwei kürzesten gut erhaltenen Täfelchen misst 
jeweils 7,1 Zoll (B. 02) und 11,0 Zoll (K. 05). Die vollständige Länge der übrigen gut 
erhaltenen Täfelchen beträgt zwischen 13,3 Zoll bis 18,1 Zoll.

Die folgenden Begräbnistexte bezeichnen sich jeweils als „Pfirsichvertrag von einem 
Fuß und sechs Zoll Länge 尺六桃券“ oder „Bleivertrag von einem Fuß und sechs Zoll 
Länge 鈆（鉛）卷（券）尺六“.

B. 02: ... in der zentralen Kammer wurden der Pfirsichholzvertrag von einem Fuß 
und sechs Zoll Länge, Münzen und [mehrere] Bleimännlein [platziert] 中央明堂

皆有尺六桃券錢布、鈆（鉛）人.

B. 04: Der Bleivertrag von einem Fuß und sechs Zoll Länge dient als Zeugnis 鈆
（鉛）卷（券）尺六為眞. 

B. 05: Der mit Zinnober [beschriftete] Pfirsichholzvertrag von einem Fuß und 
sechs Zoll Länge dient als Zeugnis 尺六桃券丹□□{書以}為信.

Acht weitere Bleitäfelchen (B. 03, B. 06, B. 07, K. 06, K. 09, K. 10, K. 11, K. 12), deren 
vollständige Länge jeweils 16,4 Zoll, 15,1 Zoll, 17,7 Zoll, 16,5 Zoll, 14,9 Zoll, 14,7 Zoll, 
16,5 Zoll und 18,1 Zoll beträgt, weisen ungefähr die gleiche Länge auf. Auch die Länge 
der zwei stark bruchstückhaft erhaltenen Bleitäfelchen B. 08 und B. 09 könnte zwischen 
30 und 40 cm betragen haben. Daraus ist zu schließen, dass die oben genannten Täfel-
chen ursprünglich in der Länge von 16 Zoll konzipiert wurden, bei ihnen jedoch in der 
Herstellung eine Abweichung von einigen Zentimetern toleriert wurde.

Seit der bahnbrechenden Arbeit von Luo ist allgemein akzeptiert, dass die Länge des 
Täfelchens mit dem Typus des auf ihn geschriebenen Textes in engem Zusammenhang 



Materialität und Raum

368

steht.10 Je nach Inhalt des Textes kann das Täfelchen in unterschiedliche Längenklassen 
eingeordnet werden.11 So weist ein fu-Pass 符 üblicherweise eine Länge von sechs Zoll 
auf.12 Dafür spricht auch die Tatsache, dass sich die in Juyan aufgefundenen fu-Pässe 
entweder gemäß ihrer Inschrift selbst als liucun fu 六寸符 („fu-Pass in der Länge von 
sechs Zoll“) bezeichnen oder ungefähr sechs Zoll lang sind.13 Das sieben Zoll lange Blei-
täfelchen könnte deshalb die Form eines fu-Passes 符 nachgeahmt haben.

Diejenigen Bleitäfelchen, die in der Länge von 16 Zoll konzipiert wurden, bezeich-
nen sich hingegen als quan 券 („Vertrag, Urkunde“).14 Die Länge eines Täfelchens mit 
einem Vertragstext, der im Kreis Juyan im Alltagsleben tatsächlich Verwendung fand, 
beträgt zwölf Zoll.15 Hingegen konnte ein 16 Zoll langer hanzeitlicher Bambus- oder 
Holzvertrag, der für eine Verwendung im Diesseits hergestellt wurde, bisher noch nicht 
aufgefunden werden.16 Laut der statistischen Auswertung von Hu beträgt die Länge 
der bisher entdeckten der qin- und hanzeitlichen Bambus- und Holztäfelchen, die als 
amtliche Schreiben fungierten, am häufigsten zehn Zoll. Nur zwei Beispiele sind etwa 
sechzehn Zoll lang.17 Beide wurden aber für Gräber angefertigt. Ich vermute daher, dass 
das Format von sechzehn Zoll wohl spezifisch Objekten vorbehalten war, die als Grab-
beigaben dienten.

10	 Qian Cunxun übernimmt die Hypothese von Luo, nach der die Länge des Täfelchens vor der Han-
Zeit das Vielfache von fünf Zoll oder sechs Zoll betragen haben soll (Qian Cunxun 2004, 82–83).

11	 Tomiya vertritt die Meinung, dass die Länge des Täfelchens der Wichtigkeit und der Autorität 
des darauf verfassten Textes entspricht (Tomiya 2013, 25). Mehrere renommierte Forscher wie 
Xia (Xia Nai 1961, 82), Chen Mengjia (Wuwei hanjian 1964, 55–56) und Hu (Hu Pingsheng & Ma 
Yuehua 2004, 14–37) haben die Verwendungszwecke der unterschiedlichen Längen von 6, 8, 10, 
11, 12, 24, 30 Zoll erörtert. Die Länge von 7 und 16 Zoll ist hingegen bisher fast nicht diskutiert 
worden. 

12	 Shuowen jiezi zhu 1981, 762. 
13	 Momiyama listet acht Beispiele von Täfelchen aus Juyan auf, die sich in ihrer Inschrift als fu 符 

bezeichnen (Momiyama 1998, 150).
14	 Shuowen jiezi zhu 1981, 727–728. In Juyan wurden weitere Dokumente entdeckt, die sich quan 券 

nennen. Momiyama vertritt die Meinung, dass es sich hierbei um Kaufverträge handelt (Momi-
yama 1998, 165). Siehe auch Momiyama 2015, Kapitel 1.

15	 Hu Pingsheng & Ma Yuehua 2004, 25. 
16	 Für eine statistische Auswertung der Länge der hanzeitlichen Dokumententäfelchen siehe Cheng 

Pengwan 2006, 57–60.
17	 Hu Pingsheng & Ma Yuehua 2004, 20–25. Eines davon ist ein Holztäfelchen aus dem Grab M6 

bei Longgang, das 15,8 Zoll (36,5 cm) misst. Bei ihm handelt es sich um ein fiktives juristisches 
Dokument ist, das den Beamten der Unterwelt beweisen soll, dass der Verstorbene bereits von 
der Zwangsarbeit befreit worden ist. Das andere ist ein 15,6 Zoll (36,1 cm) langes Bambustäfel-
chen aus dem Grab M101 bei Xupu. Es unterscheidet sich deutlich in der Länge von den anderen 
aus demselben Grab ausgegrabenen Täfelchen, die etwa 10 Zoll lang sind. Auf ihm ist ein Geld-
betrag unmittelbar neben einem Namen vermerkt. Auf demselben Täfelchen sind zudem, jedoch 
in etwas größerem Abstand, zwei weitere Namen und eine Zeitangabe verzeichnet.



369

Form und Material

Die drei Bleitäfelchen (B. 02, B. 04, B. 05), die sich laut ihrer Inschrift als „Pfirsich-
vertrag 桃券“ oder „Bleivertrag 鉛券“ bezeichnen, fungierten nicht nur als Landkauf-
verträge, sondern auch als Schreiben an die Unterwelt. Ihre Länge von einem Fuß und 
sechs Zoll könnte daher charakteristisch für Objekte sein, deren Funktion es ist, die 
erfolgreiche Aufnahme des Verstorbenen in die Unterwelt sicherzustellen. 

Laut einem Kommentar von Ru Chun 如淳 (fl. 220–265 n. Chr.) ist ein zhuan-Pass von 
einem Fuß und fünf Zoll Länge vorzuzeigen, um einen Postwagen benutzen zu dürfen:

„Gemäß den [betreffenden] Gesetzen sollen diejenigen, die mit einem Postwagen 
fahren wollen, der entweder von Pferden mit kurzen Beinen oder mit langen 
Beinen anzutreiben ist, einen zhuan-Pass aus Holz von einem Fuß und fünf Zoll 
Länge mitführen, der mit dem Siegel des yushi dafu-Generalzensors versiegelt ist 
律，諸當乘傳者及發駕置傳者，皆持尺五寸木傳信，封以御史大夫印章.“18

Da der grabschützende Text oft zugleich die Funktion eines zhuan-Passes übernimmt 
oder sich sogar geradewegs als zhuan-Pass bezeichnet (siehe Kapitel 2.3.3), ist mit 
gutem Grund daraus zu folgern, dass die Länge der Bleitäfelchen von einem Fuß und 
sechs Zoll auf das fast gleiche Format des zhuan-Passes von einem Fuß und fünf Zoll 
zurückzuführen ist. Wie oben erläutert, wurden Holztäfelchen mit der Länge von einem 
Fuß und sechs Zoll bisher nur als Grabbeigaben aufgefunden. In ähnlicher Form kommt 
die Länge von sechzehn Zoll bei den zhuan-Pässen zur Anwendung, die für die Kont-
rollstellen in der Unterwelt vorgesehen sind, während das Maß von 15 Zoll hier nicht 
verwendet wird. Der Grund hierfür muss meines Erachtens darin liegen, dass die Unter-
welt als die Sphäre des Yin gilt, wie ein grabschützender Text erklärt: „Die Lebenden 
gehören zur [Welt] des Yang, die Verstorbenen gehören zur [Welt] des Yin 生人屬陽，

死屬陰“. Dementsprechend ist Sechzehn eine gerade Zahl, die dem Prinzip Yin zuzu-
ordnen ist, ist, während Fünfzehn als eine ungerade Zahl dem Prinzip Yang angehört.

Die Täfelchen sind aus Blei, das bereits in der Longshan-Kultur, die zwischen 2500 
und 2000 v. Chr. existierte, als ein Legierungselement der Bronze verwendet wurde.19 
Seit der Qin-Zeit fand das Bleiweiß umfangreich als weißer Farbstoff sowohl in der 
Bemalung von Tongefäßen, Figurinen, in der Wandmalerei als auch in der Kosmetik 

18	 Hanshu, 12.359.
19	 Das Blei zählt zu den Metallen, die am frühesten von den Menschen aus Erzen gewonnen wur-

den. In Ägypten wurden Bleifigurinen 3400 v. Chr. hergestellt (Zhu Sheng 1983, 52). Laut Doku-
menten auf Tontafeln wurde Blei 2350 v. Chr. im Vorderen Orient in großen Mengen aus Erzen 
extrahiert. Der älteste erhaltene Bleiklotz aus dem alten China, aufgefunden bei der Ruine Erli-
tou, wird auf den Zeitraum zwischen 2000 und 1500 v. Chr. datiert. In der shangzeitlichen Ruine 
Anyang wurden mehrere Waffen aus reinem Blei als Grabbeigaben aufgefunden (Li Minsheng 
1984, 84–86). 



Materialität und Raum

370

umfangreiche Anwendung.20 Laut dem alchemistischen Werk Huangdi jiuding shendan 
jing 黃帝九鼎神丹經, verfasst zwischen dem Ende der West-Han-Zeit und dem Anfang 
der Ost-Han-Zeit, wurde Bleiweiß in der damaligen Alchemie zur Herstellung von Blei-
gelb verbrannt. Bleigelb, das wegen seiner Farbe oft irrigerweise für Gold gehalten 
wurde, kann durch weitere Röstung in der Luft in Mennige transformiert werden. Die 
rote Mennige, hochgeschätzt als Medizin der Unsterblichkeit, lässt sich auch auf eine 
andere Weise herstellen, indem Blei und Quecksilber miteinander verschmolzen wer-
den.21 Zwar wurde die Mennige als Unsterblichkeitselixier eingenommen, sie konnte 
aber manchmal tödlich sein, da sie aufgrund ihrer Herstellungsweise oft verunreinigt 
und giftig war.22

 Jedoch wurde Blei vor der Han-Zeit noch nicht zu Täfelchen verarbeitet, deswe-
gen muss jene flache Form von einem anderen Schreibmaterial, nämlich Bambus oder 
Holz, abgeleitet worden sein. Zwei Bleitäfelchen (K. 05, B. 09) bezeichnen sich als ein 
„mit Zinnober beschrifteter Eisenvertrag“ danshu tiequan 丹書鐵券, eine Bezeichnung, 
die sich auf einen Bündnisvertrag zwischen dem Gründer der Han-Dynastie und den 
Hunnen zurückführen lässt.23 Die Härte des Eisens verleiht dem Eisenvertrag tiequan 
鐵券 die Haltbarkeit. Deshalb symbolisiert die Materialität des Eisenvertrags, dass der 
Vertrag für Ewigkeit gilt und nicht geändert wird. 

Da jedoch Blei sehr weich ist und sich deswegen nicht als Symbol für Unveränder-
lichkeit eignet, muss die Wahl des Materials auf einer anderen Eigenschaft des Bleis 
beruhen.24 So wird das Blei in der Han-Zeit laut dem alchemistischen Werk Zhouyi 
cantongqi 周易參同契, verfasst im zweiten Jahrhundert n. Chr.,25 als Herr der Metalle 

20	 Zhao Kuanghua et al 1990, 249. Needham vertritt die Meinung, dass das Bleiweiß bereits im 
vierten Jahrhundert v. Chr. in China mittels der chemischen Reaktion zwischen Blei und Essig 
hergestellt wurde (Needham 1976, 15).

21	 Für die Datierung des Werks Huangdi jiuding shendan jing 黃帝九鼎神丹經 siehe Chen Guofu 
1979, 79. Für eine detaillierte Untersuchung der Erkenntnisse über das Element Blei in altem 
China siehe Zhao Kuanghua et al 1990, 248–257.

22	 In der Mumie des Grabes M1 bei Mawangdui war der Gehalt von Blei und Quecksilber beträcht-
lich höher als bei einem gewöhnlichen Leichnam. Die Ursache dafür muss in der Einnahme der 
Medizin der Unsterblichkeit gelegen haben (Changsha mawangdui gushi 1980, 224). 

23	 Wu Tianying 1982, 27. In zwei osthanzeitlichen Gräbern (M107, M120) beim Kanal Liujiaqu 
wurde jeweils ein Eisentäfelchen aufgefunden. Beide zerfielen jedoch bei der Ausgrabung, sodass 
keine Inschrift erhalten blieb. Bei ihnen handelt es sich vermutlich um zwei Landkaufverträge 
(Ye Xiaoyan 1965, 162).

24	 Der Härtegrad von Blei beträgt 1,5. Blei ist somit das weichste aller Schwermetalle (Qian yejin 
1976, 5). 

25	 Meng vertritt die Meinung, dass der Alchemist Wei Boyang 魏伯陽 (fl. 147–167 n. Chr.) einer der 
Autoren des Werks Zhouyi cantongqi gewesen sein muss. Die anderen beiden Autoren sind seiner 
Meinung nach Xu Congshi 徐從事 und Chunyu Shutong 淳于叔通 (Meng Naichang & Meng 
Qingxuan 1993, 5).



371

Form und Material

betrachtet und der Himmelsrichtung Norden zugeordnet.26 Meines Erachtens ist anzu-
nehmen, dass Blei aus zwei Gründen als Medium zur schriftlichen Kommunikation 
mit dem Jenseits gewählt wurde. Zum einen ist Blei mit dem Norden, dem Reich des 
Winters und des Todes, assoziiert. Zum anderen nimmt es, wie oben beschrieben, eine 
zentrale Rolle bei der Herstellung der Medizin der Unsterblichkeit ein.

3.1.3	 Bleimännlein

Die hanzeitlichen Bleimännlein, über deren Form oder Größe bekannt ist, werden in 
Tabelle 27 aufgeführt.

Mit Ausnahme von Fundstück BM. 03, misst die Länge der Bleimännlein zumeist 
weniger als 11  cm.27 Die Stärke der meisten Exponate ist fast papierdünn, lediglich 
drei Bleimännlein aus dem Kreis Suining (BM. 03) messen eine Stärke von 2,5–4,0 cm. 
Die äußere Gestalt der Bleimännlein, die jeweils demselben Grab entstammen, ist fast 
identisch. Aufgrund ihrer großen Ähnlichkeit ist anzunehmen, dass sie mit Hilfe von 
Gussformen hergestellt wurden. Die verwendeten Gussformen variieren jedoch von 
Grab zu Grab.

Die Gestaltung des Körpers ist schematisch. Die Darstellung entspricht zumeist auf-
recht stehenden, unbekleideten Männerfiguren mit geschlossenen Beinen. Ihre Unter-
arme sind oft an die Hüften und Oberschenkel angeschmiegt. Bei einigen Exponaten 
sind die Geschlechtsorgane (männlich bei Nr. 39 und N. 05, weiblich bei Nr. 05) noch 
erkennbar. Kopf und Augen sind oft unverhältnismäßig groß dargestellt, Brustwar-
zen, Bauchnabel und Rippen meist übertrieben wiedergegeben. Bei einigen Objekten 
(BM. 01, Nr. 39) ist ein Kopftuch bzw. ein Kleidungsstück hinzugefügt.

Einige Beispiele werden nicht für hanzeitliche Bleimännlein gehalten. So identifi-
ziert Zhang ein dünnes Bronzeplättchen aus dem Grab M33 beim Ausbildungszentrum 
für Funktionäre des Finanzwesens in der Stadt Xi’an als ein Bleimännlein (Abb. 3-6).28 
Das Plättchen weist jedoch nur eine geringe Ähnlichkeit mit einer Menschenfigur auf. 
Bei ihm fehlen die Extremitäten, die bei den oben aufgeführten Bleimännlein vorhan-
den sind. Außerdem besteht es aus Bronze, daher kann es meines Erachtens nicht für 
ein Bleimännlein gehalten werden. Zhang entdeckte im Kreis Ziyang, Provinz Sichuan, 

26	 Rong Zhiyi 2003, 11; Meng Naichang & Meng Qingxuan 1993, 91–95.
27	 Über die Größe der Figuren B. 10 ist zwar nichts bekannt, aber Pirazzoli-t’Serstevens zufolge 

handelt es sich dabei um „dünne Bleimännlein small lead plates in the form of a man“ (Pirazzoli-
t’Serstevens 2009, 1015).

28	 Zhang & Bai 2006, 235. Im Ausgrabungsbericht wurde es meines Erachtens irrigerweise als ein 
menschenförmiges Schmuckstück bezeichnet (Xi’an caizheng 1997, 22).



Materialität und Raum

372

Tabelle 27. Formen, Maße und Anzahl der Bleimännlein

Nr. T. 2-2 T. 18 N. 05 N. 17 Nr. 04 Nr. 05 M87*

Form

Länge 6,5 cm 6,2–6,5 cm 5,0 cm 5,0 cm 9,1 cm 6,3 cm 

Anzahl 2 8** 2 1 3 3

 * 	Die drei Bleimännlein wurden in der Tabelle der Beigaben und im Fließtext des Ausgrabungsberichts jeweils dem 
Grab M87 und Grab M88 zugeschrieben (Ye Xiaoyan 1965, 159/167). Da jedoch grabschützende Tontöpfe nur aus 
dem Grab M87 und nicht aus dem Grab M88 ausgegraben wurden, müssten die Bleimännlein meines Erachtens 
ebenfalls aus dem Grab M87 zutage gefördert worden sein.

** 	Dem Ausgrabungsbericht zufolge beträgt die Anzahl der Bleimännlein 8 (Liu Weipeng & Zhao Xuyang 2000, 233). 
Liu zufolge beträgt die Anzahl der Bleimännlein 9 (Liu Weipeng 2000, 168).

Nr. Nr. 03 Nr. 12 Nr. 15 Nr. 22

Form

Länge 6,4 cm 10,5–10,7 cm 6,6–6,9 cm 6,6 cm

Anzahl 7 10 9 2



373

Form und Material

Tabelle 27 (Fortsetzung)

Nr. BM. 01

Form

 

Länge ？

Anzahl 4

Nr. BM. 02 BM. 03 BM. 04* BM. 05**

Form

/

Länge 13,4 cm 28,0 cm 12,5 cm 9,3 cm

Anzahl 1 3 1 1

 * 	Das Bleimännlein wurde im Dorf Tao, Kreis Qufu, Provinz Shandong gefunden (Shandong wenwu xuanji 1959, 
76). Es könnte aus einem Grab ausgegraben worden sein, das anhand des Bleimännleins auf die Mitte bis auf das 
Ende der Ost-Han-Zeit zu datieren ist. Ein Ausgrabungsbericht fehlt in diesem Fall leider.

** 	Aus der Grabrampe des Grabes beim Institut für Ausbildung der Stadt Xianyang 咸陽師專 wurde ein Bleimänn-
lein zutage gefördert, dessen Gesichtszüge und Rumpf mit Zinnober bestrichen sind. Seine Größe, Breite und 
Stärke beträgt jeweils 9,3 cm, 1,8–2,7 cm und 0,2–0,45 cm. Seine Abbildung wurde leider bis heute nicht veröffent-
licht (Liu Weipeng 2000, 168). Daher ist über die soziale Schicht des Grabherrn nichts bekannt. Das Grab lässt sich 
anhand des Bleimännleins auf die Mitte bis auf das Ende der Ost-Han-Zeit datieren.



Materialität und Raum

374

noch zwei weitere Bleimännlein, die nebeneinander stehend dargestellt und mit ihren 
Körpern teilweise verbunden sind. Ein Bauer gab an, dass er sie in einem Felsengrab 
yamu 崖墓 gefunden hatte. Da Felsengräber oft nach der Han-Zeit wiederverwendet 
wurden, lässt sich nicht sicher darauf schließen, dass die beiden Bleimännlein unbedingt 
einem Grab der Han-Zeit entstammen. Deshalb werden sie von mir vorsichtshalber 
nicht als hanzeitliche Bleimännlein identifiziert. Zhang identifiziert noch zwei weitere 
Gruppen von nebeneinander stehenden und miteinander verbundenen Tonmännlein 
als grabschützende Männlein, da sie mit Zinnober bestrichen sind (Abb. 3-7, 3-8).29 Die 
Tonmännlein sind jedoch nicht wie die Bleimännlein nackt dargestellt. Sie tragen auch 
keine kurzen, sondern lange Kleidungsstücke. Ihre Hände sind übereinander gelegt und 
in den Ärmeln verborgen, während sich die Hände der Bleimännlein an die Hüften und 
Oberschenkel anschmiegen. Außerdem ist die Kopfbedeckung der Tonmännlein eben-
falls anders als diejenige der Bleimännlein. Deshalb lassen sich Erstgenannte meines 
Erachtens als Figuren gewöhnlicher Dienerinnen und nicht als grabschützende Männ-
lein identifizieren.

 Anders als das Exponat BM. 01, das mit der kurzen Inschrift „Die Lebenden gehö-
ren zur [irdischen Welt, deren Hauptstadt] Chang’an [ist], die Verstorbenen gehören 
zur [Unterwelt, deren Hauptstadt] im Berg Tai [liegt] 生屬長安，死屬太山“ versehen 
ist, tragen die übrigen Bleimännlein keine Inschrift. Ihre Funktion findet jedoch in den 
grabschützenden Texten mehrfach Erwähnung:

T. 02-2: [Ich] setze [auch] die Boten des Grabkaisers, die dieses Schreiben unter-
einander weitergeben sollen, hierüber in Kenntnis, dass [ich] die Bleimännlein 
verwende, die dazu dienen, die [mögliche Verstrickungen] auf sich zu nehmen. 
Die tüchtigen Bleimännlein sind fähig, den Reis mit einem Stößel und einem 
Mörser zu schälen und das Essen vorzubereiten. Beim Besteigen eines Wagens 
können sie [sofort die Pferde] lenken, einen Pinsel in der Hand fassend können 
sie [sofort] schreiben 告墓皇使者，轉相告語，故以自代鉛人，鉛人池池，能

舂能炊，上車能禦，把筆能書.

T. 27: Deswegen biete [ich] jetzt die Medizin zur Auflösung der [unglücklichen] 
Verstrickungen dar, damit künftig keine [unglücklichen] Todesfälle bei den Nach-
kommen [des Verstorbenen] stattfinden. ... Die Bleimännlein dienen dazu, anstelle 
des Verstorbenen [das Unglück] zu ertragen 今故進上復除之藥，欲令後世無有

死者...鈆（鉛）人持代死人.

29	 Nach dem Ausgrabungsbericht wurden die Tonmännlein aus dem Grab M53 ausgegraben. Zhang 
schreibt sie irrigerweise dem Grab M33 zu (Zhang & Bai 2006, 239–240).



375

Form und Material

N. 21: [Daher] verwende [ich] Bleimännlein, Ginseng, Realgar und Heilkräuter 
Jieli, Rangcao sowie Bieji, um die Verstrickungen der Lebenden auf sie zu über-
tragen 故持鈆（鉛）人，〃{人}參，雄黃，解離，襄草，別羈，以代生人之

名（命）.

Die Bleimännlein galten demzufolge als eine Art „Medizin zur Auflösung der [unglück-
lichen] Verstrickungen 復除之藥“ und dienten als eine Art „Sündenböcke“ des Ver-
storbenen, d. h., sie sollten dessen mögliche Verfehlungen und die ihm in der Unter-
welt auferlegten Zwangsarbeiten auf sich nehmen. Die Stellvertretung hatte aber nur 
symbolischen Charakter, weshalb die Anzahl der Bleimännlein oft größer als diejenige 
der Bestatteten war. Das Grab Nr. 12 konnte z. B. nicht mehr als zwei Särge beherbergt 
haben, während die Anzahl der dort aufgefundenen Bleimännlein 10 beträgt.

Die Bleimännlein ähneln den ebenso dünnen Pfirsichholzmännlein, die aus den drei 
westhanzeitlichen Gräbern in der Stadt Jingzhou ausgegraben wurden (Abb. 3-9). Jene 
Figuren sind aus dünnen Holztäfelchen geschnitten und mit schwarzer bzw. roter und 
weißer Farbe bemalt, mit der die Gesichtszüge und die Kleider der Männlein grob wie-
dergegeben sind. Ihre Größe beträgt zwischen 11,4 cm und 20 cm. Anders als die ande-
ren Holzfigurinen aus dem Grab M168 bei Fenghuangshan, die als gerundete Plastiken 
naturalistisch gestaltet sind (Abb. 3-10), bleibt die Darstellung der flachen Holzmännlein 
abstrakt. Der Unterschied in der Machart liegt in den unterschiedlichen Funktionen 
begründet. Dem beigefügten Schreiben an die Unterwelt (G.  05) zufolge dienen die 
gerundeten Holzfigurinen als Sklaven und Sklavinnen des Grabherrn: „Sui mit dem 
[neunten] Adelsrang Wudafu aus dem Dorf Shiyang hat mir persönlich berichtet, dass 
er zusammen mit seinen achtundzwanzig erwachsenen Sklaven wie Liang, seinen acht-
zehn erwachsenen Sklavinnen wie Yi ... [in die Unterwelt umsiedeln möchte] 市陽

五夫＂（夫）𤎩（燧）自言：與大奴良等廿八人，大婢益等十八人“. Die dünnen 
Pfirsichholzmännlein finden hingegen in jenem Schreiben an die Unterwelt, das alle 
ins Jenseits mitgenommenen Beigaben auflistet, keine Erwähnung. Deshalb kann ange-
nommen werden, dass sie nicht den Reichtum und Status des Bestatteten bezeugten, 
sondern für apotropäische Objekte gehalten werden, die das Unheil von dem Grab fern-
halten sollten. Wie oben bereits erwähnt, wird das Material Blei in der hanzeitlichen 
Alchemie dem Norden zugeordnet und steht somit mit dem Prinzip Yin in enger Verbin-
dung. Meines Erachtens wurde Blei wohl aus diesem Grund als Material zur Herstellung 
apotropäischer Figurinen in Form von Männlein ausgewählt.



Materialität und Raum

376

3.1.4	 Holztäfelchen

Die erhaltenen Holztäfelchen mit Begräbnistexten werden in der Tabelle 28 aufgeführt.

Tabelle 28. Formen und Länge der Holztäfelchen mit Begräbnistexten

Nr. G. 01 G. 02 G. 03 G. 04

Form        

Länge 23-23,7 cm 14,8 cm, 23,0 cm, 23,2 cm, 23,1 cm 27,5 cm 22,1 cm 

Nr. G. 05 G. 06 G. 07 G. 08 G. 09 G. 10

Form    

Länge 23,2 cm 23,5 cm 23,4 cm 23 cm 23,6 cm 25 cm 



377

Form und Material

Tabelle 28 (Fortsetzung)

Nr. H. 01 H. 02

Form         

Länge 
H. 01-1 – H. 01-8: 32,0 cm; 42,7 cm; 27,3 cm; 43,0 cm; 28,4 cm; 40,8 cm; 18,2 cm; 
29,9 cm; H. 01-9 – H. 01-14: 21,3 cm; 20,8 cm; 20,7 cm; 20,8 cm; 20,7 cm; 21,1 cm 

28,0 cm

Über die exakte Holzart der oben genannten Holztäfelchen ist nichts bekannt.
Ausgenommen das etwa sechs Zoll lange jian-Adresstäfelchen mit dem Text G. 02, 

beträgt die Länge der übrigen Täfelchen der Schreiben an die Unterwelt zwischen 9,6 
(22,1 cm) und 11,9 Zoll (27,4 cm). Zumeist beträgt ihre Länge zehn Zoll. Dies weist dar-
auf hin, dass sie das gebräuchlichste Format der qin- und hanzeitlichen Bambus- und 
Holztäfelchen, die als amtliche Schreiben fungierten (siehe Kapitel 4.1.2), nachahmten 
und somit selbst als amtliche Schreiben an die Unterwelt fungierten. 

Die 14 Täfelchen für Frau Xuning (H. 01) lassen sich ihrer Länge nach in zwei Grup-
pen einteilen.30 Die Länge der Täfelchen in Gruppe I (H. 01-1 – H. 01-8) beträgt in 
vollständigem Zustand ungefähr 43 cm (19 Zoll). Die Länge der Täfelchen in Gruppe II 
(H. 01-9 – H. 01-14) beträgt etwa 21 cm (etwa 9 Zoll). In Anbetracht des Trocknungs-
prozesses könnte die ursprüngliche Länge der Holztäfelchen ein wenig umfangreicher 
gewesen sein. Deswegen lassen sich die Täfelchen der Gruppe II nicht dem Typus liucun 
fu 六寸符 („fu-Pass in der Länge von sechs Zoll“), sondern dem Typus „zehn Zoll langes 
Täfelchen für Dienstschreiben“ zuordnen. Aufgrund ihrer Länge von neunzehn Zoll 
können die Täfelchen der Gruppe I ebenfalls nicht als chiliu quan 尺六券 („Vertrag von 
einem Fuß und sechs Zoll Länge“) klassifiziert werden, auch wenn in den Inschriften die 
Selbstbezeichnungen quanci 券刺 oder quanshu 券書 („Vertrag“) auftauchen. 

30	 Harper 2004, 233.



Materialität und Raum

378

Auch das Holztäfelchen aus Gaoyou (H. 02), das etwa 12 Zoll (28,0  cm) lang ist, 
kann weder als ein fu-Pass von sechs Zoll Länge noch als ein Vertrag von einem Fuß 
und sechs Zoll Länge betrachtet werden. Es lässt sich daher eher dem Typus „zehn Zoll 
langes Täfelchen für Dienstschreiben“ zuordnen. 

Zusammenfassend ist festzustellen, dass die erhaltenen mit Begräbnistexten ver-
sehenen Bambus- und Holztäfelchen zumeist das Format des „zehn Zoll langen Täfel-
chens für Dienstschreiben“ annehmen. Zwar beträgt die Länge einiger Xuning-Täfel-
chen etwa zwanzig Zoll, sie lassen sich jedoch nicht dem Typus „Vertrag von einem Fuß 
und sechs Zoll Länge“ zuordnen. Deshalb ist davon auszugehen, dass der letztgenannte 
Typus erst am Ende der Ost-Han-Zeit auftauchte.

Aus den Inschriften von zwei Bleitäfelchen (B. 02, B. 05) geht hervor, dass es sich 
bei ihnen um „Pfirsichverträge“ taoquan 桃券 handelt. Dies weist darauf hin, dass im 
Hinblick auf seine apotropäische Funktion Gemeinsamkeiten zwischen dem Material 
Blei und dem Pfirsichholz bestanden haben müssen. In der Han-Zeit wurde der Pfirsich-
holz (Prunus persica) aus dem Glauben heraus, dass böse Geister vor Waffen aus diesem 
Material fürchten31, bevorzugt zur Herstellung von apotropäischen Objekten verwen-
det. Aufgrund der Bezeichnung „Pfirsichvertrag“ lässt sich vermuten, dass heute nicht 
mehr erhaltene Pfirsichholztäfelchen, versehen mit grabschützenden Texten, dem Grab 
beigegeben worden sein könnten.

In die oben aufgeführten Täfelchen wurden keine Löcher gebohrt, während die 
anderen Holztäfelchen (R. 02, R. 03, R. 04), die im Alltagsleben verwendet worden sein 
müssen und somit nicht zu Grabtexten zählen (siehe Kapitel 1.2), offensichtlich Löcher 
aufweisen, wie Tabelle 29 zeigt.

Ein Loch befindet sich jeweils in der Mitte der beiden Holztäfelchen (R. 02, R. 03). 
Angesichts der Bruchform des Täfelchens R. 04 könnte auch seine Mitte durchgebohrt 
worden sein. Die Bohrung muss nach dem Anbringen des Textes auf das Täfelchen 
erfolgt sein.32 Dies weist darauf hin, dass die drei Holztäfelchen wohl erst durch die 
Perforierung zur rituellen Anwendung kamen, ihre apotropäische Kraft entfalteten und 
danach im verbrauchten Zustand weggeworfen wurden.

Die auf Bambus- oder Holztäfelchen verfassten Begräbnistexte weisen jedoch 
keine derartige Durchbohrung auf. Dies bedeutet, dass sie als Dienstschreiben an die 

31	 Für eine nähere Diskussion hierüber siehe Kapitel 4.2. Seine Unheil abwehrende Kraft beruht 
einerseits auf seiner desinfizierenden Wirkung und andererseits auf einer daraus entwickelten 
Legende, nach der das Tor der Geister sich unter einem Pfirsichbaum befindet und von zwei 
bewaffneten Wächtern bewacht wird. Für eine ausführliche Untersuchung des Pfirsichs als Mate-
rial für die Herstellung apotropäischer Gegenstände siehe Zhu Qingsheng 1998, 90–109.

32	 Der linke obere Abschnitt des Schriftzeichens mu 牧 ist beim Objekt R. 02 aufgrund der Bohrung 
verschwunden.



379

Form und Material

Unterwelt gedient haben mussten und von den dortigen Adressaten entsiegelt werden 
sollten. Dies erklärt auch, warum sie heute in „unbenutztem“ Zustand erhalten sind.

3.1.5	 Seidenfahnen

Tabelle 30 gibt einen Überblick über die Seidenfahnen, die Schreiben an die Unterwelt 
enthalten.

Alle bis heute erhaltenen Stofffahnen, die mit Inschriften versehen sind, entstammen 
aus Gräbern im Kreis Wuwei. Neben zwei Fahnen mit Schreiben an die Unterwelt (G. 11, 
G. 12) enthalten drei weitere Seiden- oder Leinwandfahnen, die auf den Anfang bis die 
Mitte der Ost-Han-Zeit datiert werden, gut erhaltene Inschriften. Bei allen Inschriften 
sind der Name und der Herkunftsort des Bestatteten angegeben.33 Daher wurde die 
Kennzeichnung des Bestatteten als die gemeinsame Funktion jener Fahnen angesehen.

Aufgrund des in den Inschriften wiederkehrenden Ausdrucks „Sarg von Soundso ... 
之柩“ werden die Stofffahnen in der Forschung zumeist als „Seelenfahnen“ (mingjing 

33	 Ma zufolge folgen die drei Inschriften aus den Gräbern M22, M4 und M54 bei Mozuizi jeweils der 
gleichen Form: Herkunftsort + Name + „Sarg von Soundso ...之柩“ (Ma Yi 2011, 64).

Tabelle 29. Formen der Holztäfelchen mit gebohrten Löchern 

Nr. R. 02 R. 03 R. 04

Form  

Länge ? 24,1 cm 21 cm



Materialität und Raum

380

銘旌 oder jiuming 柩銘) bezeichnet.34 Li weist darauf hin, dass zwischen den T-förmi-
gen Seidenfahnen aus den Gräbern bei Mawangdui (Abb. 3-11, 3-12) und den Stofffah-
nen aus dem Kreis Wuwei mehrere Ähnlichkeiten bestehen: 1. Es handelt sich in bei-
den Fällen jeweils um besonders lange Stofffahnen, die sich an einer Stange aufhängen 
lassen; 2. An ihrem oberen Ende befinden sich oft Darstellungen von Sonne und Mond. 
Jedoch bestehen auch einige deutliche Unterschiede zwischen ihnen: 1. Auf den Seiden-
fahnen aus den Gräbern bei Mawangdui werden die Bestatteten nicht mit Inschriften 
gekennzeichnet, sondern bildlich dargestellt. 2. Die Seidenfahnen sind T-förmig, wäh-
rend die mit Inschriften versehenen Stofffahnen rechteckig sind. Li vertritt die Ansicht, 
dass sich die beschrifteten Stofffahnen aus den T-förmigen Seidenfahnen entwickelt 
haben könnten, wobei die rechteckige Seidenmalerei aus dem Grab M9 bei Jinqueshan 
als eine Übergangsform anzusehen ist (Abb. 3-13, 3-14).35 

Laut dem Ritualkanon Yili wird die Seelenfahne von drei Fuß Länge, die die Bezeich-
nung ming 銘 trägt, kurz nach dem Tod des Verstorbenen mit dessen Namen beschriftet: 

„Eine Seelenfahne, die ming heißt, soll aus einer Fahne [mit mehreren Farben], 
die während der Lebenszeit des Verstorbenen von ihm benutzt wurde, hergestellt 
werden. Wenn solch eine Fahne [mit mehreren Farben] fehlt, soll ein Tuch aus 
zwei Teilen genäht werden. Der obere Teil ist schwarz, seine Länge ist gleich 
der Breite einer halben Stoffbahn [bzw. ein Fuß]. Der untere Teil ist rot, seine 

34	 Wuwei hanjian 1964, 149; Ma Yong 1973, 119; Liu Fude 2008, 12; Li Ling 2009, 18. 
35	 Li Ling 2009, 18–19.

Tabelle 30. Formen und Maße der Seidenfahnen als Schreiben an die Unterwelt

Nr. G. 11 G. 12

Form

Maße 115 cm × 38 cm 59 cm × 45 cm



381

Form und Material

Länge ist gleich der Breite einer Stoffbahn [bzw. zwei Fuß]. Die Breite des Tuches 
beträgt drei Zoll. Die Inschrift „Der Sarg von Herrn Soundso moushimou zhijiu“ 
ist auf dem unteren Teil anzubringen. Die Seelenfahne wird dann mittels einer 
drei Fuß langen Bambusstange oberhalb der westlichen Treppe unter dem Dach-
vorsprung aufgestellt 為銘，各以其物。亡，則以緇長半幅，䞓末長終幅，廣

三寸，書銘於末，曰：某氏某之柩。竹杠長三尺，置於宇，西階上“. Hierzu 
merkte Zheng Xuan an: „Das Wort ming bedeutet ‚Seelenfahne mingjing‘. ... Da 
der Verstorbene sich nicht identifizieren lässt, ist er mittels seiner Fahne zu mar-
kieren. Man beschriftet die Fahne aus Liebe für den Verstorbenen 銘，明旌也…
以死者為不可別，故以其旗識識之。愛之，斯錄之矣“.36

Jedoch beträgt die Länge der fünf erhaltenen Stofffahnen jeweils 9,5 Fuß, 8,9 Fuß, 
9,5 Fuß, 5,0 Fuß und 2,6 Fuß37. Da die meisten von ihnen länger als drei Fuß sind, sollen 
sie Mas Meinung nach den zhao-Seelenfahnen 旐, die in der Han-Zeit 8 Fuß lang waren, 
zugeordnet werden.38 Aber aus demselben Grund ließe sich argumentieren, dass die 
zwei Fahnen mit Schreiben an die Unterwelt, die jeweils nur 5,0 Fuß und 2,6 Fuß lang 
sind, eher dem Typus der mingjing-Seelenfahne entsprechen.

Meines Erachtens ist es fragwürdig, dass die ming-Fahne in der Zhanguo-Zeit, in der  
der Ritualkanon Yili zusammengestellt wurde, dem Grab beigegeben wurde. Denn bisher 
wurden noch keine beschrifteten Stofffahnen aus Gräbern, die sich vor die Ost-Han-Zeit 
datieren lassen, zutage gefördert. Die Verwendung der beschrifteten Stofffahne als Grab-
beigabe muss deshalb eine neuartige Bestattungssitte gewesen sein, die sich auf die Ver-
wendung von Seidenfahnen mit bildlichen Darstellungen des Grabherrn im Kulturbereich 
Chu zurückführen lässt und erstmals in der Zhanguo-Zeit auftauchte und in der West-
Han-Zeit Popularität erlangte (Abb. 3-15, 3-16).39 Diese Bestattungssitte muss somit zwi-
schen der Mitte der West-Han-Zeit und dem Anfang der Ost-Han-Zeit entstanden sein.

Verglichen mit den drei Stofffahnen aus den Gräbern M22, M4 und M54 bei Wuwei, 
die nur der Kennzeichnung der Bestatteten dienen (Abb. 3-17), können die beiden Seiden-
fahnen G. 11 und G. 12 als Schreiben an die Unterwelt angesehen können. Sie weisen 

36	 Shisanjing zhushu 1980, 1130/1132. 
37	 Die linke obere Ecke der Seidenfahne G.  12 ist zwar verrottet, ist aufgrund des Erhaltungs-

zustandes der Inschrift davon auszugehen, dass die rechte obere Ecke fast vollständig erhalten 
geblieben ist. Deshalb misst die gesamte Länge der Fahne etwa 2,6 Zoll.

38	 Ma Yi 2011, 64–70.
39	 Xu zufolge sind mehr als zehn Seidenmalereien mit Abbildungen der Bestatteten aus hanzeitli-

chen Gräbern bei Jinqueshan und Yinqueshan, Kreis Linyi zutage gefördert worden. Der Erhal-
tungszustand der meisten Seidenmalereien ist aber sehr schlecht. Ein Fragment der Seidenma-
lerei aus dem Grab M4 bei Jinqueshan zeigt, dass hier eine ähnliche Bildkomposition mit der 
Abbildung des Grabherrn unter einem Dach verwendet wurde (Xu Shubin 1998, 24).



Materialität und Raum

382

folgende Merkmale auf: 1. Sie sind wesentlich kürzer als die anderen Stofffahnen. 2. Ihre 
Inschriften umfassen mehr als nur eine Zeile. 3. Ihre Inschriften machen deutlich, dass sie 
nicht nur zur Kennzeichnung der Bestatteten dienen, sondern auch als Unterweltpässe 
fungieren. 4. Anders als bei den anderen Stofffahnen, die mit Siegelschrift beschrieben 
sind, ist die Inschrift der Seidenfahne G. 12 eine Kanzleischrift, also die in der Han-Zeit 
übliche Schrift in Dienstschreiben. Angesichts ihrer weitaus komplexeren Inschrift müs-
sen die beiden Seidenfahnen G. 11 und G.12 jüngeren Datums sein als die anderen drei 
Stofffahnen. 

3.1.6	 Steinplatten, Steinschafe und Jadeplättchen

Die Formen der Felswandinschrift sowie der Steinplatten, Steinschafe und Jadeplätt-
chen werden in Tabelle 31 aufgeführt.

Tabelle 31. Formen der auf Stein und Jade eingemeißelten grabschützenden Texte

Nr. K. 02 K. 03 S. 01

Form

Länge 151,0 cm 7,7 cm 50,0 cm

Material Felswandinschrift Zwei Jadeplättchen Steinplatte



383

Form und Material

Tabelle 31 (Fortsetzung)

Nr. S. 02

Form

   

  

Länge
S. 02-1 – S. 02-7: 50 cm (Durchmesser); 52 cm; 53 cm; 19 cm; 18 cm; 16 cm; 18 cm;
S. 02-8 – S. 02-10: 35 cm; 34 cm; 25 cm

Material Steinplatten, Steinschafe

Nr. S. 03 S. 04

Form

Länge 50,0 cm 55,0 cm

Material Steinplatte Steinplatte



Materialität und Raum

384

Die bisher entdeckten, in Stein eingemeißelten grabschützenden Inschriften sind 
entweder dünne Steinplatten oder kleine Plastiken in Form von Steinschafen. Über ihre 
Stärke ist nichts bekannt, da nur ihre Abklatsche erhalten sind. Die meisten Steinplatten 
sind annähernd viereckig, wobei eine einzelne Steinplatte kreisförmig ist. Die Länge der 
Steinplatten beträgt 25–55 cm (siehe Tabelle 32). Auf vier relativ gut erhaltenen vier-
eckigen Steinplatten existiert jeweils eine ungefähr quadratische Vertiefung. Sie diente 
offenbar dazu, einen Siegelabdruck aufzunehmen (siehe Kapitel 3.2.3). In der Mitte der 
runden Steinplatte existiert ebenfalls eine Vertiefung, die wohl dieselbe Funktion hatte.

Tabelle 32. Maße und Länge-Breite-Verhältnis der grabschützenden Steinplatten und vergleichen-
der Jadeplättchen und Holztäfelchen

Nr. K. 02 K. 03 S. 01 S. 02-8 S. 02-9 S. 02-10 S. 03 S. 04 H. 02

Länge (cm) 151 7,7 50 35 34 25 50 55 28

Breite (cm) 123 4,7 45 27 24 20 20 30 3,8

L.B.V. 1,23 1,64 1,11 1,30 1,42 1,25 2,5 1,83 7,37

L.B.V. = Länge-Breite-Verhältnis

Wie die obige Tabelle zeigt, ähnelt das Länge-Breite-Verhältnis der etwa viereckigen 
Steinplatten demjenigen der Jadeplättchen K. 03 und unterscheidet sich stärker von 
demjenigen des Holztäfelchens H. 02. Daher sind die Steinplatten bezüglich ihrer Form 
nicht als Nachahmungen der Holztäfelchen zu verstehen. Ihre Form lässt sich vielmehr 
auf die Jadeplättchen zurückführen.

Der Stein gilt aufgrund seiner Haltbarkeit als eines der am besten geeigneten Mate-
rialien zur Verewigung von Inschriften. Neben seiner Haltbarkeit liegt der Grund der 
Auswahl von Stein als Trägermaterial der grabschützenden Texte jedoch auch darin, 
dass die Verwendung von Steinplatten als Baumaterial für Gräber eine lokale Tradition 
war. Fast alle heute erhaltenen grabschützenden Inschriften, die in Stein gemeißelt sind, 
entstammen dem Gebiet, in dem die heutigen Provinzen Shandong, Jiangsu, Henan und 
Anhui aneinander grenzen. In genau derselben Region ist auch die größte Anzahl an 
Reliefplattengräbern nachweisbar. Der Berg Tai galt hier als besonders heilig, weshalb 
mehrere grabschützende Texte in seinem Namen als Dienstschreiben an die Beamten 
der Unterwelt verschickt wurden, wie folgende Textpassage (S. 03) belegt: „[Im Namen 
der] Ehrentafel des Berges Tai [setze ich] den zongbo-Beamten des Gelben Gottes, der 
für die Angelegenheiten der Sippe zuständig ist, und den Herrn der Unterwelt Tufu 
hierüber in Kenntnis 夳（泰）山之位，黃神宗伯、土府土主“. Gelegentlich wurde 
sogar Gestein vom Berg Tai zur Herstellung der beschrifteten Steinplatten oder Stein-
schafe verwendet: „[Ich] verwende den mit gelben Stoffen eingewickelten grünen Kalk-
stein vom höchsten Berg des Ostens, [dem Berg Tai], und beschrifte ihn mit der Essenz 



385

Form und Material

des Wassers, [der schwarzen Tinte] 東嶽之阜，青石黃褁（裹），書以水精 (S. 02-2, 
S. 03)“. 

Die grabschützenden Inschriften sind jedoch nicht nur auf Steinplatten überliefert, 
sondern oft auch in die Rücken und Flanken von Steinschafen eingemeißelt. Bisher 
konnten keine anderen, mit grabschützenden Inschriften versehenen steinernen Tiere 
entdeckt werden. Dies deutet darauf hin, dass wohl speziell dem Schaf eine apotropäi-
sche Funktion zukam. Zum einen klingt das Wort yang 羊 („Schaf“) identisch wie yang 
陽, weswegen das Schaf dem Element Feuer zugeordnet wird. Zum anderen wird das 
Schaf, dem Kommentar von Gao You 高誘 (fl. 205–212 n. Chr.) zufolge, als ein mysti-
sches Tier betrachtet, das mit der Erde in enger Verbindung steht. Des Weiteren war 
yang 羊 in der Han-Zeit ein Tongjiazi von xiang 祥 („glücklich“), weswegen das Tier 
für ein Symbol des Glücks erachtet wurde.40

Die Gräber M2 und M1 bei Houshiguo sind die Fundorte von jeweils fünf steinernen 
Widderköpfen, deren Höhe zwischen 21,0 cm und 33,5 cm beträgt (Abb. 3-18, 3-19). 
Zwar sind sie nicht mit grabschützenden Inschriften versehen, jedoch ähnelt ihre Form 
derjenigen der Steinschafe aus dem Grab von Liu Houshe (S. 02). Deshalb ist zu ver-
muten, dass auch sie eine vergleichbare apotropäische Funktion übernommen haben 
mussten.

3.1.7	 Ziegelsteintafel und Ziegelsteinröhrchen

Die Formen der mit Begräbnistexten versehenen Ziegelsteintafeln und Ziegelsteinröhr-
chen werden in Tabelle 33 veranschaulicht.

Die Ziegelsteintafeln mit grabschützenden Inschriften haben die gleichen Maße wie 
die anderen Ziegelsteine, die beim Bau des Grabes verwendet wurden41, d. h., das vor-
handene Baumaterial wurde einfach mit Inschriften versehen.

Die Inschrift der Ziegelsteintafel für Liu Gongze (Z.  01) bezeichnet sich ähnlich 
wie die Inschriften einiger Bleitäfelchen als „Pfirsichholzvertrag von einem Fuß und 
sechs Zoll Länge chiliu taoquan“. Die Länge der Ziegelsteintafel Z.  01, Z.  02, Z.  03 
beträgt jeweils 16,5 Zoll, 19,0 Zoll und 14,0 Zoll. Angesichts der großen Ähnlichkeit der 

40	 Lian weist darauf hin, dass das Schaf auch als ein Tier des Westens betrachtet wurde (Lian Shao-
ming 1998, 84–85). Laufer behandelte den Zusammenhang zwischen dem Schaf und der Erde 
noch ausführlicher (Laufer 1909, 45–47).

41	 Die in den Wänden vermauerten Ziegelsteine des Grabes von Zeng Qian, aus dem die Ziegel-
steininschrift Z. 02 ausgegraben wurde, sind 43 cm lang, 17,5 cm breit und 10 cm stark (Meng 
Zhaolin 1959, 45). Die Ziegelsteintafeln aus Xi’an (Z. 03) sind genau so groß wie die in der Grab-
architektur vermauerten Ziegelsteine (Xi’an donghan mu 2009, 443).



Materialität und Raum

386

Tabelle 33. Formen, Maße und Anzahl der mit Begräbnistexten versehenen Ziegelsteintafeln und 
Ziegelsteinröhrchen

Nr. K. 01 K. 04 K. 07

Form

 

Maße Länge: 40,0 cm Länge: 15,0 cm Länge: 40,0 cm

Anzahl 1 10 1

Nr. Z. 01 Z. 02 Z. 03

Form

Ziegelsteintafel

 

Maße 38,0 cm×20,0 cm×? 32,3 cm×11,4 cm×5,6 cm

Anzahl 1 1 2



387

Form und Material

Inschriften von Z. 01 und Z. 02 (siehe Kapitel 2.2.2.), kann angenommen werden, dass 
die 19 Zoll lange Ziegelsteintafel Z. 02 sehr wohl dieselbe Selbstbezeichnung „Pfirsich-
holzvertrag von einem Fuß und sechs Zoll Länge“ trug. Daraus ist zu schließen, dass 
die oben genannten Ziegelsteintafeln ursprünglich in der Länge von 16 Zoll konzipiert 
wurden, bei ihnen, wie bei den Bleitäfelchen, jedoch in der Herstellung eine Abwei-
chung von einigen Zentimetern toleriert wurde.

Wie im Zusammenhang mit den Bleitäfelchen erörtert wurde (siehe Kapitel 3.1.2), 
entspricht die Länge von sechzehn Zoll der Länge des zhuan-Passes für die Unter-
welt. Hierauf weisen auch entsprechende Phrasen in den grabschützenden Texten Z. 01 
und Z. 02 hin: wie „Der Verstorbene soll ins [Jenseits] Haoli, dem die Himmelsstämme 
Wu und Ji zugeordnet sind, heimkehren. Die [Beamten der Unterwelt], ganz gleich, ob 
sie sich auf der Erde oder in der unterirdischen Sphäre aufhalten, sollen [ihm] nicht 
absichtlich Hindernisse in den Weg legen ... 死人歸蒿□{里}□□{戊己}，地上地下

不得□□{苛止}“.
Der Ziegelstein wird aus Lehm, einem billigen, unmittelbar aus der Erde gewon-

nenen Material, massenweise hergestellt. Angesichts der ungewöhnlichen Größe der 
Gräber, aus denen die Ziegelsteintafeln Z. 01 und Z. 02 entstammen, und aufgrund der 
Erlesenheit der Grabarchitektur sowie der erhaltenen Grabbeigaben ist es jedoch nahe-
liegend, dass die Auswahl des günstigen Ziegelsteins als Träger der Inschriften nicht 
aus Sparsamkeit vorgenommen wurde. Die Selbstbezeichnung „Pfirsichholzvertrag tao-
quan“ lässt deutlich erkennen, dass es sich bei den Objekten um Landkaufverträge han-
delt, die eine apotropäische Funktion innehatten. Zum einen bietet die große Oberfläche 
des Ziegelsteins besonders viel Raum für lange grabschützende Inschriften, die gegen 
Ende der Ost-Han-Zeit immer mehr an Umfang zunahmen. Zum anderen könnte der 
materielle Zusammenhang zwischen Lehm und seinem Ursprung im Erdboden Grund 
dafür sein, dass Ziegelstein als ein geeignetes Medium für die Kommunikation mit dem 
Jenseits in der Unterwelt angesehen wurde.



Materialität und Raum

388

3.1.8	 Erze

Die fünf in hanzeitlichen Gräbern aufgefundenen Erzsorten sind in Tabelle 34 aufge-
führt.

Fünf verschiedene Erzsorten, blauer Azurit, roter Zinnober, gelber Realgar, weißer 
Arsenopyrit und schwarzer Magnetit wurden in Tontöpfe eingefüllt mehreren osthan-
zeitlichen Gräbern beigegeben. Bei der Ausgrabung lagen die Erze oft in Form von 
feinen Kügelchen oder kleinen Bruchstücken vor und waren mit Erde vermischt. Auf-
grund ihres verschmutzten Zustandes und ihrer nachlässigen Behandlung wurden sie 
bei früheren Ausgrabungen bisweilen achtlos weggeworfen, da sie sich nicht leicht 

Tabelle 34. Formen und Materialien der aufgefundenen Erzsorten

Nr. T. 04 T. 15 T. 18 N. 12

Form

/ /

  

 

Material
Realgar Magnetit? Realgar, Azurit Azurit, Zinnober, Realgar, Arsenopyrit und 

Magnetit

Nr. N. 37 Nr. 22 Nr. 29 Nr. 30*

Form

/ /

Material

Zinnober Zinnober Realgar, Kalkspat, Zinnober, 
weißer Quarz, purpurner 
Quarz

Zinnober, Azurit, Kalkspat, Magnetit

* Wang Xiaoqi et al 2016, 350.



389

Form und Material

von der Bodenmatrix unterscheiden ließen.42 In mehreren grabschützenden Inschriften 
(T. 13, T. 14, T. 18, T. 39) finden die Erze unter der Sammelbezeichnung „Fünf Erzsorten 
wushi 五石“ Erwähnung. In einigen Texten (T. 18, N. 12) sind alle fünf Erzsorten einzeln 
namentlich erwähnt:

T. 18: [Hierfür] sind Abwehrzeichen voller magischer [Kraft] gegen das Unheil 
errichtet worden, die aus Magnetit, Arsenopyrit, Realgar, Azurit und Zinnober, 
der Essenz der Fünf Erzsorten, bestehen 建立大鎭，慈、礜、雄黃、曾青、丹

沙（砂），五石會精.

N. 12-1: Im Osten [des Grabes], dem die Himmelsstämme Jia und Yi zugeordnet 
sind und dessen Gott der Grüne Drache ist, [verwende ich] neun Liang Azurit, 
um die Mitte [des Grabes] zu bändigen 東方甲乙，神青龍，曾青九兩，制中央.

N. 12-2: Im Süden [des Grabes], dem die Himmelsstämme Bing und Ding zugeord-
net sind und dessen Gott der Zinnobervogel ist, [verwende ich] sieben Liang Zin-
nober, um den Westen [des Grabes] zu bändigen 南方丙丁，神朱爵（雀）。丹

沙（砂）七兩，制西方.

N. 12-3: In der Mitte [des Grabes], der die Himmelsstämme Wu und Ji zugeord-
net sind und dessen Gott Ruchen ist, [verwende ich] fünf Liang Realgar, um den 
Norden [des Grabes] zu bändigen 中央戊己，神如陳，雄黃女{五}兩，制北方.

N. 12-4: Im Westen [des Grabes], dem die Himmelsstämme Gen und Xin zugeord-
net sind und dessen Gott der Weiße Tiger ist, [verwende ich] acht Liang Arseno-
pyrit, [um den Osten des Grabes zu bändigen] 西方庚辛，神白乕（虎），礜

石八兩.

N. 12-5: Im Norden [des Grabes], dem die Himmelsstämme Ren und Gui zuge-
ordnet sind [und dessen Gott Xuanwu ist, [verwende ich] sechs Liang Magnetit, 
um den Süden [des Grabes] zu bändigen 北方壬癸，慈（磁）石六兩，制南方.

Wie Tabelle 35, die auf den grabschützenden Inschriften aus Sanmenxia basiert, auf-
zeigt, werden die fünf Erzsorten gemäß der Fünf-Phasen-Lehre mit den entsprechenden 

42	 Im Rahmen eines Interviews, das ich während meiner Feldforschung im Jahr 2009 durchführte, 
erklärte mir Liu Weipeng, dass die kleinen Kügelchen in grabschützenden Tontöpfen erst seit 
1999 wissenschaftliche Aufmerksamkeit erhielten. Früher wurden sie schlechtweg entsorgt und 
nicht im Ausgrabungsbericht erwähnt.



Materialität und Raum

390

Himmelsrichtungen, Himmelsstämmen, Göttern, Zahlen und den zu bändigenden Him-
melsrichtungen kombiniert. Die erste theoretische Darstellung der Fünf-Phasen-Lehre 
erfolgt im 241 v. Chr. veröffentlichten Werk Lüshi chunqiu 呂氏春秋.43 Jedoch wurden 
die fünf Erzsorten dort noch nicht in das oben dargestellte System integriert.

Die Bezeichnung wushi 五石 taucht erstmals in der Schrift Shiji auf. Aus ihr geht 
hervor, dass die fünf Erzsorten in der Regierungszeit von Kaiser Wu als Heilungsmittel 
raffiniert und eingenommen wurden. 

„Sui, der Hofarzt von König Qi, wurde krank. Er raffinierte selbst [durch Kalzi-
nieren] die Fünf Erzsorten und nahm sie ein 齊王侍醫遂病，自練五石服之“.44

Dass im Text jene Epoche genannt wird, erscheint naheliegend, weil unter der Regie-
rung von Kaiser Wu die Blütezeit der Alchemie begann. Nachdem sich in der Qin-Zeit 
die Suche nach der Medizin der Unsterblichkeit noch auf die Meereswelt gerichtet hatte, 
jedoch dort erfolglos blieb, versuchten die Alchemisten nun jene Medizin selbst zu pro-
duzieren, insbesondere indem sie Erze mischten und brannten.45 Es bleibt jedoch unklar, 
um welche fünf Erzsorten es sich dabei handelt. Denn auch im Grab von König Zhao 
Mei, der gegen 122 v. Chr. starb, wurden fünf Erzsorten gefunden, nämlich Amethyst, 
Schwefel, Realgar, Ocker und Türkis (Abb. 3-20). Sie befanden sich unberührt in der 
westlichen Ohrenkammer, die sich an die Vorkammer anschloss. In ihrer unmittelbaren 
Nähe lagen ein Bronzemörser und ein Bronzestößel (Abb. 3-21). Das Gesamtgewicht der 
fünf Erzsorten betrug etwa 2265 g. Bei ihnen soll es sich um diejenigen Fünf Erzsorten 

43	 Xu vertritt die Meinung, dass die Fünf-Phasen-Lehre nicht der Astrologie entstammt, sondern 
auf den Volksglauben zurückgeht (Hsu Fu-kuan 2001a, 463–465).

44	 Shiji, 105.2810. 
45	 Chen vertritt die Meinung, dass der Alchemist Li Shaojun 李少君, der im Dienst von Kaiser Wu 

stand, die Methode erfunden hat Bleigelb aus Zinnober zu gewinnen (Chen Guofu 1954, 600). 
Siehe auch Zhao Kuanghua & Zhou Jiahua 1998, 306.

Tabelle 35. Kombination der fünf Erzsorten mit Himmelsrichtungen, Himmelstämmen, Göttern, 
Zahlen und den zu bändigen Himmelsrichtungen

Himmelsrichtung Osten Süden Mitte Westen Norden

Himmelsstamm Jia, Yi Bing, Ding Wu, Ji Gen, Xin Ren, Gui

Gott Grüner Drache Zinnobervogel Ruchen Weißer Tiger Xuanwu

Erzsorte Azurit Zinnober Realgar Arsenopyrit Magnetit

Zahl 9 7 5 8 6

zu bändigende 
Himmelsrichtung

Mitte Westen Norden Osten Süden



391

Form und Material

handeln, die im Werk Shiji Erwähnung finden und zur Herstellung von der einzuneh-
menden Medizin gemörsert wurden. Dafür spricht auch die Tatsache, dass sie von nur 
geringer Giftigkeit sind.

Die fünf Erzsorten aus dem Grab von König Zhao Mei hatten jedoch die Farben 
Purpur, Gelb, Gelb, Umber und Türkis, die nicht der Farbenzuordnung der Fünf-Phasen-
Lehre entsprechen. Im Werk Shiji taucht ein ähnlicher Ausdruck auf, und zwar wuse tu 
五色土 („Erde von fünf Farben“). Jene farbige Erde wurde in der prächtigen feng-Opfer-
zeremonie 封 verwendet, die Kaiser Wu im ersten Jahr der Regierungsdevise Yuanfeng 
(110 v. Chr.) auf dem Berg Tai dem Himmel darbrachte.46 Angesichts des engen Zusam-
menhangs zwischen der feng- Opferzeremonie und den fünf Himmelsrichtungen muss 
es sich bei jenen fünf Farben gemäß der Fünf-Phasen-Lehre um Gelb, Rot, Grün, Weiß 
und Schwarz gehandelt haben.

Die erste Auflistung der oben genannten fünf Erzsorten Azurit, Zinnober, Realgar, 
Arsenopyrit und Magnetit findet sich in der von Ge Hong (284–363 n. Chr.) verfassten 
Schrift Baopuzi 抱樸子.47 Jedoch werden die fünf Erzsorten der Fünf-Phasen-Lehre, 
deren Farben Gelb, Grün, Rot, Weiß und Schwarz sind, bereits im Werk Huainanzi 淮
南子 erwähnt, das im zweiten Jahr der Regierungszeit von Kaiser Wu (140–87 v. Chr.), 
139 v. Chr., herausgegeben und dem Kaiser gewidmet wurde.48 

Im fünften Jahr der Regierungsdevise Wufeng der Xin-Zeit (18 n. Chr.) wurden fünf 
Erzsorten gemeinsam mit Kupfer verschmolzen, um daraus ein apotropäisches Gerät 
namens weidou 威斗 in Form des Großen Wagens (Abb. 3-22) zu gießen: 

„Das weidou-Gerät wurde hergestellt, indem Fünf Erzsorten mit Kupfer ver-
schmolzen wurden. Es nimmt mit der Länge von fünfundzwanzig Zoll die Form 
des Großen Wagens an, um das Unheil aus Waffen abzuwehren. Nachdem es her-
gestellt worden war, wurde dem siming-Beamten befohlen, es mit sich zu tragen. 
Beim Heraustreten von [Wang] Mang [aus dem Palast] wurde es vor ihn gehalten, 
bei seiner Rückkehr [in den Palast] wurde es neben ihn platziert 威斗者，以五

46	 Shiji, 28.1398.
47	 Baopuzi neipian jiaoshi 1985, 78.
48	 Sie wurden jeweils als yang 𥑞, Azurit, Zinnober, Arsenopyrit und di 砥 bezeichnet (Huainanzi 

jishi 1998, 374–377). Zhao zufolge stehen die Zeichen 𥑞 und 砥 jeweils für Realgar und Magne-
tit (Zhao Kuanghua & Zhou Jiahua 1998, 375). In einem Kommentar zum Ausdruck wudu 五毒 
(„fünf toxische Substanzen“) in der klassischen Schrift Zhouli 周禮 weist Zheng Xuan darauf hin, 
dass es sich dabei um die fünf Erzsorten Blauvitriol, Zinnober, Realgar, Arsenopyrit und Magnetit 
handelt, die zu seiner Zeit zu einer Mixtur gebrannt wurden, um daraus ein Medikament gegen 
Geschwüre herzustellen (Shisanjing zhushu 1980, 668). Diese Auslegung ist jedoch nur eine Ver-
mutung. Deshalb halte ich den Ausdruck wudu nicht für gleichbedeutend mit wushi 五石. 



Materialität und Raum

392

石銅為之，若北斗，長二尺五寸，欲以厭勝眾兵。既成，令司命負之，莽

出在前，入在御旁“.49

Diese Verwendungsweise der Fünf Erzsorten steht mit ihrer apotropäischen Funktion 
in engem Zusammenhang, da sie im Grab als Abwehrzeichen verwendet wurden, wie 
die folgenden grabschützenden Inschriften dokumentieren.

T. 04: [Die Flasche ist] in die Mitte [des Grabes zu platzieren]. Der Realgar soll 
den Nachkommen Glück bringen und die Kränkung der Erde beschwichtigen 中
央。雄黃利子孫，安土.

T. 18: [Hierfür] sind Abwehrzeichen voller magischer [Kraft] gegen das Unheil 
errichtet worden ... Die Arzneien, die die Wirkkraft der magischen [Flasche] 
bestärken, werden das Grab in Frieden und Ruhe versetzen 建立大鎭...衆藥輔

神，塚墓安寧.

T. 23: ... platziere [ich nun] die Essenz des Holzes, Azurit, in der Mitte [der Haupt-
kammer], um die negativen Energien der Erde, die von den vier Haupthimmels-
richtungen ausgehen, bis zu ihrer Vernichtung zu unterdrücken und zu eliminie-
ren 以曾青□木之精置中央厭（壓）除，四方土害氣消也.

T. 30: [Daher] verwende [ich] die Fünf Erzsorten, Azurit, Realgar, [Zinnober,] 
Arsenopyrit und Magnetit, sowie die Fünf Getreidesorten ..., um so einen [weiteren 
unglücklichen] Todesfall verhindern zu können. ... Das unglückliche Qi soll von 
den Gräbern des Hauses ... entfernt werden 持□{曾}青、雄黃、□□{丹砂}

、礬□、慈石五石，五穀□□，可當一喪。移□三丘、五墓之沖齊（氣）.

T. 31: Daher [verwende ich] das Erz Arsenopyrit, um die negativen Energien der 
Erde, die von Nordwesten ausgehen, bis zu ihrer Vernichtung zu unterdrücken; 
[ich verwende] das Erz Azurit, um die negativen Energien der Erde, die vom Süd-
osten ausgehen, dem die Erdzweige Si und Chen zugeordnet sind, bis zu ihrer 
Vernichtung zu unterdrücken, sodass das Unglück erwartungsgemäß vertrieben 
werden kann, weit über tausend Meilen hinaus 故礜石厭（壓）西□{北}，曾

青厭（壓）東南巳辰上土氣，辟禍達志，遠行千里.

49	 Hanshu, 99.4151. Das Original des weidou-Gerätes ist verloren gegangen. Es ähnelt wohl dem 
zerbrochenen Bronzegerät in Form des Großen Wagens, das von Duan Fang gesammelt wurde 
(Li Ling 2005, 37).



393

Form und Material

N. 25-1: [Da der Verstorbene] in die Erde zu vergraben ist, [verwende ich] das Erz 
Zinnober und ..., die ... Liang wiegen, um [das Grab] zu beschützen. [Die Lunge] 
ist zuständig dafür Kummer [zu erzeugen]. Die fünf Erzsorten [sollen] das Unheil 
der Waffen, das vom Metall ausgeht, vertreiben 下入地中，丹沙（砂）、石政

重□兩以填（鎮）。□{肺}主憂，五□{石}辟金兵.

Unter den fünf Erzsorten wurde Zinnober nicht nur in Gefäße eingefüllt, sondern auch 
als rote Tinte benutzt. Eine grabschützende Inschrift hebt den engen Zusammenhang 
zwischen dem Zinnober und der Essenz des großen Yang hervor:

N.  04: Die [erschöpfende] Tugend der Essenz des großen Yang entspricht der 
Sonne, [die zehntausend Dinge erzeugt]. [Ich] verwende Zinnober [zur Bemalung 
der Sonne], um [dem Grab] hundert Arten an Heil zu bringen 大（太）陽之精，

隨日為德。利以丹沙（砂），百福得.

Das Werk Wushier bingfang 五十二病方, das in der Zhanguo-Zeit entstanden worden 
sein soll, erwähnt Zinnober dansha 丹砂 als Heilmittel für eine Art Hautkrankheit.50We-
gen seiner vielfältigen Heilwirkungen wird Zinnober im Werk Shennong bencao jing 神
農本草經, herausgegeben zwischen dem Ende der West-Han-Zeit und dem Anfang der 
Ost-Han-Zeit, als zweitwirksamstes von 365 Medikamenten eingestuft. Das Quecksilber 
wurde spätestens in der Zhanguo-Zeit aus ihm extrahiert51. Seitdem wurde er als eines 
der wichtigsten Rohrmaterialien in der Alchemie verwendet.52 In der Qin- und Han-Zeit 
wurde Zinnober vor allem in der Region Ba 巴, die den heutigen Ostteil der Provinz 
Sichuan, den Westteil der Provinzen Hubei und Hunan sowie den Südostteil der Provinz 
Shaanxi einnahm, massenweise abgebaut (Abb. 3-23).53

Der Arsenopyrit ist unter den fünf Erzsorten am giftigsten. Seine Giftigkeit, die 
zur Tötung von Ratten gedient haben konnte, wird bereits in der Schrift Shanhai jing 
beschrieben.54 Laut dem rishu-Almanach aus Shuihudi wurde das Erz in der Qin-Zeit 

50	 Wushier bingfang 1979, 61.
51	 Zhao vertritt die Meinung, dass spätestens in der Qin-Zeit Quecksilber in großem Maßstab aus 

Zinnober geläutert wurde (Zhao Kuanghua & Zhou Jiahua 1998, 418). Jin verschob hingegen den 
Beginn der umfangreichen Quecksilberverarbeitung in die Zhanguo-Zeit, aufgrund der dortigen 
Anwendung der Technik „Vergoldung liujin 鎏金“, bei der Gold und Quecksilber miteinander zu 
einem Amalgam verschmolzen wurden (Jin Zhengyao 1991, 10).

52	 Shang Zhijun 1981, 35. Zu den Gründen der prominenten Rolle, die Zinnober in der Alchemie 
spielte, siehe Jin Zhengyao 1991, 9–11.

53	 Die Witwe Qing, die wegen ihrer Keuschheit von Ying Zheng, dem ersten chinesischen Kaiser, 
ausgezeichnet wurde, erntete einen enormen Reichtum durch die Ausbeutung der über Genera-
tionen weitervererbten Zinnobermine in der Region Ba (Shiji, 129.3260).

54	 Yuan Ke 1992, 35.



Materialität und Raum

394

zur Eliminierung böser Geister verwandt.55 In der Tang-Zeit wurde er im Gebiet der 
heutigen Regionen Hanzhong, Deyang, Taiyuan, Xi’an sowie am Berg Song abgebaut.56 

Die Verwendung des Realgars zusammen mit Essig und Schweinefett zur Heilung 
der Skabies wurde bereits in der Schrift Wushier bingfang 五十二病方 erwähnt.57 Im 
Buch Shennong bencaojing, verfasst zwischen dem Ende der West-Han-Zeit und dem 
Anfang der Ost-Han-Zeit, werden die vielfältigen Heilwirkungen des Realgars und des-
sen Fundorte beschrieben: 

„[Der Realgar kann] Scheusäler, in die Tiere oder Pflanzen verwandelt wurden, 
böse Geister, böses Qi, allerlei giftige Tiere und giftige Schwellungen tilgen sowie 
das von verschiedenen Waffen herrührende Ungemach abwehren. ... Er findet sich 
in Bergschluchten 殺精物、惡鬼、邪氣、百蟲、毒腫，勝五兵...生山谷.“58

Der Azurit wird häufig zusammen mit dem Malachit aufgefunden, weswegen beide Erze 
oft miteinander verwechselt werden. Wegen seiner aus mehreren Schichten bestehen-
den Kristallstruktur wird er auch als cengqing 層青 (wörtlich: „geschichteter Azurit“) 
bezeichnet. In der Tang-Zeit wurde er hauptsächlich in den Regionen Ezhou 鄂州, Lanz-
hou und Chengdu ausgebeutet.59 

Laut dem Werk Shennong bencaojing wird der Magnetit cishi 磁石 auch als xuanshi 
玄石 („schwarzer Stein“) bezeichnet.60 Das tangzeitliche Werk Xinxiu bencao 新修本草 
weist darauf hin, dass es beim xuanshi um denjenigen Magnetit handelt, der paradoxer-
weise über keinen Magnetismus verfügt.61 Das Gestein ist in mehreren Provinzen wie 
Hebei, Shandong, Jiangsu, Hubei, Sichuan und Yunnan verbreitet. 

Im Vergleich zu den Erzen Zinnober, Realgar und Arsenopyrit verfügen der Azurit 
und der Magnetit weder über Giftigkeit noch gelten sie als wirksam in der Tötung von 
bösen Geistern.62 Ihre apotropäische Funktion beruht vielmehr auf ihren in der Fünf-
Phasen-Lehre zugeschriebenen Eigenschaften.

In den grabschützenden Tontöpfen wurden weitere Arten von Erzen aufgefunden. 
Ihre Formen sind in Tabelle 36 aufgeführt. 

55	 Liu Zhao 2004, 218.
56	 Zhao Kuanghua & Zhou Jiahua 1998, 342.
57	 Wushier bingfang 1979, 106.
58	 Shang Zhijun 1981, 79.
59	 Zhao Kuanghua & Zhou Jiahua 1998, 344.
60	 Shang Zhijun 1981, 81.
61	 Zhao Kuanghua & Zhou Jiahua 1998, 348.
62	 Sie besitzen jedoch eine therapeutische Gemeinsamkeit: die Gelenkschmerzen zu lindern (Shang 

Zhijun 1981, 38/81).



395

Form und Material

Anders als die oben genannten fünf Erzsorten werden die Minerale Quarz, Gips, Mar-
mor und Glimmer in keinen grabschützenden Inschriften aufgeführt.63 Sie sind aber im 
Werk Shennong bencao jing als Medikamente aufgelistet, die über eine apotropäische 
Funktion verfügen.64

Die apotropäische Funktion des Ziegenhorns (T. 17) aus Gips kann sowohl auf seine 
eigenartige Form als auch auf das Material an sich zurückgeführt werden. Dem Gips 
wird gemeinhin eine therapeutische Wirkung zugesprochen, weil er angeblich über die 
Kraft verfügt „böse Geister auszutreiben chu xiegui 除邪鬼“.65 

In seiner chemischen Zusammensetzung besteht Quarz hauptsächlich aus Silizium-
dioxid. Je nach Arten der enthaltenen Spurenelemente erscheint Quarz in verschiede-
nen Farben wie etwa Purpur, Gelb, Rot, Grün oder Schwarz. 

Die genaue Art des aus einem Grab zutage geförderten weißen Marmors (T. 37) ist 
hingegen unbekannt. Er könnte sich wohl um Kalkspat handeln, ein Mineral, das in 
der chinesischen Alchemie oft mit Gips verwechselt wird.66 Ge Hong (283–343 n. Chr.) 
zufolge galt zu seiner Zeit der Glimmer als eine Medizin der Unsterblichkeit, weil Feuer 
auf ihm keinen Brandfleck hinterlässt und er in der Erde nicht verrottet.67

63	 Glimmer und Pyrit wurden in einen Tontopf eingefüllt dem Felsengrab M99 bei Mahao, Kreis 
Leshan, Provinz Sichuan beigegeben. Der Tontopf war bei der Ausgrabung in einer kleinen Grube 
in der Vorkammer des Grabes platziert (Tang Changshou 1994, 122). Wu vertritt die Ansicht, dass 
Glimmer und Pyrit mit dem daoistischen Ritual, das in der Vorkammer stattgefunden haben 
soll, in Verbindung stehen müssen (Wu Hung 2005a, 493). Da weder Glimmer noch Pyrit in den 
grabschützenden Texten explizit Erwähnung finden, lässt sich ihre grabschützende Funktion in 
diesem Fall nicht bestimmen.

64	 Nach Ansicht von Wang und Zhang wurde das Werk Shennong bencao jing gegen 94 n. Chr. ver-
fasst (Wang Jiakui & Zhang Ruixian 2001, 39). 

65	 Shang Zhijun 1981, 82.
66	 Zu den Erkenntnissen über Quarz, Gips und Kalkspat in der chinesischen Alchemie siehe Zhao 

Kuanghua & Zhou Jiahua 1998, 353–355.
67	 Baopuzi neipian jiaoshi 1985, 203. Laut einer Aufzeichnung im Werk Xijing zaji 西京雜記, das 

nach Ansicht von Nienhauser von Xiao Ben 蕭賁 (ca. 495–550 n. Chr.) verfasst wurde (Nienhauser 

Tabelle 36. Formen und Arten der weiteren grabschützenden Erzen

Nr. T. 17 T. 37 N. 11 N. 17 Nr. 14

Form 

/ / / /

Material
Ziegenhorn  
aus Gips

weißer Marmor mehrere Glim-
merplättchen

silberweiße Glimmer-
plättchen

sechs Stücke 
Quarz



Materialität und Raum

396

3.1.9	 Organische Überreste

Die in grabschützenden Tontöpfen erhaltenen organischen Überreste werden in 
Tabelle 37 aufgeführt.

Tabelle 37. Formen und Materialien der in grabschützenden Tontöpfen erhaltenen organischen 
Überreste

Nr. T. 18 N. 44 Nr. 15 Nr. 17 Nr. 31

Form

/ / / /

Material
Süßwassermuschel,  
ein Stück Eierschale

Süßwassermuschel Eierschale Eierschale Eierschale 

Eier werden mehrmals (Z. 01, T. 08, N. 18, B. 04) in grabschützenden Inschriften erwähnt. 
Anders als die Tonmodelle von Hühnern, die einer Inschrift (B. 07) zufolge dem Alltags-
leben der Verstorbenen im Jenseits dienen sollen, verfügen in Tontöpfen platzierte Eier 
über eine apotropäische Funktion.

Z.  01: Falls doch [unglückliche Ereignisse] stattfinden sollten, dann müssten 
auch ... die Eier wie die Küken zu krähen beginnen 即□□{欲有}得，待...雞

子雛鳴68.

B. 07: Nun bieten [wir dir] zusätzlich Spiegel, Putzkästen, Frisierkämme, Schup-
penkämme ... des Weiteren ein Tonmodell eines ummauerten prächtigen Wohn-
hauses und Tonmodelle von Hühnern, Ferkeln, Hunden sowie Schweinen dar: 
Alle Beigaben, die wir dir respektvoll darreichen, sind so beschaffen, wie als ob 

1978, 229–231), wurde der Glimmer unter einen Leichnam gestreut, um diesen damit zu konser-
vieren (Xijing zaji 2006, 261). 

68	 Eine ähnliche Phrase ist auch auf einem grabschützenden Tontopf zu finden, in dem Eierschalen 
aufgefunden wurden. Er entstammt einem jinzeitlichen Grab, das am 4. Febr. 261 n. Chr. mit Erde 
verschlossen wurde (Zhang Quanmin et al 2007, 23). 



397

Form und Material

sie Geschenke für eine Lebende wären 補鏡蔹（籨）踈（梳）比（篦）...至

有城郭棘室，雞豚狗豬，所有皆具，㽵（莊）如生人之送.

Laut dem Werk Fengsu tongyi 風俗通義 werden Hühner am Tag la 臘, dem dritten Tag 
mit dem Erdzweig Xu 戌 nach dem Wintersolstitium69, geschlachtet und an Türen befes-
tigt, damit das Qi von Yin in den kältesten Tagen des Jahres durch ihr Blut unterdrückt 
wird. Demzufolge werden Hühner auch zur Opferdarbietung an die Götter geschlach-
tet, um böse Geister abzuwehren.70 Entsprechend werden Hühnereier zum einen als 
Opfergabe im grabschützenden Ritual verwendet, wie eine grabschützende Inschrift 
(N. 18) verdeutlicht: „Heute biete [ich] mit Sorgfalt Reiswein, Dörrfleisch, Rispenhirse 
sowie Eier dar, um am Bestattungstag von Boyang [das Grab] zu beschützen 今日謹具

酒、脯、黃黍、雞子，可以為伯陽下塟（葬）之日厭.“ Zum anderen werden Eier in 
Gefäße gelegt und am Eingangsbereich des Grabes platziert, analog zum la-Opfer, bei 
dem Hühner an Türen befestigt wurden.71 

Ein Grund dafür Eier anstatt Hühner zu verwenden lag wohl darin, dass Eier über 
geringere Größe verfügen und sich daher bequemer in grabschützenden Tontöpfen 
unterbringen lassen. Der andere Grund lag darin, dass Eier der Abwendung von Unheil 
(siehe oben, Z. 01) dienen sollen.

Die Süßwassermuschel wurde zwar in einer grabschützenden Tonflasche aufgefun-
den, aber sie wird in den grabschützenden Texten nicht genannt.72 Eine weitere Art 
Muschel, die Auster, fand hingegen in einem grabschützenden Text Erwähnung: 

T. 27: Der Arsenopyrit und die Süßwassermuschel dienen dazu, das von der Krän-
kung der Erde herrührende Ungemach abzuwenden, damit kein Unheil entsteht 
立制牡厲（蠣），辟除圡（土）咎，欲令禍殃不行.

Im Werk Shennong bencaojing galt die „Auster“ muli 牡蠣 als ein wirksames Medika-
ment, das „die bösen Geister zu töten sha xiegui 殺邪鬼“ vermag73. Laut demselben 

69	 Tsai Yi-ching 2000, 1.
70	 Fengsu tongyi jiaozhu 1981, 374–376. 
71	 Die Tonflasche mit den Eierschalenfragmenten befand sich in der Erde oberhalb des Kuppelge-

wölbes der Hauptkammer des Grabes bei Beiyuan (Nr. 17).
72	 Zwei weitere Süßwassermuscheln wurden in einem osthanzeitlichen Grab entdeckt, dem eine 

grabschützende Tonflasche (T. 15) beigegeben wurde. Im Ausgrabungsbericht wurde leider nicht 
deutlich gemacht, ob beide Süßwassermuscheln in der grabschützenden Tonflasche platziert 
wurden (Xi’an caizheng 1997, 39).

73	 Im Medizinbuch Wupu shennong bencaojing 吳普神農本草經, zusammengestellt von Wu Pu in 
der Wei-Zeit (220–265 n. Chr.), fand die Auster Erwähnung: „Die Auster dient zur Heilung der 
durch Kälte hervorgerufenen Krankheiten, Fieberhitze und Schüttelfrost. Eine lange Einnahme 
dieser Medizin kann die Knochen verstärken, die bösen Geister austreiben sowie das Leben 



Materialität und Raum

398

Werk jedoch soll die sogenannte „Auster“ in Teichen und Weihern leben sheng chize 生
池澤.74 Deshalb muss es sich beim Ausdruck muli 牡蠣 nicht um die im Meer lebende 
Auster, sondern um die Süßwassermuschel handeln. Zhu weist darauf hin, dass die 
Muschel in der Han-Zeit als ein apotropäisches Objekt an der Tür angebracht wurde, 
weil sie die symbolisch bedeutsame Eigenschaft besitzt in der Erde leben zu können 
ohne von der Erde erstickt zu werden.75 Die Süßwassermuschel wurde deshalb wohl als 
ein Abwehrzeichen verwendet, um das Unglück aus der Erde zu vertreiben.

Vergängliche Materialien blieben nur selten in dem Grab beigegebenen Tontöpfen 
erhalten. In einigen grabschützenden Inschriften werden dennoch mehrere Pflanzen-
namen genannt: Ginseng rensheng 人參, jieli 解離, danggui 當歸, rangcao 襄草, bieji 
別羈, Sojabohne huangdou 黃豆, Sonnenblumenkern guazi 瓜子, Fünf Getreidesorten 
wugu 五穀 und der Raps.

Insgesamt fünfmal wird der Ginseng in den grabschützenden Texten (T. 14, T. 27, 
T. 29, N. 11, N. 21) erwähnt. In ihnen wird verdeutlicht, dass er dazu diente, das Unglück 
anstelle der Hinterbliebenen bzw. der Verstorbenen auf sich zu laden. 

T. 27: Die neun Stücke Ginseng aus der Präfektur Shangdang dienen dazu, anstelle 
der Hinterbliebenen [das Unglück] auf sich zu nehmen 上黨人參九枚，欲持代

生人.

T. 29: Falls [der Herr] des Berges Tai [den Verstorbenen] einer Inspektion unter-
zieht, soll der Ginseng [anstelle von ihm] die Prozedur über sich ergehen lassen 
[und sich auf den Weg zum Berg Tai machen]. Falls [der Verstorbene sich] in der 
Unterwelt Verfehlungen hat zuschulden kommen lassen, soll das Honigmännlein 
sie auf sich nehmen 大（太）山將閱，人參應□{之}，地下有適，蜜人代行.

N. 21: [Daher] verwende [ich] Bleimännlein, Ginseng, Realgar und Heilkräuter 
Jieli, Rangcao sowie Bieji, um die Verstrickungen der Lebenden auf sie zu über-
tragen 故持鈆（鉛）人，〃{人}參，雄黃，解離，襄草，別羈，以代生人之

名（命）.

Die apotropäische Funktion des Ginsengs beruht zum einen, ähnlich wie diejenige 
der Bleimännlein, auf der Ähnlichkeit seiner Form mit einer menschlichen Figur, zum 

verlängern 牡蠣...治傷寒寒熱...久服強骨節，殺邪鬼，延年“ (Shennong bencao jing 1996, 46). 
Aus hanzeitlichen Gräbern, in denen grabschützende Töpfe gefunden wurden, wurden oft auch 
Muscheln, bei denen es sich jedoch nicht um Austern handelte, zutage gefördert.

74	 Shang Zhijun 1981, 74. 
75	 Zhu Qingsheng 1998, 141–142. 



399

Form und Material

anderen auf seiner Heilwirkung, die „die hun- und po-Seele des Menschen zu stabilisie-
ren und das böse Qi zu entfernen 定魂魄...除邪氣“ vermag.76 

Die vier Heilkräuter jieli 解離, danggui 當歸, rangcao 襄草 und bieji 別羈 haben 
eine Gemeinsamkeit.77 Ihnen allen wird die Wirkung nachgesagt, Erkältungen zu heilen 
und schlechtes Qi dem Körper auszutreiben. Jieli soll gegen die Epilepsie wirken, rang-
cao und bieji hingegen gegen Gelenkentzündungen, die durch sich im Körper stauende 
Feuchtigkeit verursacht werden.78 Nach der medizinischen Theorie des Werkes Huangdi 
neijing 黃帝內經, das zwischen dem Ende der West-Han-Zeit und dem Anfang der Ost-
Han-Zeit verfasst wurde79, entsteht die Epilepsie dadurch, dass der normale Kreislauf 
des Qi im Körper blockiert ist.80 Allen drei Heilkräutern wird deshalb die Heilwirkung 
zugesprochen, den normalen Kreislauf des Qi im Körper zu stärken und das schlechte 
Qi aus dem Körper zu vertreiben.

In der Han-Zeit wurden gegen Ende des nuo-Rituals 儺, das ein Tag vor dem la-Tag 
stattfand, Schilfschnüre im Türbereich platziert.81 Zum einen fungierten Schilfschnüre 
als apotropäische Objekte, weil einer Legende zufolge, zwei Götter das Geistertor 
bewachten und die bösen Geister mit Schilfschnüren festbanden und Tigern als Futter 
vorwarfen (siehe Kapitel 3.2.2). Zum anderen ist die rituelle Verwendung der Schilf-
schnüre in der Ost-Han-Zeit mit der Theorie des Qi zu erklären: Die Schilfschnüre wei-
jiao 葦茭 wurden angefertigt, weil durch sie das Qi „in Umlauf gebracht jiao 交“ werden 

76	 Shang Zhijun 1981, 52.
77	 Die Bezeichnung jieli 解離 ist ein anderer Name des Heilkrautes fangsi 防巳 (Radix Aristolochiae 

Fangchi). Seine Heilwirkungen umfassen das Folgende: „die Erkältung, die Malaria, das Qi der 
Hitze, verschiedene Epilepsien zu heilen und das böse Qi zu tilgen 治風寒、溫虐、熱氣、諸
癇，除邪氣“ (Shang Zhijun 1981, 136). Die Heilwirkungen von danggui sind ähnlich: „Danggui 
... kann den Husten, die Malaria, die Fieberhitze und den Schüttelfrost heilen 當歸...治咳逆上
氣、溫虐、寒熱“ (Shang Zhijun 1981, 123). Liu zufolge ist rangcao 襄草 eine andere Bezeich-
nung für das Heilkraut ranghe 蘘荷 (Liu Weipeng 2000, 168). Ich bin hingegen der Meinung, dass 
mit der Bezeichnung rangcao 襄草 das Heilkraut qingrang 青蘘 gemeint ist, dessen therapeuti-
sche Wirkung darin besteht, „das böse Qi in den fünf inneren Organen, die Erkältung sowie die 
durch Feuchtigkeit verursachte Gelenkentzündung zu heilen 青蘘...主五臟邪氣、風寒、濕痹“ 
(Shang Zhijun 1981, 62). Das Heilkraut qingrang 青蘘 wurde im Kommentar von Wu Pu auch als 
qingxiang 青襄 beschrieben: „Wu Pu sagte, dass das Heilkraut qingxiang auch mengshen genannt 
wurde 吳普曰，青襄，一名夢神“ (Shennong bencao jing 1996, 35). Bieji 別羈 ist der Name 
eines Heilkrautes, dessen therapeutische Wirkung ist, „die Erkältung sowie die durch Feuchtig-
keit verursachte Gelenkentzündung zu heilen 別羈...治風寒、濕痹“ (Shang Zhijun 1981,145).

78	 Die Krankheit shibi 濕痹 wurde in der Schrift Huangdi neijing als zhubi 著痹 bezeichnet. Ihr 
zufolge verweilt das Qi bei dieser Krankheit in einem Körperteil zhu 住 und bewegt sich nicht 
(Huangdi neijing suwen jiaoshi 1982, 558).

79	 Für die Datierung des Werks siehe Jiang Zhongmu 2014, 60. 
80	 Die Epilepsie wurde im Werk Huangdi neijing mit dem Wort dian 癲 bezeichnet (Huangdi neijing 

suwen jiaoshi 1982, 620). 
81	 Houhanshu, 3128.



Materialität und Raum

400

konnte.82 Deshalb kann mit gutem Grund angenommen werden, dass die apotropäische 
Funktion der oben genannten drei Heilkräuter jieli, rangcao und bieji mit ihrer Wirkung 
gegen das schlechte Qi eng zusammengehangen haben musste.

Insgesamt fünfmal werden Sojabohnen in den grabschützenden Texten (B. 04, Z. 01, 
T. 20, T. 27, T. 32) erwähnt. In einem Text wird ihre Funktion als Währung in der Unter-
welt deutlich gemacht. In zwei weiteren Texten taucht die Phrase „verkohlte Sojaboh-
nen“ jiao dadou 焦大豆 auf. Da Sojabohnen angeblich bewirken konnten, unglückliche 
Geschehnisse unwahrscheinlich zu machen, wurden sie dem Text zufolge erst verkohlt 
und danach in Tontöpfe eingefüllt.

T. 27: Die Sojabohnen und Sonnenblumenkerne sollen vom Verstorbenen [in die 
Unterwelt] getragen werden, mit ihnen soll er die Steuer in der Unterwelt bezah-
len 黃豆瓜子，死人持給地下賦.

Z. 01: Falls doch [unglückliche Ereignisse] stattfinden sollten, dann müssten auch 
verkohlte Sojabohnen emporschießen, der Raps erblühen 即□□{欲有}得，待

焦大豆生，菜髪.

Neben Sojabohnen, Sonnenblumenkernen und Raps kommt auch die Bezeichnung 
„Fünf Getreidesorten wugu 五穀“ in einigen grabschützenden Texten (T. 03, T. 30, T. 32, 
T. 35) vor. Laut den Inschriften fungierten die Fünf Erzsorten zum einen als Nahrungs-
mittel für die Verstorbenen in der Unterwelt: 

T. 35: [Dort kannst du dich] von den Fünf Getreidesorten, die zehntausend Shi 
wiegen, [ernähren, und] sollst nie mehr zurückkehren, um [den Lebenden] Scha-
den zuzufügen 五穀萬石，勿□□□□中□□□來相求□{索}.

Zum anderen sollen sie und die Fünf Erzsorten in Zusammenwirkung weitere Todes-
fälle unter den Hinterbliebenen des Verstorbenen verhindern. 

T.  30: [Daher] verwende [ich] die fünf Erzsorten, Azurit, Realgar, [Zinnober,] 
Arsenopyrit und Magnetit, sowie die fünf Getreidesorten ..., um so einen [weite-
ren unglücklichen] Todesfall verhindern zu können 持□{曾}青、雄黃、□□{

丹砂}、礬□、慈石五石，五穀□□，可當一喪.

82	 Houhanshu, 3122. 



401

Form und Material

Rotwein, Dörrfleisch und Garnelen werden zwar ebenfalls in einigen grabschützenden 
Texten (N. 18, S. 02-2) erwähnt, sie sollen demnach jedoch als Opfer dargeboten werden 
und nicht als dauerhafte Grabbeigaben dienen.

S. 02-2: [Ich] biete große Garnelen und zwei Liter Hirse dar, damit [die Verstri-
ckungen zwischen den Hinterbliebenen und deren] Vorfahren durch den Vertrag 
abgetrennt werden und so keine [unglücklichen] Todesfälle in den kommenden 
Generationen mehr stattfinden können 祀鰝魚之肉、黃米二升，與袓決卷

（券），轉世無有死者.



Materialität und Raum

402

3.2		  Bildliche Erscheinungsform und Siegel

3.2.1	 Layout der Inschrift

Das Layout der drei Hauptgattungen der Begräbnistexte, nämlich das Schreiben an die 
Unterwelt, der Landkaufvertrag und der grabschützende Text, wird in Tabelle 38 ver-
anschaulicht.83

Tabelle 38. Layout der drei Hauptgattungen der Begräbnistexte

Nr. G. 01 G. 02

Layout                   

83	 In der Tabelle sind drei verschiedene Arten von Layout zu sehen. Wenn ein Faksimile eines 
Begräbnistexts veröffentlicht wurde, wird es vorrangig aufgeführt. Andernfalls wird eine Tran-
skription der Inschrift in ihrem ursprünglichen Layout als Alternative dargestellt. Bei einigen 
Fällen (mit * markiert) wird das Layout der Transkription nachträglich rekonstruiert, d. h., über 
die genaue Anzahl der Schriftzeichen in jeder Zeile ist deshalb nichts bekannt. 



403

	 Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. G. 03 G. 04 G. 05 G. 06 G. 07

Layout

 

 

Nr. G. 08 G. 09 G. 10 G. 11 G. 12

Layout

  



Materialität und Raum

404

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. K. 01 K. 02 K. 03

Layout

   

Nr. K. 04 K. 05 K. 06

Layout

        

                 

 



405

	 Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. K. 07 K. 08 K. 09

Layout

      

Nr. K. 10 K. 11 K. 12

Layout    



Materialität und Raum

406

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. T. 01 T. 03

Layout

Nr. T. 02-1* T. 02-2* T. 04

Layout

 

Nr. T. 05*

Layout

Nr. T. 06 T. 07

Layout

Nr. T. 08

Layout



407

	 Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. T. 09 T. 10

Layout

Nr. T. 11 T. 12

Layout

Nr. T. 13 T. 14

Layout

Nr. T. 15 T. 16

Layout



Materialität und Raum

408

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. T. 17 T. 18

Layout

 

Nr. T. 19

Layout

Nr. T. 20

Layout
    



409

	 Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. T. 21-1, 2  T. 21-3

Layout

Nr. T. 22* T. 23

Layout

Nr. T. 24 T. 25

Layout

Nr. T. 26 T. 27

Layout



Materialität und Raum

410

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. T. 28 T. 29

Layout

Nr. T. 30

Layout

Nr. T. 31

Layout

Nr. T. 32 T. 33*

Layout



411

	 Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. T. 34 T. 35

Layout

Nr. T. 36 T. 37

Layout

Nr. T. 38 T. 39

Layout

Nr. N. 01 N. 02

Layout



Materialität und Raum

412

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. N. 03 N. 04

Layout

Nr. N. 05 N. 07

Layout

 

Nr. N. 06 N. 08

Layout   

Nr. N. 09 N. 10

Layout



413

	 Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. N. 11

Layout
  

Nr. N. 12

Layout

        

    

Nr. N. 13 N. 14 N. 15

Layout

Nr. N. 16 N. 17 N. 18

Layout



Materialität und Raum

414

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. N. 19 N. 20

Layout

 

Nr. N. 21 N. 22

Layout

Nr. N. 23 N. 24*

Layout

Nr. N. 25 N. 26

Layout



415

	 Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. N. 27* N. 28

Layout

Nr. N. 29 N. 30

Layout

Nr. B. 01 B. 02 B. 03 B. 04 B. 05 B. 06 B. 07

Layout



Materialität und Raum

416

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. B. 08 B. 09 B. 10 BM. 01

Layout

 
 

      



417

	 Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. H. 01

Layout

                 



Materialität und Raum

418

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. H. 02 S. 01 S. 02-1 S. 02-2

Layout

Nr. S. 02-3 S. 02-4, 5, 6, 7

Layout
 

    

Nr. S. 02-8 S. 02-9 S. 02-10

Layout

  



419

	 Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Tabelle 38 (Fortsetzung)

Nr. S. 03 S. 04

Layout

Nr. Z. 01 Z. 02* Z. 03

Layout

 



Materialität und Raum

420

Unter den visuellen Merkmalen der grabschützenden Inschriften sind die folgenden 
Merkmale ihrer Textanordnung bzw. ihres „Layout“ besonders augenfällig: 
1. Die Nebeneinanderstellung von Talismanen und Inschriften; 
2. Der extrem lang gezogene Strich bei einigen Schriftzeichen; 
3. Die Markierungszeichen in den Inschriften;
4. Die kreisförmige Schriftanordnung;
5. Die umgekehrte Schreibrichtung.

1. Die Nebeneinanderstellung von Talismanen und Inschriften
Die meisten Inschriften sind in vertikalen Zeilen angeordnet. Die Länge der Zeilen 
unterscheidet sich meist etwas voneinander. Die Zeilen verlaufen nicht geradlinig und 
die Zwischenräume der Zeilen variieren in ihrer Größe. Nur bei einer einzigen Inschrift 
(T. 29) sind vertikale Linien zwischen Zeilen gezogen. Bei einer weiteren Inschrift (N. 14) 
trennen vertikale Linien die Inschriften von den Talismanen bzw. mehrere Talismane 
voneinander ab.

In den bereits veröffentlichten Ausgrabungsberichten und Forschungsarbeiten 
wird darauf hingewiesen, dass sich die Position des Talismans fast immer hinter der 
Inschrift befindet.84 Diese Einschätzung ist jedoch zu relativieren, da in den meisten 
Fällen Talismane und Inschriften nebeneinander auf den runden Wandungen von Ton-
töpfen stehen, oder sie sich auf den beiden unterschiedlichen Seiten eines Täfelchens 
befinden. Aus diesem Grund könnte ebenso angenommen werden, dass sich Talismane 
vor Inschriften befinden.

In einigen Fällen kann jedoch das Positionsverhältnis zwischen Talismanen und 
Inschriften eindeutig bestimmt werden. So befindet sich auf dem grabschützenden 
Holztäfelchen aus dem Kreis Gaoyou (H. 02) und der grabschützenden Tonflasche aus 
dem Kreis Hu (N. 04) jeweils ein Talisman oberhalb bzw. vor der Inschrift. In einem 
grabschützenden Text auf einer Steinplatte, ausgegraben im Kreis Dingzhou (S. 02-8), 
befindet sich der Talisman ebenfalls vor bzw. rechts der Inschrift. Hieraus ist zu schlie-
ßen, dass der Talisman in den genannten Fällen im Vergleich zur Inschrift eine vorneh-
mere Stellung besitzt.

Wenn ein Talisman aus Schriftzeichen besteht, weisen diese im Verhältnis zur übri-
gen Inschrift zudem oftmals eine größere Schriftgröße auf. Anhand der beiden genann-
ten bildlichen Merkmale, nämlich die Position und die Schriftgröße, ist ersichtlich, dass 
der Talisman die dominierende Stelle einnimmt und den Grundton für die Inschrift 
angibt, wenn Talisman und Inschrift sich nebeneinander auf demselben Objekt befin-
den.

84	 Z. B. Yang Huanxin 1991, 60; Zhuo Zhenxi 1980, 46; Gao Dalun & Jia Maiming 1987, 71; Wu 
Rongzeng 1981, 61.



421

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

2. Der extrem lang gezogene Strich einiger Schriftzeichen
Im Vergleich zu anderen Schriftzeichen beanspruchen einige wenige Schriftzeichen oft 
besonders viel Raum, vor allem das letzte Schriftzeichen der Inschrift, wie z. B. ling 令, 
und wenige weitere Schriftzeichen, die sich nicht am Ende der Inschriften befinden, wie 
z. B. nian 年 und lü 律. Ihr letzter Strich dehnt sich in vertikaler Richtung extrem in die 
Länge aus, wenn hierfür Raum zur Verfügung steht. Dieses Schriftmerkmal lässt sich 
auf die Schreibgewohnheiten in offiziellen Dokumenten der Han-Zeit zurückführen. Im 
berühmten offiziellen Register der Gebrauchsgeräte yongyuan qiwu bu 永元器物簿, das 
im fünften Jahr der Regierungsdevise Yongyuan (93 n. Chr.) angefertigt und in Juyan 
ausgegraben wurde, wird der letzte Strich der Schriftzeichen zhi 之, nian 年 und jin 今 
in gleicher Weise stark in die Länge gezogen (Abb. 3-24).85 Ähnlich wie der Ausdruck 
ru lüling 如律令 („[Das oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und 
Regularien [behandelt werden]“) ist der Ausdruck ganyan zhi 敢言之 („Ehrfurchts-
voll erstatte [ich Ihnen] Bericht darüber.“) ein übliches Schlusswort eines hanzeitlichen 
Dienstschreibens. An dieser Stelle wird stets der letzte Strich des letzten Schriftzeichens 
in die Länge gezogen, um das Ende des Dienstschreibens zu markieren.

3. Die Markierungszeichen in den Inschriften
An den Anfang eines Begräbnistextes (G. 10, S. 02, T. 15, T. 21, N. 14) oder einer kurzen 
Inschrift innerhalb eines Talismans (T. 02-2, N. 22) wird oft ein Markierungszeichen, ein 
kleiner runder Punkt, gesetzt. Auf qin- und hanzeitlichen Bambus- und Holztäfelchen 
lassen sich in vielfältigen Textarten zwei Arten von runden Punkten identifizieren. Die 
eine Punktart ist etwa so groß wie ein Schriftzeichen und beansprucht ebenso so viel 
Raum. Die andere ist deutlich kleiner als das jeweils angrenzende Schriftzeichen.86 Die 
in Begräbnistexten vorkommenden runden Punkte gehören der kleineren Variante an. 
Auf qin- und hanzeitlichen Bambus- und Holztäfelchen stehen sie oft vor dem Titel 
eines langen Textes oder vor dem zusammenfassenden Register der Beigaben, das die 
verschiedenen Gattungen der Beigaben auflistet.87 Grabschützende Inschriften enthal-
ten jedoch keinen Titel. Deshalb dienen bei ihnen die runden Punkte hauptsächlich 
dazu den Anfang eines Textes zu markieren, insbesondere wenn dieser nicht leicht zu 
erkennen ist, weil die Inschrift auf der gerundeten Außenwand eines Tontopfes oder 
in kreisförmiger Anordnung auf einer runden Steinplatte geschrieben steht. Bei einer 
einzelnen Inschrift (N. 14) sind vier runde Punkte in einen kurzen Text eingefügt. Drei 

85	 Für eine eingehendere Diskussion zu diesem Thema siehe Kapitel 2.3.3.
86	 Jiang Li 2004, 45/59.
87	 Venture vertritt die Meinung, dass sie dazu dienen, den Titel oder den Kolophon vom Textteil 

zu differenzieren (Venture 2009, 363). Jiang weist darauf hin, dass jene runden Punkte weitere 
Funktionen, etwa die Erklärung der davorstehenden Texte, gehabt haben (Jiang Li 2004, 45–49). 



Materialität und Raum

422

von ihnen, die nicht am Anfang, sondern in der Mitte des Textes stehen, übernehmen 
die Funktion ihn in mehrere Abschnitte bzw. Einheiten zu unterteilen.

4. Die kreisförmige Schriftanordnung
Das Layout der Inschrift auf der runden Steinplatte (S. 02-1) ist besonders augenfällig. 
Sie ist in vier spiralförmig im Uhrzeigersinn angeordneten Zeilen verfasst. Zwar wurden 
weitere qin- oder hanzeitlichen Inschriften mit jenem Layout bisher nicht aufgefunden, 
jedoch findet sich eine ähnliche kreisförmige Schriftanordnung auf einer Seidenmalerei 
aus Mawangdui mit der Inschrift wuze youxing 物則有形 (Abb. 3-25). Der Seidenstoff 
misst eine Länge von 24 cm und eine Breite von 20 cm und lässt sich von außen nach 
innen in drei Zonen einteilen. Die äußere Zone bildet ein rot bemaltes Quadrat, entlang 
dessen vier Innenseiten eine einzeilige Inschrift im Uhrzeigersinn angebracht ist. Die 
mittlere Zone nimmt ein grüner Kreis ein, an dessen Außenseite sich ebenfalls eine ein-
zeilige, im Uhrzeigersinn angeordnete Inschrift befindet. Die innere Zone besteht aus 
einem Kreis, der von einer spiralförmigen Inschrift, wiederum im Uhrzeigersinn, gebil-
det wird, deren Anfang sich im Kreismittelpunkt befindet.88 Laut Huang symbolisieren 
das rote Quadrat und der grüne Kreis in der mittleren Zone jeweils die Erde und den 
Himmel. Es ist offensichtlich, dass die Farbe und die Form des Bildes von der „Theorie 
des kuppelförmigen Himmels gaitian shuo 蓋天說“ beeinflusst worden ist (Abb. 3-26).89

Da die Fünf-Phasen-Lehre den inhaltlichen Rahmen für den grabschützenden Text 
auf der runden Steinplatte (S. 02-1) bildet, lässt sich sein eigenartiges Layout des Wei-
teren von einem ähnlichen kreisförmigen Schema des shi-Weissagungsgerätes ablei-
ten, das ebenfalls auf der Fünf-Phasen-Lehre basiert (Abb. 3-27).90 Hier ist die Inschrift 
ebenfalls in mehreren Zeilen in einer Kreisform arrangiert. Ein ähnliches Layout findet 
sich auch bei mehreren shi-Weissagungsgeräten, die nach dem Prinzip der Zahlenkunst 
shushu hergestellt sind. Im Grab M1 bei Fuyang, datiert auf das Jahr 165 v. Chr., wurden 
z. B. zwei shi-Weissagungsgeräte aufgefunden, die jeweils den Typen liuren 六壬 und 

88	 Für die textliche Untersuchung der Inschriften siehe Dong Shan 2012, 31–35.
89	 Huang zufolge lässt sich die Abbildung nicht unmittelbar auf die shi-Weissagungsgerät zurück-

führen, sondern vielmehr auf die Theorie des kuppelförmigen Himmels (Huang Ru-xuan 2015, 98).
90	 Das Schema, das auf mehreren Bambustäfelchen abgebildet ist, besteht aus zwei konzentrischen 

Kreisen. Außerhalb des großen Kreises sind die vier Himmelsrichtungen mit den entsprechenden 
Schriftzeichen markiert. Der Bereich zwischen beiden Kreisen ist in achtundzwanzig Segmente 
eingeteilt. Jeder Sektor ist von innen nach außen mit Inschriften versehen, die wiederum drei 
konzentrische Kreise bilden. Im innersten Kreis stehen im Uhrzeigersinn die Namen der 28 Uhr-
zeiten shi 時. Die Namen der 28 Sternbilder, arrangiert gegen den Uhrzeigersinn, bilden den 
mittleren Kreis. Den äußersten Kreis bilden die Schriftzeichen für Wasser, Feuer, Metall und Holz 
in Anordnung der vier Kardinalhimmelsrichtungen. Innerhalb des kleinen Kreises befindet sich 
ein typisches Bildschema aus zwei Haken und vier Schnüren er gou si sheng 二鉤四繩. Für die 
Diskussion dieses Schemas siehe Li Jianmin 2005a, 283–293.



423

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

jiugong 九宫 zugeordnet werden (Abb. 3-28, 3-29). Bei beiden Typen sind die Inschrif-
ten auf der Himmelsplatte und dem angrenzenden Teil der Erdenplatte jeweils in eine 
Kreisform angeordnet.

Der enge Zusammenhang zwischen dem kreisförmigen Layout der grabschützenden 
Inschrift und dem shi-Weissagungsgerät ist besonders ersichtlich beim Ausdruck liuren 
六壬91, der auf zwei Steinplatten zu finden ist: 

S. 02-9: Die Essenz der fünf Phasen, [Venus, Jupiter, Merkur, Mars, Saturn,] läuft 
im Kreis. Das Feuer nimmt jetzt die Übermacht [der Fünf Phasen] ein und befiehlt 
den Sternbildern Jing und Shen die Gesetze [der Fünf-Phasen-Lehre] durchzufüh-
ren, damit [die Abwehrgebilde durch die Weissagungsmethode] Liuren errichtet 
wird und dadurch [das Unheil] vom Grab der Familie von Liu Yuan ... blockiert 
und getilgt werden kann 五精出入，火主精際，命井叅（參）執法，以建六

壬，壓除劉元□家冢.

S. 04: ... [Das Element] ... nimmt jetzt die Übermacht [der Fünf Phasen] ein und 
befiehlt den Sternbildern Jing und Shen die Gesetze [der Fünf-Phasen-Lehre] 
durchzuführen, damit [das Abwehrzeichen durch die Weissagungsmethode] Liu-
ren errichtet wird □□{主}精際，命井叅執法，以建六壬.

Ein weiterer Beweis dafür, dass die kreisförmige Anordnung der grabschützenden 
Inschrift in engem Zusammenhang mit der Himmelsplatte des shi-Weissagungsgerätes 
steht, ist die schwarze Tinte, mit der die Inschrift auf die runde Steinplatte (S. 02-1) 
geschrieben wurde. Beide oben genannten Inschriften (S. 02-9, S. 04) sind ebenfalls mit 
schwarzer Tinte ausgeführt, was zusätzlich durch die Phrase „[diese Inschrift] ist mit 
grün-schwarzer Tinte geschrieben yi qinghei qi shu zhi 以青黑漆書之“ hervorgehoben 
wird. Laut dem mathematischen Werk Zhoubi suanjing 周髀算经, verfasst spätestens 
gegen Ende der West-Han-Zeit92, sind die Farben „Grün und Schwarz dem Himmel, und 
Gelb und Rot der Erde zugeordnet 天青黑，地黃赤“.93 Deshalb ist davon auszugehen, 
dass die Verwendung von schwarzer Tinte die Autorität des Himmels demonstriert.

91	 Liuren 六壬 ist die Bezeichnung für eine populäre Weissagungsmethode aufgrund der Yin-Yang- 
und Fünf-Phasen-Lehre. Li weist darauf hin, dass sechs der sieben bisher zutage geförderten 
hanzeitlichen shi-Weissagungsgeräte sich auf der Weissagungsmethode liuren 六壬 basieren (Li 
Ling 2001, 119).

92	 Needham datiert das Werk auf das Ende der Chunqiu-Zeit (Needham 1978, 44). Nach der Ansicht 
von Mikami ist es auf das erste Jahrhundert n. Chr. zu datieren (Mikami 1965, 32). Feng ist hin-
gegen der Meinung, dass Zhoubi suanjing am Anfang der West-Han-Zeit verfasst wurde (Feng 
Ligui 1986, 41).

93	 Dong Shan 2012, 35.



Materialität und Raum

424

5. Die umgekehrte Schreibrichtung
Die verschiedenen Layouts der hanzeitlichen Begräbnistexte in umgekehrter Schreib-
richtung oder mit spiegelbildlichen Schriftzeichen werden in Tabelle 39 veranschaulicht.

Tabelle  39. Formen und Layouts der Begräbnistexte in umgekehrter Schreibrichtung oder mit 
spiegelbildlichen Schriftzeichen

Nr. T. 32 G. 09

Form    

Schr. umgek. Zeilenrichtung (von rechts nach links) umgek. Zeilenrichtung

Nr. Y. 1-2 Y. 3-7 Y. 7-2

Form
 

  

Schr.
spieg. Zeichen spieg. Schreibrichtung und Zeichen spieg. Schreibrichtung und 

Zeichen

Nr. Y. 7-3 Y. 7-7 Y. 7-8

Form

    

  

 

 

Schr.
spieg. Schreibrichtung 
und Zeichen

spieg. Schreibrichtung und Zeichen eine Seite in spieg. Schreib
richtung

Schr. = Schreibrichtung; umgek. = umgekehrte; spieg. = spiegelbildliche(r)



425

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Wie die obige Tabelle zeigt, unterscheidet sich bei zwei Begräbnistexten (G. 09, T. 32) 
die Schreibrichtung von der in der Han-Zeit üblichen Schreibrichtung. Die Zeilen sind 
nicht von rechts nach links, sondern von links nach rechts verfasst. Eine umgekehrte 
Schreibrichtung kommt in grabschützenden Inschriften und Schreiben an die Unter-
welt zwar selten vor, sie findet jedoch bei sechs grabschützenden Siegeln (Y. 1-2, Y. 3-7, 
Y.  7-2, Y.  7-3, Y.  7-7, Y.  7-8) Anwendung. Bei einigen dieser Siegel ist nicht nur die 
Schreibrichtung umgekehrt, sondern sind auch die Schriftzeichen selbst spiegelbildlich 
ausgeführt.

Die umgekehrte Schreibrichtung der Zeilen und Schriftzeichen entspricht der Vor-
stellung, dass das Diesseits dem Jenseits von Natur aus entgegengesetzt ist. Diese Vor-
stellung wird auch inhaltlich an verschiedenen Stellen der grabschützenden Texte 
erkennbar:

B. 03: Die Lebenden gehören zur [irdischen Welt, deren Hauptstadt] Chang’an 
im Westen [ist], die Verstorbenen gehören zur [Unterwelt, deren Hauptstadt] im 
Berg Tai im Osten [liegt]. Die Lebenden gehören zur [Welt] des Yang, die Verstor-
benen gehören zur [Welt] des Yin □□{生人}西屬長安，死人東屬大（太）

山。生人屬陽，死屬陰.

T.  01: Die Lebenden gehören zur bi-Einwohnereinheit, [bestehend aus fünf 
benachbarten Familien], die Verstorbenen gehören [den Gräbern]. Die Leben-
den schreiten vorwärts, die Verstorbenen wandern zurück 生人入比，死人入

□{墓}。生人□{前}行，死人卻略.

T. 06-1: Den Lebenden ist die Nummer Neun zugeordnet, den Verstorbenen [hin-
gegen] ist die Nummer Fünf zugeordnet 生人得九，死人得五.

T. 26-2: Die Lebenden begeben sich aufwärts zum Yang und die Verstorbenen 
kehren abwärts zum Yin zurück. Die Lebenden begeben sich aufwärts zur hohen 
Terrasse, die Verstorbenen lassen sich tief begraben. Die Lebenden gehören zum 
Süden, die Verstorbenen gehören zum Norden 生人上就陽，死人人下歸陰，生

人上就高臺，死人深自臧（藏），生人南，死人北.

T. 28: Die Lebenden begeben sich aufwärts zum Ackerland und Wohnhaus, die 
Verstorbenen kehren abwärts zur [Unterwelt heim, die dem Großen Wagen mit 
dem Sternbild] Zhaoyao [unterstellt ist]. Die Lebenden schreiten vorwärts, die 
Verstorbenen wandern zurück 生人上就田宅，死人下歸招搖。生人前行，死

人卻步.



Materialität und Raum

426

Die Phrase „Die Lebenden schreiten vorwärts, die Verstorbenen wandern zurück“ ist in 
diesem Zusammenhang besonders augenfällig, da sie eine körperliche Bewegungsrich-
tung beschreibt. Sie verweist darauf, dass sich Verstorbene dem Volksglauben zufolge 
in umgekehrter Richtung bzw. rückwärts bewegen können. Wohl aus dieser Vorstellung 
heraus sind einige Begräbnistexte in umgekehrter Schreibrichtung verfasst. Die meisten 
Begräbnistexte weisen dennoch die normale Schreibrichtung auf. Dies zeigt, dass es 
bei der Herstellung der Begräbnistexte letztlich keine allgemein akzeptierte Regel gab, 
was die Schreibrichtung betrifft. Es ist daher anzunehmen, dass die Ritualmeister die 
Schreibrichtung somit nach ihrer jeweiligen Vorstellung vom Jenseits gewählt haben.



427

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

3.2.2	 Grabschützende Siegel

Bisher wurden 53 unterschiedliche hanzeitliche grabschützende Siegel oder Siegelab-
drücke überliefert oder ausgraben. Sie lassen sich anhand ihrer Inschrift, die stets eine 
hanzeitliche Siegelschrift hanzhuan 漢篆 ist94, in folgende Typen einteilen.

Typ 1: Siegel mit der Inschrift huangshen 黃神 („Gelber Gott“)

94	 Für die Analyse der Unterschiede zwischen den Siegelschriften der Qin-Zeit, der Han-Zeit und 
späterer Epochen siehe Luo Fuyi 1981, 5–13.

Tabelle 40. Siegelabdrücke, Rekonstruktionen, Entzifferungen und weitere Grundinformationen 
von den Siegeln mit der Inschrift huangshen 黃神

Nr. Y. 1-1 Y. 1-2 Y. 1-3 Y. 1-4

Siegelab.

Rekons.

Entziff. 黃神 黃神 黃神 黃神

Int. / Reli. Reliefs. Reliefs. Reliefs. Reliefs.

Schreibr. normal spiegelb. normal normal

S. / Siegk. Siegel Siegelab. Siegel Siegel

Material Ton Ton Terrakotta Terrakotta

Form d. S. rechte. rechte. quadr. quadr.*

Griff. ? ? Drachenkopf kniendes Tiger

Nr. Wang I-02 I-03 I-05 /

Fundort St. Xi’an Prov. Shandong ? St. Luoyang

Siegelab. = Siegelabdruck; Rekons. = Rekonstruktion; Entziff. = Entzifferung; Int. / Reli. = Intaglio oder 
Reliefs.; Schreibr. = Schreibrichtung; S. / Siegk. = Siegel oder Siegelabdruck; Form d. S. = Form des Siegel-
abdrucks; Griff. = Griffform; Nr. Wang = Nummerierung in der Forschungsarbeit von Wang aus dem Jahr 
2000 (Wang Yucheng 2000); Reliefs. = Reliefschrift; spiegelb. = spiegelbildlich(e); St. = Stadt; Kr. = Kreis; 
Prov. = Provinz; rechte. = rechteckig; quadr. = quadratisch

*	 Zwar ist der abgebildete unvollständige Siegelabdruck rechteckig, die Fläche mit der Inschrift ist jedoch 
konvex (Zhao Zhenhua 2007, 69). Der vollständige Siegelabdruck muss m. E. über eine ungefähr quadrati-
sche Form verfügen.



Materialität und Raum

428

Typ  2: Siegel mit der Inschrift huangshen zhiyin 黃神之印 („Siegel des Gelben 
Gottes“) oder huangdi shenyin 黃帝神印 („Siegel des Gelben Herrn“)

Tabelle 41. Siegelabdrücke, Rekonstruktionen, Entzifferungen und weitere Grundinformationen 
von den Siegeln mit der Inschrift huangshen zhiyin 黃神之印 oder huangdi shenyin 黃帝神印

 Nr. Y. 2-1 Y. 2-2 Y. 2-3 Y. 2-4 Y. 2-5

Siegelab.  

Rekons.  

Entziff. 黃神之印 黃神之印 黃神之印; 張福 黃神之印 黃帝神印

Int. / Reli. Intaglio Intaglio Intaglio; Reliefs. Intaglio Intaglio

Schreibr. normal normal normal; normal normal normal

S. / Siegk. Siegel Siegel Siegel Siegel Siegel

Material Bronze Bronze Bronze Terrakotta* Holz

Form d. S. quadr. quadr. quadr. quadr. quadr.

Griff. Schildkröte Schildkröte ohne** ohne ohne

Nr. Wang I-06 I-07 I-08 / /

Fundort ? ? ? St. Xi’an Kr. Jiangning

* Dem Ausgrabungsbericht zufolge ist das Siegel aus grauem Ton. Das Farbbild des Siegels zeigt aber, dass 
es aus Terrakotta ist. Siehe Xi’an donghan mu 2009, 720 und Taf. 27:2.

** Wang zufolge entspricht die Griffform des Siegels einer Schildkröte (Wang Yucheng 2000, 12). Jedoch 
weisen beide Druckflächen des Siegels die gleiche Größe auf, deshalb kann der Siegelkorpus über keinen 
Griff verfügen.



429

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Typ 3: Siegel mit der Inschrift huangshen yuezhang 黃神越章 („vom Gelben Gott 
hergestelltes Siegel“) und huangshen shizhe yinzhang 黃神使者印章 („Siegel des 
Boten des Gelben Gottes“)

Tabelle 42. Siegelabdrücke, Rekonstruktionen, Entzifferungen und weitere Grundinformationen 
von den Siegeln mit der Inschrift huangshen yuezhang 黃神越章 oder huangshen shizhe yinzhang 
黃神使者印章

 Nr. Y. 3-1 Y. 3-2 Y. 3-3 Y. 3-4

Siegelab.

Rekons.

Entziff. 黃神越章 黃神越章 黃神越章 黃神越章

Int. / Reli. Reliefs. Intaglio Intaglio Intaglio

Schreibr. normal normal normal normal

S. / Siegk. Siegelab. Siegel Siegel Siegel

Material Ton Bronze Bronze Bronze

Form d. S. quadr. quadr. quadr. quadr.

Griff. / Dachziegel Dachziegel Dachziegel

Nr. Wang I-11 I-12 I-13 I-14

Fundort ? ? ? ?



Materialität und Raum

430

Tabelle 42 (Fortsetzung)

Nr. Y. 3-5 Y. 3-6 Y. 3-7 Y. 3-8

Siegelab.

Rekons.

Entziff. 黃神越章 黃神越章 黃神越章 黃神越章

Int. / Reli. Intaglio Intaglio Intaglio Intaglio

Schreibr. normal normal spiegelb. normal

S. / Siegk. Siegel Siegel Siegel Siegel

Material Bronze Bronze Bronze Bronze

Form d. S. quadr. quadr. quadr. quadr.

Griff. ? Nasenloch Nasenloch Nasenloch

Nr. Wang I-15 I-16 I-17 I-18

Fundort ? ? ? ?



431

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Tabelle 42 (Fortsetzung)

Nr. Y. 3-9 Y. 3-10 Y. 3-11 Y. 3-12

Siegelab.

Rekons.

Entziff. 黃神越章 黃神越章 黃神使者印章 黃神使* 者印章

Int. / Reli. Intaglio Intaglio Intaglio Intaglio

Schreibr. normal normal normal normal

S. / Siegk. Siegel Siegel Siegel Siegel

Material Bronze Bronze Bronze Bronze

Form d. S. quadr. quadr. quadr. quadr.

Griff. Schildkröte Schildkröte Schildkröte Schildkröte

Nr. Wang I-19 I-22 I-09 I-10

Fundort ? ? ? ?

*	 Bei dem Schriftzeichen an dieser Stelle muss es sich um das in vereinfachter Weise geschriebene Schrift-
zeichen shi 使 handeln.



Materialität und Raum

432

Typ  4: Siegel mit der Inschrift tiandi zhiyin 天帝之印 („Siegel des Himmlischen 
Herrn“) oder gaohuang shangdi zhiyin 高皇上帝之印 („Siegel des Hohen Großen 
Himmlischen Herrn“)

Tabelle 43. Siegelabdrücke, Rekonstruktionen, Entzifferungen und weitere Grundinformationen von 
den Siegeln mit der Inschrift tiandi zhiyin 天帝之印 oder gaohuang shangdi zhiyin 高皇上帝之印

 Nr. Y. 4-1 Y. 4-2 Y. 4-3

Siegelab. 	

Rekons.

Entziff. 天帝之印 高皇上帝之印 高皇上帝之印

Int. / Reli. Reliefs. Intaglio Intaglio

Schreibr. normal normal normal

S. / Siegk. Siegelab. Siegel Siegel

Material Ton Bronze Bronze

Form d. S. quadr. quadr. quadr.

Griff. / Nasenloch Dachziegel

Nr. Wang II-01 IV-01 IV-02

Fund Ort ? ? ?



433

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Typ  5: Siegel mit der Inschrift tiandi shizhe 天帝使者 („Bote des Himmlischen 
Herrn“) oder tiandi shenshi 天帝神師 („Geistermeister des Himmlischen Herrn“)

Tabelle 44. Siegelabdrücke, Rekonstruktionen, Entzifferungen und weitere Grundinformationen 
von den Siegeln mit der Inschrift tiandi shizhe 天帝使者 oder tiandi shenshi 天帝神師

Nr. Y. 5-1 Y. 5-2 Y. 5-3 Y. 5-4

Siegelab.

Rekons.

Entziff. 天帝使者 天帝使者 天帝使者 天帝使者

Int. / Reli. Intaglio Intaglio Intaglio Intaglio

Schreibr. normal normal normal normal

S. / Siegk. Siegel Siegel Siegel Siegel

Material Bronze Bronze Bronze Bronze

Form d. S. quadr. quadr. quadr. quadr.

Griff. Schildkröte Nasenloch Nasenloch Dachziegel

Nr. Wang II-03 II-04 II-05 II-06

Fundort Kr. Baoji ? ? ?



Materialität und Raum

434

Tabelle 44 (Fortsetzung)

Nr. Y. 5-5 Y. 5-6 Y. 5-7 Y. 5-8

Siegelab.

Rekons.

Entziff. 天帝使者 天帝使者 天帝使者 天帝神師

Int. / Reli. Intaglio Reliefs. Intaglio Intaglio

Schreibr. normal normal normal normal

S. / Siegk. Siegel Siegelab. Siegelab. Siegel

Material Bronze Ton Bronze Bronze

Form d. S. quadr. quadr. quadr. quadr.

Griff. ohne / / Schildkröte

Nr. Wang II-07 II-08 / II-15

Fundort ? Kr. Gaoyou ? ?



435

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Typ 6. Siegel mit der Inschrift huangshen yuezhang tiandishen zhiyin 黃神越章

天帝神之印 („vom Gelben Gott hergestelltes Siegel bzw. Siegel des Himmlischen 
Herrn“)

Tabelle 45. Siegelabdrücke, Rekonstruktionen, Entzifferungen und weitere Grundinformationen 
von den Siegeln mit der Inschrift huangshen yuezhang tiandishen zhiyin 黃神越章天帝神之印

Nr. Y. 6-1 Y. 6-2 Y. 6-3 Y. 6-4 Y. 6-5 Y. 6-6

Siegelab.

Rekons.

Entziff. 
黃神越章天

帝神之印

黃神越章天

帝神之印

黃神越章天

帝神之印

黃神越章天

帝神之印

黃神越章天

帝神之印

黃神越章天

帝神之印

Int. / Reli. Intaglio Intaglio Intaglio Intaglio Intaglio Intaglio

Schreibr. normal normal normal normal normal normal

S. / Siegk. Siegel Siegel Siegel Siegel Siegel Siegel

Material Bronze Bronze Bronze Bronze Bronze Bronze

Form d. S. runde quadr. quadr. quadr. quadr. quadr.

Griff. Ring Dachziegel Dachziegel Dachziegel Tier Schildkröte

Nr. Wang III-01 III-02 III-03 III-04 III-05 III-06

Fundort ? ? ? ? ? ?



Materialität und Raum

436

Typ 7. Siegel mit der Inschrift shagui 殺鬼 („die Geister töten“) oder zhi 制 („beherr-
schen“)

Tabelle 46. Siegelabdrücke, Rekonstruktionen, Entzifferungen und weitere Grundinformationen 
von den Siegeln mit der Inschrift shagui 殺鬼 oder zhi 制

Nr. Y. 7-1 Y. 7-2 Y. 7-3 Y. 7-4 Y. 7-5

Siegelab.

Rekons.

Entziff. 天帝殺鬼 天帝殺鬼 天帝殺鬼 天帝殺鬼之印 天帝殺鬼之印

Int. / Reli. Reliefs. Reliefs. Reliefs. Intaglio Intaglio

Schreibr. normal spiegelb. spiegelb. normal normal

S. / Siegk. Siegel Siegelab. Siegel Siegel Siegel

Material Ton* Ton Bronze Bronze Bronze

Form d. S. quadr. quadr. quadr. quadr. quadr.

Griff. Frosch / ? ? Ohne

Nr. Wang II-09 II-10 II-11 II-12 II-13

Fundort Kr. Shouguang Prov. Shandong ? ? ?

*	 Wu zufolge ist das Siegel aus Ton (Fengni kaolue 1904, Schriftrolle 7, 48). Aufgrund eines Zitierfehlers 
aus der Forschungsarbeit von Wu weist Wang fälschlicherweise darauf hin, dass das Siegel aus Bronze sei 
(Wang Yucheng 2000, 13).



437

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Tabelle 46 (Fortsetzung)

Nr. Y. 7-6 Y. 7-7 Y. 7-8 Y. 7-9 Y. 7-10

Siegelab.

Rekons.

Entziff. 天帝殺鬼之印

黃神越章; 
殺** 鬼

黃神越章; 
□□□□□□ 

□□□□□□ 

殺鬼之印

皇天上帝制萬

神章

郭北十亭天嚴煞

鬼章

Int. / Reli. Intaglio Reliefs.; Reliefs. Intaglio Intaglio Intaglio

Schreibr. normal 
spiegelb.; 
spiegelb.

normal; spiegelb. 
Leserichtung normal normal

S. / Siegk. Siegel Siegel Siegel Siegel Siegel

Material Bronze Bronze Bronze Bronze Bronze

Form d. S. quadr. quadr. quadr. quadr. quadr.

Griff. ohne ohne ohne Dachziegel Nasenloch

Nr. Wang II-14 I-20 I-21 IV-03 IV-08

Fundort ? ? ? ? ?

**	Das Schriftzeichen sha 殺 wurde von Wang aufgrund der formalen Ähnlichkeit irrigerweise als zhang 
張 identifiziert. (Wang Yucheng 2000, 13) Ich hingegen identifiziere es als das Schriftzeichen sha 殺, 
geschrieben in einer gespiegelten Siegelschrift.



Materialität und Raum

438

Typ 8: unklassifizierbare grabschützende Siegel

Tabelle 47. Siegelabdrücke, Rekonstruktionen, Entzifferungen und weitere Grundinformationen 
von den unklassifizierbaren grabschützenden Siegeln 

Nr. Y. 8-1 Y. 8-2 Y. 8-3 Y. 8-4 Y. 8-5

Siegelab.

Rekons.

Entziff. 天苻地莭之印 天帝使通天 北斗陰通天丞章 天乙北辰章 天閭四通

Int. / Reli. Intaglio Intaglio Intaglio Intaglio Reliefs.

Schreibr. normal normal normal normal normal

S. / Siegk. Siegel Siegel Siegel Siegel Siegelab.

Material Bronze Bronze Bronze Bronze Ton

Form d. S. quadr. quadr. quadr. quadr. quadr.

Griff. Schildkröte ? Dachziegel Dachziegel /

Nr. Wang IV-07 II-02 IV-09 IV-06 IV-05

Fundort ? ? ? ? ?



439

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Zusammenfassend lassen sich die oben genannten acht Siegeltypen in vier Gruppen 
einteilen: 
1. Siegel mit dem Namen eines Gottes; 
2. Siegel des Boten des Himmlischen Herrn; 
3. Siegel mit dem Namen und der Funktionsbezeichnung eines Gottes; 
4. Siegel mit anderen Arten von Inschriften

1. Siegel mit dem Namen eines Gottes
Einer der am häufigsten vorkommenden Götternamen ist huangshen 黃神 („Gelber 
Gott“). Er tritt auf Siegeln in verschiedenen Namensvarianten wie huangshen 黃神, 
huangshen zhiyin 黃神之印 („Siegel des Gelben Gottes“), huangdi shenyin 黃帝神印 
(„Siegel des Herrn Gelben Gottes“) und huangshen yuezhang 黃神越章 („vom Gelben 
Gott hergestelltes Siegel“) in Erscheinung.

Der Ausdruck huangshen yuezhang ist bisher als Göttername oder Zauberspruch 
eines Gottes interpretiert worden.95 Meines Erachtens lässt sich das Wort zhang 章 im 
Ausdruck huangshen yuezhang als „Siegel“ deuten. Dafür gibt es zwei Gründe: 1. Nahezu 
alle Schriftzeichen zhang 章 in den Inschriften der grabschützenden Siegel lassen sich 
als „Siegel“ interpretieren. 2. In der Sammlung von Luo befindet sich ein Siegel mit der 
Inschrift huangshen yueyin 黃神越印 (Abb. 3-30).96 Das Wort yue 越 wurde von Liu auf 
die in der Han-Zeit noch barbarischen Provinzen in Südchina bezogen, in denen damals 
der Glaube an Magie weit verbreitet war.97 Jedoch ist es fraglich, ob der höchste Gott mit 
den magischen Handlungen der Barbaren in Zusammenhang gebracht werden kann. 
Denn aus dem Vergleich der Inschrift huangshen yueyin 黃神越印 mit der Inschrift 
huangshen zhiyin 黃神之印 wird ersichtlich, dass der Ausdruck yueyin 越印 eine ähnli-
che Bedeutung wie der Ausdruck zhiyin 之印 („Siegel von“) hat. Beide Inschriften zielen 
deshalb wohl darauf ab, die Wirkkraft des Siegels auf den Gelben Gott zurückzuführen. 
Aus diesem Grund muss das Wort yue 越 in der Inschrift huangshen yuezhang meines 
Erachtens als ein Synonym für zhi 治 („in Ordnung bringen“) gedeutet werden98. Daher 
übersetze ich yue in diesem Zusammenhang mit „herstellen“.

95	 Fang vermutet, dass es sich beim Ausdruck huangshen yuezhang um den Namen eines daoisti-
schen Gottes handeln könnte (Fang Shiming 1993, 5). Liu hingegen identifiziert huangshen 黃神 
(„Gelber Gott“) als huangdi 黃帝 („Gelber Herr“) und interpretiert zhang 章 als „Talisman und 
Zaubersprüche fuzhou 符咒“ (Liu Zhaorui 1996, 128; Liu Zhaorui 2007, 140).

96	 Luo Fuyi 1978, 276.
97	 Liu Zhaorui 1996, 126.
98	 Ein Beleg ist hierfür ein Satz aus dem Werk Shuoyuan 說苑: „Die Stadtmauer wurde nicht pflegt 

und der Stadtgraben wurde nicht instand gehalten 城廓不脩，溝池不越“ (Shuoyuan jiaozheng 
1987, 376). Laut dem Wörterbuch Guangya, herausgegeben von Zhang Ji gegen 232 n. Chr., „hat 
yue die gleiche Bedeutung wie zhi („instand halten“) 越...治也“ (Guangya shuzheng 1966, 96).



Materialität und Raum

440

Seidel und andere Forscher vertreten die Meinung, dass der Göttername huangshen 黄
神, von dem die Wirkkraft des Siegels ausgeht, mit dem Gott huangdi 黃帝 zu identifizie-
ren ist, der jedoch nicht als der mythische Ahnherr der chinesischen Völker gilt, sondern 
vielmehr der Gott der Mitte ist.99 Ihre Thesen lassen sich meines Erachtens mit einem 
Beweisobjekt bestätigen, nämlich mit einem Holzsiegel, ausgegraben im Kreis Jiangning, 
mit der Inschrift huangdi shen yin 黃帝神印 („Siegel des Herrn Gelben Gottes“).100

Ein ebenso oft in den Siegelinschriften erwähnter Gott ist tiandi 天帝 („Himmlischer 
Herr“), der insbesondere mit den Bezeichnungen tiandi zhiyin 天帝之印 („Siegel des 
Himmlischen Herrn“) in Erscheinung tritt. Auch Ehrentitel werden dem Himmlischen 
Herrn zuteil, so etwa huangtian shangdi 皇天上帝 („Großer Himmlischer Herr“, siehe 
Y.  7-9) oder gaohuang shangdi 高皇上帝 („Hoher Großer Himmlischer Herr“, siehe 
Y. 4-2, Y. 4-3). 

Bei der Inschrift huangshen yuezhang tiandishen zhiyin 黃神越章天帝神之印 („vom 
Gelben Gott hergestelltes Siegel bzw. Siegel des Himmlischen Herrn“) wird deutlich, 
dass der Gelbe Gott huangshen 黃神 mit dem Himmlischen Herrn tiandi 天帝 identisch 
sein muss.101 

2. Siegel des Boten des Himmlischen Herrn
Bei den Inschriften huangshen shizhe yinzhang 黃神使者印章 („Siegel des Boten des 
Gelben Gottes“), tiandi shizhe 天帝使者 („Bote des Himmlischen Herrn“) und tiandi 
shenshi 天帝神師 („Geistermeister des Himmlischen Herrn“) handelt es sich um die 
Selbstbezeichnungen der Ritualmeister, die die grabschützenden Texte verfassten und 
besiegelten. 

Im grabschützenden Text aus Xi’an mit der Inschrift yonghe liunian 永和六年 tau-
chen beide Bezeichnungen, tiandi shenshi shizhe 天帝神師使者 und tiandi shizhe 天帝

使者, gleichzeitig auf. Beide beziehen sich auf den Ritualmeister:

T. 09: Am Tag Renshen ... [beschütze ich,] der Bote bzw. Geistermeister des Himm-
lischen Herrn, das Grab von [...]. ... [Ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, setze 
..., den Aufseher der Wachen am Grabtor und ... hierüber in Kenntnis, dass …壬

申…□{天}帝神師使者為□□□之墳墓…天帝使者告□□□□墓門亭長…

Daraus ist zu schließen, dass die Bezeichnung shenshi 神師 („Geistermeister“) ein Syn-
onym für Shizhe 使者 („Bote“) sein muss.

99	 Seidel weist darauf hin, dass der Gott huangshen seinen Sitz in der Mitte hat: „He is the central 
Yellow Thearch of whom the other four of the Five Thearchs 五帝 are but the oriented hyposta-
ses “(Seidel 1987, 30). Siehe auch Wang Yucheng 2000, 16 und Zhao Zhenhua 2007, 69.

100	 Shao Lei & Zhou Weilin 2001, 84.
101	 Für eine detaillierte Diskussion darüber siehe Kapitel 4.1.2.



441

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

3. Siegel mit dem Namen und der Funktionsbezeichnung eines Gottes
Die apotropäische Funktion einiger Siegel wird dadurch hervorgehoben, dass der Aus-
druck shagui 殺鬼 („die Geister töten“) oder zhi 制 („beherrschen“) neben dem Namen 
eines Gottes hinzugefügt wird, wie z. B. bei den Inschriften tiandi shagui 天帝殺鬼 („Der 
Himmlische Herr tötet die Geister“) und tiandi shagui zhiyin 天帝殺鬼之印 („Siegel, 
mit dem der Himmlische Herr die Geister tötet“). In der Inschrift guobei shiting tianyan 
shagui zhang 郭北十亭天嚴煞鬼章 („Siegel, mit dem der ehrfürchtige Himmlische 
[Gott] Guobei Shiting die Geister tötet“) taucht zwar ein selten verwendeter Götter-
name auf, jedoch wird mit dem Namenzusatz deutlich gemacht, dass dieser Gott dafür 
zuständig ist Geister zu eliminieren.

Der Ausdruck „die Geister töten shagui 殺鬼“ kann auch auf der Rückseite des Siegels 
stehen. So ist z. B. die Vorderseite des Siegels Y. 7-7 mit der Inschrift „vom Gelben Gott 
hergestelltes Siegel huangshen yuezhang 黃神越章“ und die Rückseite mit der Inschrift 
shagui 殺鬼 versehen. Hingegen ist beim Siegel Y. 7-8 auf der Rückseite eine vierzeilige 
Inschrift in kleinerer Schriftgröße der Vorderseite mit der Inschrift huangshen yuezhang 
黃神越章 gegenübergestellt. Die letzte Zeile der Rückseiteninschrift lässt sich deutlich 
als shagui zhiyin 殺鬼之印 („Siegel für die Tötung der Geister“) identifizieren. 

Welche Geister getötet werden sollen, wird jedoch in den oben aufgeführten Siegeln 
nicht erwähnt. Der Vergleich zwischen den grabschützenden Siegeln und den Inschrif-
ten der Talismane T. 02-3 und N. 14-2 verdeutlicht, dass es sich bei den mithilfe der Sie-
gel zu tötenden oder zu beherrschenden Geistern gui 鬼 um diejenigen Geister handelt, 
in die sich die Verstorbenen wegen ihres unnatürlichen Todes verwandelten, insbeson-
dere wegen einer tödlichen Ansteckung durch einen bösen Geist, wegen des Todes bei 
der Geburt, wegen eines Selbstmordes, wegen einer Hinrichtung auf dem Marktplatz 
und wegen der Kränkung der diensthabenden Sternbilder zum Zeitpunkt des Todes.

In den Inschriften der grabschützenden Siegel werden der Gelbe Gott huangshen 黃
神, der Himmlische Herr tiandi 天帝 und der ehrfürchtige Himmlische [Gott] tianyan 
天嚴 als diejenigen Götter genannt, deren Aufgabe es ist böse Geister zu eliminieren. 
Bei den grabschützenden Talismanen übernehmen hingegen Herr Großer Wagen bei-
dou jun 北斗君 und der Gott Da tianyi 大天一 (T. 06) diese Funktion. Da die grabschüt-
zenden Siegel und Talismane kombiniert verwendet wurden, konnte der Himmlische 
Herr bzw. der Gelbe Gott mit dem Herrn Großen Wagen identifiziert werden.102

4. Siegel mit anderen Arten von Inschriften
Außer den oben erwähnten Siegeln gibt es noch einige weitere grabschützende Siegel, 
deren Inschriften sich nicht leicht zuordnen lassen: tianfu dijie zhiyin 天苻地莭之印 
(„Siegel des Talismans des Himmels und der Erde“), tiandi shi tongtian 天帝使通天 

102	 Für eine ausführlichere Diskussion hierzu siehe Kapitel 4.2.



Materialität und Raum

442

(„Der Bote des Himmlischen Herrn [hat direkten] Zugang zum Himmel“), beidou yin 
tong tiancheng zhang 北斗陰通天丞章 („Siegel des [Herrn] Großen Wagens, dessen 
Yin-Essenz sich mit dem Assistenten des Himmlischen [Herrn] verbindet“), tianyi bei-
chen zhang 天乙（一）北辰章 („Siegel des [Gottes Da tianyi, der aus dem Sternbild] 
Tianyi und dem Nordstern [besteht]“)103, tianlü si tong 天閭四通 („Das Himmelstor 
öffnet sich zu den vier Himmelsrichtungen“). 

Bei den oben genannten Siegeln wird zum einen die Wirkkraft der Talismane auf den 
obersten Gott im Himmel zurückgeführt, zum anderen wird betont, dass die Magier, 
die den Namen „Bote des Himmlischen Herrn 天帝使“ oder „Assistent des Himmli-
schen [Herrn] 天丞“ tragen, Zugang zum Himmel haben. Der oberste Gott des Himmels 
besitzt dementsprechend unterschiedliche Bezeichnungen: Himmlischer Herr tiandi, 
[Herr] Großer Wagen beidou und Gott Da tianyi. Die Namensvielfalt weist wiederum 
darauf hin, dass in der Han-Zeit eine einheitliche Vorstellung vom obersten Gott fehlte.

Die eigentümliche Bezeichnung tianlü 天閭 („Himmelstor“) bezieht sich meines 
Erachtens auf ein bekanntes Sternbild, das laut Sima Qian aus den beiden Sternbildern 
Bei’e 北河 und Nan’e 南河 besteht und sich am Sternenhimmel in der Nachbarschaft 
der Sternbilder Jing 井 und Yue 鉞 („Axt“) befindet.104 Eine bildliche Darstellung des 
Himmelstors ist auf der Wandmalerei des westhanzeitlichen Grabes M61 in Luoyang 
zu sehen, bei der zwei einander gegenüberstehend dargestellte Sternbilder als Bei’e 
und Nan’e identifiziert werden (Abb. 3-31).105 Bei einem grabschützenden Siegel mit 
der Inschrift tiandi shagui zhiyin 天帝殺鬼之印 („Siegel, mit dem der Himmlische Herr 
die Geister tötet“) lässt sich meines Erachtens ebenfalls das Bildmotiv des Himmels-
tors erkennen. Auf der Kehrseite des Siegels ist ein zweistöckiges Gebäude dargestellt, 
vor dessen Tor zwei Ritter auf sich aufbäumenden Pferden einander gegenüberstehen 
(Abb. 3-32). In Anbetracht der apotropäischen Funktion des Siegels handelt es bei dem 
Tor wohl um kein irdisches Tor, sondern um eben jenes Himmelstor.

103	 Liu vertritt die Meinung, dass das Sternbild Tianyi 天一 mit dem Sternbild Taiyi 太一 identisch 
sein muss (Liu Zhaorui 2007, 143). Laut der Schrift Shiji bezieht sich Taiyi jedoch auf den Nord-
stern, während das Sternbild Tianyi aus jenen drei Sternen besteht, die sich im löffelmulden-
förmigen Vorderteil des Großen Wagens befinden (Shiji, 27.1289–1290). Der Nordstern beicheng 
wurde in der Han-Zeit für den Wohnsitz des Gottes Taiyi gehalten. Er und das Sternbild Tianyi 
bilden gemeinsam das Sternbild Da tianyi, das auch als Taiyi feng 太一鋒 („Klinge des Gottes 
Taiyi“) bezeichnet wird. Siehe Kapitel 2.4.

104	 „Nördlich des Sternbildes Yue ist das Sternbild Bei’e, südlich von ihm ist das Sternbild Nan’e. Die 
beiden bilden das Himmelstor, das als eine Kontrollstelle fungiert 鉞北，北河，南，南河；兩
河天闕之間爲關樑 (Shiji, 27.1302).“

105	 Sun zufolge muss dass das Wort he 河 ein Tongjiazi von e 阿 gewesen sein. Die Sternbilder Nan’e 
und Bei’e sind L-förmig und stehen auf beiden Seiten der Ekliptik einander gegenüber, wie als 
ob sie ein Himmelstor bildeten. Die fünf Planeten, Jupiter, Venus, Merkur, Mars und Saturn 
kreisen regelmäßig durch dieses Tor (Sun Changxu 1965, 59).



443

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Die Inschrift eines grabschützenden Siegels steht in engem Zusammenhang mit 
dessen physischer Form. Diejenigen grabschützenden Siegel, von deren Siegelkorpus 
Abbildungen veröffentlicht worden sind, werden in Tabelle 48 aufgeführt. 

Tabelle 48. Grabschützende Siegel mit veröffentlichen Abbildungen von deren Siegelkorpus (Abb. = 
Abbildung; Mat. = Material; Que. = Quelle)

Nr. Y. 1-4 Y. 2-4 Y. 2-5

Abb.    

Griff kniendes Tiger ohne Verzierung Doppelseitig

Mat. Terrakotta Terrakotta Holz

Maße 2,7×1,8×1,4 cm 2,6×2,6×1,0–1,2 cm 3,4×3,4×0,9 cm

Que. Zhao Zhenhua 2007, 70 Xi’an donghan mu 2009, 722 Shao Lei 2001, 84

Nr. Y. 5-1 Y. 5-8 Y. 6-1 Y. 6-6

Abb.

Griff Schildkröte Schildkröte Ring Schildkröte

Mat. Bronze Bronze Bronze Bronze

Maße 2,3×2,3×0,7 cm ? ? ?

Que.
Aufbewahrt im Baoji Museum, Foto 
Liu Mingke Luo Fuyi 1982, 57

Luo Fuyi 1981, 
20

Jilin daxue cang gu 
xiyin 1987, 21



Materialität und Raum

444

Verglichen mit späteren grabschützenden Siegeln, deren Druckfläche gelegentlich eine 
Seitenlänge von über 10 cm aufweist, sind die hanzeitlichen grabschützenden Siegel 
recht klein, denn die Seitenlänge ihrer Druckfläche beträgt lediglich 1–3  cm.106 Die 
Form ihrer Druckfläche ist überwiegend quadratisch, mit einer runden und zwei recht-
eckigen (Y. 1-1, Y. 1-2) Ausnahmen. Die Seitenlänge der Druckfläche beträgt etwa ein 
Zoll. Ihre Form und Größe entsprechen damit derjenigen der hanzeitlichen offiziellen 
Siegel, die im amtlichen Schriftverkehr verwendet wurden. Das Buch der rituellen Rege-
lungen Han guanyi 漢官儀, herausgegeben von Ying Shao (fl. 153 - 196 n. Chr.), schreibt 
für offizielle Siegel eine quadratische oder rechteckige Form vor: 

„Im vierten Jahr der Regierungsdevise Yuanshou des hingeschiedenen Kaisers Wu 
(119 v. Chr.) setzte ein Edikt fest, dass die Druckfläche der offiziellen Siegel der 
Beamten, deren Rang gleich oder höher als zweihundert Shi ist, quadratisch sein 
und ihre Seitenlänge ein Zoll betragen soll, und dass die Druckfläche der offiziel-
len Siegel der Beamten, deren Rang niedriger als zweihundert Shi ist, rechteckig 
sein und ihre Länge und Breite jeweils ein Zoll und 0,5 Zoll betragen soll. Die 
Siegel der Fürsten, Herzöge und Marquis sind aus Gold. Die Siegel der Beamten 
mit dem Rang von zweitausend Shi sind aus Silber. Die Siegel der Beamten, deren 
Rang gleich oder niederer als tausend Shi ist, sind aus Bronze 孝武皇帝元狩

四年，令通官印方寸大，小官印五分。王公侯金，二千石銀，千石以下銅

印.“107

Die eigenartige runde Form des grabschützenden Siegels Y. 6-1, die sich auf die runde 
Form der Bildersiegel der Zhanguo-Zeit zurückführen lässt (Abb. 3-33), entspricht nicht 
der Norm des hanzeitlichen offiziellen Siegels. Die Inschrift des Siegels weist jedoch 
darauf hin, dass das Siegel einer offiziellen Autorität entstammt:

Y. 6-1: vom Gelben Gott hergestelltes Siegel bzw. Siegel des Himmlischen Herrn 
黃神越章天帝神之印

Die beabsichtliche Wahl der runden Form soll somit erkennen lassen, dass die grab-
schützende Wirkung des Siegels unmittelbar dem Himmel entspringt.

Im ersten Jahr der Regierungsdevise Taichu des Kaisers Wu (104 v. Chr.) wurde das 
Erscheinungsbild des offiziellen Siegels nochmal überarbeitet. Die Anzahl der Schrift-
zeichen auf den Siegeln der Beamten und Adligen, deren Rang nicht niedriger als zwei-
tausend Shi ist, sollte nun fünf betragen, während die Anzahl der Schriftzeichen auf den 

106	 Wang Yucheng 2000, 14.
107	 Hanguan yi ji qita erzhong 1939, 49; Wang Guihai 1999, 138.



445

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Siegeln der Beamten, deren Rang niedriger als zweitausend Shi ist, bei vier verbleiben 
sollte. Nicht nur die Anzahl der Schriftzeichen, sondern auch die Form des Siegelgriffs 
werden fortan mit dem Rang des Inhabers in Zusammenhang gebracht. Laut dem Werk 
Han jiuyi 漢舊儀, verfasst von Wei Hong (fl. 25 - 57 n. Chr.), sollen Beamten, deren Rang 
niedriger als zweitausend Shi ist, ein Siegel mit einem Griff in Form eines Nasenlochs 
biniu 鼻鈕 und deren Rang gleich oder höher als zweitausend Shi ist, ein Siegel mit 
einem Griff in Form einer Schildkröte guiniu 龜鈕 verwenden (Abb. 3-34, 3-35)108.

Die Anzahl der Schriftzeichen der grabschützenden Siegel beträgt meistens vier. Nur  
ein grabschützendes Siegel (Y. 8-2) verfügt über fünf Schriftzeichen. Der Griff der grab-
schützenden Siegel weist zumeist die Form eines Nasenlochs, eines Dachziegels waniu 
瓦鈕109 oder einer Schildkröte auf. Aufgrund der Anzahl der Schriftzeichen und der 
Griffform der grabschützenden Siegel ist zu folgern, dass sich ihre Inhaber, nämlich die 
Ritualmeister, nach den offiziellen Siegeln der Beamten gerichtet haben, deren Rang 
niedriger als zweitausend Shi ist. Zugleich wurde jedoch die schildkrötenartige Griff-
form des offiziellen Siegels der ranghöheren Beamten oft nachgeahmt, um dem „Boten 
des Himmlischen Herrn“ damit einen hohen Beamtenrang zu verleihen.

Unter den 46 bisher entdeckten grabschützenden Siegeln bestehen drei Exemplare 
aus Terrakotta, zwei aus Ton, eines aus Holz und 40 aus Bronze. Anders als die Bron-
zesiegel, deren Griffe meistens die Form eines Nasenlochs oder einer Schildkröte auf-
weisen, nehmen die Griffe von drei grabschützenden Siegeln aus Ton oder Terrakotta 
jeweils die Form eines Frosches (Y. 7-1), eines Tigers (Y. 1-4) oder eines Drachenkopfs 
(Y. 1-3) an.110 Die Darstellung der genannten drei Tiere hängt vermutlich eng mit der 
apotropäischen Funktion der Siegel zusammen. So verfügt der Tiger in der Han-Zeit 
aufgrund seiner mythologischen Verbindung mit dem Pfirsichbaum und den Türschutz-
göttern über eine eindeutige apotropäische Funktion. Laut der Legende vom Geistertor 
guimen 鬼門, erzählt im Buch Shanhai jing, das spätestens zu Beginn der West-Han-Zeit 
zusammengestellt wurde111, werden böse Geister von zwei Türschutzgöttern namens 

108	 Wang Guihai 1999, 139.
109	 Die Termini biniu und waniu sind in der Siegelkunde konventionelle Bezeichnungen für zwei 

unterschiedliche Arten von Griffformen, deren Lochöffnungen, durch die sich eine am Körper 
zu befestigende Schnur durchziehen lässt, jeweils klein und groß ist. Es gibt jedoch in der Han-
Zeit keine strenge Abgrenzung zwischen ihnen. Mitunter werden beide Arten als biniu bezeich-
net.

110	 Auf der Abbildung des Siegels Y. 1-4 ruht der eingerollte Schwanz des Tigers vor seinem rech-
ten Hinterbein. Über die genaue Gestalt des Drachenkopfes ist nichts bekannt. Ein Loch, durch 
das eine dünne Schnur durchgezogen werden kann, ist durch den Kopf gebohrt. Die Stärke des 
Siegelstempels beträgt 1 cm (Wu Zhenfeng 1996, 61). 

111	 Yuan vertritt die Meinung, dass die Schrift Shanhai jing zwischen dem Ende der Chunqiu-Zeit 
und dem Anfang der West-Han-Zeit zusammengestellt wurde (Yuan Ke 1991, Vorwort:1). Chao 
datiert es näher auf die zweite Hälfte des Anfangs der Zhanguo-Zeit (Chao Fulin 2016, 55).



Materialität und Raum

446

Shentu 神荼 und Yulei 鬱壘 mit Seilen aus Schilfrohr festgebunden und Tigern zum 
Fraß vorgeworfen.112 In der Han-Zeit war es deshalb eine weitverbreitete Sitte, am letz-
ten Tag des Jahres auf das Tor des Hauses ein Abbild des Tigers zu malen.113 So sind auf 
einem Reliefziegelstein aus dem Kreis Mi zwei hockende Tiger und zwei stehende Tür-
schutzgötter einander gegenüberstehend auf zwei Türblättern dargestellt (Abb. 3-36).

Der Drache gilt hingegen als ein himmlisches Wesen, das bereits für sich genommen, 
über apotropäische Kräfte verfügt. Nach der Fünf-Phasen-Lehre ist der grüne Drache 
dem Element Holz zugeordnet, das das Element Erde zu bändigen vermag. Wohl wegen 
dieser Verbindung zwischen den Elementen trägt der Griff des Siegels die Form eines 
Drachenkopfs. Die Abbildung des Siegelgriffs Y. 7-1 wurde bis heute noch nicht ver-
öffentlicht, anzunehmen ist jedoch, dass es sich bei dem sogenannten „Frosch“ wohl 
um eine Kröte handelt, die ein Symbol des Mondes ist und damit die Essenz des Yin 
darstellt.

Fünf Bronzesiegel (Y. 2-3, Y. 7-5, Y. 7-6, Y. 7-7, Y. 7-8) und ein Holzsiegel (Y. 2-5) besit-
zen keinen Griff, da die Kehrseite ihrer Druckfläche ebenfalls mit einer Inschrift oder 
einem Bild versehen ist.114 Beim Reliefbild des Siegels Y. 7-6 handelt es sich um einen 
großen Vogel mit langem Schwanz und ausgebreiteten Flügeln, wohl einen Zinnober-
vogel, umgeben von fünf kleineren Vögeln mit langen Beinen und großem Schnabel, 
ein glückverheißendes Bild. Auf dem Siegelkörpus des Holzsiegels, dessen Stärke etwa 
1 cm beträgt, ist ein Loch mit einem Durchmesser von 5 mm gebohrt. Der Siegelkorpus 
eines weiteren Bronzesiegels, das keinen Griff besitzt, ist ebenfalls mit einem Loch ver-
sehen (Y. 5-5). Daraus ist zu schließen, dass auch die Korpusse der oben genannten fünf 
Bronzesiegel durchbohrt worden sein könnten. Der Griff bzw. das Loch diente wohl vor 
allem dazu, das Siegel am Körper des Ritualmeisters zu befestigen, indem eine Schnur 
durch die Öffnung gezogen wurde.

Ein Terrakottasiegel (Y. 2-4) und ein Holzsiegel (Y. 2-5) wurden jeweils aus einem 
Grab zutage gefördert. Zwei weitere Terrakottasiegel (Y. 1-3, Y. 1-4) und zwei Tonsiegel 
(Y. 1-1, Y. 7-1), die vor kurzem veröffentlicht wurden,115 könnten ebenfalls Gräbern ent-
stammen. Ein Bronzesiegel (Y. 5-1) wurde 1987 ausgegraben, befand sich jedoch bei der 

112	 Diese Legende wurde von Wang Chong zitiert (Lunheng jiaoshi 1990, 939). Dies weist darauf 
hin, dass sie spätestens zu Lebzeiten von Wang Chong (27–97 n. Chr.) weit verbreitet war. Für 
eine Diskussion der Entstehungszeit dieser Legende siehe Zhu Qingsheng 1998, 105–114.

113	 Fengsu tongyi jiaoshi 1980, 306.
114	 Die Kehrseite des Holzsiegels Y. 2-5 war ursprünglich mit einer fünfzeiligen Inschrift verse-

hen, deren vier Schriftzeichen in jeder Zeile in einem feinen Gitternetz angeordnet waren. Die 
Inschrift ist jedoch stark verwittert und nicht mehr lesbar (Shao Lei & Zhou Weilin 2001, 84).

115	 Die Tonsiegel Y. 1-1 und Y. 7-1 wurden jeweils in der Stadt Chang’an und im Kreis Shouguang, 
Provinz Shandong zutage gefördert (Wang Yucheng 2000, 13). Über die Farbe des Tones ist 
nichts bekannt. 



447

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Entdeckung nicht im Kontext eines Grabes.116 Über die Fundorte der anderen 39 Bronze
siegel ist nichts bekannt. Daraus ist zu schließen, dass grabschützende Bronzesiegel 
sehr wahrscheinlich üblicherweise nicht selbst dem Grab beigegeben wurden, während 
dies bei grabschützenden Siegeln aus Ton oder Holz der Fall war. So verfügt das Terra-
kottasiegel Y. 2-4 weder über einen Griff noch über ein Loch am Siegelkorpus. Es lässt 
sich somit nicht mithilfe einer Schnur an einer Person befestigen und eignet sich nicht 
für eine Mitnahme. Es ist anzunehmen, dass das Siegel aufgrund seiner Form somit 
wohl nur eine grabschützende Funktion hatte und nicht für die praktische Verwendung 
bestimmt war.

Sieben grabschützende Siegelabdrücke sind heute überliefert. Von ihnen bestehen 
sechs Abdrücke aus Ton (Y. 1-2, Y. 3-1, Y. 4-1, Y. 5-6, Y. 7-2, Y. 8-5). Sie sind Beweise dafür, 
dass grabschützende Texte oder Objekte versiegelt wurden (siehe Kapitel 3.2.3). Ein Sie-
gelabdruck besteht aus Bronze (Y. 5-7). Es ist jedoch umstritten, ob es sich hierbei tat-
sächlich um einen Siegelabdruck oder nicht doch um das Siegel selbst handelt. Anhand 
der Strichzeichnung eines Bronzegürtelhakens aus der Sammlung von Xu (Abb. 3-37)117 
verweist Zhang darauf, dass ein Bronzesiegel mit der Inschrift tiandi shizhe 天帝使者 
auf die Rückseite des Gürtelhakens gegossen ist.118 Anhand einer Abreibung erkennt 
hingegen Hayashi an dieser Stelle zwei Inschriften, nämlich daji 大吉 und tiandi shizhe 
天帝使者. Er klärt jedoch ebenfalls nicht, ob es sich bei ihnen um zwei dem Gürtel-
haken angefügte Bronzesiegel oder um ihre Abdrücke handelt.119 Wenn jedoch ein 
Bronzesiegel an die Rückseite des Gürtelhakens angefügt wäre, müsste die Druckfläche 
höher als die dort angebrachte runde Gürtelschließe sein, anderenfalls könnte das Siegel 
nicht funktionsfähig sein. In diesem Fall würde aber der Knopf auf der Rückseite des 
Gürtelhakens seine Funktion verlieren. Daher handelt es sich bei der Inschrift tiandi 
shizhe meines Erachtens um einen Siegelabdruck und nicht um ein Siegel selbst. Dafür 
sprechen auch mehrere im Sammlungskatalog von Xu veröffentlichte Bronzegürtelha-
ken(Abb. 3-38), deren Inschriften jeweils in die Rückseite der Gürtelhaken eingeritzt 
oder gestempelt sind und bei allen Exemplaren wesentlich tiefer angeordnet sind als 
der runde Knopf auf derselben Seite.

Hayashi zufolge lässt sich die bildliche Darstellung einer furchterregenden Gestalt 
auf einem der Bronzegürtelhaken (Abb. 3-39), die wie ein Bär aussieht, mit verschiede-
nen Waffen bewaffnet und von den Göttern der vier Himmelsrichtungen 四神 umgeben 
ist, aufgrund der Inschrift „Bote des Himmlischen Herrn 天帝使者“ als ein Gott, näm-
lich als der Bote des Himmlischen Herrn identifizieren. Er weist weiterhin darauf hin, 

116	 Qian Baokang 1990, 110.
117	 Xu Naichang 1939, 25.
118	 Zhang & Bai 2006, 253.
119	 Hayashi 1974, 226–227. 



Materialität und Raum

448

dass eine ähnliche, vollständig bewaffnete, bärenähnliche Gestalt, die auf die Tür des 
Grabs bei Yinan eingemeißelt ist, ebenfalls den Boten des Himmlischen Herrn darstellt 
(Abb. 3-40).120

Dem Waffen tragenden Gott auf der Vorderseite des bronzenen Gürtelhakens ist 
jedoch auf dessen Rückseite ein Siegelabdruck mit der Inschrift „Höchst glücklich 大
吉“ gegenübergestellt. Es ist kaum anzunehmen, dass die Bezeichnung „Höchst glück-
lich“ sich inhaltlich auf jene furchterregende Gestalt der Vorderseite bezieht. Analog 
dazu lässt sich auch der Titel „Bote des Himmlischen Herrn“ kaum als jene bärenähn-
liche Gestalt identifizieren. Das heißt, die auf der Rückseite des Gürtelhakens befindli-
che Inschrift steht wohl kaum im direkten Zusammenhang mit der auf der Vorderseite 
befindlichen bildlichen Darstellung. Diese These wird durch einen weiteren hanzeitli-
chen Bronzegürtelhaken aus dem Sammlungskatalog von Xu gestützt (Abb. 3-41). Beim 
Siegelabdruck mit der Inschrift „weiqi-General 衛騎將軍“ handelt es sich wohl um die 
Kennzeichnung des Besitzers des Gürtelhakens, während der auf der Vorderseite des 
Gürtelhakens dargestellte Tierkopf nur eine Verzierung ist. Auch der Siegelabdruck mit 
der Inschrift „Bote des Himmlischen Herrn tiandi shizhe“ bezieht sich meines Erach-
tens auf den Besitzer des Gürtelhakens. Die furchterregende Göttergestalt auf dessen 
Vorderseite dient folglich vor allem dazu, dem Gegenstand eine apotropäische Kraft zu 
verleihen, wofür auch die Götter der vier Himmelsrichtungen bildlich herangezogen 
werden. Es bleibt jedoch noch unklar, um welchen Gott es sich bei der Gestalt in ihrer 
Mitte handelt. 

120	 Hayashi 1974, 225–228.



449

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

3.2.3	 Versiegelung des Schreibens

Bis heute sind sechs Tonsiegelabdrücke (Y. 1-1, Y. 1-2, Y. 3-1, Y. 4-1, Y. 5-6, Y. 8-5) überlie-
fert, deren Inschriften jeweils huangsheng 黃神 („Gelber Gott“), huangsheng yuezhang 
黃神越章 („Vom Gelben Gott hergestelltes Siegel“), tiandi zhiyin 天帝之印 („Siegel des 
Himmlischen Herrn“), tiandi shizhe 天帝使者 („Bote des Himmlischen Herrn“) und 
tianlü sitong 天閭四通 („Das Himmelstor öffnet sich zu den vier Himmelsrichtungen“) 
lauten.

Anhand dieser Tonsiegelabdrücke ist zu schließen, dass grabschützende Texte 
ursprünglich mit einem Siegel versehen waren. In den grabschützenden Texten selbst 
wird ihre Versiegelung an mehreren Stellen thematisiert:

T.  06-1: Was dient als Zeugnis? [Diese Flasche dient als Zeugnis. Sie ist mit] 
der magischen Medizin [befüllt], die [das Unheil] unterdrückt und [das Grab] 
beschützt, und mit dem Stempel versiegelt, der die Inschrift „vom Gelben Gott her-
gestelltes Siegel“ trägt 何以為信？神藥厭（壓）塡（鎭），封黃神越章之印.

T. 15: [Ich] veranlasse mit dem Siegel des großen Gelben Gottes [die Götter der] 
vier Jahreszeiten sowie der fünf Elemente in der ganzen Welt die fünf [bösen 
Geister] zu verjagen und gefangen zu nehmen 署□□□□，移大黃印章，□

佼四時五行，追逐天下，捕取五□.

T. 31: [Ich,] der Geistermeister des Himmlischen Herrn setze das „vom Gelben 
Gott hergestellte Siegel“ ein 天帝神師黃神越章.

N. 03: [Ich setze den Siegelstempel mit der Inschrift „vom Gelben] Gott hergestell-
tes Siegel“ ein ...□{黃}神越章.

N. 26: [Ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, setze das „vom Gelben Gott her-
gestellte Siegel“ ein, um das aus dem Himmel und der Erde herrührende Unge-
mach und Unheil zu entfernen und zu eliminieren 天帝使者黃神越章，爲天解

仇（咎），爲地除央（殃）.

N. 29: [Mit dem Stempel mit der Inschrift] „vom Gelben Gott hergestelltes Siegel“ 
... 黃神越章□□...

Tonsiegelabdrücke wurden jedoch bisher nicht in ihrer ursprünglichen Position auf-
gefunden. Deshalb lässt sich nur vermuten, wie sie an den Trägermaterialien der 



Materialität und Raum

450

grabschützenden Texte befestigt wurden. Auf dem Deckel eines Halstopfes aus dem Grab 
von Liu Qiang 劉彊 bei Yongzhou, datiert auf die Mitte der West-Han-Zeit, wurde ein 
Tonsiegelabdruck unberührt in einer Eintiefung des Deckelgriffes gefunden (Abb. 3-42, 
3-43), was darauf hindeutet, dass ursprünglich ein Siegel an diese Stelle gestempelt wurde. 
Bei den grabschützenden Tontöpfen handelt es sich jedoch um Töpfe ohne Deckel, des-
halb muss ein Siegel auf einer anderen Weise auf sie gestempelt worden sein. 

Von einem Tonsiegelabdruck mit der Inschrift huangshen shizhe zhang 黃神使者章 
(„Siegel des Boten des Gelben Gottes“) wurde in der jüngsten Publikation zum Fundort 
Go Cam in der Provinz Quang Nam in Vietnam berichtet.121 Das Foto von der Rückseite 
des Abdrucks, auf der Spuren von dünnen Schnüren erkennbar sind, verdeutlicht, dass 
ein Tonklumpen zunächst an Schnüren befestigt und danach mit einem Siegel versehen 
wurde (Abb. 3-44).

Konnte jedoch der weiche Ton unmittelbar, ohne weitere Hilfsmittel, auf Schnüren 
angeklebt und gestempelt worden sein? Einige Tonsiegelabdrücke zur Versiegelung der 
Tontöpfe aus der späten Zhanguo-Zeit sind bis heute erhalten geblieben. Alle 12 Ton-
töpfe aus dem Grab M2 bei Baoshan, datiert auf das Jahr 316 v. Chr., waren bei der 
Ausgrabung luftdicht mit mehreren Schichten von Verpackungsmaterialien wie Gaze, 
Grasklumpen, Schlamm und Seidenstoff verpackt. Die Mehrzahl davon wurde jeweils 
mit einem Tonsiegelabdruck mit dem Muster einer spiralförmigen Linie oder dreier 
Kreise versiegelt, die wiederum jeweils aus mehreren konzentrischen Ringen zusam-
mengesetzt sind (Abb. 3-45, 3-46).122 Die Kontur der auf diese Weis angefertigten Ton-
siegelabdrücke verfügt jedoch über keine regelmäßige geometrische Form. Die sieben 
erhaltenen Tonsiegelabdrücke (Y. 1-1, Y. 1-2, Y. 3-1, Y. 4-1, Y. 5-6, Y. 8-5 und das Beispiel 
aus Go Cam) sind hingegen fast quadratisch und besitzen nahezu gerade Kanten.123 Dies 
deutet darauf hin, dass der weiche Ton erst in eine Art Tonsiegelabdruckkästchen fengni 
xia 封泥匣 eingelegt wurde, das eine kleine, annähernd quadratisch eingeschnitzte Ver-
tiefung zur Aufnahme von Ton enthält, und dann gestempelt wurde. Dafür spricht auch 
der Abdruck eines Siegels auf der Schulter eines weizeitlichen grabschützenden Ton-
topfes aus Xi’an124. Innerhalb dieses Abdrucks ist keine Inschrift zu erkennen. Daher 

121	 Es gibt dort Reste eines ausgebrannten Bauwerks mit einem Fußboden, bestehend aus ca. 60 
Holzplanken. Einige Artefakte chinesischen Typs, die auf die Han-Zeit zu datieren sind, wur-
den an diesem Ort gefunden, darunter auch spulenförmige Ohrpflöcke, bzw. Fragmente davon 
(eines aus blauem Glas). Der Fundplatz Go Cam wird im Übrigen in die zweite Hälfte des 1. Jahr-
hunderts datiert. Glover datiert die Zerstörung des Gebäudes durch das Feuer ins 2. Jh. n. Chr. 
(Glover & Dung 2011, 221–231). Die Anwendung des grabschützenden Siegels lässt sich meines 
Erachtens dementsprechend ebenfalls ins 2. Jh. n. Chr. datieren.

122	 Baoshan chumu 1991, Vol. 1, 196–197.
123	 Für eine Diskussion der möglichen Art der Versiegelung, basierend auf den Löchern in einem 

Tonsiegelabdruck, siehe Liu Zunzhi & Liang Yong 2003, 96–97.
124	 Xi’an donghan mu 2009, 357–363.



451

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

musste das Siegel nicht direkt auf die Außenwand des Topfes gedruckt worden sein, 
sondern auf den weichen Ton. Dementsprechend musste es sich beim Abdruck um 
Überreste eines harten Materials bzw. eines Tonsiegelabdruckkästchens, das beim Stem-
pelvorgang verwendet wurde, gehandelt haben.

Es bleibt jedoch unklar, welche Form die Tonsiegelabdruckkästchen annahmen. 
37 Tonsiegelabdrücke befanden sich bei der Ausgrabung des Grabes M1 bei Mawang-
dui in ihrer ursprünglichen Position, nämlich an Bambuskästen befestigt. Sie wurden 
jeweils in einem Tonsiegelabdruckkästchen aus Spießtannenholz gestempelt. In meis-
ten Fällen sind feine Schnüre in den Tonsiegelabdrücken erhalten geblieben (Abb. 3-47, 
3-48, 3-49).125 16 weitere Tonsiegelabdrücke mit der Inschrift „jiacheng-Hausassistent 
des Marquis Dai 軑侯家丞“ wurden in Tonsiegelabdruckkästchen, die an Tontöpfen 
befestigt waren, gefunden (Abb. 3-50). 

Verglichen mit den oben genannten kleinen Tonsiegelabdruckkästchen, auf denen 
kein Raum für weitere Beschriftungen zur Verfügung stand, bieten mehrere jian-Adress-
täfelchen, die bei Juyan und Dunhuang entdeckt wurden, genügend Raum sowohl für 
Tonsiegelabdruckkästchen als auch für die Beschriftung der Adresse an.126 An einem 
der Enden oder in der Mitte des Täfelchens befindet sich meistens eine etwa viereckige 
Vertiefung, manchmal auch zwei (Juyan 55.1) oder drei (EPT51:440) derartige Vertie-
fungen, die in das Holz eingeschnitzt wurden. Am Boden oder am Rand der Vertie-
fung sind mehrere horizontale feine Nuten geschnitzt, sodass das jian-Adresstäfelchen 
durch feine Schnüre mit anderen Täfelchen fest verbunden werden konnte. Überreste 
von solchen Schnüren finden sich noch an einigen Nuten.127 Ein vertikaler Buckel ist 
bisweilen in der Mitte der Eintiefung zu erkennen. Er dient dazu, den auf ihm gestem-
pelten Tonsiegelabdruck besser zu befestigen, sodass er nicht leicht herausfallen kann. 
Die Inschrift wurde zumeist auf eine Seite, manchmal jedoch auch auf beide Seiten, 
des jian-Adresstäfelchens geschrieben. Ihren Funktionen entsprechend nehmen die 
jian-Adresstäfelchen unterschiedliche Formen an (Abb. 3-51),128 die sich grob in zwei 
Gruppen einteilen lassen, je nachdem, ob die jian-Adresstäfelchen mit Gegenständen 

125	 Die darauf noch erkennbaren Inschriften lauten jeweils daihou jiacheng 軑侯家丞 („jiacheng-
Hausassistent des Marquis Dai“, 27 Beispiele), youwei 右尉 („youwei-Offiziere“, 2 Beispiele) und 
...maizhi □买之 (1 Beispiel, Changsha mawangdui yihao hanmu 1973, Vol. 1, 112).

126	 Wang Guowei gilt als der erste Wissenschaftler, der sich mit den jian-Holztäfelchen auseinan-
dergesetzt hat. Seine Forschung basiert jedoch auf überlieferter Literatur und den jian-Holz-
täfelchen mit Kharoṣṭhī-Inschriften, die von Aurel Stein in Niya entdeckt wurden. 

127	 Nach Wang waren die Befestigungsmaterialien feine Schnüre, die aus verschiedenen geschmei-
digen Grassorten wie jian 菅 (Themeda gigantea var. villosa), breitblättriger Rohrkolben pu 蒲 
(Typha latifolia), lin 蔺 (Iris lactea var. chinensis) und Hanf xi 枲 geflochten wurden (Wang Gui-
hai 1999, 129–131). 

128	 Für die Strichzeichnung der jian-Holztäfelchen in unterschiedlichen Formen siehe Sommer-
ström 1956–1958, Teil 1, Abb. 17. 



Materialität und Raum

452

oder Dokumenten verbunden wurden.129 Gruppe I wurde mit Gegenständen wie z. B. 
einem Medizinbehälter oder einem Sack Kleidung und anderen Gegenständen des täg-
lichen Gebrauchs verbunden. Die Täfelchen wurden mit dem Namen der Gegenstände 
beschrieben. Gruppe II wurde hingegen mit Dokumenten verbunden. Ihre Beschriftung 
enthielt zwingend den Namen des Adressaten.130

Einige jian-Adresstäfelchen der Gruppe II wurden mit mehr als einem Tonsiegelab-
druck versehen, was auf einen höheren Geheimhaltungsgrad hinweist.131 Es existieren 
jedoch auch einige Holztäfelchen (wie z. B. 278.7 ABC, EPF22:151 ABCD, EPF22:698), auf 
die ein Dienstschreiben geschrieben und in die zugleich ein Tonsiegelabdruckkästchen 
eingeschnitzt ist (siehe Abb. 2-6). Sie mussten bei ihrer Anwendung nicht mit anderen 
Holztäfelchen verbunden werden. Deswegen lassen sich keine Spuren von Schnüren 
auf die Rückseite der entsprechenden erhaltenen Tonsiegelabdrücke nachweisen. Sie 
können somit als eine Verschmelzungsform der jian-Adresstäfelchen und der Täfelchen 
mit Dienstschreiben betrachtet werden.132

Worauf wurde jedoch ein grabschützendes Siegel gestempelt? Es besteht hierbei zwei 
Möglichkeiten: entweder auf den in einem jian-Adresstäfelchen eingelegten Ton oder auf 
den in einem kleinen separaten Tonsiegelabdruckkästchen eingelegten Ton. Da ein jian-
Adresstäfelchen vorrangig für die Beschriftung der Adresse gedacht ist, muss es entweder 
breit genug oder ziemlich lang sein. Ein derartiges Format ist jedoch für eine Anbringung 
des Täfelchens an einen Tontopf nicht geeignet, wenn es am Hals des Topfes zu befestigen 
wäre. Ein kleines Tonsiegelabdruckkästchen, das über eine ähnliche Form verfügt wie 
diejenige der Tonsiegelabdruckkästchen aus Mawangdui, die an Tontöpfen befestigten 
wurden (siehe Abb. 3-50), würde sich hingegen für diesen Zweck besser eignen.

Die erhaltenen grabschützenden Tonsiegelabdrücke bestehen aus Terrakotta. Viele 
hanzeitliche Tonsiegelabdrücke bestehen, wie Wang Guowei zutreffend vermutet, 
jedoch auch aus Ton in anderen Farben: Hellbraun, Dunkelgrau, Gelbbraun usw.133 Der 
weiche Ton wurde üblicherweise in einem kleinen zylindrischen Bronzebehälter aufbe-
wahrt und vor der Anfertigung des Siegelabdrucks mit dem angehängten löffelförmigen 
Gerät herausgenommen (Abb. 3-52).134

129	 Für eine Übersicht der Geschichte der Klassifikation von jian-Holztäfelchen siehe Oba 2001, 
176–181.

130	 Hier übernehme ich die Klassifikation von Oba (Oba 2001, 204), zugleich bin ich aber nicht der-
selben Meinung über das nicht beschriftete Tonsiegelabdruckkästchen. 

131	 Zum Beispiel zwei Holztäfelchen aus Juyan (55.1 und EPT51:400).
132	 Für eine Diskussion dieser Verschmelzungsform siehe Oba 2001, 201–202; Wang Guihai 1999, 

133–134.
133	 Siehe Hu Pingsheng & Ma Yuehua 2004, 103; Wang Zhihou 1990, 79–81.
134	 Die Höhe der erhaltenen Bronzebehälter beträgt zwischen 6,6 cm und 12 cm, deren Durchmes-

ser zwischen 2,1cm und 4,8cm. Bei Ausgrabungen wurde oft roter Ton in den Bronzebehältern 
gefunden (Zhao Chongliang 2014, 98).



453

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Wichtige Dienstschreiben wurden in der Han-Zeit in Stoffbeutel verpackt und dann 
mit einer Schnur umwickelt und schließlich mit einem Siegelabdruck aus Ton verse-
hen. Die Farbe des Stoffbeutels war abhängig von der Wichtigkeit des einzupacken-
den Dienstschreibens.135 Leider sind keine Stoffbeutel erhalten geblieben, deswegen ist 
ihre genaue Form noch umstritten.136 Die genaue Art der Versiegelung des Stoffbeutels 
bleibt ebenso unklar.137 Es gilt jedoch als sicher, dass das jian-Adresstäfelchen auf der 
Mitte des zusammengefalteten Stoffbeutels platziert, festgeschnürt und dann versiegelt 
wurde.138

Auf welche Weise die grabschützenden Tontöpfe ursprünglich verpackt waren, bleibt 
ebenfalls unklar. Die Mündung eines Tontopfes wurde vermutlich mit einem Stück Stoff 
verschlossen. Hierauf deuten zwei grabschützende Tontöpfe aus Kreis Mi hin. Auf der 
weißen Beschichtung der Töpfe M1:113 und M1:114 sind noch Spuren von Gewebe zu 
erkennen. Die Gewebespur auf dem Topf M1:114 weist auf ein sehr feines Textil hin. 
Dem Ausgrabungsbericht zufolge mussten die grabschützenden Tontöpfe ursprünglich 
mit Seide eingepackt worden sein.139 Der Stoff wurde wahrscheinlich mit einer dünnen 
Schnur am Hals befestigt. Es bleibt jedoch unklar, ob der ganze Tontopf oder nur die 
Mündung des Topfs mit dem Stoff umwickelt wurde. 

Nur selten wurde ein grabschützender Text gemeinsam mit einem grabschützenden 
Tonsiegelabdruck ausgegraben. Ein Beispiel dafür ist das grabschützende Holztäfelchen 
aus einem hanzeitlichen Grab bei Shaojiagou (H. 02), in dem ein Tonsiegelabdruck mit 
der Inschrift „Bote des Himmlischen Herren tiandi shizhe 天帝使者“ gefunden wurde 
(Abb. 3-53).140 Die Breite des Holztäfelchens beträgt nur 3,8 cm. Daher ist es unmöglich, 
dass der Tonsiegelabdruck unmittelbar auf der Vorderseite des Holztäfelchens, die mit 
dem grabschützenden Text und Talisman vollständig beschrieben ist, befestigt war. In 
diesem Fall musste ein jian-Adresstäfelchen oder ein Tonsiegelabdruckkästchen für die 
Versiegelung verwendet worden sein. 

135	 Die Auswahl der Farben war begrenzt. Es handelte sich um Grün, Schwarz und Rot-Weiß (Ma 
Yi 2004, 37). 

136	 Wang Guihai vertritt die Meinung, dass die Art von Beutel tuo 橐, die in Juyan verwandt wurde, 
anders als die gewöhnliche Art nang 囊 war. Wähend bei einem nang-Beutel ein Ende vorab 
zugenäht wurde, waren beide Enden bei einem tuo-Beutel ursprünglich offen (Wang Guihai 
1999, 133). Wang Guowei ist der Meinung, dass es sich bei einem nang-Beutel um einen Schul-
ter- oder Hüftgurt handelt, an dessen beiden Enden sich je ein länglicher Beutel befindet. Lao 
Gan hat hiervon wiederum eine andere Vorstellung (Ma Yi 2004, 38–40). 

137	 Wang Xiantang hat eine mögliche Methode der Verpackung und Versiegelung beschrieben 
(Wang Guihai 1999, 133).

138	 Hu Pingsheng & Ma Yuehua 2004, 93. 
139	 Zhao Shigang & Ou Zhengwen 1987, 119.
140	 Zhu Jiang 1960, 18–23/44. 



Materialität und Raum

454

Ähnlich wie die grabschützenden Texte auf Tontöpfen und Holztäfelchen müssen 
die auf anderen Materialien verfassten grabschützenden Texte ebenfalls mit einem Sie-
gelabdruck versehen worden sein. Wie Tabelle 49 zeigt, ist bei fünf grabschützenden 
Steinplatten (S. 02-1, S. 02-8, S. 02-9, S. 02-10, S. 04) jeweils eine runde oder annähernd 
viereckige kleine Vertiefung zu sehen. 

Tabelle 49. Formen der grabschützenden Steinplatten mit einer Vertiefung (G. d. Ver. = „Größe des 
Versiegelungsbereiches“; Ø = Durchmesser)

Nr. S. 02-1 S. 02-8 S. 02-9 S. 02-10 S. 04

Form

G. d. Ver. Ø≈15 cm 5,5×6,2 cm 4,6×5,7 cm 5,0×5,4 cm 4,3×3,3 cm

Die Größe der Vertiefungen ist zwar eher gering, bietet aber dennoch ausreichend Raum 
für ein grabschützendes Siegel, dessen Seitenlänge meistens kleiner als 3 cm ist141. Dies 
weist darauf hin, dass ein grabschützendes Siegel sehr wahrscheinlich jeweils neben der 
grabschützenden Inschrift unmittelbar auf diese Steinplatten gestempelt wurde.

Ein weiterer Hinweis auf die Versieglung eines Textes, dessen Behälter aus Stein 
angefertigt ist, findet sich auf einer großen xinzeitlichen Steintruhe aus Provinz Qing-
hai. Die Steintruhe, deren Gesamthöhe 203 cm beträgt, besteht aus zwei Teilen: dem 
Deckel, auf dem ein knieender Tiger dargestellt ist, und dem quaderförmigen Truhen-
korpus, in dessen Mitte eine quaderförmige Vertiefung ausgemeißelt ist. Auf der Vor-
derseite der Truhe ist eine fortlaufende dreizeilige Inschrift sowohl in den Deckel als 
auch in den Truhenkorpus eingemeißelt (Abb. 3-54). Der Inschrift zufolge wurde die 
Truhe am 1. Dez. 9 n. Chr. von dem Steinmetzen Guo Rong 郭戎 aus dem Kreis Henan 
zur Aufbewahrung tigerförmiger Kerbhölzer aus der Präfektur Xihai errichtet.142 An 
den vier Ecken der Oberseite befindet sich jeweils ein etwa quadratisches Loch, das 
sich schräg nach unten und nach außen vertieft und an der linken oder rechten Seite 
des Deckels wieder auftaucht (Abb. 3-55, 3-56). Die Löcher müssen zum Hochheben des 

141	 Die Seitenlänge des größten grabschützenden Siegels (Nr. 6-1) beträgt 3,5 cm.
142	 Li ist der Meinung, dass die Zeitangabe ursprünglich irrigerweise als shiyue guimao 十月癸卯 

identifiziert wurde. Er entziffert sie anstatt als qiyue guisi 七月癸巳 (Li Ling 2004, 353). Laut 
dem Werk Ershishi shuorunbiao können beide Daten nicht existiert haben (Chen Yuan 1956, 22). 
Ich hingegen identifiziere sie als shiyue guisi 十月癸巳.



455

Bildliche Erscheinungsform und Siegel

Deckels gedient haben. In der Mitte der linken und rechten Seite des Deckels, nahezu 
an dessen unteren Kanten, befindet sich jeweils ein kleines viereckiges Loch, das sich 
schräg nach innen und nach unten vertieft und an der unteren Seite des Deckels wieder 
auftaucht. An der linken und rechten Seite des Truhenkorpusses ist in der Mitte der obe-
ren Kanten jeweils ein entsprechendes viereckiges Loch, das 13 cm lang und 6,5 cm breit 
ist, nach innen eingemeißelt. Nach Ansicht von Li waren derart kleine Löcher nicht 
dafür geeignet, um mithilfe von ihnen die Steintruhe zu bewegen. Sie müssen vielmehr 
zur Versiegelung der Truhe gedient haben.143 Das kleine Loch an der unteren Kante des 
Deckels und das viereckige Loch an der oberen Kante des Truhenkorpus lassen sich mit 
weichem Ton befüllen. An den äußeren Öffnungen beider Löcher wurde wahrscheinlich 
jeweils ein Siegel unmittelbar auf diesen Ton gestempelt.

Im Fall der Steintruhe fungierten der Deckel und der Truhenkorpus gemeinsam 
sowohl als der Behälter des darin aufbewahrten Textes, nämlich der beschrifteten tiger-
förmigen Kerbhölzer, als auch als ein „jian-Adresstäfelchen“, das zur Beschriftung des 
Inhaltes des Textes diente und versiegelt wurde. 

Dieses steinerne jian-Adresstäfelchen gilt als der früheste erhaltene Beweis für die 
Praxis ein auf Stein gemeißeltes Schreiben zu versiegeln. Da Stein kein vergängliches 
Material ist, weist dies wohl darauf hin, dass diese Art Praxis wahrscheinlich erst unter 
der Regentschaft von Wang Mang begonnen wurde.

In der überlieferten Literatur findet eine ähnliche Praxis erstmals in der Schrift Shiji 
Erwähnung. 

„[Kaiser Wu] ließ eine feng-Opferzeremonie am östlichen Fuß des Berges Tai 
durchführen, auf die gleiche Weise wie die an den Gott Taiyi verrichtete jiao-
Opferzeremonie. Der hierfür aufgehäufte Erdaltar verfügt über eine Seitenlänge 
von zwölf Fuß und eine Höhe von neun Fuß. Unterhalb von ihm wurde ein auf 
[mehreren] Jadetäfelchen verfasstes Schreiben [vergraben], das geheim gehalten 
wurde 封泰山下東方，如郊祠太一之禮。封廣丈二尺，高九尺，其下則有玉

牒書，書秘.“144

In diesem Bericht wird jedoch nicht erwähnt, ob das auf Jadetäfelchen verfasste Schrei-
ben in einen Behälter eingelegt oder mit einem Siegelabdruck versehen wurde.145 Laut 

143	 Li vermutet, dass zwei verschiedene kaiserliche Siegel bei der Versiegelung verwendet worden 
sein könnten (Li Ling 2004, 357).

144	 Shiji, 28.1398.
145	 Nach Ansicht von Feng wurde der wichtigste Teil der feng-Opferzeremonien vom ersten Kaiser 

und von Kaiser Wu deswegen geheim gehalten, weil sie sich um Unsterblichkeit bemühten. 
Kaiser Guangwu strebte sich danach, die Legitimität seiner Herrschaft durch eine feng-Opfer-
zeremonie zu erlangen (Feng Shi 2006, 49). 



Materialität und Raum

456

dem Werk Houhanshu wurde das unter der Unterherrschaft von Kaiser Wu praktizierte 
rituelle Verfahren der feng-Opferzeremonie größtenteils von Kaiser Guangwu über-
nommen, der am 12. Febr. 56 n. Chr. auf dem Berg Tai eine feng-Opferzeremonie durch-
führen ließ. Ein Text wurde auf sogenannten „Jadetäfelchen yudie 玉牒“ verfasst, die 
eigentlich aus grünem Gestein angefertigt, in eine aus Quadersteinen gefertigte Truhe 
eingelegt, mit einem jian-Jadetäfelchen 玉检 verbunden und durch ein quadratisches 
kaiserliches Jadesiegel mit der Seitenlänge 1,2 Zoll (2,8 cm) versiegelt (Abb. 3-57) wur-
den. Weitere zehn jian-Steinplatten 石检 wurden um die Steintruhe herum platziert 
und mithilfe einer Goldschnur mit ihr verbunden. Die jian-Steinplatten wurden mit 
Vertiefungen versehen, in die ein aus Quecksilber und Gold vermischter Versiegelungs-
ton eingefüllt wurde. Der Versieglungston wurde dann mit einem quadratischen kaiser-
lichen Jadesiegel, dessen Seitenlänge 5 Zoll (11,6 cm) betrug, gestempelt (Abb. 3-58). An 
den vier Ecken der Steintruhe wurden schließlich zwölf Steinpfosten angeschlossen, die 
sich nach den vier Himmelsrichtungen richteten (Abb. 3-59).146

Leider sind heute keine Überreste dieses von Kaiser Guangwu errichteten Monu-
mentes erhalten. Ein sogenanntes Jadetäfelchen wurde jedoch bei der Ruine des Palas-
tes Gui in der hanzeitlichen Stadt Chang’an gefunden. Dabei handelt es sich um ein 
Bruchstück eines aus dunkelgrünem Gestein angefertigten Täfelchens, dessen erhaltene 
Länge, Breite und Stärke jeweils 13,8 cm, 9,4 cm und 2,7 cm beträgt. In die Vorder-
seite des Steintäfelchens wurde eine fünfzeilige Inschrift in Siegelschrift eingeritzt und 
anschließend mit Zinnober beschrieben (Abb. 3-60). Das Bruchstück war sehr wahr-
scheinlich ein Teil des auf sogenannten „Jadetäfelchen“ verfassten Schreibens, das für 
die geplante feng-Opferzeremonie von Kaiser Wang Mang im Voraus angefertigt und 
im Palast Gui aufbewahrt wurde.147

Die auf Steinplatten oder Steinschafen eingemeißelten grabschützenden Texte fan-
den vorrangig in der angrenzenden Region der Provinzen Shandong, Jiangsu, Anhui 
und Henan Verbreitung. Dies deutet darauf hin, dass die Formen der grabschützenden 
Steininschriften auf die „Jadetäfelchen“, die bei der feng-Opferzeremonie von Kaiser 
Guangwu auf dem Berg Tai verwendet wurden, zurückgeführt werden können. Anders 
als „Jadetäfelchen“, die mittels jian-Steinplatten versiegelt wurden, war jedoch die Art 
ihrer Versiegelung anders: Die Versiegelung erfolgte durch das Stempeln unmittelbar 
auf eine Vertiefung auf dem Stein selbst. In diesem Sinne ähnelten sie ebenfalls den 
jian-Steinplatten. Deshalb handelt es sich bei den grabschützenden Steinplatten somit 
um eine Verschmelzungsform der Jadetäfelchen und der jian-Steinplatten.

146	 Es wurde auch berichtet, dass Erden in fünf verschiedenen Farben, die jeweils einer Himmelsrich-
tung entsprechen, dem Versiegelungston beigemischt wurden (Houhanshu, 3164–3165/3170).

147	 Feng Shi 2006, 54.



457

Der Raum

3.3	 Der Raum

3.3.1	 Die physische Position der Begräbnistexte und 
grabschützenden Töpfe im Grab

Einige Begräbnistexte und grabschützende Töpfe befanden sich bei der Ausgrabung 
noch in ihrer ursprünglichen Position. Eine Übersicht hierzu gibt Tabelle 50:

Tabelle 50. Position der Begräbnistexte und der grabschützenden Töpfe im Grab (Pos. = Position; 
Seitenf. = Seitenfach; Grabk. = Grabkammer; Kopf. = Kopfende; Hauptk. = Hauptkammer)

Nr. G. 01 G. 03

Pos. im östlichen Seitenf. der Grabk. im östlichen Seitenf. der Grabk.

Abb.

Nr. G. 02 G. 04

Pos. am Kopf. der Sargk. im Kopffach oder im 
Seitenf. der Grabk.

Abb. /



Materialität und Raum

458

Tabelle 50 (Fortsetzung)

Nr. G. 05 G. 06

Pos. im Seitenf. der Grabk. im Seitenf. der Grabk.

Abb.

 

/

Nr. G. 07 G. 10

Pos. am Kopf. der Sargk. am Kopf. des Sarges

Abb. /



459

Der Raum

Tabelle 50 (Fortsetzung)

Nr. G. 08 G. 12

Pos. im Seitenf. der östlichen Grabk. auf dem Deckel 
des Sarges

Abb. /

Nr. G. 09 G. 11

Pos. im westlichen Sarg und  
an dessen Kopf.

auf dem Deckel des Sarges

Abb.



Materialität und Raum

460

Tabelle 50 (Fortsetzung)

Nr. K. 01 T. 04

Pos. am Ende eines Holzsarges, fast unmittelbar 
hinter dem Durchgang

in der Erde oberhalb des Tonnengewölbes der 
Hauptk.

Abb.

Nr. T. 14

Pos. am Kopf. der Särge oder direkt hinter der Grabtür

Abb.



461

Der Raum

Tabelle 50 (Fortsetzung)

Nr. T. 22 T. 23

Pos. direkt hinter der Grabtür an den Ecken und in der Mitte der Hauptk.

Abb.

Nr. T. 30

Pos. auf der Achsellinie des Durchgangs hinter der Grabtür und am Fußende des Sarges

Abb.



Materialität und Raum

462

Tabelle 50 (Fortsetzung)

Nr. T. 37 N. 11

Pos. am Fußende des Sarges unterhalb der am Ende der Grabrampe errichteten 
Ziegelsteinmauer 

Abb.

 

Nr. N. 12

Pos. an der Nordostecke der Sargk., Südost- und Nordostecke der Hauptk., Südostecke des Durchgangs 
sowie unter der Ziegelsteinsäule der Sargk.

Abb.



463

Der Raum

Tabelle 50 (Fortsetzung)

Nr. N. 17

Pos. am Fuß- und Kopf. eines Sarges

Abb.

Nr. N. 20 Nr. 01

Pos. in der Hauptk. unmittelbar hinter dem Durchgang und in der Sargk. 
neben dem Sarg

an den Köpfen der 
Bestatteten

Abb.



Materialität und Raum

464

Tabelle 50 (Fortsetzung)

Nr. BM. 03 Nr. 12

Pos. oberhalb des Gewölbes der Hauptk. direkt vor dem Sargbett

Abb.

Nr. Nr. 16 M143 Nr. 17

Pos. am Boden des Zugangsschachtes auf der Achsellinie des Durch-
gangs

oberhalb des Kuppelgewölbes 
der Hauptk.

Abb.



465

Der Raum

Tabelle 50 (Fortsetzung)

Nr. Nr. 22

Pos. in der Seitenkammer am Kopf. des rechten Sarges

Abb.

Wie in der obigen Tabelle dargestellt, wurden Begräbnistexte und grabschützende Ton-
töpfe hauptsächlich in die folgenden Bereiche eines Grabes platziert:
1.	 am Kopf- oder Fußende eines Sarges oder direkt am Kopf des Leichnams (T. 14, T. 30, 

T. 37, N. 17, N. 20, Nr. 01, Nr. 12, Nr. 16 M143, Nr. 22, K. 01, G. 02, G. 07, G. 09, G. 10, 
G. 11, G. 12); 

2.	 im Bereich der Grabtür, entweder vor ihr (in der Grabrampe: N. 11) oder hinter ihr 
(im Durchgang oder kurz hinter dem Durchgang zu einer Grabkammer: K. 01, T. 14, 
T. 22, T. 30, N. 20, Nr. 16 M143);

3.	 in einem Seitenfach der Grabkammer (G. 01, G. 03, G. 05, G. 06, G. 08, G. 04?);
4.	 im Boden der Haupt- und Sargkammer (T. 22, N. 12);
5.	 in der Erde oberhalb des Gewölbes der Hauptkammer (T. 04, BM. 03, Nr. 17).



Materialität und Raum

466

3.3.2	 Die symbolische Position der Begräbnistexte und 
grabschützende Töpfe im Grab

Die Anzahl der Gräber, bei denen Begräbnistexte oder grabschützende Tontöpfe am 
Kopfende eines Sarges oder unmittelbar am Kopf des Leichnams platziert wurden, ist 
am größten. Die Praxis die Begräbnistexte in diesen Bereich zu positionieren, dauerte 
vom Anfang der West-Han-Zeit bis zum Ende der Ost-Han-Zeit an. Der hohe Anteil der 
so vorgefundenen Gräber und die Kontinuität der Praxis weisen darauf hin, dass das 
Kopfende des Sarges eine besonders schutzwürdige Stelle für den Bestatteten darstellt.148

Die meisten westhanzeitlichen Gräber, aus denen Schreiben an die Unterwelt zutage 
gefördert wurden, befinden sich in der ehemaligen Region Chu. Huang zufolge wurde 
der Innenraum der Gräber in der Region Chu von der Zhanguo-Zeit an allmählich 
in mehrere Teile eingeteilt, indem mithilfe von Quer- und Längsbalken Seitenfächer 
sowie Kopf- und Fußfächer vom zentralen Sargraum abgeteilt wurden. Zugleich lässt 
sich in der Region Chu eine besondere Entwicklung bei der Gestaltung des Grabinnen-
raums nachvollziehen: Türe oder Fenster wurden auf Trennbalken und Trennwände 
gemalt oder aus ihnen heraus geschnitzt, sodass die vormals abgetrennten Innenräume 
nun miteinander verbunden waren. Huang vertritt die Meinung, dass die bildlich dar-
gestellten oder physisch vorhandenen Türen und Fenster dazu dienten, der Seele des 
Bestatteten ein freies Umherwandeln im Grab, wie durch die Wohnräume eines Hauses, 
zu ermöglichen.149

Die symbolische Bedeutung der Gliederung des Grabinnenraums wird beim Grab 
M1 bei Mawangdui besonders gut veranschaulicht. In seiner Studie dieses Grabes stellt 
Wu fest, dass das Kopffach die „innere Kammer qin 寢“ des Bestatteten symbolisiert, 
während beide Seitenfächer und das Fußfach die Lagerräume des unterirdischen Hau-
ses darstellen.150 Merkwürdigerweise beherbergte das Grab M1 insgesamt 33 Pfirsich-
männlein, allesamt grob geschnitzt und in schwarzer Tinte mit Gesichtszügen bemalt 
(Abb.  3-61)151. Des Weiteren befanden sich hier drei bekleidete apotropäische Holz-
männlein auf dem Deckel des Innensarges sowie im östlichen, südlichen und west-
lichen Zwischenraum zwischen dem Innensarg und dem nächsten umhüllenden Sarg 
(Abb. 3-62).152 Das Nord- bzw. Kopfende des Innensargs blieb jedoch unbewacht, d. h., 

148	 Die Inschrift guantoushou 棺頭首 des grabschützenden Tontopfes (N. 17) gibt darüber Auskunft, 
dass er an das Kopfende eines Sarges platziert worden sein muss.

149	 Huang Xiaofen 2003, 65–69.
150	 Wu Hung 1992, 135.
151	 Lu unterscheidet jene 33 unbekleideten Pfirsichmännlein, die er als taogen 桃梗 bezeichnet, von 

den drei bekleideten Männlein, die er als taoren 桃人 bezeichnet (Lu Xixing 2012, 79). Es bleibt 
jedoch unklar, aus welchem Holz die drei bekleideten Männlein hergestellt sind. 

152	 Changsha mawangdui yihao hanmu 1973, 100. 



467

Der Raum

an dieser Stelle wurde offenbar ganz bewusst auf die Platzierung der apotropäischen 
Holzmännlein verzichtet. Hieraus ist zu schließen, dass das Kopfende des Innensargs 
wohl für eine Art „Eingangsbereich“ gehalten wurde, durch den die Seele des Bestatteten 
zwischen dem Kopffach und dem Sargraum ein- und ausgehen konnte.

Die Beigaben im Grab M3 bei Mawangdui waren bei ihrer Auffindung auf eine ähn-
liche Weise angeordnet. Dem Autor des Ausgrabungsberichts zufolge symbolisieren das 
Kopffach, das östliche Seitenfach, das westliche Seitenfach und das Fußfach jeweils die 
Audienzhalle, das Wohnzimmer, den Lagerraum und die Küche des Bestatteten.153 Zwei 
grob geschnitzte Pfirsichmännlein ohne Bemalung wurden auf den Deckel des mittleren 
Holzsarges, nämlich zwischen den Außensarg und den mittleren Sarg gelegt (Abb. 3-63). 
Am Nordende des westlichen Seitenfaches, das an das Kopffach angrenzt, sowie an der 
Tür in der Mitte des Kopffachs befanden sich jeweils zwei aus einer dünnen Holzplatte 
ausgeschnitzte Holzmännlein mit Gesichtszügen und Kleidern in grober Tintenzeich-
nung (Abb. 3-64, 3-65). Im Vergleich zu den anderen realistischen Holzfigurinen aus 
demselben Grab, die als kleine runde Plastiken ausgeführt sind, ist die Darstellung der 
dünnen Holzmännlein eher abstrakt (Abb. 3-66). Angesichts ihrer Form und Position ist 
anzunehmen, dass sie über eine apotropäische Funktion verfügten.154

Anhand des Vergleichs der Gräber M3 und M1 bei Mawangdui, lässt sich deutlich 
erkennen, dass das Kopffach eine dominante Stelle unter den abgeteilten Räumen ein-
nahm, die den in der Mitte befindlichen Sargraum umgaben. So wurden nicht nur die 
meisten Holzfigurinen im Kopffach platziert, sondern sie wurden mit sonstigen Grab-
beigaben, wie z. B. Speisetabletts, Schuhen, Musikinstrumenten und Besteck, derart 
arrangiert, dass die Seele des Grabherrn dort einen bequemen Sitzplatz finden, Musik 
genießen und Mahlzeiten einnehmen konnte. Das Kopffach sollte dem Verstorbenen 
offenbar als Raum für leichte Unterhaltung sowie dem Empfang von Besuchern dienen. 
Der an das Kopffach angrenzende Sargraum, der aus mehreren einander umschließen-
den Holzsärgen bestand, symbolisiert meines Erachtens hingegen den Schlafraum.

Auch bei den anderen Gräbern der West-Han-Zeit, deren Innenräume nicht durch 
Quer- und Längsholzbalken in mehrere Partien eingeteilt waren, stellte meines Erach-
tens der Holzsarg den Schlafraum dar. Entsprechend bildete der Raum am Kopfende 
des Holzsargs den Eingangsbereich des Schlafraums. Damit ist zu erklären, dass die 
Begräbnistexte zu dieser Zeit oft am Kopfende des Holzsargs oder unmittelbar am Kopf 
des Bestatteten platziert wurden.

Bei mehreren Gräbern konnten verschiedene Schreiben an die Unterwelt jeweils 
in einem Seitenfach der Grabkammer aufgefunden werden (G. 01, G. 03, G. 05, G. 06, 

153	 He Jiejun 2004, 42–43.
154	 Lu bezeichnet die vier dünnen Holzmännlein als taoren 桃人 (Lu Xixing 2012, 79). Es bleibt aber 

ebenfalls unklar, aus welchem Holz sie sind.



Materialität und Raum

468

G. 08). Ihre Position spiegelt meines Erachtens die Vorstellung wider, dass die Übergabe 
des Haushaltsregisters an die Beamten der Unterwelt nicht unbedingt im Schlafraum 
erfolgen musste, sondern auch in einem anderen Raum stattfinden konnte.

Die meisten Gräber, aus denen Begräbnistexte und grabschützende Tontöpfe zutage 
gefördert wurden, lassen sich auf die Mitte bis auf das Ende der Ost-Han-Zeit datieren, 
einen Zeitraum, als das Kammergrab shimu 室墓 vollständig an die Stelle des Schacht-
grabes guomu 槨墓 trat. Huang zufolge waren die zwei wichtigsten Schritte bei der 
formalen Entwicklung der Grabarchitektur die Einführung der horizontal geöffneten 
Grabtür und die Entstehung des „Raums der Opferung jisi kongjian 祭祀空間“, der 
gemeinsam mit dem hinter ihm befindlichen Raum der Bestattung die beiden Zentren 
des Grabes bildeten.155

Mit der Einführung der horizontal geöffneten Grabtür übernahmen die Grabtür und 
die Tür der Sargkammer jeweils die Funktion der Tür der unterirdischen Wohnung bzw. 
der Tür des Schlafzimmers. Beide Türbereiche benötigten besonderen Schutz. Daher ist 
nachvollziehbar, dass die Anzahl der aufgefundenen Begräbnistexte oder grabschützen-
den Tontöpfe im Bereich der Grabtür am zweitgrößten war. Die Objekte wurden oft im 
Bereich hinter der Grabtür, nämlich im Durchgang oder kurz hinter dem Durchgang, 
platziert. Eher selten wurden sie vor der Grabtür, also in der Grabrampe (N. 11), abge-
legt. Am Ende der Grabrampe vor der Grabtür des Grabes M2 bei Houshiguo erhoben 
sich bei der Ausgrabung vor der östlichen Erdwand zwei aneinander gebaute Ziegel-
steinmauern, mit einer Höhe von 280 cm und einer Breite von 45–62 cm (Abb. 3-67). 
Der Abstand zwischen beiden Mauern betrug etwa 15 cm. Der Autor des Ausgrabungs-
berichts vermutet, dass die beiden Ziegelsteinmauern zur Verstärkung der Grabrampe 
gedient haben konnten.156 Jedoch wäre es aus rein statischen Gründen nicht unbedingt 
notwendig gewesen, zu diesem Zweck jene schmale Spalte zwischen beiden Ziegel-
steinmauern zu belassen. Eine sehr ähnliche Ziegelsteinmauer wurde vor der Grabtür 
im Grab M1 bei Houshiguo errichtet, das aufgrund des fast identischen Grundrisses 
und der gleichen Ausrichtung der Grabrampe sehr wahrscheinlich derselben Familie 
angehörte (Abb. 3-68). Hier wurde unterhalb der Ziegelsteinmauer ein grabschützender 
Tontopf vergraben (Abb.  3-69). Daraus ist zu schließen, dass die Ziegelsteinmauern 
bei beiden Gräbern eine ähnliche Funktion einnahmen, nämlich die grabschützende 
Wirkung der Tontöpfe zu bestärken. Folglich konnte meines Erachtens sehr wohl auch 
zwischen den Ziegelsteinmauern von Grab M2 ursprünglich ein grabschützender Ton-
topf platziert worden sein, der jedoch heute nicht mehr erhalten ist.

Huang bezeichnet den gesonderten Raum des Kammergrabes, der sich vor dem 
Sargraum befindet und unter allen Grabkammern oft die am höchsten gelegene ist, als 

155	 Huang Xiaofen 2003, 90–93.
156	 Zhao Shigang & Ou Zhengwen 1987, 131. 



469

Der Raum

den Raum der Opferung. Jener Raumtypus hat sich ihm zufolge aus dem Kopffach des 
Schachtgrabes entwickelt. Im Kopffach wurden, wie z. B. bei den Gräbern M1 und M3 
bei Mawangdui, jedoch nicht nur Essgeräte wie Speisetablette und Ohrschalen platziert, 
sondern auch weitere Gattungen von Beigaben wie Holzfigurinen, Tonweihrauchbren-
ner, Tonlampen und Bambusmatten. Daher fungierte dieser Raum meines Erachtens vor 
allem als Wohnraum des Grabes, während der Sargraum als Schlafraum diente. Das Grab 
bei Qilihe, datiert auf das Ende der Ost-Han-Zeit, weist eine ähnliche innere Gliederung 
auf (Abb. 3-70). Im linken Teil der quer zur Hauptachse liegenden Hauptkammer erhebt 
sich hier eine Ziegelsteinterrasse über den rechten Teil des Raumes. Auf der erhöhten 
Terrasse wurde ein Set aus Tonmodellen von Essgeräten, mehrere Musiker- und Tänzer-
figuren aus Ton sowie eine große Tonlampe platziert. Hinter einem Speisetablett befand 
sich ein leerer Platz, der wohl für die Seele des Grabherrn bestimmt war. An den Ecken 
des linken Teils der Hauptkammer befanden sich jeweils Tonmodelle von Küchengerä-
ten, Hühnern, Schweinekoben und einem Hund (Abb. 3-71). Der linke Teil der Haupt-
kammer fungierte daher vermutlich als Wohnzimmer, der rechte hingegen als Hof. Beide 
Teile bildeten gemeinsam den Wohnraum des Grabes, während die Sargkammer den 
Schlafraum darstellte. Somit lässt sich meines Erachtens der Innenraum des Grabes ent-
lang seiner Hauptachse schematisch in drei Partien einteilen: den Türbereich, den „vor-
deren Wohnraum qiantang 前堂“ und den „hinteren Schlafraum houshi 後室“.

Dem Autor des Buches Shaogou hanmu zufolge wurde die Hauptkammer bereits in 
der Jin-Zeit als qiantang 前堂 bezeichnet.157 In ähnlicher Weise trägt die Hauptkammer 
im grabschützenden Text für die Ehefrau von Zhong Zhongyou die Bezeichnung „zen-
trale Kammer zhongyang mingtang 中央明堂“:

B. 02: An den vier Ecken wurden Abwehrzeichen errichtet, in der zentralen Kam-
mer [des Grabes] wurden der Pfirsichholzvertrag von einem Fuß und sechs Zoll 
Länge, Münzen und [mehrere] Bleimännlein [platziert] 四角立封，中央明堂皆

有尺六桃券、錢布、鈆（鉛）人.

Huang deutet den Ausdruck zhongyang mingtang als „Opferaltar vor dem Grabhügel“.158 
Auf einem grabschützenden Tontopf, datiert auf das erste Jahr der Regierungsdevise 
Jingyuan (261 n. Chr.), ist jedoch ein ähnlicher Ausdruck, yangtang 央堂, zu finden: 
„[Ich] beschwichtige die Kränkung der Erde in der mittleren Kammer 謝土央堂“.159 
Da das Ritual der Besänftigung des Gottes der Erde im Grab durchgeführt worden sein 
muss, bezeichnet der Ausdruck zhongyang mingtang oder yangtang meines Erachtens 

157	 Luoyang shaogou hanmu 1959, 45.
158	 Huang Jingchun 2004, 64.
159	 Zhang Quanmin 2007, 30.



Materialität und Raum

470

sehr wahrscheinlich die in der Mitte des Grabes befindliche Hauptkammer. Entspre-
chend beschreiben die Phrase sijiao lifeng und ihre Variante li sijiao fengjie, die in vier 
grabschützenden Texten (B. 02, B. 04, Z. 01, Z. 02) auftauchen, die Platzierung der grab-
schützenden Objekte an den vier Ecken der Haupt- bzw. Sargkammer.

B. 04: Eigens für diesen Zweck wurden an den vier Ecken [des Grabes] Grenzmar-
kierungen errichtet, die sich nach oben bis zum neunten Himmel und nach unten 
bis zur neunten Erde ausdehnen 故立四角封界，〃{界}至九天上、九地下.

3.3.3	 Schematische Einteilungen des Raums nach Prinzipien 
der Zahlenkunst

An die vier Ecken der Hauptkammer des Grabes M143 (Nr. 16 M143) bei Shaogou wurden 
vier mit Zinnober bestrichene Kieselsteine gelegt (Abb. 3-72). Aus dem Grab C5M346 
bei der Fahrzeugfabrik in Luoyang (Nr. 04) wurden 85 kleine flache, annähernd runde 
Lehmscheiben mit jeweils roter, grüner, weißer oder schwarzer Einfärbung ausgegra-
ben (Abb. 3-73).160 Sie wurden wahrscheinlich entsprechend der Fünf-Phasen-Lehre an 
den vier Ecken der Haupt- bzw. Sargkammer platziert.

Der Schutz des Wohnraums des Grabes erfolgte oft dadurch, dass grabschützende 
Texte oder Töpfe in die Erde oberhalb des Gewölbes der Hauptkammer oder in den 
Boden der Haupt- bzw. Sargkammer vergraben wurden. So wurde in einem Grab beim 
Flughafen von Xianyang (Nr. 29) ein Tonbecken oberhalb des Gewölbes der Haupt-
kammer platziert. Im Becken befanden sich fünf Tontöpfe, wobei ein Topf in der Mitte 
angeordnet war und die anderen vier ihn umgaben. Die fünf Gefäße waren jeweils 
mit Realgar, Kalkspat, Zinnober, Flussspat und weißem Quarz befüllt (Abb. 3-74).161 Im 
Grab bei Nanjiaokou (N. 12) wurden ebenfalls fünf grabschützende Tontöpfe, befüllt 
mit jeweils einer Sorte Erz, an fünf Stellen im Boden der Haupt- und Sargkammer plat-
ziert (Abb. 3-75). Ihre Positionen entsprachen jeweils den vier Kardinalhimmelsrichtun-
gen sowie der Mitte des Grabes.162 Die grabschützenden Inschriften weisen darauf hin, 

160	 Ihr Durchmesser beträgt 3,3–5,9 cm, ihre Stärke 1,0–2,5 cm. Die Anzahl der roten, schwarzen, 
grünen und weißen Lehmscherben beträgt jeweils 30, 38, 4 und 13. Dem Ausgrabungsbericht 
zufolge sind die roten Lehmscherben mit Zinnober bestrichen (Cheng Yongjian 1999, 3/18).

161	 Wang Xiaoqi et al 2016, 350; Liu Weipeng 2009, 3.
162	 Dem Autor des Ausgrabungsberichts zufolge wurden in den vergangenen Jahrzehnten im 

Gebiet von Sanmenxia ähnliche grabschützende Tonflaschen in hanzeitlichen Gräbern entdeckt. 
Sie befanden sich bei der Ausgrabung unter dem Boden der Grabkammern (Wei Xingtao et al 
2009, 18).



471

Der Raum

dass jede Erzsorte so platziert wurde, um das Unheil aus derjenigen Himmelsrichtung 
abzuwenden, die nach der Fünf-Phasen-Lehre durch eine andere Himmelsrichtung, der 
das platzierte Erz zugeordnet ist, gebändigt wird.

N. 12-1 (M17:6): Im Osten [des Grabes] ... [verwende ich] neun Liang Azurit, um 
die Mitte [des Grabes] zu bändigen 東方...曾青九兩，制中央.

N. 12-2 (M17:7): Im Süden [des Grabes] ... [verwende ich] sieben Liang Zinnober, 
um den Westen [des Grabes] zu bändigen 南方...丹沙（砂）七兩，制西方.

N. 12-3 (M17:8): In der Mitte [des Grabes] ... [verwende ich] fünf Liang Realgar, 
um den Norden [des Grabes] zu bändigen 中央...雄黃女{五}兩，制北方.

N. 12-4 (M17:9): Im Westen [des Grabes] ... [verwende ich] acht Liang Arseno-
pyrit, [um den Osten des Grabes zu bändigen] 西方...礜石八兩.

N. 12-5 (M17:10): Im Norden [des Grabes] ... [verwende ich] sechs Liang Magnetit, 
um den Süden [des Grabes] zu bändigen 北方...慈（磁）石六兩，制南方.

Die Platzierung der grabschützenden Tontöpfe an den vier Ecken und in der Mitte der 
Haupt- und Sargkammer spiegelt sich in der Fünfteilung des Raums wider, die einen 
grundlegenden Aspekt der hanzeitlichen Zahlenkunst shushu 數術 bildet (Abb. 3-76). 
Die weitere Ausdifferenzierung der vier Kardinalhimmelsrichtungen ergibt schließlich 
eine Neunteilung oder eine Zwölfteilung des Raums (Abb. 3-77, 3-78).

In den grabschützenden Texten finden sich noch einige weitere Beispiele, aus denen 
die Fünfteilung des Raums inhaltlich abgeleitet werden kann:

T.  24: [Diese Flasche ist im] Süden [der Grabkammer zu platzieren]. Am Tag 
Yimao, [dem achtundzwanzigsten Tag] des Oktobers des vierten Jahres der Regie-
rungsdevise Jianning, [beschütze ich, der Bote des ...] Herrn, ... 南方。建寧四年

十月乙卯，□□帝...

T. 26-1: [Ich] setze den Grabsenior des Nordens, den Beamten der Unterwelt mit 
dem Rang von zweitausend Shi, den Gott Canglinjun und den Kriegsgott Wuyi-
wang hierüber in Kenntnis 告北冢公伯、地下二千石、倉林君、武夷王.

T. 26-2: [Ich] setze den Grabsenior des Westens, den Beamten der Unterwelt mit 
dem Rang von zweitausend Shi, den Gott Canglinjun und den Kriegsgott Wuyi-
wang hierüber in Kenntnis 告西冢公伯、地下二千石、倉林君、武夷王.



Materialität und Raum

472

N. 25: Dem Süden ist die Farbe Zinnoberrot zugeordnet. [Sein Ton auf der penta-
tonischen Skala] ist Zi. [Sein entsprechendes] inneres Organ ist das Herz. [Sein ...] 
sind die Zähne 南方赤，□□{其音}屬徵，□{其}臧（臟）在心，□{其}□

齒.

N. 27: [Ich verwende] acht Liang Arsenopyrit, [das dem Metall zugeordnet ist], 
im Osten [des Grabes] 礜石八兩在東方.

Auch eine Neunteilung des Raums wird in einigen grabschützenden Texten angedeutet:

T. 31: Daher [verwende ich] das Erz Arsenopyrit, um die negativen Energien der 
Erde, die von Nordwesten ausgehen, bis zu ihrer Vernichtung zu unterdrücken; 
[ich verwende] das Erz Azurit, um die negativen Energien der Erde, die vom Süd-
osten ausgehen, dem die Erdzweige Si und Chen zugeordnet sind, bis zu ihrer 
Vernichtung zu unterdrücken 故礜石厭（壓）西□{北}，曾青厭（壓）東南

巳辰上土氣.

S. 02-9: Im Südwesten [befindet sich] die Essenz des Feuers 西南火精.

Die Phrasen liuren 六壬 (S. 02-9, S. 04)163 und sichen 巳辰 (T. 31) in den grabschützen-
den Texten deuten darauf hin, dass die Zwölfteilung des Raums in der grabschützenden 
Praxis ebenso populär gewesen sein muss.

Bei einer Fünfteilung oder Neunteilung des Raums besitzt die Mitte eine dominante 
Rolle. Daher wurden grabschützende Tontöpfe bisweilen nur in der Mitte des Grabes, 
nämlich in die Erde oberhalb des Gewölbes der Hauptkammer (T. 04, Nr. 02, Nr. 17) 
platziert. Der Grund dafür liegt wohl darin, dass zum einen jene Position die zentrale 
und die höchste Stelle des Grabes bildet. Zum anderen ist die Mitte nach dem Prinzip 
der Zahlenkunst dem Element Erde zugeordnet. Deswegen eignet sich die Platzierung 
der grabschützenden Objekte in dieser Position besonders dazu, das Unheil, das von der 
Errichtung des Grabes bzw. vom Aufbrechen der Erde ausging, zu eliminieren, wie die 
Inschriften der fünf Flaschen aus dem Grab von Yang Zhen verdeutlichen:

T. 04: [Die Flasche ist] in die Mitte [des Grabes zu platzieren]. Der Realgar soll 
den Nachkommen Glück bringen und die Kränkung der Erde beschwichtigen 中
央。雄黃利子孫，安土.

163	 Für eine Diskussion über den Ausdruck liuren in der Zahlenkunst siehe Kapitel 3.2.



4. Die Begräbnistexte im

sozialen Wandel der Han-Zeit





475

4.1		�  Die geographische und zeitliche Verteilung 
der Begräbnistexte

4.1.1	 Geographische Verteilung der Begräbnistexte

Einen Überblick über die räumliche Verteilung der Gräber, aus denen die Begräbnistexte 
ausgegraben wurden, gibt Tabelle 51.

Tabelle 51. Heutige Fundorte der Gräber mit Begräbnistexten und deren angehörige Verwaltungs-
einheiten in der Ost-Han-Zeit

Nr. G. 01 G. 02 G. 03 G. 04 G. 05 G. 06

Ort St. JZ St. JZ St. Changsha St. JZ St. JZ St. JZ

Pr. Nan Nan Changsha Nan Nan Nan

Nr. G. 07 G. 08 G. 09 G. 10 G. 11 G. 12

Ort St. Suizhou Kr. Hanjiang Kr. Xuyi Kr. Wuwei Kr. Wuwei Kr. Wuwei

Pr. Nanyang Guangling Fü. Xiapi Wuwei Wuwei Wuwei

Nr. K. 01 K. 02 K. 03 K. 04 K. 05 K. 06

Ort Kr. Yanshi St. Shaoxing St. Xinzhou St. Zhuji St. LY St. LY

Pr. HNY Kuaiji Taiyuan Kuaiji HNY HNY

Nr. K. 07 K. 08 K. 09 K. 10 K. 11 K. 12

Ort St. Yangzhou Kr. Mengjin St. LY St. LY St. LY St. LY

Pr. Guangling HNY HNY HNY HNY HNY

Nr. T. 01 T. 02* T. 03 T. 04** T. 05 T. 06

Ort Kr. Baoji St. XA St. LY St. TG Pro. H/S Kr. Hu

Pr. YFF JZY HNY HN ? YFF

Nr. T. 07 T. 08 T. 09 T. 10 T. 11 T. 12

Ort Kr. Shaan St. XA St. XA St. XA St. XY St. XY

Pr. HN JZY JZY JZY YFF YFF

Nr. T. 13 T. 14 T. 15** T. 16 T. 17 T. 18* **

Ort Kr. Gaoling St. LY St. LY St. XA St. XA St. XY

Pr. Zuopingyi HNY HNY JZY JZY YFF

Nr. T. 19 T. 20 T. 21 T. 22 T. 23 T. 24

Ort Kr. Linyi St. XA St. LY St. TG St. LY St. XA

Pr. Hedong JZY HNY YFF HNY JZY

Erschienen in: Chen, Liang: Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit: Eine typologische 
Untersuchung der Jenseitsvorstellung, Heidelberg: CrossAsia-eBooks, 2021. 
DOI: https://doi.org/10.11588/xabooks.670

https://doi.org/10.11588/xabooks.670


Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

476

Tabelle 51 (Fortsetzung)

Nr. T. 25 T. 26 T. 27 T. 28 T. 29 T. 30

Ort Kr. Yanshi St. XA St. Xinzhou St. XY St. XA St. XA

Pr. HNY JZY Taiyuan YFF JZY JZY

Nr. T. 31 T. 32 T. 33 T. 34 T. 35 T. 36

Ort St. XA Kr. Baoji St. XA St. Lintong St. LY St. XA

Pr. JZY JZY JZY JZY JZY JZY

Nr. T. 37 T. 38 T. 39

Ort St. LY St. XA St. XA

Pr. HNY JZY JZY

Nr. N. 01 N. 02 N. 03 N. 04 N. 05* N. 06

Ort Kr. Fengxiang St. Hancheng Kr. Huayin Kr. Hu Kr. Lingbao Kr. Baoji

Pr. YFF Zuopingyi HN YFF HN YFF

Nr. N. 07 N. 08 N. 09 N. 10 N. 11 N. 12**

Ort St. LY St. LY St. LY St. LY Kr. Mi St. Sanmenxia

Pr. HNY HNY HNY HNY HNY HN

Nr. N. 13 N. 14 N. 15 N. 16 N. 17* N. 18

Ort Kr. Gaoyou St. XA St. XA St. XA St. XA St. XA

Pr. Guangling JZY JZY JZY JZY JZY

Nr. N. 19 N. 20 N. 21 N. 22 N. 23 N. 24

Ort St. XA St. XA St. XA St. XY Kr. Yanshi Pro. H/S

Pr. JZY JZY JZY YFF HNY ?

Nr. N. 25 N. 26 N. 27 N. 28 N. 29 N. 30

Ort Pro. H/S Pro. H/S Pr. Shanxi St. XY Kr. Shaan Kr. Yanshi

Pr. ? ? ？ YFF HN HNY

Nr. N. 31 N. 32 N. 33 N. 34 N. 35 N. 36

Ort St. LY Kr. Mi St. LY St. LY Kr. Shaan St. Xi’an

Pr. HNY HNY HNY HNY HN JZY

Nr. N. 37 N. 38 N. 39 N. 40 N. 41 N. 42

Ort St. Jining Kr. Lingbao St. XA St. XA St. XA St. LY

Pr. Fü. Rencheng HN JZY JZY JZY HNY



477

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Tabelle 51 (Fortsetzung)

Nr. N. 43 N. 44

Ort Kr. Lantian St. XY

Pr. JZY YFF

Nr. B. 01 B. 02 B. 03 B. 04 B. 05 B. 06

Ort Pro. H/S Kr. Mengjin Pro. H/S St. LY Kr. Bo St. LY 

Pr. ? HNY ? HNY Fü. Pei HNY

Nr. B. 07 B. 08 B. 09 B. 10 BM. 01

Ort Kr. Fuyang St. LY Pro. H/S Pro. H/S Pro. H/S

Pr. Runan HNY ? ? ?

Nr. H. 01 H. 02

Ort ? Kr. Gaoyou

Pr. ? Guangling

Nr. S. 01 S. 02 S. 03 S. 04

Ort Kr. Ju Kr. Shou Pro. Anhui, 
Jiangsu od. 
Shandong

St. Zibo

Pr. Fü. Langya Jiujiang ? Fü. Qi

Nr. Z. 01 Z. 02 Z. 03

Ort Kr. Wangdu Kr. Wuji St. XA

Pr. Fü. Zhongshan Fü. Zhongshan JZY

Nr. Y. 2-4 Y. 2-5

Ort St. XA Kr. Jiangning

Pr. JZY Danyang

Gesamtzahl der Gräber: 129

Pr. = Präfektur oder das Fürstentum in der Ost-Han; Fü. = Fürstentum; Pro. = Provinz; Kr. = Kreis; St. = 
Stadt; JZ = Jingzhou; LY = Luoyang; XA = Xi’an; XY = Xianyang; TG = Tongguan; H/S = Henan/Shaanxi; 
JZY = Jingzhaoyin; HNY = Henanyin; YFF = Youfufeng; HN = Hongnong

Das Sternchen* und das Doppelsternchen ** hinter der Nummerierung steht für die Verwendung der Blei-
männlein und der fünf Erzsorten im betroffenen Grab.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

478

Die Anzahl der Gräber, aus denen 1. Schreiben an die Unterwelt, 2. Landkaufverträge 
und 3. grabschützende Texte, Talismane und Siegel bzw. Siegelabdrücke ausgegraben 
wurden, beträgt jeweils 12, 12 und 105. Die Zahlen verdeutlichen, dass grabschützende 
Texte eine weitaus größere Verbreitung als Schreiben an die Unterwelt und Landkauf-
verträge fanden.

Die geographische Verteilung der hanzeitlichen Gräber, aus denen Begräbnistexte 
ausgegraben wurden, veranschaulicht Tabelle 52 (Die Anzahlen in Parenthesen und 
eckigen Klammern stehen jeweils für die Anzahl der Gräber, aus denen Bleimännlein 
oder fünf Erzsorten zutage gefördert wurden).1

Landkarte 1 gibt einen Überblick über die geographische Verteilung der genau loka-
lisierbaren Gräber aus obiger Tabelle.2 Die Anzahl der Schreiben an die Unterwelt, der 

1	 Bleimännlein und die fünf Erzsorten wurden oft in grabschützende Tontöpfe eingefüllt, daher 
wird die Anzahl der Gräber, aus denen sowohl grabschützende Tontöpfe als auch Bleimännlein 
oder die fünf Erzsorten zutage gefördert wurden, nicht zweimal gezählt, sondern jeweils in Par-
enthesen bzw. eckigen Klammern gesetzt.

2	 Diese Abbildung basiert auf der Kartenversion von Prof. Giele, der die Karte von Loewe (die wie-
derum auf die Landkarte von Tan zurückgeht, siehe Loewe 2000, 810, Map 7) bearbeitet hat und sie 
mir großzügig geschenkt hat. Diese vereinfachte Landkarte wurde schließlich von mir mit Hilfe 
der Landkarte der Ost-Han-Zeit von Tan (Tan Qixiang 1982–1987, Vol. 2, 40–64) weiter bearbeitet. 
Die Grenzlinien mehrerer Präfekturen und Fürstentümer wurden von mir entsprechend modi-
fiziert.

Tabelle 52. Anzahl der Gräber mit Begräbnistexten in den jeweiligen hanzeitlichen Verwaltungs-
einheiten

Pr. HNY JZY YFF HN Nan Guangling Wuwei 

Anz. 32+[1] 32+(2) 13+(1)+[1] 9+(1)+[2] 5 4 3

Pr. Kuaiji Taiyuan Zuopingyi Zhongshan Xiapi Danyang Nanyang

Anz. 2 2 2 2 1 1 1

Pr. Hedong Rencheng Pei Runan Langya Jiujiang Qi

Anz. 1 1 1 1 1 1 1

Pr. Changsha ? *

Anz. 1 12

Gesamtzahl der Gräber: 129

Pr. = Präfektur oder das Fürstentum in der Ost-Han; Anz. = Anzahl; YFF = Youfufeng; JZY = Jingzhaoyin; 
HN = Hongnong; HNY = Henanyin

* 	Von den 12 Gräbern ohne genaue Positionierung (Lageangabe) müssen sich 11 Gräber in Provinz Shaanxi, 
Shanxi oder Henan befunden haben. Das letzte Grab müsste sich in den Provinzen Shandong, Anhui oder 
Jiangsu befunden haben.



479

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Landkarte 1. Geographische Verteilung der genau lokalisierbaren Gräber mit Begräbnistexten



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

480

Landkaufverträge und der grabschützenden Texte an den verschiedenen Fundorten ist 
jeweils mit den Zeichen G. *, K. * und * markiert.

Anhand der Kartendarstellung werden folgende Aspekte der geographischen Ver-
teilung der verschiedenen grabschützenden Texte und Objekte ersichtlich.

•	 Grabschützende Texte, Talismane und Siegel wurden fast allesamt nördlich des 
Yangtse-Flusses zutage gefördert. Ein Grab in der Präfektur Danyang 丹陽 bildet die 
einzige Ausnahme. Auch Gräber mit Landkaufverträgen entstammen zumeist dem 
Gebiet nördlich des Yangtse-Flusses, nur zwei Gräber in der Präfektur Kuaiji 会稽 
bilden Ausnahmen. Das Verbreitungsgebiet der Landkaufverträge, dessen Zentrum 
in der Präfektur Henanyin 河南尹 liegt, überschneidet sich teilweise mit dem Ver-
breitungsgebiet der grabschützenden Texte, Talismane und Siegel, dessen Zentren 
die Präfekturen Henanyin und Jingzhaoyin 京兆尹 umfasst. Schreiben an die Unter-
welt wurden vor allem in den Präfekturen Nan 南, Changsha 長沙 und Nanyang 
南陽 aufgefunden, die in der West-Han-Zeit das Kernland der Region Chu bildeten. 
Die Präfektur Guangling 廣陵 und das Fürstentum Xiapi 下邳 sind hingegen Kern-
gebiete der damaligen Region Wu, wo sich jeweils nur ein Grab mit Schreiben an die 
Unterwelt befindet. Der Kreis Wuwei bildete ein weiteres Zentrum, in dem mehrere 
Schreiben an die Unterwelt aufgefunden wurden.

•	 In den Präfekturen Youfufeng 右扶風 und Hongnong 弘農, die jeweils an die Prä-
fekturen Jingzhaoyin und Präfektur Henanyin angrenzen, wurden grabschützende 
Texte aus jeweils zehn bzw. neun Gräbern ausgegraben. Die vier genannten Präfek-
turen bilden gemeinsam eine schmale waagrechte Zone, die sich größtenteils südlich 
des Gelben Flusses befindet. Diese Zone weist mit Abstand die meisten Gräber mit 
grabschützenden Texten auf. In anderen Präfekturen oder Fürstentümern kommen 
Gräber mit grabschützenden Texten hingegen nur sporadisch vor.

In weiteren Gräbern befanden sich Bleimännlein oder grabschützende Töpfe ohne 
erhaltene Inschriften. Ihre räumliche Verteilung veranschaulicht Tabelle 53.



481

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Tabelle 53. Heutige Fundorte der Gräber mit Bleimännlein oder grabschützenden  Töpfe ohne 
erhaltene Inschriften und deren angehörige Verwaltungseinheiten in der Ost-Han-Zeit

Nr. Nr. 01 Nr. 02 Nr. 03* Nr. 04* Nr. 05 M87* Nr. 05 M11

Ort St. LY St. Xi’an St. Xi’an St. LY Kr. Shaan Kr. Shaan

Pr. HNY JZY JZY HNY HN HN

Nr. Nr. 05 M14 Nr. 05 M21 Nr. 05 M23 Nr. 05 M29 Nr. 05 M30 Nr. 05 M50

Ort Kr. Shaan Kr. Shaan Kr. Shaan Kr. Shaan Kr. Shaan Kr. Shaan

Pr. HN HN HN HN HN HN

Nr. Nr. 05 M80 Nr. 05 M102 Nr. 06 Nr. 07 Nr. 08 Nr. 09 

Ort Kr. Shaan Kr. Shaan Kr. Shaan Kr. Shaan Lishi Kr. Mei

Pr. HN HN HN HN Xihe YFF

Nr. Nr. 10 Nr. 11 Nr. 12* Nr. 13 Nr. 14 Nr. 15*

Ort Kr. Mian St. XA St. Hanzhong St. XA St. XA Kr. Gaoling

Pr. Hanzhong JZY Hanzhong JZY JZY Zuopingyi

Nr. Nr. 16 M143 Nr. 16 M144 Nr. 16 M161 Nr. 16 M1035 Nr. 16 M1038 Nr. 16 M1039

Ort St. LY St. LY St. LY St. LY St. LY St. LY

Pr. HNY HNY HNY HNY HNY HNY

Nr. Nr. 17 Nr. 18 Nr. 19 Nr. 20 Nr. 21 Nr. 22* **

Ort Kr. Guyuan St. XA St. XA St. XA St. XA St. XA

Pr. Anding JZY JZY JZY JZY JZY

Nr. Nr. 23 Nr. 24 Nr. 25 Nr. 26 Nr. 27 Nr. 28

Ort St. XA St. XA St. XA St. XA St. XA St. XY

Pr. JZY JZY JZY JZY JZY YFF

Nr. Nr. 29** Nr. 30** Nr. 31

Ort St. XY St. XY St. XY

Pr. YFF YFF YFF

Nr. BM. 02 BM. 03 BM. 04 BM. 05

Ort St. Shangzhou Kr. Suining St. Qufu St. XY

Pr. JZY Fü. Xiapi Fü. Lu YFF

Gesamtzahl der Gräber: 49

LY = Luoyang; XA = Xi’an; XY = Xianyang; HNY = Henanyin; JZY = Jingzhaoyin; HN = Hongnong;  
YFF = Youfufeng



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

482

Die geographische Verteilung der hanzeitlichen Gräber, aus denen grabschützende 
Texte (ZH.), Töpfe ohne erhaltene Inschrift (Nr.), grabschützende Siegel (Y.), Bleimänn-
lein (BM.) oder fünf Erzsorten (E.) ausgegraben worden sind, lässt sich mit Tabelle 54 
und Landkarte 2 veranschaulichen.

•	 Die obige Statistik, in der grabschützende Töpfe ohne erhaltene Inschrift und Blei-
männlein mitberücksichtigt werden, zeigt ein ähnliches Ergebnis. Die entsprechen-
den Gräber verteilen sich größtenteils auf die vier benachbarten Provinzen Hena-
nyin, Hongnong, Jingzhaoyin und Youfufeng.

Wenn Schreiben an die Unterwelt, Landkaufverträge und grabschützende Texte, Talis-
mane, Siegel, Töpfe ohne erhaltene Inschrift, Bleimännlein und fünf Erzsorten gemein-
sam berücksichtigt werden, lässt sich die geographische Verteilung ihrer unterschied-
lichen Materialien mit Tabelle 55 und Landkarte 3 veranschaulichen.

Tabelle 54. Anzahl der Gräber mit grabschützenden Texten oder Tontöpfen ohne erhaltene Inschrift 
oder grabschützenden Siegeln oder Bleimännlein oder fünf Erzsorten in den jeweiligen hanzeitlichen 
Verwaltungseinheiten

Pr. HNY JZY YFF HN

Anz. ZH.*24 + Nr.*8 + Y.*1 
+ E.*1

ZH.*32 + Nr.*15 + Y.*1 
+ BM.*5 + E.*1

ZH.*13 + Nr.*6 + BM.*1 
+ E.*3

ZH.*9 + Nr.*12 + BM.*2 
+ E.*2

Pr. ZPY Hanzhong Xiapi Guangling

Anz. ZH.*2 + Nr.*1 + BM.*1 Nr.*2 + BM.*1 Nr.*1 + BM.*1 ZH.*2

Pr. Zhongshan Pei Xihe Langya

Anz. ZH.*2 ZH.*1 Nr.*1 ZH.*1

Pr. Danyang Qi Taiyuan Lu Anding

Anz. ZH.*1 ZH.*1 ZH.*1 BM.*1 Nr.*1

Pr. Rencheng Jiujiang Runan Hedong ?

Anz. ZH.*1 ZH.*1 ZH.*1 ZH.*1 ZH.*12

Pr. = Präfektur oder das Fürstentum in der Ost-Han; Anz. = Anzahl; JZY = Jingzhaoyin; YFF = Youfufeng; 
HNY = Henanyin; ZPY = Zuopingyi; HN = Hongnong



483

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Landkarte 2. Geographische Verteilung der Gräber mit grabschützenden Texten oder Tontöpfen 
ohne erhaltene Inschrift oder grabschützenden Siegeln oder Bleimännlein oder fünf Erzsorten



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

484

•	 Die obige Statistik zeigt auf, dass die Verteilung der grabschützenden Objekte unter-
schiedliche Zentren aufweist. Die Fundorte der grabschützenden Tontöpfe verteilen 
sich vor allem entlang der Achse Chang’an-Luoyang, die aus den vier Präfekturen 
Henanyin, Hongnong, Jingzhaoyin und Youfufeng besteht. In den beiden Präfektu-
ren Hanzhong und Zuopingyi, die unmittelbar an die Präfektur Jingzhaoyin grenzen, 
wurden grabschützende Tontöpfe aus jeweils zwei und drei Gräbern zutage geför-
dert. In anderen Präfekturen wie Anding, Hedong, Xihe, Taiyuan, Guangling sowie 
dem Fürstentum Rencheng befindet sich jeweils nur ein Grab, in dem grabschüt-
zende Tontöpfe aufgefunden wurden. Die Fundorte von Bleimännlein und der fünf 
Erzsorten verteilen sich ebenfalls fast ausschließlich auf die vier Kernpräfekturen 
Henanyin, Hongnong, Jingzhaoyin und Youfufeng. 

•	 Die meisten Fundorte von Landkaufverträgen und grabschützenden Texten auf Blei-
täfelchen sind auf die Präfektur Henanyin verteilt. Zwei weitere grabschützende 
Bleitäfelchen wurden jeweils in den Präfekturen Runan und Pei ausgegraben, die an 
die Präfektur Henanyin angrenzen bzw. nicht weit entfernt von ihr liegen. Deswegen 
bildet die Präfektur Henanyin das unangefochtene Zentrum in der Verbreitung der 
Bleitäfelchen.

Tabelle 55. Anzahl der Gräber mit Begräbnistexten oder Tontöpfen ohne erhaltene Inschrift oder 
grabschützenden Siegeln oder Bleimännlein oder fünf Erzsorten in den jeweiligen hanzeitlichen 
Verwaltungseinheiten

Pr. Jingzhaoyin Taiyuan Youfufeng

Anz. T.*31 + Z.*1 + Nr.*15 + BM.*5 + E.*1 T.*1 + S.*1 T.*13 + Nr.*6 + BM.*1 + E.*3

Pr. Henanyin Hongnong ?

Anz. T.*24 + B.*11 + Z.*1 + Nr.*8 + BM.*1 + E.*1 T.*9 + Nr.*12 + BM.*2 + E.*2 T.*5 + B.*5 + H.*1 + S.*1

Pr. Changsha Nanyang Zhongshan Danyang Xihe Zuopingyi 

Anz. H.*1 H.*1 Z.*2 Y.*1 Nr.*1 T.*2 + Nr.*1 + BM.*1

Pr. Rencheng Pei Hanzhong Langya Jiujiang Anding 

Anz. T.*1 B.*1 Nr.*2 + BM.*1 S.*1 S.*1 Nr.*1

Pr. Guangling Wuwei Xiapi Lu Hedong

Anz. H.*2 + T.*1 + Z.*1 H.*1 + SD.*2 H.*1 + Nr.*1 + BM.*1 BM.*1 T.*1

Pr. Nan Qi Kuaiji Runan

Anz. H.*5 S.*1 S.*1 + Z.*1 B.*1

Gesamtzahl der Gräber: 178

Pr. = Präfektur oder das Fürstentum in der Ost-Han; Anz. = Anzahl; H. = Holz- oder Bambustäfelchen;  
SD. = Seidenfahnen; T.= Tontöpfe mit erhaltenen Inschriften, Nr. = Tontöpfe ohne erhaltene Inschriften; 
Z. = Ziegelsteininschrift; S. = Stein- oder Jadeinschrift; BM. = Bleimännlein; B. = Bleitäfelchen; E. = fünf 
Erzsorten; Y. = Holzsiegel



485

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Landkarte 3. Geographische Verteilung der Gräber mit Begräbnistexten oder Tontöpfen ohne 
erhaltene Inschrift oder grabschützenden Siegeln oder Bleimännlein oder fünf Erzsorten



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

486

•	 Drei Gräber mit grabschützenden Steininschriften sind auf die Fürstentümer Langya 
(S. 01) und Qi (S. 04) sowie auf die Präfektur Jiujiang (S. 02) verteilt. Das vierte Grab 
mit einer grabschützenden Steinplatte (S. 03) könnte sich laut der Inschrift auch in der 
angrenzenden Zone der Provinzen Shandong, Jiangsu oder Anhui befunden haben. 
Somit liegen die Fundorte grabschützender Steininschriften vornehmlich in demje-
nigen Gebiet, in dem die Errichtung von Gräbern mit Reliefsteinen üblich war. In der 
Provinz Henan, die ein weiteres Zentrum der Reliefsteingräber darstellt, wurden bisher 
jedoch keine grabschützenden Steininschriften zutage gefördert. Dies weist darauf hin, 
dass die Verwendung der Steininschriften wohl ein lokales Phänomen gewesen sein 
muss. Grabschützende Steininschriften, die ein ähnliches Format wie der Landkaufver-
trag K. 03 aufweisen, können auf die Jadetäfelchen, die für die feng-Opferzeremonie auf 
dem Berg Tai hergestellt wurden, zurückgeführt werden. Der einzige Landkaufvertrag 
in Form einer Steininschrift stammt aus der Präfektur Kuaiji. Er wurde jedoch nicht 
dem Grab beigegeben, sondern auf einen Fels in dessen Nähe eingemeißelt. Diese Form 
der Steininschrift lässt sich auf die Inschriften auf alten Grenzsteinen zurückführen.

•	 Landkaufverträge oder grabschützende Texte in Form von Ziegelsteintafeln oder 
Hohlziegeln tauchen schwerpunktmäßig in den Präfekturen Henanyin, Jingzhaoyin, 
Guangling und Kuaiji sowie dem Fürstentum Zhongshan auf. Das früheste Exemplar 
(K. 01) entstand in der Präfektur Henanyin. Der Ziegelstein als apotropäischer Textträ-
ger fand zunächst in den osthanzeitlichen Gräbern von Zwangsarbeitern bei der Stadt 
Luoyang Verwendung. Daher kann die Stadt Luoyang als das Verwendungszentrum 
der grabschützenden Ziegelsteininschriften gelten. Die Grabherrn der beiden Gräber 
im Fürstentum Zhongshan, aus denen zwei grabschützenden Ziegelsteininschriften 
zutage gefördert wurden, sind Liu Gongze, der ehemalige Präfekt der Präfektur Tai-
yuan, und Zeng Qian, der ehemalige Magistrat des Kreises Maoling. Der eine war ein 
hoher Beamter mit dem Rang von zweitausend Shi, der von der Zentralregierung in 
der Stadt Luoyang in die lokale Präfektur entsandt wurde, der andere war der Magis-
trat des wichtigsten Kreises im Umland der Hauptstadt Chang’an. Daher erscheint es 
sehr wahrscheinlich, dass die genannten Amtspersonen die Bestattungssitte der beiden 
Hauptstädte in ihre Heimatregionen brachten und dort praktizierten.

•	 Begräbnistexte auf vergänglichen Materialien wie Holz, Bambus und Seide sind nur 
unter speziellen Bedingungen zu erhalten. Sie konnten nur aus luftdichten Schachtgrä-
bern mit hölzernen Sargkammern in den südlichen Präfekturen Nan, Changsha, Nany-
ang, Danyang und Guangling und dem Fürstentum Xiapi zutage gefördert sowie aus 
extrem trockenen Kammergräbern3, die sich größtenteils in Nordwestchina befinden.

3	 Das grabschützende Holztäfelchen wurde in einem Grab im Kreis Gaoyou, Provinz Jiangsu, gefun-
den. Das Grab wurde bei der Ausgrabung bereits einem Brand zum Opfer gefallen (Zhu Jiang 1960, 
20). Dies verdeutlicht, dass die direkte Umgebung des Grabes äußerst trocken war.



487

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Da Holz, Bambus und Seide in der Han-Zeit die Hauptschreibmaterialien waren, lässt 
sich berechtigterweise fragen, ob nicht noch viel mehr Begräbnistexte aus diesen ver-
gänglichen Materialien angefertigt wurden, die heute wegen der ungeeigneten Erhal-
tungsbedingungen nicht mehr im Grab erhalten sind. Um die Hypothese zu prüfen, 
bietet es sich an zunächst eine Statistik über die aufgefundenen Holz- und Bambus-
täfelchen der Han-Zeit zu erstellen. So haben Giele, Zhao, Shao und Hu die Fundorte 
der seit 1900 entdeckten Holz- und Bambustäfelchen der Zhanguo bis Jin-Zeit statisch 
ausgearbeitet. Auf der Grundlage ihrer Arbeit lassen sich die Fundorte der Gräber mit 
Holz- oder Bambustäfelchen in Tabelle 56 auflisten.4

Tabelle 56. Fundorte und Datierung der Gräber mit Holz- oder Bambustäfelchen und deren Anzahl

Nr. Fundort Pr./Fü. Dat. Anz. Gr.

1 Grab M116 bei Lelang, St. Pyongyang Lelang OH 1 1

2 Grab M203 bei Wujialing, St. Changsha Changsha WH 10 1

3 Grab M401 bei Xujiawan, St. Changsha Changsha WH 1 1

4 Grab M32 bei Liujiaqu, Kr. Shaan Hongnong OH 2 1

5 Ruine H2 bei Shaojiagou, Kr. Gaoyou Guangling OH 1 1

6 Grab bei Shazitang, St. Changsha Changsha WH 73 1

7 Grab bei Jiaoshan, St. Lianyungang Donghai OH 2 1

8 Grab M1 bei Sanyangdun, St. Yancheng Guangling AOH 1 1

9 Grab M3 bei Zhenbaidong, St. Pyongyang Lelang OH 3 1

10 Grab M3 bei Wanghuling, Kr. Yuci Taiyuan AWH 1 1

11 Grab bei Liujiawa, Kr. Gangu Hanyang OH 28 1

12 Grab bei Dafengtou, Kr. Yunmeng Jiangxia WH 1 1

13 Grab von Huo He bei Xiaojiaoshan, 
St. Lianyungang Donghai WH 7 1

14 Grab M3 bei Wuzuofeng, Kr. Guanghua Nanyang WH ≈30 1

15 Grab von Si Qiyao bei Wangtuanzhuang, 
St. Lianyungang Donghai M/EWH 2 1

16 Grab M7 bei Dongyang, Kr. Xuyi Xiapi EWH 1 1

17 Grab M1 bei Dabaotai, St. Beijing Guangyang M/EWH 1 1

18 Grab von Zhang Dezong bei Nanjiao, Kr. Wuwei Wuwei M/EOH 1 1

4	 Giele 2003, 435–437; Dou Lei 2016, 9–97; Hu Pingsheng & Li Tianhong 2004, 325–546; Zhao Ning 
2014, 488–498. Die statistische Auswertung von Zhao dient als Basis der folgenden Tabelle. Aus 
seiner Statistik wurden diejenigen 74 Einträge, die sich auf die Han-Zeit beziehen, ausgewählt 
und mit Zahlen nummeriert. Diejenigen Einträge, die nicht von Zhao dokumentiert wurden und 
in dieser Tabelle ab Nummer 75 aufgeführt sind, wurden anhand der anderen Forschungsarbeiten 
wie z. B. der von Giele, Dou und Hu von mir ergänzt.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

488

Tabelle 56 (Fortsetzung)

Nr. Fundort Pr./Fü. Dat. Anz. Gr.

19 Grab bei Maquan gongshe, St. Xianyang Youfufeng EWH 3 Frag. 1

20 Grab M1 bei Luobowan, Kr. Gui Yulin AWH ≈15 1

21 Grab von Dai Sheng bei Xiaojiaoshan, 
St. Lianyungang Donghai Han 1 1

22 Grab bei Huaguoshan, St. Lianyungang Donghai WH 13 1

23 Gräber M11, M13 bei Jinqueshan, St. Linyi Langya WH 8 2

24 Gräber M1, M2 bei Shenjushan, Kr. Gaoyou Guangling WH ? 2

25 Grab M5 bei Huchang, St. Yangzhou Guangling MWH 26 1

26 Grab von Gao Gaoding bei Tangzhuang, 
St. Lianyungang Donghai EWH 1 1

27 Ruine F26 bei Palast Weiyang, St. Xi’an Jingzhaoyin Xin 115 0

28 Grab bei Mozuizi, Kr. Wuwei Wuwei OH 26 1

29 Grab M3 bei Pingshan Farm, St. Yangzhou Guangling M/EWH 3 1

30 Grab von König Zhao Mei bei Xianggangshan, 
St. Guangzhou Nanhai AWH 1 1

31 Grab M28 bei Jinqueshan, St. Linyi Langya WH 1 1

32 Grab M1 bei Lelang, St. Pyongyang Lelang OH 6 1

33 Grab M3 bei Wubaishan, Kr. Wuwei Wuwei EWH 1 1

34 Grab von Xiguo Bao bei Huangshiya, 
St. Lianyungang Donghai EWH 4 1

35 Grab M1 bei Yandaishan, St. Yizheng Guangling MWH 26 1

36 Grab M1 bei Maojiayuan, Kr. Jiangling Nan 168 v. Chr. 74 1

37 Ruine T1 bei Gurendi, St. Zhangjiajie Wuling OH 90 0

38 Grab bei Hantanpo, Kr. Wuwei Wuwei M/EOH 16 1

39 Grab bei Nanmen zhuanchang, St. Lianyungang Donghai Xin bis AOH 1 1

40 Grab M364 bei Zhenbaidong, St. Pyongyang Lelang EWH 3 1

41 Grab M31 bei Shendingling, St. Guigang Yulin MWH 1 1

42 Grab bei Yuyang, St. Changsha Changsha AWH ≈100 1

43 Grab bei Fanzhuang, Kr. Lulong Liaoxi AWH ? 1

44 Ruine bei Wuyi guangchang, St. Changsha Changsha OH ≈200 0

45 nach England geschmuggelte Ware ? Han ? ?

46 Grab M1 bei Huxishan, St. Yuanling Wuling AWH 1336 Frag. 1

47 Dunhuang Dunhuang Han 12 ?

48 Ruine bei Da’anzhai, Kr. Ji Youbeiping Han 1 0

49 Grab 2001XRGM5 bei Duling, St. Xi’an Jingzhaoyin WH 1 1

50 Ruine bei Jiuxianping, Kr. Yunyang Ba AWH ≈ 20 0



489

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Tabelle 56 (Fortsetzung)

Nr. Fundort Pr./Fü. Dat. Anz. Gr.

51 Grab M106 bei Haiqu, St. Rizhao Langya MWH 43 1

52 Grab von Ling Huiping bei Shuanglongcun, 
St. Lianyungang Donghai M/EWH 22 1

53 Grab bei Daqingdun, Kr. Siyang Donghai WH ≈50 1

54 neun Gräber bei Yintai, St. Jingzhou Nan WH ≈2360 9

55 Ruine bei Jiudunwan, Kr. Anxi Dunhuang Han 35 0

56 Ruine J8 bei Zoumalou, St. Changsha Changsha 140–87 v. Chr. 3000–4000 0

57 bei Nanhuaxiang, Kr. Gaotai Zhangye OH ? ?

58 Grab von Liu Wuzhi bei Yangmiao, St. Yangzhou Guangling AWH 5 1

59 Grab M19 bei Jizhuang, St. Tianchang Guangling MWH 34 1

60 Grab M1 bei Songbai, St. Jingzhou Nan AWH 73 1

61 Ruine bei Palast des Königs Nanyue, 
St. Guangzhou Nanhai AWH ≈100 0

62 Grab M77 bei Shuihudi, Kr. Yunmeng Jiangxia AWH ≈2140 1

63 Grab M1 bei Muyicun, Kr. Guangnan Zangke Han 5 1

64 Grab M1 bei Xiejiaqiao, St. Jingzhou Nan AWH 211 1

65 Grab M1 bei Zhongbicun, Kr. Yidu Nan AWH 1 1

66 Grab M5 bei Shuiquanzi, Kr. Yongchang Zhangye M/EOH ≈1400 1

67 Ruine F2, F5 bei Yikeshu, St. Dunhuang Dunhuang EWH 16 0

68 Ruine bei Denggongtang, Kr. Liyang Wuling OH 6 1

69 Ruine J1 bei Wuyi guangchang, St. Changsha Changsha A/M OH ≈10000 0

70 Ruine bei Zoumalou, St. Changsha Changsha Han bis Jin-
Zeit ≈500 0

71 Gräber M1 und M3 bei Laoguanshan, St. Chengdu Shu WH 970 2

72 Ruine bei Tuzishan, St. Yiyang Changsha Zhanguo- bis 
Wu-Zeit ≈13000 0

73 Grab M166 bei Zhenbaidong, St. Pyongyang Lelang WH 4 1

74 bei der Gemeinde Hushu, Kr. Jiangning Danyang Han 1 ?

75 Grab von Shi Rao bei Yinwan, St. Lianyungang Donghai gegen 10 v. Chr. 156 1

76 Grab M2 bei Yinwan, St. Lianyungang Donghai Xin bis AOH 1 1

77 Grab an der Grenze zwischen den Provinzen 
Jiangsu und Shandong ? Han 1 1

78 Grab von Zhu Lin bei Xupu, Kr. Yizheng Guangling EWH 19 1

79 Gräber M129, M130 bei Haiqu, St. Rizhao Langya MWH bis AOH 4 2

80 Gräber M247, M249, M258 bei Zhangjiashan, 
St. Jingzhou Nan AWH ≈1600 3

81 Gräber M127, M136 bei Zhangjiashan, 
St. Jingzhou Nan AWH ≈1150 2



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

490

Tabelle 56 (Fortsetzung)

Nr. Fundort Pr./Fü. Dat. Anz. Gr.

82 Grab M6 bei Gaotai, St. Jingzhou Nan WH 53 1

83 Grab bei Hunan sheng caijing zhuanke xuexiao, 
St. Changsha Changsha WH ≈120 1

84 Grab von Xiahou Zhao bei Shuanggudui, 
Kr. Fuyang Runan 165 v. Chr. >1000 Frag. 1

85 Grab M18 bei Gaotai, St. Jingzhou Nan 173 v. Chr. 75 1

86 Grab M1 bei Mawangdui, St. Changsha Changsha AWH 361 1

87 Grab M3 bei Mawangdui, St. Changsha Changsha 168 v. Chr. 608 1

88 Gräber M167, M168, M169 bei Fenghuangshan, 
St. Jingzhou Nan WH 199 3

89 Gräber M8, M9, M10 bei Fenghuangshan, 
St. Jingzhou Nan WH 437 3

90 Grab M8 bei Kongjiapo, St. Suizhou Nanyang 142 v. Chr. 785 1

91 Grab von Xuning ？ 79 n. Chr. 14 1

92 Grab M26 bei Xiaojia caochang, St. Jingzhou Nan AWH 35 1

93 Gräber M1 und M2 bei Yinqueshan, St. Linyi Langya MWH >7500 Frag. 2

94 Ruine beim Einzugsgebiet des Flusses Shule Dunhuang Han 708 0

95 Ruine bei Dunhuang, Jiuquan und Anxi Dunhuang Han 189 0

96 Ruine bei Xiao fangpancheng, St. Dunhuang Dunhuang Han 66 0

97 Ruine beim Yumen huahai Farm, St. Jiayuguan Jiuquan Han 91 0

98 Ruine bei Maquan, St. Dunhuang Dunhuang Han 1217 0

99 Ruine bei Suyoutu, St. Dunhuang Dunhuang Han 76 0

100 Ruine bei der St. Dunhuang Dunhuang Han 137 0

101 Ruine bei Xuquanzhi, St. Dunhuang Dunhuang Han 35000 0

102 Ruine bei Juyan Zhangye Han 11000 0

103 Ruine beim Einzugsgebiet des Flusses Ejina Zhangye Han 19700 0

104 Grab M40 bei Bajiaolang, Kr. Ding Zhongshan 74–48 v. Chr. >2500 1

105 Grab M115 bei Shang sunjiazhai, Kr. Datong Jincheng 74–48 v. Chr. >240 1

106 Ruine bei Ejinaqi Zhangye Han >500 0

107 Grab von Marquis Haihun Yuzhang EWH >10000 1

Gesamtzahl der Gräber: 	100 
Gesamtzahl der Ruine: 	  23
unklare Quellen: 	   4

Anz.=Anzahl der Holz- bzw. Bambustäfelchen; Pr./Fü.=Präfektur od. Fürstentum der Ost-Han-Zeit; Gr.=An-
zahl der Gräber; Frag.=Fragmente; Dat. = Datierung; OH = Ost-Han; WH = West-Han; AWH = Anfang 
West-Han; MWH = Mitte West-Han; EWH = Ende West-Han; M/EWH = Mitte od. Ende West-Han; AOH = 
Anfang Ost-Han; A/M OH = Anfang od. Mitte Ost-Han; M/EOH = Mitte od. Ende Ost-Han.



491

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Die geographische Verteilung der hanzeitlichen Gräber (M.) und Ruinen (R.), aus denen 
geschriebene Holz- oder Bambustäfelchen zutage gefördert wurden, wird in Tabelle 57 
und Landkarte 4 veranschaulicht (Grabschützende Holz- oder Bambustäfelchen wurden 
in einigen dieser Gräber zutage gefördert. Die Anzahl der Gräber mit grabschützenden 
Holz- oder Bambustäfelchen (G.) ist in der Kartendarstellung in Parenthese gesetzt).

Die obige Statistik und die Kartendarstellung zeigen verschiedene Aspekte auf:

•	 Bei den Ruinen, in denen Holz- oder Bambustäfelchen gefunden wurden, handelt es 
sich zumeist nicht um Gräber, sondern um die Ruinen von Bauwerken der Lebenden, 
z. B. um Brunnen oder Festungen. Sie verteilen sich auf nur wenige Präfekturen und 
Fürstentümer: Changsha (5), Wuling (1), Nanhai (1), Ba (1), Zhangye (3), Jiuquan (1), 
Dunhuang (9), Youbeiping (1), Jingzhaoyin (1). Unter ihnen gehörte nur die Präfektur 
Jingzhaoyin zu den kulturell entwickelten Gebieten der Han-Zeit.5 Bis heute wurde 
jedoch keine einzige Ruine dieser Art in den kulturellen Zentren der Ost-Han-Zeit, 
nämlich in den Präfekturen Nanyang 南陽, Yingchuan 潁川, Runan 汝南, Henanyin 

5	 Die fünf kulturell entwickelten Gebiete der West-Han-Zeit sind das Qi-Lu-Zhou-Song-Gebiet 齊
魯周宋, das Huainan-Wu-Yue-Gebiet 淮南吳越, der Westteil der Provinz Hebei, das Sanfu-Gebiet 
und das Shu-Gebiet 蜀. Die vier kulturell entwickelten Gebiete der Ost-Han-Zeit sind das Yu-
Yan-Qing-Xu-Si-Gebiet 豫兗青徐司, das Sanfu-Gebiet, das Wu-Kuai-Gebiet 吳會 sowie das Shu-
Gebiet (Lu Yun 1991, 2–65).

Tabelle 57. Anzahl der hanzeitlichen Gräber und Ruinen mit Entdeckung von geschriebenen Holz- 
oder Bambustäfelchen in damaligen Verwaltungseinheiten

Pr. Lelang Changsha Hongnong Guangling Donghai Taiyuan

Anz. M.*5 M.*7+R.*5 M.*1 M.*10 M.*12 M.*1

Pr. Jiangxia Nanyang Dunhuang Guangyang Wuwei Xiapi

Anz. M.*2 M.*2 R.*9 M.*1 M.*4 M.*1

Pr. Langya Jingzhaoyin Nanhai Yulin Nan Liaoxi

Anz. M.*8 M.*1+R.*1 M.*1+R.*1 M.*2 M.*27 M.*1

Pr. Shu Youbeiping Zhangye Wuling Ba Jiuquan

Anz. M.*2 R.*1 M.*1+R.*3 M.*2+R.*1 R.*1 R.*1

Pr. Runan Zhongshan Youfufeng Hanyang Zangke Jincheng

Anz. M.*1 M.*1 M.*1 M.*1 M.*1 M.*1

Pr. ?

Anz. M.*2

Pr. = Präfektur oder das Fürstentum in der Ost-Han; Anz. = Anzahl; M. = Grab; R. = Ruine



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

492

Landkarte 4. Geographische Verteilung der Gräber und Ruinen mit Entdeckung von geschriebenen 
Holz- oder Bambustäfelchen



493

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

und Chenliu 陳留 wissenschaftlich ausgegraben. Dies weist darauf hin, dass Ruinen 
mit Holz- oder Bambustäfelchen in den kulturell entwickelten Gebieten der Han-Zeit 
schwer zu erhalten waren. Dafür gibt es mehrere Gründe: 1. Die genannten Gebiete 
waren bereits seit der Han-Zeit dicht bevölkert und sind es noch heute. 2. In diesen 
Gebieten fanden in der chinesischen Geschichte die meisten Kriege statt. 3. Das 
Klima dieser Gebiete erwies sich als nicht günstig für den Erhalt der vergänglichen 
Schreibmaterialien. Die Präfekturen Dunhuang, Jiuquan, Zhangye und Changsha, 
aus denen die meisten beschriebenen Holz- und Bambustäfelchen zutage geför-
dert wurden, sind nicht nur weit von den damaligen kulturellen Zentren entfernt, 
sondern verfügen auch über geeignete klimatische und geologische Bedingungen, 
nämlich über Trockenheit oder luftdichte Böden, die für den Erhalt vergänglicher 
Schreibmaterialien entscheidend sind.

•	 Die Verwendung beschriebener Holz- oder Bambustäfelchen als Grabbeigaben ist 
eine populäre Bestattungssitte, die nicht nur in Südchina, sondern auch in Nord-
china Verbreitung fand. Die Gräber mit beschriebenen Holz- oder Bambustäfelchen 
sind überwiegend auf die West-Han-Zeit zu datieren. Fast keine Gräber mit diesen 
Beigaben lassen sich auf einen späteren Zeitraum als den Anfang der Ost-Han-Zeit 
datieren. Die Präfekturen und Fürstentümer können hinsichtlich der Anzahl der 
Gräber, in denen beschriebene Holz- oder Bambustäfelchen aufgefunden wurden, in 
drei Gruppen eingeteilt werden: 
Gruppe I: 	 Präfektur Nan (27); 
Gruppe II: 	� Präfektur/Fürstentum Donghai (12), Guangling (10), Langya (8), 

Changsha (7), Lelang (5), Wuwei (4); 
Gruppe III: 	�Präfektur/Fürstentum Wuling (2), Jiangxia (2), Shu (2), Yulin (2), Zhan-

gye (1), Jincheng (1), Hanyang (1), Cangge (1), Nanhai (1), Runan (1), 
Jiujiang (1), Yuzhang (1), Xiapi (1), Hongnong (1), Jingzhaoyin (1), You-
fufeng (1), Taiyuan (1), Zhongshan (1), Guangyang (1) und Liaoxi (1).

Unter ihnen zählen nur die Präfekturen/Fürstentümer Donghai, Langya, Guangling, 
Xiapi, Jiujiang, Zhongshan, Shu, Hongnong, Jingzhaoyin und Youfufeng zu den kul-
turell entwickelten Gebieten der Han-Zeit. In den Präfekturen/Fürstentümern Lu 鲁, 
Qi 齊, Liang 梁, Pei 沛, die zusammen mit den Präfekturen Donghai 東海 und Lan-
gya 琅琊 am Anfang und in der Mitte der West-Han-Zeit kulturelle Zentren bildeten, 
wurden keine Gräber mit Holz- oder Bambustäfelchen wissenschaftlich zutage geför-
dert. Im Sanfu-Gebiet 三輔, das aus den Präfekturen Youfufeng, Jingzhaoyin, Hong-
nong besteht, ist nicht nur die Anzahl der Gräber mit erhaltenen Holz- oder Bam-
bustäfelchen gering, sondern auch der Erhaltungszustand der Täfelchen schlecht.6 

6	 Das einzige Holztäfelchen aus der Präfektur Jingzhaoyin ist in drei Fragmente zerbrochen.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

494

In der Präfektur Henanyin, die in der West-Han-Zeit (damals als Präfektur Henan 
bezeichnet) ein ökonomisch hoch entwickeltes Gebiet und in der Ost-Han-Zeit der 
Sitz der Hauptstadt war, wurde kein einziges Grab mit entsprechenden Holz- oder 
Bambustäfelchen ausgegraben.

•	 Neben vermehrten Bautätigkeiten und Kriegshandlungen in späteren Epochen gibt 
es in den meisten kulturell entwickelten Gebieten der Han-Zeit weitere Ursachen 
für die geringe Anzahl von Gräbern mit Holz- oder Bambustäfelchen bzw. für deren 
schlechten Erhaltungszustand. So waren Grabräuber bereits vor der Han-Zeit wie 
auch in den nachfolgenden Jahrhunderten in diesen Gebieten aktiv.7 Sie raubten 
die meisten Gräber von großem und mittlerem Umfang systematisch aus. Was sich 
jedoch als noch fataler für die Grabbeigaben aus vergänglichen Materialien erwies, 
ist die Stollenbauweise der Kammergräber. In der Zhanguo-Zeit kamen Hohlziegel 
bei der Errichtung von Kammergräbern zunächst im Fürstentum Han 韓 zur Anwen-
dung. Diese Bautradition wurde am Anfang der West-Han-Zeit in etwa der gleichen 
Region, deren beiden Zentren nun die Städte Luoyang und Zhengzhou bildeten, fort-
gesetzt und in der Mitte der West-Han-Zeit in die Stadt Chang’an eingeführt. Dort 
wurden Hohlziegel schließlich durch Ziegelsteine ersetzt. Von der Mitte der West-
Han-Zeit an wurden das mit Ziegelsteinen gebauten Kammergrab allmählich von der 
Präfektur Jingzhaoyin in andere Präfekturen und Fürstentümer verbreitet, bis es sich 
letztendlich fast im gesamten Territorium der Ost-Han-Zeit durchsetzte.8 Anders 
als die Schachtgräber in der Region Chu, die oft tief in den Boden gegraben und 
mit weitgehend luftdichten Baumaterialien umschlossen wurden9, waren in Stol-
lenbauweise errichtete Kammergräber meistens nicht luftabgedichtet. Die in ihnen 
befindlichen Bestattungsmöbel, insbesondere Holzsärge, konnten leicht verrotten, 
wie Bodenuntersuchungen in westhanzeitlichen Gräbern bei Longshouyuan 龍首

原 in der Stadt Xi’an belegen. Nur dicke Holzbalken oder Holzbretter blieben nach 
Jahrhunderten dort noch teilweise erhalten (Abb. 4-1).10

•	 Aus den obigen Gründen ist daher zu vermuten, dass Schreiben an die Unterwelt 
auch in weiteren Präfekturen und Fürstentümern Verbreitung gefunden haben 
könnten. Ein wichtiger Beleg für diese These bilden die Funde von drei Schreiben an 
die Unterwelt im Kreis Wuwei, der von der Region Chu geographisch weit entfernt 

7	 Grabräuber waren besonders während der Übergangszeit zwischen dem Ende der Ost-Han-Zeit 
und der Wei-Zeit aktiv (Wang Zijin 1999, 91–104). 

8	 Huang Yijun 2015, 162–164.
9	 Huang weist darauf hin, dass der Gebrauch von Ziegelsteinen als Baumaterial für Gräber in den 

Gebieten von Luoyang und Chang’an eng mit der Abnahme der Wälder in Zentralchina zusam-
menhängt (Huang Xiaofen 2003, 126–127). 

10	 Han Baoquan et al 1999, 16. 



495

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Tabelle 58. Fundorte der fünf Typen der grabschützenden Tontöpfe und Anzahlen der Gräber mit 
grabschützenden Töpfen

Ty. Nummerierung und Fundort (Anzahl der Töpfe) A. G. A. T.

I1

T. 06 Kreis Hu (1); T. 14 St. Luoyang (3); T. 15 St. Luoyang (1); T.18 St. Luoyang (3); 
T. 23 St. Luoyang (4); T. 25 Kreis Yanshi (1); T. 29 St. Xi’an (1); T. 33 St. Xi’an (1); T. 35 
St. Luoyang (2); T. 37 St. Luoyang (1); N. 07 St. Luoyang (3); N. 10 St. Luoyang (2); 
N. 11 Kreis Mi (4); N. 23 Kreis Yanshi (1); N. 30 Kreis Yanshi (1); N. 01 St. Luoyang (1); 
N. 32 Kreis Mi (7); N. 33 St. Luoyang (1); Nr. 16 M143 St. Luoyang (1); Nr. 16 M144 St. 
Luoyang (1); Nr. 16 M1039 St. Luoyang (1); Nr. 16 M1035 St. Luoyang (1); Nr. 16 M1038 
St. Luoyang (2); Nr. 16 M161 St. Luoyang (3); N. 37 St. Jining (4); N. 34 St. Luoyang (1); 
Nr. 20 St. Xi’an (1).

28 54

I2

T. 07 Kreis Shaan (2); T. 20 St. Xi’an (1); T. 22 St. Tongguan (1); T. 30 St. Xi’an (1); T. 31 
St. Xi’an (1); N. 03 Kreis Huayin (2); N. 05 Kreis Lingbao (5); N. 29 Kreis Shaan (1); 
Nr. 07 Kreis Shaan (2); Nr. 06 Kreis Shaan (1); N. 35 Kreis Shaan (1); Nr. 05 M87 Kreis 
Shaan (3); Nr. 05 M11 Kreis Shaan (1); Nr. 05 M21 Kreis Shaan (1); Nr. 05 M23 Kreis 
Shaan (1); Nr. 05 M29 Kreis Shaan (1); Nr. 05 M102 Kreis Shaan (2); Nr. 13 St. Xi’an (2); 
Nr. 08 Kreis Lishi (1); Nr. 24 St. Xi’an (2); Nr. 22 St. Xi’an (1); N. 38 Kreis Lingbao (2); 
N. 40 St. Xi’an (1); Nr. 25 St. Xi’an (1); Nr. 02 St. Xi’an (1); Nr. 19 St. Xi’an (1); Nr. 14 St. 
Xi’an (1); Nr. 28 St. Xianyang (1)

28 41

I3

T. 03 St. Luoyang (1); T. 07 Kreis Shaan (2); T. 21 St. Luoyang (2); T. 39 St. Xi’an (1); 
N. 08 St. Luoyang (1); N. 09 St. Luoyang (2); N. 11 Kreis Mi (5); N. 23 Kreis Yanshi (1); 
N. 31 St. Luoyang (3); Nr. 01 St. Luoyang (1); Nr. 04 St. Luoyang (4); Nr. 05 M11 Kreis 
Shaan (2); Nr. 05 M14 Kreis Shaan (1); Nr. 05 M23 Kreis Shaan (2); Nr. 05 M30 Kreis 
Shaan (3); Nr. 05 M50 Kreis Shaan (1); Nr. 05 Kreis Shaan M80 (1); Nr. 05 M102 Kreis 
Shaan (5); Nr. 12 St. Hanzhong (1); Nr. 27 St. Xi’an (1); N. 39 St. Xi’an (2); Y. 2-4 St. 
Xi’an (1) 

22 43

I4
T. 01 Kreis Baoji (1); T. 02-2 St. Xi’an (1); T. 08 St. Xi’an (1); T. 18 St. Xianyang (2); 
N. 02 St. Hancheng (1); N. 13 Kreis Gaoyou (1); N. 17 St. Xi’an (2); N. 18 St. Xi’an (4); 
Nr. 15 Kreis Gaoling (1); N. 41 St. Xi’an (1) 

10 15

II

T. 02-1 St. Xi’an (1); T. 04 St. Tongguan (5); T. 07 Kreis Shaan (2); T. 09 St. Xi’an (5); 
T. 10 St. Xi’an (1); T. 02-2 St. Xi’an (1); T. 11 St. Xianyang (1); T. 12 St. Xianyang (1); 
T. 13 Kreis Gaoling (1); T. 16 St. Xi’an (1); T. 17 St. Xi’an (1); T. 18 St. Xianyang (1); 
T. 19 Kreis Linyi (1); T. 20 St. Xi’an (3); T. 22 St. Tongguan (4); T. 24 St. Xi’an (1); T. 26 
St. Xi’an (3); T. 28 St. Xianyang (1); T. 32 St. Baoji (1); T. 34 Kreis Lintong (1); T. 36 St. 
Xi’an (1); T. 38 St. Xi’an (1); N. 01 Kreis Fengxiang (1); N. 04 Kreis Hu (1); N. 06 St. 
Baoji (2); N. 12 St. Sanmenxia (5); N. 14 St. Xi’an (1); N. 15 St. Xi’an (1); N. 16 St. Xi’an 
(1); N. 18 St. Xi’an (2); N. 19 St. Xi’an (1); N. 20 St. Xi’an (3); N. 21 St. Xi’an (1); N. 22 
St. Xianyang (1); N. 26 ? (1); N. 28 St. Xianyang (3); N. 43 Kreis Lantian (1); N. 44 St. 
Xianyang (1); Nr. 09 Kreis Mei (2); Nr. 10 Kreis Mian (1); Nr. 11 St. Xi’an (1); N. 36 St. 
Xi’an (2); N. 40 St. Xi’an (2); Nr. 23 St. Xi’an (3); Nr. 26 St. Xi’an (4); Nr. 18 St. Xi’an (2); 
Nr. 21 St. Xi’an (3); Nr. 03 St. Xi’an (1); Nr. 17 Kreis Guyuan (1); Nr. 29 St. Xianyang (5); 
Nr. 30 St. Xianyang (5); Nr. 31 St. Xianyang (2)

51 97

? T. 05 ? (1); T. 27 (Topf mit großer Mündung) St. Xinzhou (1); N. 24 ? (1); N. 25 ? (1); 
N. 27 ? (1); BM. 03 ? (3) 6 8

Ty. = Typus; A. G. = Anzahl der Gräber; A. T. = Anzahl der Töpfe



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

496

liegt. Kulturell stand der Kreis Wuwei unter dem Einfluss des Sanfu-Gebietes11, in 
dem jedoch bisher keine Schreiben an die Unterwelt aus Holz, Bambus oder Seide 
wissenschaftlich ausgegraben wurden. Große Gräber in der Stadt Xi’an, datiert auf 
den Anfang der West-Han-Zeit, weisen hingegen eindeutige Merkmale der Chu-Kul-
tur auf, wie z. B. die eigenartige Grabarchitektur und zahlreiche Musikinstrumente 
als Grabbeigaben.12 Es ist daher sehr wahrscheinlich, dass zu diesem Zeitpunkt die 
Bestattungssitte Schreiben an die Unterwelt zu verwenden zusammen mit der Grab-
architektur und den sonstigen Beigaben in das Sanfu-Gebiet eingeführt wurde. Von 
dort könnte sich die Bestattungssitte weiter in die Präfektur Wuwei verbreitet haben.

Die geographische Verteilung der verschiedenen Typen von Tontöpfen veranschau-
lichen Tabelle 58 und 59 und Landkarte 5.

Aus Tabelle 59 und Landkarte 5 lassen sich folgende Schlussfolgerungen ziehen:
1. 	Die Typen I1 und I3 verteilen sich hauptsächlich auf die Präfektur Henanyin. Sie 

können daher als „Henanyin-Typen“ betrachtet werden.
2. 	Die Typen II und I4 sind vorwiegend in der Präfektur Jingzhaoyin und in den bei-

den benachbarten Präfekturen Youfufeng und Zuopingyi verbreitet. Sie können für 
„Jingzhaoyin-Typen“ gehalten werden.

3. 	Der Typus I2 findet überwiegend in der Präfektur Hongnong Verbreitung. Er kann 
somit als „Hongnong-Typus“ gelten. 

4. 	Die zwei „Jingzhaoyin-Typen“ tauchen nicht in der Präfektur Henanyin auf, während 
die zwei „Henanyin-Typen“ auch in der Präfektur Jingzhaoyin Verwendung finden. 

11	 Lu weist darauf hin, dass die kulturelle Entwicklung der Region Liangzhou eng mit der Emigra-
tion der Gelehrten aus dem Sanfu-Gebiet am Ende der Xin-Zeit zusammenhängt (Lu Yun 1991, 
83). 

12	 Han Baoquan et al 1999, 56.

Tabelle 59. Statistik der Fundorte der fünf Typen der grabschützenden Tontöpfe in der hanzeitli-
chen Verwaltungseinheiten

Typus Gesamtzahl 
der Gräber

Jingzhaoyin + Youfufeng 
+ Zuopingyi

Hongnong Henanyin übrige

I1 28 3 + 1 + 0 0 23 1 (Rencheng)

I2 28 11 + 1 + 0 15 0 1 (Xihe)

I3 22 4 + 0 + 0 8 9 1 (Hanzhong)

I4 10 5 + 2 + 2 0 0 1 (Guangling)

II 51 27 + 15 + 1 4 0
1 (Hanzhong) + 
1 (Hedong) + 
1 (Anding) + 1 (?)



497

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Landkarte 5. Geographische Verteilung der fünf Typen von grabschützenden Tontöpfen in der 
Ost-Han-Zeit



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

498

5. 	Die Präfektur Hongnong befindet sich geographisch zwischen den Präfekturen 
Jingzhaoyin und Henanyin. Kulturell steht sie unter dem Einfluss sowohl der Prä-
fektur Jingzhaoyin als auch der Präfektur Henanyin. Sie kann daher vorrangig als 
eine Zwischenstation auf dem Verbreitungsweg zwischen den Städten Luoyang und 
Chang’an gedient haben. So ist der Typus I3 sehr wahrscheinlich in der Präfektur 
Henanyin entstanden und wurde dann über die Präfektur Hongnong in die Präfektur 
Jingzhaoyin verbreitet. Aber er konnte jedoch auch Stilelemente eines benachbar-
ten kulturellen Zentrums aufnehmen und daraus eine eigene Form entwickeln, die 
schließlich auch in andere Region weiterverbreitet werden konnte. Der Hongnong-
Typus, nämlich der Typus I2, der dem Typus I1 ähnelt, kommt zwar z. B. nicht in der 
Präfektur Henanyin, jedoch in der Präfektur Jingzhaoyin vor. Dies weist darauf hin, 
dass der Hongnong-Typus unter dem Einfluss des Henanyin-Typus entstanden sein 
muss und schließlich einige Zeit später in der Präfektur Jingzhaoyin Einzug hielt.

4.1.2	 Zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Das erste Beispiel eines Textträgers mit einer grabschützenden Inschrift wird oft mit 
einer Tonflasche aus dem Grab M2 bei der Pädagogischen Hochschule der Stadt Xiany-
ang identifiziert. Liu datiert sie aufgrund der Zeitangabe am Anfang des Textes auf das 
Jahr 60 n. Chr., da er die ersten „drei Schriftzeichen“ als yongping chu 永平初 entziffert 
(Abb. 4-2).13 Mit seiner Erlaubnis fertigte ich während meiner Feldforschung im Jahr 
2012 ein Foto von diesem Detail der Inschrift an. Bei den „drei“ Schriftzeichen handelt es 
sich meines Erachtens jedoch nur um zwei Schriftzeichen, nämlich um yongshou 永壽 
(Abb. 4-3).14 Demnach wäre die Tonflasche auf das Jahr 158 n. Chr. neu zu datieren.15 

Tabelle 60 gibt eine Übersicht über die zeitliche Verteilung der Begräbnistexte, der 
grabschützenden Tontöpfe und Bleimännlein. 

13	 Wenwu kaogu lunji 2000, 232.
14	 Das Schriftzeichen shou 壽 wurde später als zwei Schriftzeichen, shouchu 壽初, gelesen (Wang 

Xiaoqi et al 2016, 353). Beim Schriftzeichen chu 初 handelt es sich in der Tat um einen Teil des 
Schriftzeichens shou 壽.

15	 Das Datum entspricht dem 15. Febr. 158 n. Chr.



499

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Tabelle 60. Datierung der Begräbnistexte, grabschützenden Tontöpfe und Bleimännlein

Nr. Datierung 

G. 01 26. 11. 186 v. Chr.

G. 02 25. 10. 173 v. Chr.

G. 03 4. 4. 168 v. Chr.

G. 04 22. 9. 168 v. Chr.

G. 05 13. 5. 167 v. Chr.

G. 06 25. 1. 153 v. Chr.

G. 07 3. 3. 142 v. Chr.

G. 08 23. 1. 70 v. Chr.

G. 09 EWH bis Xin

G. 10 EWH bis Xina

G. 11 MOHb

G. 12 MOHc

K. 01 16. 6. 73 n. Chr.

K. 02 76 n. Chr.

K. 03 4. 1. 82 n. Chr.

K. 04 168 n. Chr.

K. 05 3. 10. 169 n. Chr.

K. 06 13. 11. 171 n. Chr.

K. 07 6. 9. 176 n. Chr.

K. 08 10. 1. 179 n. Chr.

K. 09 28. 10. 184 n. Chr.

K. 10 20. 4. 188 n. Chr.

K. 11 11. 4. 189 n. Chr.

K. 12 EOH

H. 01 79 n. Chr.

H. 02 EOH

T. 01 9. 2. 93 n. Chr.

T. 02-1 28. 1. 105 n. Chr.

Nr. Datierung 

T. 03 122 n. Chr.

T. 04 126 n. Chr.

T. 05 21. 3. 128 n. Chr.

T. 06 22. 9. 133 n. Chr.

T. 07 17. 8. 135 n. Chr.

T. 08 28. 4. 135 n. Chr.

T. 09 7. 12. 141 n. Chr.

T. 10 18. 11. 146 n. Chr.

T. 02-2 24. 12. 147 n. Chr.d

T. 11 18. 3. 148 n. Chr.

T. 12 7. 12. 148 n. Chr.

T. 13 6. 2. 149 n. Chr.

T. 14 26. 1. 153 n. Chr.

T. 15 28. 6. 156 n. Chr.

T. 16 5. 4. 156 n. Chr.

T. 17 29. 4. 156 n. Chr.

T. 18 15. 2. 158 n. Chr.

T. 19 15. 11. 166 n. Chr.

T. 20 10./11. 166 n. Chr.

T. 21 9. 11. 167 n. Chr.

T. 22 26. 12. 168 n. Chr.

T. 23 10./11. 170 n. Chr.

T. 24 2. 12. 171 n. Chr.

T. 25 23. 1. 172 n. Chr.

T. 26 5. 1. 173 n. Chr.

T. 27 5. 2. 174 n. Chr.

T. 28 2. 3. 175 n. Chr.

T. 29 2. 1. 176 n. Chr.

Nr. Datierung 

T. 30 10. 3. 177 n. Chr.

T. 31 5. 4. 179 n. Chr.

T. 32 30. 1. 182 n. Chr.

T. 33 13. 11. 187 n. Chr.

T. 34 9. 9. 190 n. Chr.

T. 35 190/191 n. Chr.

T. 36 190/191 n. Chr.

T. 37 13. 4. 191 n. Chr.

T. 38 30. 7. 193 n. Chr.

T. 39 27. 1. 194 n. Chr.

B. 01 7. 11. 151 n. Chr.

B. 02 5. 11. 161 n. Chr.

B. 06-1 24. 5. 175 n. Chr.

B. 03 2. 11. 177 n. Chr.

B. 04 19. 11. 179 n. Chr. 

B. 05 2. 12. 183 n. Chr.

B. 06-2 4. 11. 184 n. Chr.

B. 07 EOH 

B. 08 EOH 

B. 09 EOH 

B. 10 EOH 

Z. 01 19. 4. 182 n. Chr.

Z. 02 EOH 

Z. 03 EOH 

S. 01 18. 5. 173 n. Chr.

S. 02 EOH 

S. 03 EOH 

S. 04 EOH 

a	 He datiert das Grab aufgrund der Grabarchitektur und der Beigaben auf das Ende der West-Han-Zeit bis 
zur Xin-Zeit (He Shuangquan 2004, 76).

b	 Chen datiert das Grab anhand der Beigaben auf die Mitte der Ost-Han-Zeit (Chen Xianru 1960, 28).
c	 Chen datiert das Grab auf Mitte Ost-Han (Chen Xianru 1960, 28). Meines Erachtens spricht dafür die Ver-

wendung des Ausdrucks „Himmlischer Herr“ tiandi 天帝, der erst gegen 93 n. Chr. im grabschützenden 
Text aufgetaucht.

d	 Der Hauptgrabherr wurde am 28. Jan. 105 n. Chr. (T. 02-1) in der Sargkammer bestattet. Frau Jia wurde am 
24. Dez. 147 n. Chr. (T. 02-2) in der Seitenkammer an der Grabrampe bestattet. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

500

Tabelle 60 (Fortsetzung)

Nr. Datierung 

BM. 01 EOH

BM. 02 EOH

BM. 03 M/EOHe

BM. 04 M/EOH

BM. 05 M/EOHf

Y. 2-4 MOH

Y. 2-5 M/EOH

N. 01 M/EOH 

N. 02 EOH

N. 03 M/EOH

N. 04 M/EOH

N. 05 EOH 

N. 06 EOH

N. 07 EOH

N. 08 EOH 

Nr. Datierung 

N. 09 M/EOH 

N. 10 EOH

N. 11 EOH

N. 12 EOH 

N. 13 M/EOH 

N. 14 EOH

N. 15 EOH

N. 16 EOH

N. 17 M/EOH 

N. 18 EOH

N. 19 EOH

N. 20 M/EOH

N. 21 EOH

N. 22 EOH 

N. 23 EOH

Nr. Datierung 

N. 24 EOH

N. 25 EOH

N. 26 M/EOH

N. 27 EOH

N. 28 EOH

N. 29 EOH

N. 30 EOHg

N. 31 EOH

N. 32 EOH

N. 33 EOH

N. 34 EOHh

N. 35 M/EOHi

N. 36 M/EOH

N. 37 EOHj

N. 38 EOHk

e	 Aufgrund der Wuzhu-Bronzemünzen und Bronzespiegel datieren Sui und Nan das Grab in die zweite 
Hälfte des ersten Jahrhunderts n. Chr. (Sui Wen & Nan Bo 1981, 114). Die Wuzhu-Bronzemünzen wurden 
jedoch auch den späteren Gräbern beigegeben. Allein mithilfe zweier Fragmente von Bronzespiegeln lässt 
sich das Grab jedoch nicht genau datieren. Anhand der lang gestreckten, quer zur Eingangsachse liegen-
den Hauptkammer datiere ich das Grab auf Mitte bis Ende Ost-Han. Dafür spricht auch die Verwendung 
der grabschützenden Bleimännlein.

f	 Liu datiert das Grab auf die Ost-Han-Zeit (Liu Weipeng 2000, 168). Das Grab lässt sich meines Erachtens 
aufgrund des Bleimännleins auf Mitte bis Ende Ost-Han näher datieren.

g	 Zhang vermutet, dass der grabschützende Tontopf N. 30, der nur einen Talisman trägt, wohl zusammen 
mit einem anderen grabschützenden Tontopf T.22, der eine Inschrift trägt, verwendet worden sein konnte 
(Zhang & Bai 2006, 131). Beide Töpfe wurden jedoch jeweils 1984 und 1994 aus verschiedenen Gräbern 
ausgegraben. 

h	 Der Autor des Ausgrabungsberichts datiert das Grab aufgrund seiner Architektur und seiner Beigaben auf 
das Ende der Ost-Han-Zeit (Li Defang et al 1982, 21).

i	 Ye datiert das Grab M24 aufgrund seinen Grabbeigaben auf den Anfang der Ost-Han-Zeit (Ye Xiaoyan 
1965, 123/160). Die Form des grabschützenden Topfes lässt sich jedoch nicht dem Typus II, sondern dem 
Typus III zuordnen, der auf die zweite Hälfte der Ost-Han-Zeit zu datieren ist. Deswegen ist das Grab 
meines Erachtens anhand des grabschützenden Tontopfs auf die Mitte bis zum Ende der Ost-Han-Zeit zu 
datieren.

j	 Tian et al datieren das Grab aufgrund der Merkmale der Beigaben auf die Regierungszeiten der Kaiser 
Huan 桓 (reg. 146–168 n. Chr.) und Ling 靈 (reg. 168–189 n. Chr.), d.h. auf Ende Ost-Han (Tian Lizhen et 
al 1994, 134).

k	 Da eine Bronzemaschinerie einer Armbrust mit der Inschrift „im sechsten Jahr der Regierungsdevise yon-
gyuan liunian 永元六年“ aufgefunden wurde, kann das Grab nicht später als 94 n. Chr. errichtet worden 



501

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Tabelle 60 (Fortsetzung)

Nr. Datierung 

N. 39 MOHl

N. 40 EOHm

N. 41 MOHn

N. 42 EOH

N. 43 M/EOH

N. 44 M/EOH

Nr. 01 EOH

Nr. 02 EOH

Nr. 03 MOH

Nr. Datierung 

Nr. 04 EOH

Nr. 05 M11 EOH

Nr. 05 M14 EOH

Nr. 05 M21 EOH

Nr. 05 M23 M/EOHo

Nr. 05 M29 EOH

Nr. 05 M30 EOHp

Nr. 05 M50 EOH

Nr. 05 M80 EOH

Nr. Datierung 

Nr. 05 M87 EOH

Nr. 05 M102 M/EOHq

Nr. 06 EOH

Nr. 07 EOH

Nr. 08 EOHr

Nr. 09 EOH

Nr. 10 M/EOHs

Nr. 11 M/EOH

Nr. 12 M/EOH

sein. Mittels weiterer Grabbeigaben datieren Yang et al. die fünf Gräber M1, M2, M3, M4 und M5 auf die 
zweite Hälfte der Ost-Han-Zeit. Die zwei etwa gleichzeitig erbauten Gräber M4 und M5 müssen jünger 
als die anderen drei Gräber sein (Yang Yubin et al 1975, 84). Da das Grab M5 anhand der grabschützenden 
Inschrift (N. 06) auf Ende Ost-Han zu datieren ist, lässt sich das Grab M4 meines Erachtens ebenfalls auf 
Ende Ost-Han datieren.

l	 Die Gräber N. 39, N. 41 und Nr. 03 datiert der Autor des Ausgrabungsberichts aufgrund der Beigaben auf 
Mitte Ost-Han (Xi’an donghan mu 2009, 341–356).

m	 Die Gräber N. 40 und Nr. 02 datiert der Autor des Ausgrabungsberichts aufgrund der Beigaben auf Ende 
Ost-Han (Xi’an donghan mu 2009, 622–646).

n	 Das Grab lässt sich meines Erachtens aufgrund der grabschützenden Tonflasche auf Mitte bis Ende Ost-
Han datieren.

o	 Entsprechend den Kombinationen und stilistischen Merkmalen der Tonbeigaben wurden die Gräber im 
Ausgrabungsbericht sechs Typen zugeordnet, die als Anhaltspunkt zur Datierung dienten. Ye zufolge ent-
wickelten sich die Typen nacheinander von dem Typus I bis zum Typus VI. Die Typen I und II entsprechen 
jeweils dem Ende der West-Han-Zeit und dem Zeitraum zwischen der Xin-Zeit und der ersten Hälfte der 
Ost-Han-Zeit. Der Typus III entspricht der ersten Hälfte der Ost-Han-Zeit, während die Typen IV, V und 
VI sämtlich der zweiten Hälfte der Ost-Han-Zeit entsprechen (Ye Xiaoyan 1965, 160–162). Meines Erach-
tens lassen sich die Typen V und VI eher auf Ende Ost-Han (146–220 n. Chr.) datieren, während die Typen 
III und IV jeweils auf Anfang Ost-Han (25–75 n. Chr.) und Mitte Ost-Han (76–145 n. Chr.) datiert werden 
können. Aus den Gräbern M23 und M24 wurde jeweils ein grabschützender Tontopf des Typus I2 aus-
gegraben. Laut Ye sind sie den Typen V und VI zuzuordnen. Beide Gräber wurden im Ausgrabungsbericht 
jedoch entsprechend ihrer Tonbeigaben irrigerweise dem Typus III eingeordnet. Sie lassen sich meines 
Erachtens auf Mitte bis Ende Ost-Han datieren.

p	 Das Grab M30 wurde aufgrund der Tonbeigaben dem Typus III-IV zugeordnet (Ye Xiaoyan 1965, 160–
162). Meines Erachtens lässt es sich aufgrund des grabschützenden Tontopfs auf Mitte Ost-Han näher 
datieren.

q	 Das Grab M102 lässt sich meines Erachtens aufgrund des grabschützenden Tontopfs des Typus I2 auf Mitte 
bis Ende Ost-Han datieren.

r	 Liu et al datieren das Grab aufgrund seiner Bauweise und des grabschützenden Tontopfes auf Ende Ost-
Han (Shang Tongliu & Liu Yongsheng 1992, 40).

s	 Guo datiert das Grab auf die Ost-Han-Zeit (Guo Qinghua 1982, 29). Meines Erachtens lässt es sich anhand 
der Grabbeigaben wie etwa der Tonmodelle von Haustieren, die in der Stadt Luoyang erst am Ende des 
ersten Jh. n. Chr. Verbreitung fanden (Nickel 2011, 158), näher auf Mitte bis Ende Ost-Han datieren.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

502

Tabelle 60 (Fortsetzung)

Nr. Datierung 

Nr. 13 M/EOHt

Nr. 14 EOH

Nr. 15 M/EOHu

Nr. 16 M143 EOHv

Nr. 16 M144 EOH

Nr. 16 M161 EOH

Nr. 16 M1035 EOH

Nr. 16 M1038 EOH

Nr. Datierung 

Nr. 16 M1039 EOH

Nr. 17 M/EOHw

Nr. 18 EOHx

Nr. 19 EOH

Nr. 20 EOH

Nr. 21 MOHy

Nr. 22 EOH

Nr. 23 EOH

Nr. Datierung 

Nr. 24 EOH

Nr. 25 MOH

Nr. 26 MOH

Nr. 27 MOH

Nr. 28 MOH

Nr. 29 M/EOHz

Nr. 30 M/EOHaa

Nr. 31 EOH

EWH = Ende West-Han; MOH = Mitte Ost-Han; EOH = Ende Ost-Han; M/EOH = Mitte od. Ende Ost-Han

t	 Liu datiert das Grab M13 vor allem aufgrund des grabschützenden Tontopfs, der dem grabschützenden 
Tontopf aus dem Kreis Hu (T. 06, 133 n. Chr.) ähnelt, auf Ende Ost-Han (Liu Daiyun 1989, 47). Meines 
Erachtens lässt sich das Grab auch auf Mitte Ost-Han datieren. Daher datiere ich es folglich auf Mitte bis 
Ende Ost-Han.

u	 Der Autor des Ausgrabungsberichts datiert das Grab aus den folgenden Gründen auf Anfang West-Han: 
1. Unter den Grabbeigaben gibt es keine Bronzemünzen. 2. Die Form des Schultertopfs fou 缶 entspricht 
derjenigen des Schultertopfs M164:4 aus dem Grab M164 bei Longshouyuan, Stadt Xi’an (Gaoling zhangbu 
qin han tang mu 2004, 61). Da das Grab ausgeraubt wurde, halte ich den ersten Grund für Datierungszweck 
für unzureichend. Zudem entspricht die Form des Schultertopfs M25:4 kaum derjenigen des Schultertopfs 
M164:4, dessen Boden viel größer als dessen Öffnung ist. Während die Schulter des Topfs M25:4 mit kur-
zen senkrechten parallelen Linien verziert ist, ist dies beim Topf M164:4 nicht der Fall. Auch ist die Her-
stellungstechnik mit einem Windrad beim Topf M25:4 viel fortschrittlicher, weswegen seine Oberfläche 
auch viel runder und glatter aussieht. Die Verwendung eines Erdtonnengewölbes in der Sargkammer zeigt 
ein gutes Verständnis für die Technik des Tonnengewölbes, die laut der Forschungsarbeit von Nickel erst 
nach der Wang-Mang-Periode weit verbreitet war (Nickel 2011, 158). Außerdem ähneln der Grundriss und 
der Aufriss des Grabes demjenigen des Grabes M147 bei Shaogou, das auf Ende Ost-Han datiert wurde 
(Luoyang shaogou hanmu 1959, 62). Daher datiere ich das Grab M25 auf Mitte bis Ende Ost-Han. Dafür 
spricht auch die Verwendung der Bleimännlein und des grabschützenden Tontopfs, die nicht früher als 
Mitte Ost-Han einsetzte.

v	 Der Autor des Ausgrabungsberichts datiert die Gräber aufgrund der Typen der Grabbeigaben auf insgesamt 
sechs Perioden. Die fünfte und sechste Periode entsprechen Mitte und Ende Ost-Han (Luoyang shaogou 
hanmu 1959, 231). Alle Gräber mit halbkugligen grabschützenden Tontöpfen (M143, M144, M1039, M1035, 
M1038, M161) wurden auf Ende Ost-Han datiert. Für Einzelheiten der Datierung siehe Anhang Nr. 16.

w	 Geng datiert das Grab aufgrund seiner Architektur und seiner Beigaben aus Bronzen und Glas auf Mitte 
bis Ende Ost-Han (Geng Zhiqiang 1994, 337).

x	 Der Autor des Ausgrabungsberichts datiert die Gräber Nr. 18, Nr. 19, Nr. 20, Nr. 22, Nr. 23, Nr. 24 aufgrund 
der Beigaben auf Ende Ost-Han (Xi’an donghan mu 2009, 261).

y	 Der Autor des Ausgrabungsberichts datiert die Gräber Nr. 21, Nr. 25, Nr. 26, Nr. 27 aufgrund der Beigaben 
auf Mitte Ost-Han (Xi’an donghan mu 2009, 288).

z	 Das Grab wurde im Jahr 2000 beim Flughafen der Stadt Xianyang zutage gefördert (Liu Weipeng 2009, 
3). Liu datiert das Grab auf Ost-Han. Es lässt sich meines Erachtens aufgrund der Verwendung der fünf 
Erzsorten auf Mitte bis Ende Ost-Han näher datieren.

aa	 Das Grab aus der Ost-Han-Zeit wurde kürzlich bei der Stahlrohrfabrik der Stadt Xianyang zutage geför-
dert (Wang Xiaoqi et al 2016, 350). Es lässt sich meines Erachtens aufgrund der Verwendung der fünf 
Erzsorten auf Mitte bis Ende Ost-Han näher datieren.



503

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Aus dem zeitlichen Überblick in obiger Tabelle lassen sich die folgenden Schlussfolge-
rungen ziehen:
1.	 Die erhaltenen Schreiben an die Unterwelt stammen zumeist aus der West-Han-

Zeit. Die drei im Kreis Wuwei aufgefundenen Schreiben an die Unterwelt lassen 
sich hingegen auf den Anfang bis auf die Mitte der Ost-Han-Zeit datieren. Daher ist 
anzunehmen, dass in diesem Zeitraum wahrscheinlich auch in anderen Präfekturen 
und Fürstentümern Schreiben an die Unterwelt Verwendung fanden, sie dort jedoch 
aufgrund der konservatorisch problematischen Platzierung in Kammergräbern in 
Stollenbauweise nicht erhalten werden konnten.

2.	 Die ältesten erhaltenen Landkaufverträge entstanden frühestens zwischen 73 und 
82 n. Chr. in den Präfekturen Henanyin, Kuaiji und Taiyuan. Daraufhin verschwan-
den sie für etwa 90 Jahre. Erst im Zeitraum zwischen 168 und 189 n. Chr. tauchten 
sie vor allem in Form von Bleitäfelchen wieder auf. Dies weist darauf hin, dass im 
Zeitraum zwischen 82 und 168 n. Chr. Landkaufverträge möglicherweise aus ver-
gänglichen Materialien wie Holz hergestellt wurden. 

3.	 Grabschützende Texte, Talismane, Siegel, Tontöpfe und Bleimännlein fanden durch-
gehend von der Mitte bis zum Ende der Ost-Han-Zeit Verwendung. Die genau datier-
baren grabschützenden Texte sind jedoch nicht zeitlich gleichmäßig verteilt, wie Dia-
gramm 2 zeigt. Demnach sind aus dem Zeitraum von 76 n. Chr. bis 125 n. Chr. genau 
datierbare grabschützende Texte nur sporadisch erhalten. Zwischen 126 n. Chr. und 

0

1

2

3

4

5

6

7

8

71
–7
5

76
–8
0

81
–8
5

86
–9
0

91
–9
5

96
–1
00

10
1–
10

5
10

6–
11

0
11

1–
11

5
11

5–
12

0
12

1–
12

5
12

6–
13

0
13

1–
13

5
13

6–
14

0
14

1–
14

5
14

6–
15

0
15

1–
15

5
15

6–
16

0
16

1–
16

5
16

6–
17

0
17

1–
17

5
17

6–
18

0
18

1–
18

5
18

6–
19

0
19

1–
19

5
19

6–
20

0
20

1–
20

5
20

6–
21

0
21

1–
21

5
21

6–
22

0

Anzahl der Gräber mit genau datierbaren grabschützenden 
Texten, bezogen auf Fünf‐Jahres‐Perioden (76–220 n.Chr.)

Diagramm 2. Zeitliche Verteilung der Gräber mit genau datierbaren grabschützenden Texten, bezo-
gen auf Fünf-Jahres-Perioden



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

504

145 n. Chr. stieg ihre Anzahl abrupt an, nahm zwischen 146 n. Chr. und 165 n. Chr. 
weiter zu und erreichte im Zeitraum von 166 n. Chr. bis 195 n. Chr. ihren Höhepunkt. 
Nach 195 n. Chr. sank ihre Anzahl jedoch abrupt gegen Null.

4.	 Zusammen addiert beträgt die Anzahl der aufgefundenen Gräber mit grabschüt-
zenden Texten, Talismanen oder Siegeln 104 (H. 01–H. 02, T. 01–T. 39, N. 01–N. 44, 
B. 01–B. 10, S. 01–S. 04, Z. 01–Z. 03, Y. 2-4, Y. 2-5, BM. 01). Sie lassen sich auf Mitte 
Ost-Han (13), Ende Ost-Han (79) und Mitte/Ende Ost-Han (12) datieren. Wie Dia-
gramm 3 aufzeigt, verteilen sich sie jedoch in deutlicher Mehrzahl auf das Ende der 
Ost-Han-Zeit.

5.	 48 weitere Gräber mit grabschützenden Bleimännlein (BM. 02–BM. 04) oder Ton-
töpfen (Nr.  01-Nr.  30), die nicht mit einer Inschrift versehen wurden oder deren 
Inschriften nicht mehr erhalten ist, können auf Mitte Ost-Han (4), Ende Ost-Han 
(34) und Mitte/Ende Ost-Han (10) datiert werden. Deshalb verteilen sich die meisten 
grabschützenden Texte, Talismane, Siegel, Tontöpfe und Bleimännlein zeitlich auf 
das Ende der Ost-Han-Zeit. 

6.	 Das zeitliche Auftreten der fünf Typen der grabschützenden Töpfe ist in Tabelle 61 
aufgeführt.

Der Typus I1 wird im Ausgrabungsbericht Luoyang shaogou hanmu auf das Ende 
der Ost-Han-Zeit datiert. Auch andere Aspekte der Datierung wie etwa die Form 
der Grabarchitektur sowie der aufgefundenen Bronzespiegel stimmen hiermit über-
ein, ebenso die meisten Datumsangaben in den Inschriften der Töpfe des Typus I1 
(T. 14-153 n. Chr.; T. 15-156 n. Chr.; T. 21-167 n. Chr.; T. 23-170 n. Chr.; T. 25-172 n. Chr.; 

Diagramm 3. Zeitliche Verteilung der Gräber mit genau datierbaren grabschützenden Texten oder 
Siegeln

0

20

40

60

80

100

Mitte Ost‐Han 
(76‐145 n.Chr.)

Ende Ost‐Han 
(146‐220 n.Chr.)

Mitte/Ende Ost‐Han
(76‐220 n.Chr.)

Zeitliche Einteilung der Gräber mit grabschützenden Texten, 
Talismanen oder Siegeln

Anzahl



505

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

T. 29-176 n. Chr.; T. 33-187 n. Chr.; T. 35-190 n. Chr.; T. 37-191 n. Chr.), mit Ausnahme 
eines einzigen Beispiels aus dem Kreis Hu (T. 06-133 n. Chr.). Der Typus I2, der dem 
Typus I1 ähnelt, taucht vor allem am Ende der Ost-Han-Zeit auf. Die Typen I3, I4 und 
II lassen sich relativ häufig bereits auf die Mitte der Ost-Han-Zeit, zumeist jedoch 
auf ihr Ende datieren.

Wie Diagramm 4 zeigt, findet der Typus II zwischen der Mitte und dem Ende 
der Ost-Han-Zeit kontinuierlich Verwendung. Der Typus I4, dessen erstes Beispiel 
93 n. Chr. auftaucht, kommt im selben Zeitraum ununterbrochen vor. Unter den fünf 
Untertypen trat der Typus I4, der zu den „Jingzhaoyin-Typen“ gehört, am frühesten 
auf. Kurze Zeit später wurde der zweite „Jingzhaoyin-Typ“, also Typus II, eingeführt. 
Die Entstehungszeit der beiden „Henanyin-Typen“ (Typen I1 und I3) ist später zu 

Tabelle 61. Zeitliche Verteilung der fünf Typen grabschützender Tontöpfe

Typus des Tontopfs Mitte Ost-Han Ende Ost-Han Mitte/Ende Ost-Han

I1 1 27 0

I2 3 20 5

I3 5 13 4

I4 3 4 3

II 7 34 10

0 0
1

0 0 0 0
1 1

0
1

6

0

3

0

3
4

0
1

2
1

0 0 0 0 0

91
–9
5

96
–1
00

10
1–
10

5
10

6–
11

0
11

1–
11

5
11

6–
12

0
12

1–
12

5
12

6–
13

0
13

1–
13

5
13

6–
14

0
14

1–
14

5
14

6–
15

0
15

1–
15

5
15

6–
16

0
16

1–
16

5
16

6–
17

0
17

1–
17

5
17

6–
18

0
18

1–
18

5
18

6–
19

0
19

1–
19

5
19

6–
20

0
20

1–
20

5
20

6–
21

0
21

1–
21

5
21

6–
22

0

Anzahl der Gräber (Typ II), bezogen auf Fünf‐Jahres‐Perioden
(91–220 n.Chr.)

Anzahl der Gräber

Diagramm 4. Zeitliche Verteilung der Gräber mit grabschützenden Töpfen von dem Typus II



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

506

datieren als diejenige der beiden „Jingzhaoyin-Typen“. Dies weist darauf hin, dass die 
Henanyin-Typen unter dem Einfluss der Jingzhaoyin Typen entstanden sein müssen. 
Das erste Beispiel des Henanyin-Typus I3 (T. 03) ist auf das Jahr 122 n. Chr. zu datie-
ren. 11 Jahre später trat das erste Exemplar des Typus I1 (T. 06) auf. Zwar wurde es 
in der Präfektur Youfufeng zutage gefördert, dennoch wird Typus I1 wegen der deut-
lichen Mehrzahl der Fundorte in der Präfektur Henanyin für eine Erfindung dieser 
Region gehalten. Unter dem Einfluss des Typus I1 entstand schließlich der Typus 
I2 in der Präfektur Hongnong, der sich von dort auch in die Präfektur Jingzhaoyin 
verbreitete. 

Zusammenfassend lassen sich die verschiedenen Entstehungszeiten der fünf 
Typen von Tontöpfen in die folgende chronologische Reihenfolge einordnen: 
1. Typus I4 (Jingzhaoyin); 2. Typus II (Jingzhaoyin); 3. Typus I3 (Henanyin); 4. Typus 
I1 (Henanyin); 5. Typus I2 (Hongnong).

7.	 Die zeitliche Verteilung der Gräber, aus denen Begräbnistexte, grabschützende Ton-
töpfe oder Bleimännlein zutage gefördert wurden veranschaulichen Tabelle 62 und 
Diagramme 5 und 6.

Tabelle 62. Zeitliche Verteilung der Gräber mit Begräbnistexten, grabschützenden Tontöpfen oder 
Bleimännlein

Periode Nr. der Begräbnistexte und grabschützenden Töpfe An.

Anfang/Mitte West Han G. 01, G. 02, G. 03, G. 04, G. 05, G. 06, G. 07 7

Mitte West-Han G. 08 1

Ende West-Han bis Xin G. 09, G. 10 2

Anfang Ost-Han K. 01 1

Mitte Ost-Han G. 11, G. 12, K. 02, K. 03, H. 01, T. 01–T. 09, Y. 2-4, N. 39, N. 41, Nr. 03, 
Nr. 21, Nr. 25-Nr. 28 23

Ende Ost-Han

K. 04–K. 12, H. 02, T. 10–T. 39, B. 01–B. 10, BM. 01, S. 01–S. 04, Z. 01–Z. 03, 
N. 02, N. 05–N. 08, N. 10–N. 12, N. 14–N. 16, N. 18, N. 19, N. 21–N. 25, 
N. 27–N. 34, N. 37, N. 38, N. 40, N. 42, Nr, 01, Nr. 02, Nr. 04, Nr. 05 M11, 
Nr. 05 M14, Nr. 05 M21, Nr. 05 M29, Nr. 05 M30, Nr. 05 M50, Nr. 05 M80, 
Nr. 05 M87, Nr. 06-Nr. 09, Nr. 14, Nr. 16 M143, Nr. 16 M144, Nr. 16 M161, 
Nr. 16 M1035, Nr. 16 M1038, Nr. 16 M1039, Nr. 18-Nr. 20, Nr. 22-Nr. 24, 
Nr. 31, BM. 02

118

Mitte/Ende Ost-Han
Y. 2-5, N. 01, N. 03, N. 04, N. 09, N. 13, N. 17, N. 20, N. 26, N. 35, N. 36, 
N. 43, N. 44, Nr. 05 M23, Nr. 05 M102, Nr. 10-Nr. 13, Nr. 15, Nr. 17, Nr. 29, 
Nr. 30, BM. 03, BM. 04, BM. 05

26

Gesamtzahl der Gräber: 178

An. = Anzahl der Gräber



507

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Diagramm 5. Zeitliche Verteilung der Gräber mit Begräbnistexten, grabschützenden Tontöpfen 
oder Bleimännlein

Diagramm 6. Zeitliche Verteilung der Gräber mit genau datierbaren Begräbnistexten

Anfang bis
Mitte

West‐Han

Mitte
West‐Han

Ende
West‐Han

bis Xin

Anfang
Ost‐Han

Mitte 
Ost‐Han

Ende 
Ost‐Han

Mitte/Ende
 Ost‐Han

Anzahl 7 1 2 1 23 118 26

0
20
40
60
80

100
120
140

Ac
hs

en
tit

el
Zeitliche Verteilung der Gräber mit Begräbnistexten,   

grabschützenden  Tontöpfen oder Bleimännlein in der Han‐Zeit

0 0 0 1
4
0 1 1 0 0 0 0 0 0 1 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1

3
1 1 0 1

5
1

7
5

15
12

7

0 0

21
6–
20

5
v.
Ch

r.
19

6–
18

5
v.
Ch

r.
17

6–
16

5
v.
Ch

r.
15

6–
14

5
v.
Ch

r.
13

6–
12

5
v.
Ch

r.
11

6–
10

5
v.
Ch

r.
96

–8
5
v.
Ch

r.
76

–6
5
v.
Ch

r.
56

–4
5
v.
Ch

r.
36

–2
5
v.
Ch

r.
16

–5
v.
Ch

r.
6–
15

n.
Ch

r.
26

–3
5
n.
Ch

r.
46

–5
5
n.
Ch

r.
66

–7
5
n.
Ch

r.
86

–9
5
n.
Ch

r.
10

6–
11

5
n.
Ch

r.
12

6–
13

5
n.
Ch

r.
14

6–
15

5
n.
Ch

r.
16

6–
17

5
n.
Ch

r.
18

6–
19

5
n.
Ch

r.
20

6–
21

5
n.
Ch

r.

Zeitliche Verteilung der Gräber mit genau datierbaren 
Begräbnistexten in der Han‐Zeit

Anzahl der Gräber



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

508

Es ist ersichtlich, dass weitaus mehr Begräbnistexte aus der Ost-Han-Zeit als 
aus der West-Han-Zeit und Xin-Zeit erhalten sind. Der Grund dafür liegt einerseits 
darin, dass Tontöpfe, Bleitäfelchen, Ziegelsteine und Steinplatten der Ost-Han-Zeit 
aus widerstandsfähigeren Materialien bestehen als die früher verwendeten ver-
gänglichen Holz- oder Bambustäfelchen. Andererseits könnte die Bestattungssitte 
Begräbnistexte zu verwenden, in der Ost-Han-Zeit eine weitere Verbreitung als in 
der West-Han-Zeit gefunden haben.

8.	 Auf Basis der textlichen Analyse lassen sich die Entstehungszeiten und -orte der ver-
schiedenen Typen von Begräbnistexten und grabschützenden Tontöpfen, Erzen und 
Bleimännlein mit Tabelle 63 auflisten:

Tabelle 63. Entstehungszeiten und orte der verschiedenen Begräbnistexten, grabschützenden Ton-
töpfe, Erzen und Bleimännlein

Zeit Neue Form und Material Pr./Fü.

183 v. Chr. Typisches Schreiben an die Unterwelt (Holztäfelchen) Nan

70 v. Chr. untypisches Schreiben an die Unterwelt (Holztäfelchen) Guangling

73 n. Chr. Landkaufvertrag (Ziegelstein) HNY

79 n. Chr. grabschützender Text (Holztäfelchen) ?

82 n. Chr. Landkaufvertrag (Jadeplättchen) Taiyuan

93 n. Chr. grabschützender Text (Tontopf) Youfufeng

Mitte Ost-Han untypisches Schreiben an die Unterwelt (Seidenfahne) Wuwei

126–145 n. Chr. grabschützende Siegel, Erze und Bleimännlein JZY, Hongnong

151 n. Chr. grabschützender Text (Bleitäfelchen) HNY

153 n. Chr. grabschützende Heilkräuter HNY

161 n. Chr. Mischform aus dem grabschützenden Text und dem Landkaufvertrag 
(Bleitäfelchen) HNY

169 n. Chr. Landkaufvertrag (Bleitäfelchen) HNY

173 n. Chr. grabschützender Text (Steinplatte) Langya

179 n. Chr. Mischform aus dem grabschützenden Text, dem Landkaufvertrag und 
dem Schreiben an die Unterwelt (Bleitäfelchen) HNY

182 n. Chr. grabschützender Text (Ziegelstein) Zhongshan

Pr./Fü.=Präfektur/Fürstentum; JZY = Jingzhaoyin; HNY = Henanyin

Die obige Übersicht zeigt, dass die „typischen“ Schreiben an die Unterwelt in der 
Präfektur Nan entstanden sind, wo sich die ursprüngliche Hauptstadt des König-
reichs Chu der Zhanguo-Zeit befand. Von der Präfektur Nan, dem ehemaligen 
kulturellen Zentrum des Chu-Gebiets, verbreiteten sich Schreiben an die Unter-
welt in die kulturell entwickelten Gebiete der West-Han-Zeit, insbesondere in das 



509

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Huainan-Wu-Yue-Gebiet. Durch den Vergleich der Chu-Elemente in der Grabarchi-
tektur und in den Grabbeigaben zwischen den großen Gräbern der Stadt Chang’an 
(siehe Kapitel 4.1.1) und den Familiengräbern des Marquis Dai bei Mawangdui,16 ist 
meines Erachtens anzunehmen, dass am Anfang der West-Han-Zeit Schreiben an 
die Unterwelt sehr wahrscheinlich ebenfalls in die Präfektur Jingzhaoyin verbreitet 
wurden.

Die beiden Schreiben an die Unterwelt im Wu-Gebiet, die auf das Ende der West-
Han-Zeit datieren, gelten jedoch nicht als „typische“ Schreiben dieser Art. Sie weisen 
neue Merkmale auf, bei denen sich das strenge Format eines Passes allmählich auf-
löst. Bei den drei Schreiben an die Unterwelt aus der Präfektur Wuwei, die auf den 
Zeitraum zwischen dem Ende der West-Han-Zeit und der Mitte der Ost-Han-Zeit 
datieren, sind hingegen Merkmale eines Passes noch immer unverkennbar. Der for-
male Unterschied zwischen den Schreiben aus beiden Gebieten liegt wohl auch darin 
begründet, dass Passkontrollen in Grenzgebieten wie der Präfektur Wuwei öfter als 
in kulturell entwickelten Gebieten wie dem Wu-Gebiet durchgeführt wurden.

Gegen Ende des Anfangs der Ost-Han-Zeit, nämlich im Jahr 73 n. Chr., tauchte 
eine neue Art von Begräbnistext auf, nämlich der Landkaufvertrag, und zwar in der 
Präfektur Henanyin, dem kulturellen Zentrum der Ost-Han-Zeit. Der Träger des 
Textes ist nicht das bisher übliche Holz- oder Bambustäfelchen, sondern zunächst 
Ziegelstein. Neun Jahre später wurde jedoch erstmals ein Landkaufvertrag in Form 
von zwei Jadetäfelchen einem Grab in der Präfektur Taiyuan beigegeben. Zwischen 
82 n. Chr. und 168 n. Chr. sank die Anzahl der erhaltenen Landkaufverträge jedoch 
auf null ab. Dies lässt vermuten, dass die Landkaufverträge im genannten Zeitraum 
hauptsächlich auf vergänglichen Schreibmaterialien wie Holz, Bambus und Eisen 
(Abb. 4-4) verfasst worden sein könnten.17

Etwa zu gleicher Zeit, nämlich 79 n. Chr., wurde ein grabschützender Text (H. 01) 
erstmals auf mehreren Holztäfelchen verfasst. Zwar ist sein Fundort heute unbe-
kannt, jedoch muss er aufgrund seiner Inschrift und Form im Einzugsgebiet des 

16	 Huang Yijun 2015, 155. Siehe auch den Forschungsbericht zum Grab M1 bei Mawangdui von Yu 
und Gao (Yu Weichao 1985, 125–131; Gao Chongwen 1988, 342–347).

17	 Zwei Eisentäfelchen wurden in den Gräbern M107 und M120 aufgefunden, die auf die Ost-Han-
Zeit zu datieren sind. Es handelt sich um zwei dünne rechteckige Eisentäfelchen, deren Ober-
fläche verrottet ist. Das Täfelchen 107:1, das 27,6 cm lang, 6,0 cm breit und 0,35 cm stark ist, 
befand sich in der Hauptkammer des Grabes M107, in der Nähe der Grabtür. Über die Position 
des 27,4 cm langen, 6,2 cm breiten und 0,3 cm starken Täfelchens 120:6 im Grab M120 ist nichts 
bekannt. Im Ausgrabungsbericht ist die Stärke des Täfelchens 120:6 mit 3,0 cm angegeben. Dabei 
muss es sich um einen Tippfehler handeln (Ye Xiaoyan 1965, 158). Angesichts der Form der 
beiden Eisentäfelchen muss es sich bei ihnen meines Erachtens um Landkaufverträge oder um 
grabschützende Texte handeln.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

510

Yangtze-Flusses zutage gefördert worden sein.18 Im Jahr 93 n. Chr. tauchte ein neuer 
Träger des grabschützenden Textes, nämlich der Tontopf, zunächst in den Präfek-
turen Youfufeng und Jingzhaoyin auf. Die Anzahl der Schriftzeichen seiner lan-
gen Inschrift beträgt 160. Außerdem finden mehrere kalendarische Geister im Text 
Erwähnung. Diese Merkmale deuten darauf hin, dass der Text innerhalb der Text-
gattung bereits ein relativ reifes Stadium erreicht hat. Deutlich wird zudem, dass 
bevor grabschützende Texte im Sanfu-Gebiet 三輔, bestehend aus den Präfekturen 
Youfufeng, Zuopingyi und Jingzhaoyin, auf Tontöpfen verfasst wurden, sie bereits 
auf vergänglichen Materialien wie Holz- oder Bambustäfelchen geschrieben worden 
sein müssen, die jedoch wegen der ungünstigen Erhaltungsbedingungen dort kaum 
erhalten bleiben konnten. Obwohl das erste erhaltene Exemplar des grabschützenden 
Textes wohl nicht dem Sanfu-Gebiet entstammt, ist meines Erachtens nicht anzuneh-
men, dass es damals noch ein anderes Zentrum der grabschützenden Texte als die 
Stadt Chang’an bestand. Zum einen wurden keine weiteren grabschützenden Texte 
vor 93 n. Chr. in einem anderen Gebiet aufgefunden. Zum anderen wurden grab-
schützende Texte nach 93 n. Chr. nicht in irgendeinem anderen Gebiet so oft zutage 
gefördert als im Sanfu-Gebiet. Deswegen ist mit gutem Grund zu behaupten, dass die 
Metropole Chang’an die entscheidende Rolle in der Entstehung des grabschützenden 
Textes gespielt haben muss. Die Bestattungssitte auf Holz- oder Bambustäfelchen 
geschriebene grabschützende Texte anzuwenden wurden sehr wahrscheinlich dort 
erstmals eingeführt. Der Zeitpunkt dieser Einführung fand wohl gegen 75 n. Chr. 
statt, da der 79 n. Chr. verfasste erste erhaltene grabschützende Text noch mehrere 
Merkmale der Entstehungsphase einer neuen Textgattung aufweisen.19

Die Entstehung der grabschützenden Tontöpfe bedeutet aber nicht das sofortige 
Ende der grabschützenden Holztäfelchen, von denen sich eines aus einem Grab bei 
Gaoyou auf das Ende der Ost-Han-Zeit datieren lässt. Dies weist darauf hin, dass das 
Holztäfelchen bis zu diesem Zeitpunkt noch immer als Träger des grabschützenden 
Textes gebraucht wurde.

Anders als flache und massive Textträger sind grabschützende Tontöpfe Gefäße, 
in die verschiedene kleinere Gegenstände eingefüllt werden können. Wie die inhalt-
liche Analyse der grabschützenden Texte zeigt, ist unklar, welche Objekte während 
der Entstehungsphase (79–125 n. Chr.) der grabschützenden Texte in die Tontöpfe 

18	 Jao weist darauf hin, dass der Göttername Shuishang 水上 auch auf einem Holztäfelchen aus 
dem Grab M5 bei Huchang zu erkennen ist. Ein ähnlicher Göttername, nämlich Dashui 大水, 
findet sich auf einem Holztäfelchen aus dem Grab von Shao Tuo bei Baoshan (Jao Tsung-i 2009, 
Vol.3, 121). Hu und Li vertreten die Ansicht, dass sich die Form dieser 14 Holztäfelchen von der-
jenigen der Holz- oder Bambustäfelchen aus Nordwestchina und Nordchina unterscheidet (Hu 
Pingsheng & Li Tianhong 2004, 456). 

19	 Für die Diskussion hierzu siehe Kapitel 4.2.



511

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

eingefüllt wurden. In ihrer anschließenden Frühphase (126–145 n. Chr.) weisen hin-
gegen sowohl die textliche Analyse als auch die Funde grabschützender Gegenstände 
darauf hin, dass die Verwendung von grabschützenden Talismanen, Siegeln, Blei-
männlein sowie der Fünf Erzsorten etwa gegen 126 n. Chr. einsetzt. Die Grabbeigabe 
der Fünf Erzsorten fand vor allem in den Präfekturen Youfufeng, Jingzhaoyin, Hong-
nong und Henanyin Verbreitung. Das dominierende Zentrum der Verwendung von 
Bleimännlein, die außer in den vier oben genannten Präfekturen sporadisch auch in 
den Präfekturen bzw. Fürstentümern Zuopingyi, Hanzhong und Xiapi aufgefunden 
wurden, war die Präfektur Jingzhaoyin. Deswegen muss die Verwendung der fünf 
Erzsorten und der Bleimännlein in der Metropole Chang’an entstanden und schließ-
lich über die Präfektur Hongnong in die Präfektur Henanyin verbreitet worden sein.
Etwa 25 Jahre später, nämlich 151 n. Chr., beginnen die Begräbnistexte während der 
Frühen Reifephase (146–165 n. Chr.) die Form von Bleitäfelchen anzunehmen. Dieses 
Mal bildet die Metropole Luoyang das vorrangige Zentrum, in dem die überwiegende 
Mehrzahl der auf Bleitäfelchen eingeritzten grabschützenden Texte und Landkauf-
verträge ausgegraben wurden. In der folgenden Reifephase (166–220 n. Chr.) wur-
den nicht nur die Form der Bleitäfelchen, sondern auch mehrere populäre Phrasen, 
die frühestens mit dem grabschützenden Bleitäfelchen für Wang Dang (B. 04) in 
der Präfektur Henanyin eine feste Gestalt annehmen, in andere anderen Präfektu-
ren/Fürstentümern wie Runan, Pei, Zhongshan, Langya und Qi verbreitet. In dieser 
letzten Phase erweitern sich grabschützende Texte zusätzlich auf neue Materialien 
und nehmen neue Formen an. Nun entstanden eingemeißelte Steininschriften und 
Ziegelinschriften in geschriebener Form. Die drei Haupttypen der Begräbnistexte, 
nämlich Schreiben an die Unterwelt, Landkaufverträge und grabschützende Texte, 
verschmolzen nun miteinander. Die so entstandene Mischform des Begräbnistextes 
wird in späteren Zeiten weitergeführt und bis heute angewandt. 

Die wichtigsten zeitlichen Daten und Verbreitungsorte in der Entwicklung der 
Begräbnistexte, der grabschützenden Bleimännlein und der Erze werden in Land-
karte 6 veranschaulicht.

Vereinfacht formuliert entstand die Bestattungssitte Schreiben an die Unterwelt 
dem Grab beizugeben am Anfang der West-Han-Zeit in der Stadt Jingzhou, der ehe-
maligen Hauptstadt des Königreichs Chu der Zhanguo-Zeit, und verbreitete sich 
von dort rasch in andere Gebiete weiter, einschließlich in die Präfektur Jingzhaoyin. 
Zu diesem Zeitpunkt bildete die Stadt Jingzhou das Zentrum in der Innovation der 
Bestattungskultur. 

Gegen 75 n. Chr. entstanden zwei weitere Arten von Begräbnistexten, nämlich der 
Landkaufvertrag und der grabschützende Text, jeweils in der Präfektur Henanyin 
und in der Präfektur Jingzhaoyin. Sie wurden in der Anfangsphase wohl vor allem 
auf vergänglichen Materialien wie Holz- und Bambustäfelchen verfasst.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

512

Landkarte 6. Entstehungszeiten und Verbreitungsorte der Begräbnistexte, grabschützenden Blei-
männlein und Erze



513

	 Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

Gegen 93 n. Chr. kamen Tontöpfe in den Präfekturen Jingzhaoyin und Youfufeng 
als Träger grabschützender Texte auf. Hierdurch wurde ein wichtiger Schritt in der 
Geschichte der Begräbniskultur vollzogen, da Tontöpfe als Gefäße vielfältige Mög-
lichkeiten für die Entwicklung grabschützender Bestattungssitten anboten. 

Zwischen 126 und 145  n. Chr. wurde die Verwendung grabschützender Texte, 
Talismane, Siegel, Bleimännlein sowie der Fünf Erzsorten in der Stadt Chang’an und 
ihrer umgebenden Region praktiziert. Die Metropole Chang’an bildet somit während 
der Mitte der Ost-Han-Zeit das Zentrum der neuen Bestattungssitte, die vor allem in 
die Präfekturen Henanyin und Hongnong, jedoch auch in ihre weiteren kulturellen 
Einflusssphären wie in die Präfekturen bzw. Fürstentümer Anding, Taiyuan, Hanz-
hong, Hedong, Xihe, Wuwei, Xiapi und Guangling verbreitet wurde. 

Am Ende der Ost-Han-Zeit verschob sich das Zentrum der neuen Bestattungssitte 
in die Stadt Luoyang. Mit der Erfindung neuer Formen von Bleitäfelchen und neuer 
Phrasen nahm der Einfluss der Stadt Luoyang ständig zu. Die zentrale Rolle der 
Hauptstadt der Ost-Han-Zeit zeigt sich nicht nur in der Verbreitung der Bleimänn-
lein in die umliegenden Präfekturen/Fürstentümer Runan und Pei, sondern auch in 
der Übernahme von feststehenden, formelhaften Phrasen in den Steininschriften und 
Ziegelinschriften in den Präfekturen bzw. Fürstentümern Zhongshan, Qi, Langya, 
Jiujiang und Kuaiji. Auch der eigenartige halbkugelige „Henanyin-Typus“ unter den 
Tontöpfen wurde von der Stadt Luoyang über die Präfektur Hongnong in die Prä-
fekturen Jingzhaoyin und Youfufeng verbreitet.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

514

4.2	 Entwicklung der Jenseitsvorstellung

Mehrere Elemente der Jenseitsvorstellung der Han-Zeit lassen sich auf die Zhanguo-
Zeit zurückführen. Zugleich wurden einige neue Bestandteile erst in der Han-Zeit suk-
zessive eingeführt. Die Entwicklung der verschiedenen Elemente der Jenseitsvorstel-
lung soll im Folgenden einer genaueren Analyse unterzogen werden:
1. Die Kommunikation mit der Unterwelt über irdische Beamten;
2. Der Transfer des Haushaltsregisters in die Unterwelt;
3. Das Eigentumsrecht auf das Landstück;
4. Der Herr des Himmels und der erste grabschützende Text;
5. Die kalendarischen Geister und der Himmlische Herr;
6. Der Herr des Berges Tai, das Jenseits Haoli und die Beamten der Unterwelt;
7. Das Grab als das ewige Haus oder als die Zwischenstation.

1. Die Kommunikation mit der Unterwelt über irdische Beamten

Harper ist der Meinung, dass die Bürokratisierung der Unterwelt spätestens Ende 
des vierten Jh. v. Chr. einsetzte. Seine Schlussfolgerung basiert auf seiner Datierung 
eines Holztäfelchens aus dem Grab M1 bei Fangmatan nahe der Stadt Tianshui auf das 
297 v. Chr. Auf dem Täfelchen wird die Geschichte der Auferstehung eines Mannes 
namens Dan 丹 beschrieben.20 Die Datierung basiert wiederum auf der Entzifferung der 
Inschrift durch Li, der die Zeitangabe am Anfang des Textes als „am Tag Jisi des Augus-
tes des 38. Jahres sabanian bayue jisi 卅八年八月己巳“ deutet.21 Mithilfe von Infra
rotfotografie konnte jedoch festgestellt werden, dass es sich bei dem „Schriftzeichen“ 
sa 卅 am Anfang der Zeitangabe lediglich um einen Fleck auf dem Holztäfelchen han-
delt.22 Li datiert dementsprechend die erste Bestattung des Grabherrn Dan auf das Jahr 
240 v. Chr. und seine zweite, drei Jahre später durchgeführte Bestattung auf 237 v. Chr.23 
Sun zufolge handelt es sich bei dem Fleck um ein beabsichtigt geschriebenes Satzzei-
chen, das den Anfang des Textes markiert. Er folgt der Ansicht von Zhang und Song 
und hält die Zeitangabe banian 八年 für das achte Jahr unter der Herrschaft von König 
Zhao (299 v. Chr.). Es existierte jedoch, wie Zhang bereits feststellte, im August jenes 

20	 Harper 1994, 13.
21	 Li Xueqin 1990, 43. 
22	 Tianshui fangmatan qinjian 2009, 128.
23	 Li Ling 2011, 1–12.



515

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

Jahres kein jisi-Tag 己巳.24 Daher übernehme ich die Datierung von He und Li Ling und 
behaupte, dass der Grabherr erst nach dem achten Jahr der Herrschaft von König Zheng 
(239 v. Chr.) bestattet wurde.25

Es ist bis heute umstritten, ob es sich bei dem Ausdruck simingshi 司命史 in der 
Geschichte von Dan um einen Gott oder einen Menschen handelt. Li zufolge ist 
simingshi die Bezeichnung für den Amtsgehilfen des Schicksalsgottes siming.26 Harper 
deutet ihn in ähnlicher Weise als eine Bezeichnung für einen Schreiber des Beamten, 
der in der Unterwelt das Schicksal der noch im Diesseits lebenden Personen verwaltet 
(„Scribe of the Director of the Life-mandate in the underworld“).27 Nach der Ansicht 
von Li ist simingshi hingegen der Amtstitel eines irdischen Beamten, der dafür zustän-
dig ist, Bestattungsangelegenheiten zu verwalten.28 Sun und Jiang vertreten schließlich 
die Ansicht, dass simingshi sich auf einen Magier bezieht, der sich als Amtsgehilfe des 
„Schicksalsgottes“ siming 司命 ausgibt.29 Nicht umstritten ist jedoch, dass es sich bei 
dieser und einer anderen Auferstehungsgeschichte, die auf den Zeitraum vom Ende der 
Zhanguo-Zeit bis zur Qin-Zeit (221–206 v. Chr.) datiert und als taiyuan you sizhe 泰原

有死者 bezeichnet wird, vor allem um Bestattungs- und Opferungsgebräuche handelt, 
die mithilfe der Erzählung eines Auferstandenen den Lesern erklärt werden.30

Die Vorstellung einer bürokratisierten Unterwelt wird im Text eines Holztäfelchens 
aus dem Grab M6 bei Longgang, datiert auf das Ende der Qin-Zeit, offensichtlicher 
(Abb. 4-5, 4-6). Bei dem Täfelchen, aufgefunden im Holzsarg auf Höhe der Hüfte des 
Bestatteten (Abb. 4-7), handelt es sich um ein Dienstschreiben, das von zwei fiktiven 
irdischen Beamten verfasst wurde und die Unschuld des Grabherrn bestätigt. Dieses 
Schreiben soll der Bestattete selbst mit sich tragen und bei den Beamten der Unterwelt 
einreichen:

„Das Ergebnis des Verhörs lautet: Der Mann Bisi soll nicht unter der chengdan-
Strafe stehen. Diejenigen Beamten, die ihn falsch verurteilten, wurden für schul-
dig gesprochen. Am Tag Bingshen im September erlassen der Assistent Jia des 
Magistrates des Kreises Shaxian und sein Schreiber Bing dem Mann Bisi [die 
Strafe und stellen seine Identität] als Zivilperson [wieder her]. Er soll selbst den 
Beamten der Unterwelt hierüber Bericht erstatten und sich vor ihnen rechtfertigen 

24	 Sun Zhanyu 2012. Für die Diskussion von Zhang und Song siehe Zhang Xiugui 1991, 46; Song 
Huaqiang 2010, 138–139.

25	 Für die Begründung der Datierung von He siehe He Shuangquan 1989, 29.
26	 Li Xueqin 1990, 44.
27	 Harper 1994, 14.
28	 Li Ling 2011, 10–12.
29	 Sun Zhanyu 2012; Jiang Shoucheng 2013, 164. 
30	 Li Ling 2012, 84; Chen Kanli 2013, 72–81; Jiang Shoucheng 2014, 177–178. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

516

鞫之：辟死31論不當爲城旦32，吏論失者，已坐以論。九月丙申，沙羨丞

甲、史丙免辟死爲庶人。令自尚也“.

Huang und Liu halten den Text jeweils für ein Schreiben an die Unterwelt33 und ein 
„unterweltliches Gerichtsurteil“ mingpan 冥判.34 Liu weist hingegen darauf hin, dass 
der Text nicht zu den typischen Schreiben an die Unterwelt gehört. Ihm zufolge handelt 
es sich bei diesem und dem ähnlichen Holztäfelchen aus dem Grab M5 bei Huchang 
(G. 08) um ein ausformuliertes Bestattungstabu und eine Anleitung dafür, wie das aus 
dem Bruch des Tabus resultierende Unheil abgewehrt werden kann.35 Meines Erachtens 
lässt sich dieses Holztäfelchen als ein untypisches Schreiben an die Unterwelt betrach-
ten, da in ihm die Kommunikation mit dem Jenseits klar zum Ausdruck gebracht wird, 
jedoch noch nicht in Form eines zhuan-Passes. Dem Ausgrabungsbericht zufolge wur-
den keine Spuren von Bein- und Fußknochen bei der Ausgrabung aufgefunden, weswe-
gen dem Grabherrn zu seinen Lebzeiten infolge einer Strafe die Füße abgehackt worden 
sein könnten.36 Angesichts des Textes des Holztäfelchens und seiner Position innerhalb 
des Holzsarges, ist anzunehmen, dass es speziell zur Beeinflussung des Schicksals des 
Grabherrn in der Unterwelt verfasst wurde. Das Holztäfelchen kann demzufolge als das 
früheste bekannte Beispiel eines Schreibens an die Unterwelt angesehen werden.

Der Kreis Yunmeng gehörte in der Qin-Zeit zur Präfektur Nan, die das Kerngebiet des 
ehemaligen Chu-Königreiches bildete. Aus diesem Gebiet wurden die meisten typischen 
Schreiben an die Unterwelt, die auf den Anfang der West-Han-Zeit datieren, zutage 
gefördert. Der Fund aus dem Grab M6 bei Longgang bestätigt zudem die Schlussfolge-
rung, dass diese Textgattung im kulturellen Zentrum des ehemaligen Chu-Königreiches 
entstand. Die Stadt Tianshui gehörte in der Qin-Zeit der Präfektur Longxi 隴西 an, die 
wiederum an die Präfektur Neishi 內史 angrenzte, in der sich die Hauptstadt Xianyang 
befand. Der Fund des Holztäfelchens mit der Auferstehungsgeschichte weist darauf hin, 
dass der Glaube an die Weiterexistenz des Verstorbenen in Form eines Leichnams mit 
einem Bewusstsein bereits am Anfang der Qin-Zeit im Guanzhong-Gebiet entstand. Im 

31	 Der Autor des Ausgrabungsberichtes und Hu identifizieren das Schriftzeichen an dieser Stelle 
jeweils als ci 辭 und bi 辟 (Yunmeng longgang 1994, 119; Hu Pingsheng 1996, 73). Liu hält bisi 辟
死 für einen Namen (Liu Guosheng 1997, 65). Liu identifiziert bisi weiterhin als den Namen des 
Grabherrn (Liu Zhaorui 2002b, 441). 

32	 Es gibt in der Qin-Zeit zwei Sorten von chengdan-Strafen: xing chengdan chong 刑城旦舂 und 
wan chengdan chong 完城旦舂. Bei der Strafe xing chengdan chong wird dem Bestraften eine 
lebenslange Zwangsarbeit auferlegt, zudem werden ihm noch die Nase oder die Füße (oder nur 
ein Fuß) abgetrennt (Zhang Xinchao 2014, 24).

33	 Huang Shengzhang 1996, 133–134.
34	 Liu Xinfang 1997, 77.
35	 Liu Zhaorui 2002b, 442.
36	 Yunmeng longgang 1994, 120.



517

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

Text des Holztäfelchens mit der Auferstehungsgeschichte aus Fangmatan und in dem 
ähnlichen Text, namens taiyuan you sizhe 泰原有死者, auf einem Täfelchen, dessen 
Fundort unbekannt ist, findet jedoch noch keine direkte Kommunikation zwischen dem 
Ritualmeister und den Beamten der Unterwelt statt. Daher ist anzunehmen, dass eine 
unmittelbare Kommunikation mit der bürokratisierten Unterwelt mittels eines Begräb-
nistextes erst am Ende der Qin-Zeit im ehemaligen Chu-Königreich entstanden ist. 
Zwei Faktoren trugen zur Entstehung der Begräbnistexte bei: 1. die Tradition des Bei-
gabenregisters qiance, die seit Anfang der Zhanguo-Zeit im Königreich Chu praktiziert 
wurde; 2. Die neue Staatsform des Imperiums, mit der die gesamte Bevölkerung allmäh-
lich unter eine zentralisierte staatliche Verwaltung gebracht wurde.37

2. Der Transfer des Haushaltsregisters in die Unterwelt

Das Hauptanliegen der Schreiben an die Unterwelt, die in den Kerngebieten des ehe-
maligen Chu-Königreiches ausgegraben wurden, ist der Transfer des Haushaltsregisters 
des Verstorbenen in das Jenseits. Das bisher früheste entdeckte Beispiel eines hanzeitli-
chen Schreibens an die Unterwelt (G. 01), in dem der Transfer eines Haushaltsregisters 
erstmals Erwähnung findet, wird auf das Jahr 183 v. Chr. datiert.

Der Zeitpunkt, zu dem die Vorstellung vom Transfer des Haushaltsregisters in die 
Unterwelt entstand, ist kein zufälliges Datum, da drei Jahre zuvor, nämlich 186 v. Chr., 
das Gesetz Ernian lüling 二年律令 erlassen wurde, das regelte, dass das Haushaltsregis-
ter bei der Umsiedelung mit an den Zielort mitzuführen sei: 

„Diejenigen, die umsiedeln möchten, sollen [den zuständigen Beamten] des Ziel-
ortes ihr Haushaltsregister übergeben, auf dem der Name, das Lebensalter und 
der Adelsrang der Haushaltsmitglieder registriert sind, und dieses mit einem Sie-
gel versehen lassen 有移徙者，輒移戶及年籍爵紬38徙所，並封.“

Das Dokument, das den Transfer des Einwohnerverzeichnisses genehmigt, wird vom 
Kreisamt versiegelt. Bei einem Todesfall sollen sich die Hinterbliebenen des Verstorbe-
nen bald, d. h. nicht später als ein Monat nach dessen Tod beim Amt melden, sodass der 

37	 Für die Diskussion über den Wandel des Verwaltungssystems auf der untersten Organisations-
ebene in der Qin- und Han-Zeit siehe Tu Cheng-sheng 1988, 1–48.

38	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert der Verfasser des Buches Zhangjiashan hanmu 
zhujian als xi 細 (Zhangjiashan hanmu zhujian 2006, 54). Chen weist hingegen darauf hin, dass 
es in der Form 𥿍 geschrieben ist. Er entziffert es als chou 紬 und deutet es als „Register“ (Chen 
Jian 2011).



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

518

Eintrag des Verstorbenen rechtzeitig aus dem Einwohnerverzeichnis gestrichen werden 
kann.39

Das aus vier Holztäfelchen bestehende Schreiben an die Unterwelt, ausgegraben 
aus dem Grab M18 bei Gaotai der Stadt Jingzhou, enthält nicht nur die Genehmigung 
des Kreisamtes, sondern auch dessen Siegelabdruck. Es befand sich bei seiner Ausgra-
bung fast unberührt am Kopfende der Sargkammer innerhalb der Grabkammer. Die 
vier Holztäfelchen waren übereinander gestapelt. An oberster Stelle lag das Täfelchen 
G.02-1, an unterster das Täfelchen G.02-4. In der Mitte befanden sich die Täfelchen 
G.02-2 und G.02-3 jeweils mit der Vorderseite aneinander zugewandt, wobei das Erst-
genannte über dem Zweitgenannten lag (Abb. 4-8, 9, 10). Spuren einer Seidenschnur, 
mit denen beide Täfelchen zusammengebunden gewesen sein mussten, waren bei der 
Auffindung noch sichtbar. Hingegen diente das Täfelchen G. 02-1 offensichtlich als ein 
jian-Adresstäfelchen, weil auf ihm der Siegelabdruck des Assistenten des Magistrates 
des Kreises Jiangling nachgeahmt wurde.

Erst nach der Entfernung des jian-Adresstäfelchens wurde die Rückseite des Täfel-
chens G. 02-2, auf der sich die Unterschrift des Sachbearbeiters Chan befindet, voll-
ständig sichtbar. Auf der besagten Rückseite des Täfelchens G. 02-2, steht der Hauptteil 
des Schreibens an die Unterwelt, das von einem Sachbearbeiter namens Ting verfasst 
worden sein soll. Die Vorderseite des dritten Täfelchens G. 02-3 ist mit dem Register der 
in die Unterwelt umzusiedelnden Personen und der Phrase „dem Haus sollen Frondienst 
und Steuern erlassen werden“ versehen, die ebenso vom Sachbearbeiter Ting hinzu-
gefügt worden sein soll. Da nur die beiden in der Mitte befindlichen Täfelchen G. 02-2 
und G. 02-3 zusammengebunden waren, kann das vierte Täfelchen G. 02-4 mit dem 
Beigabenregister für einen Anhang des Schreibens an die Unterwelt gehalten werden.

Die derart genaue Nachahmung eines irdischen Dienstschreibens demonstriert, 
dass die Jenseitsvorstellung tief von den damaligen lokalen Verwaltungsorganisatio-
nen geprägt war, die sich im Zuge der Machtzentralisierung in der Han-Zeit allmählich 
formierten. Die Entstehung der bürokratisierten Jenseitsvorstellung wurde durch die 
Verabschiedung des ersten hanzeitlichen Gesetzbuches Ernian lüling erst möglich.

Bei den Schreiben an die Unterwelt handelt es jedoch nicht nur um den Transfer 
des Haushaltsregisters mingshu im weiteren Sinne40, in das die Namen der Familien-
mitglieder und deren Befreiung von der Steuerzahlung und vom Frondienst einzutragen 

39	 Siehe Zhou Meihua 2009, 43–44. Das Original des Einwohnerverzeichnisses wird innerhalb der 
Verbandsgemeinde aufbewahrt (Li Junming 1983, 30). Chen zufolge musste eine Kopie an das 
Kreisamt geschickt und dort verwahrt werden (Chen Wei 2011). 

40	 An drei Stellen wird die Befreiung der Verstorbenen und ihrer Begleitpersonen von Steuern und 
Frondienst erwähnt: „Der Mutter sowie den Familienmitgliedern des Herrn Chang, des Lang-
zhong-Beamten mit dem Adelsrang Wudafu, sollen Frondienst und Steuern erlassen werden 郎
中五大夫昌母家屬當復，毋有所與 (G. 01)“; „Dem Haus [der Frau Yan] sollen Frondienst und 



519

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

sind, sondern auch um den Transfer des Eigentums (Verkehrsmittel, Kleidungsstücke, 
Lebensmittel, Bestattungsmöbel und verschiedene Geräte). So fällt auf, dass das Lebens-
alter des Bestatteten und der Begleitpersonen nie angegeben wird. Außerdem werden in 
dem in die Unterwelt transferierten Haushaltsregister oftmals nicht alle Beigaben auf-
gelistet. So wird ersichtlich, verglichen mit den Aufstellungen der Beigaben des Grabes 
M168 bei Fenghuangshan, die in den folgenden Abbildungen (Abb. 4-11, 12, 13) gezeigt 
werden, dass nur ein Teil der Beigaben im Kopffach des Grabes, nämlich die 46 Sklaven 
und Sklavinnen sowie Verkehrsmittel wie Wagen und Pferden, auch im Schreiben an 
die Unterwelt (G. 05) aufgelistet ist.41

Daraus ist zu schließen, dass die Schreiben an die Unterwelt eine vereinfachte Form 
des Transfers des Haushaltsregisters bildeten und zugleich mit weiteren Elementen ver-
schmolzen. Ein neu hinzugefügtes Element ist das Register des Eigentums, das sich aus 
der alten Tradition des Beigabenregisters qiance entwickelte.42

3. Das Eigentumsrecht auf das Landstück

Der erste erhaltene Landkaufvertrag, datiert auf das Jahr 73 n. Chr., wurde in der Nähe 
der heutigen Stadt Luoyang im Kreis Yanshi, zutage gefördert. Der Vertragstext stellt 
fest, dass der Grabherr Yao Xiaojing von einem Mann namens Qiao Wei etwa ein Mu 
Friedland erworben hat. Damit wird zum ersten Mal in einem Begräbnistext das Eigen-
tumsrecht des Grabherrn auf das Friedland bestätigt. Dennoch wird das Eigentums-
recht auf ein Landstück in Zusammenhang eines Todesfalls auch bereits in einem frü-
heren Text thematisiert. So übertrug die Grabherrin Zhu Ling in einem als xianling 
quanshu 先令券書 bezeichneten Testament, verfasst am 31. Okt. 5 n. Chr., vor ihrem 
Tod unter der Bezeugung mehrerer Beamten einem Familienmitglied namens Gongwen 
das Eigentumsrecht auf ein Ackerland. Bisherige Untersuchungen behandelten zumeist 

Steuern erlassen werden 家復，不筭（算）不繇（徭） (G. 02)“; „Diesem Haus [der Frau Jing] 
soll der Frondienst erlassen werden 此家復不事 (G. 04)“.

41	 Angesichts der Anzahl der Menschenfigurinen im Kopffach mussten die fünf Sklaven auf dem 
Schiff im Schreiben an die Unterwelt mitgezählt worden sein. Demzufolge muss auch das Schiff 
selbst im Schreiben an die Unterwelt mitgezählt worden sein.

42	 Zheng erstellte eine Statistik von über dreißig Beigabenregistern, die aus Gräbern der Zhan-
guo-Zeit, Qin- und West-Han-Zeit ausgegraben wurden (Zheng Shubin 2005, 33). Laut Venture 
wurden Beigabenregister bisher aus 45 Gräbern zutage gefördert, die auf den Zeitraum von der 
Zhanguo-Zeit bis zur Zeit der Nord- und Süd-Dynastien zu datieren sind (Venture 2009, 358). 
Nach Dou wurden Beigabenregister in 28 Gräbern der Han- und Jin-Zeit aufgefunden (Dou Lei 
2016, 3).



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

520

zwei Aspekte des Textes, nämlich die Identität von Zhu Ling43 und die Frage, ob es sich 
beim Text xianling quanshu um ein Testament handelt44. Kaum zur Diskussion stand 
jedoch bislang die Frage, warum das Testament einem Grab beigegeben wurde. Nach 
Angabe des Entdeckers des Grabes M101 bei Xupu, das die Ruhestätte eines Ehepaares 
bildet, wurden in dessen Nähe weitere Gräber aus derselben Zeitperiode ausgegraben. 
Anhand der Analyse der dort aufgefundenen Inschriften lässt sich schließen, dass sie 
und das Grab M101 derselben Familie angehörten.45 Demzufolge diente das Testament 
als Grabbeigabe dazu, das Eigentumsrecht auf das Ackerland auch für das Jenseits zu 
klären, damit in der Unterwelt keine juristischen Klagen wegen Eigentumsfragen erho-
ben würden.46 

Die Klärung des Eigentumsrechts an einem Landstück stellt bereits in einem Schrei-
ben an die Unterwelt (G. 10) aus dem Grab M3 bei Wubashan im Kreis Wuwei eines der 
Hauptanliegen dar. In dem Schreiben an die Unterwelt betont Desui, die Ehefrau des 
Grabherrn, wiederholt, dass nur die beiden Enkel, Zhao Jiping und Ren..., das Eigen-
tumsrecht besitzen. Im Text wird erwähnt, dass der dritte, vorzeitig verstorbene Enkel 
Renhu um das Eigentumsrecht auf dasselbe Landstück juristisch ringen möchte. Seinem 
Einspruch wird aber nicht stattgegeben. Am Ende des Textes tritt ein typisches Element 
des Landkaufvertrags auf, nämlich der Zeuge:

„Renhu, der [verstorbene] Enkel von De[sui], äußerte ebenfalls seinen Anspruch 
auf das Ackerland, der ihm aber von Desui versagt wurde. [Das Eigentumsrecht 
auf das Ackerlandes] soll nicht wegen der wiederholten Worte von Renhu, des 
[verstorbenen] Enkels von De[sui], [geändert werden]. ... Der blaue Himmel weiß 
zwischen Recht und Unrecht zu unterscheiden. Er kann davon Zeugnis ablegen 
任胡開口願，皆自得綏禁之。物（毋）復以得孫任胡亟語言□□□□□□

在張。昊天知曲直，故為信.“

43	 Zheng und Li sind der Ansicht, dass Zhu Ling die alte Dame ist, die im Text xianling quanshu 
erwähnt wird (Zheng Jingang 2014, 11; Li Jiemin 2005, 455). Chen und Wang sind der Meinung, 
dass Zhu Ling ein Sohn der alten Damen sein könnte (Chen Ping & Wang Qinjin 1987, 20–25). 
Nach Ansicht von Chen könnte Zhu Ling der Ehemann der alten Damen sein (Chen Yong 1988, 
80).

44	 Die meisten Forscher sind der Meinung, dass mit dem Ausdruck xianling quanshu ein Testament 
bezeichnet wird. Siehe z. B. Hou Xudong 2005, 72–73; Yang Jianhong 1988, 99; Zhang Jinpan & 
Xu Shihong 1999, Vol.2, 422–423. Nach Ansicht von Cao handelt es sich bei xianling quanshu um 
ein Dokument zur Aufteilung des Haushalts (Cao Lüning 2008, 62–68). Wei weist dezidiert darauf 
hin, dass es sich bei xianling quanshu um ein Zeugnis über die Rückgabe eines Grundstücks und 
nicht um ein Testament handelt (Wei Daoming 2000, 162–165).

45	 Chen Ping 1992, 84–92; Li Jiemin 2005, 456–457.
46	 Weil im Testament xianling quanshu keine direkte Kommunikation mit der Unterwelt oder dem 

himmlischen Reich stattfindet, wird es jedoch nicht den Begräbnistexten zugeordnet.



521

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

Das Grab M3 bei Wubashan wird wie das Grab M101 bei Xupu auf den Zeitraum zwi-
schen dem Ende der West-Han-Zeit und der Xin-Zeit (74 v. Chr.–23 n. Chr.) datiert. 
In diesem Zeitraum, genauer gesagt, von der Regierungszeit des Kaisers Yuan (49–
33 v. Chr.) an, entwickelten sich Bodenannexionen, bei denen Grund und Ackerland der 
armen Landbevölkerung von mächtigen Familienclans in Besitz genommen wurden, 
allmählich zu einem schwerwiegenden sozialen Problem.47 Von der Regierungszeit des 
Kaisers Ai (7–1 v. Chr.) an wurde die ungerechte Bodenverteilung als das Hauptprob-
lem der Landwirtschaft angesehen. Was entscheidend zur Bodenkrise beitrug, war ein 
starker Anstieg der Bevölkerung, die sich sehr wahrscheinlich, nach der Schätzung 
von Xu, im ersten Jh. v. Chr. mehr als verdoppelte. Insgesamt werden neun große Wel-
len von Obdachlosigkeit in offiziellen historischen Aufzeichnungen der West-Han-Zeit 
beschrieben. Der Auslöser waren stets Naturkatastrophen, die größtenteils gegen Ende 
der West-Han-Zeit stattfanden.48

Der erste Landkaufvertrag wie auch die meisten anderen Landkaufverträge wur-
den in der Stadt Luoyang und ihren Randgebieten zutage gefördert. Die durchschnitt-
lichen Preise der Landstücke, die in den Landkaufverträgen aus diesem Gebiet auf-
geführt sind, betrugen zwischen 3000 und 5500 Wuzhu-Münzen pro Mu, während die 
Preise für Landstücke im hanzeitlichen Kreis Mengjing, der zwar ebenfalls der Präfektur 
Henanyin unterstellt war und sich nur etwa 25 km nordwestlich von Luoyang befand, 
bei nur 1500 Wuzhu-Münzen pro Mu lagen. Die Preisunterschiede zwischen der Haupt-
stadt Luoyang und der Randzone Juyan fielen mitunter noch deutlich größer aus: Ein 
Mu Ackerland im Umland von Luoyang kostete 10000 Wuzhu-Münzen, während eine 
gleiche Fläche in Juyan nur 100 Wuzhu-Münzen kostete.49

Laut der Statistik von Ge war im Jahr 2 n. Chr. die Bevölkerungsdichte in der Präfek-
tur Henan (135,07 Einwohner pro km²) fast anderthalb mal so hoch wie in der Präfektur 
Jingzhao (95,52 Einwohner pro km², Abb. 4-14).50 Lao zufolge war 157 n. Chr. die Bevöl-
kerungsdichte in der Präfektur Henanyin (89,8 Einwohner pro km²) fast fünfmal so hoch 
wie in der Präfektur Jingzhaoyin (19,0 Einwohner pro km²).51 Da mit dem Aufkommen 
der mächtigen Familienclans die tatsächliche Größe der Bevölkerung, die unter ihrem 
Schutz stand, aus Motiven der Steuerhinterziehung verheimlicht wurde, wich die offi-
zielle Bevölkerungsstatistik in der Ost-Han-Zeit stark von der realen Bevölkerungszahl 

47	 Für eine detaillierte Untersuchung der Bodenannexion in diesem Zeitraum und in der Ost-Han-
Zeit siehe Zou Ji-wan 1981, 98–179.

48	 Hsu Cho-yun 1998, 17. Die neun Jahre, die von massiven Wellen der Obdachlosigkeit betroffen 
waren, sind die Jahre 119, 83, 71, 70, 67, 52, 25, 23 und 17 v. Chr. 

49	 Hsu Cho-yun 1998, 19. Siehe auch Loewe 1967, Vol.1, 72.
50	 Ge Jianxiong 1986, 96.
51	 Lao Kan 1935, 220.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

522

ab.52 Trotzdem bleibt ersichtlich, dass die Präfektur Henanyin in der Ost-Han-Zeit viel 
dichter als die Präfektur Jingzhaoyin bevölkert war. Angesichts der hohen Bevölke-
rungsdichte und der hohen Landpreise ist deswegen nachvollziehbar, dass der Land-
kaufvertrag in der Hauptstadt Luoyang entstand und vor allem dort Verbreitung fand.

4. Der Herr des Himmels und der erste grabschützende Text

Den ersten heute noch erhaltenen grabschützenden Text bilden die sog. Xuning-Täfel-
chen aus dem Jahr 79 n. Chr. Ihr Fundort befand sich vermutlich im Einzugsgebiet des 
Yangtze-Flusses. Dieser Text enthält mehrere neue Bestandteile der Jenseitsvorstellung. 
Vor der Diskussion des Inhalts sind jedoch einige grundlegende Fakten festzuhalten:
1.	 Die vierzehn Holztäfelchen lassen sich in zwei Gruppen einteilen. Gruppe I umfasst 

acht lange, sehr schmale Täfelchen (H.  01-1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8).53 Fünf Täfelchen 
(H. 01-1, 2, 3, 4, 5) davon enthalten längere Inschriften und sind deswegen auf beiden 
Seiten beschrieben. Die anderen drei Täfelchen (H. 01-6, 7, 8) mit kürzeren Inschrif-
ten sind nur auf einer Seite beschrieben. Zwar wird das Schriftzeichen juan 卷 auf 
zwei Täfelchen (H. 01-4, 5) dieser Gruppe in der Form , auf den anderen fünf Täfel-
chen in der Form  (H. 01-1, 2, 3, 6, 7) geschrieben, aufgrund der großen Ähnlich-
keit ihres Schriftbildes lassen sich jedoch alle acht Inschriften demselben Schreiber 
zuordnen. Gruppe II umfasst sechs relativ kurze Täfelchen (H. 01-9, 10, 11, 12, 13, 
14) mit einer Länge von 20,5–21,5 cm, einer Breite von 1,5–1,8 cm und einer Stärke 
von 0,3–0,5 cm. Ihre Breite lässt Raum für zwei oder drei nebeneinanderstehende 
Zeilen einer Inschrift, die jeweils auf einer Seite Platz finden. Unter den Täfelchen 
der Gruppe I sowie der Gruppe II gibt es jeweils ein Täfelchen (H. 01-1, H. 01-9), 
dessen Inschrift nicht nur am längsten ist, sondern auch alle drei Hinterbliebenen 
der Familie Tian erwähnt. Nur auf ihnen zu finden ist auch der Zeitpunkt der Krank-
werdung der Bestatteten Xuning. Daher können sie meines Erachtens als die „Leit-
täfelchen“ innerhalb ihrer jeweiligen Gruppen betrachtet werden. Ihre Inschriften 
sind auch nicht in verkürzter Form wiedergegeben, sondern anders als diejenigen 
auf den anderen Täfelchen, vollständig ausgeschrieben.

2.	 Die beiden Gruppen der Holztäfelchen wurden nicht am selben Tag sondern in zeit-
lichem Abstand verfasst. Da innerhalb der Gruppe I kein Datum nach dem zwölften 

52	 Ge Jianxiong 2005, Vol.1, 400.
53	 Nach Ansicht von Jao weisen die Inschriften der Holztäfelchen zwei unterschiedliche Kalligra-

fiestile auf (Jao Tsung-i 1996a, 662–663. Siehe auch Jao Tsung-i 2009, Vol.3, 119–121.). Chen 
zufolge bestehen die vierzehn Täfelchen offensichtlich aus zwei verschiedenen Sorten Holz 
(Chen Songchang 2004, 74). Harper teilte sie nach ihrer Größe und charakteristischen Textpas-
sagen in zwei Gruppen ein (Harper 2004, 233–234).



523

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

Juli Erwähnung findet, während in der Gruppe II der zwanzigste Juli auf vier Täfel-
chen und der achtzehnte August auf einem Täfelchen genannt wird, müssen meines 
Erachtens die Täfelchen der Gruppe I früher als die Täfelchen der Gruppe II her-
gestellt worden sein. Dafür spricht auch die Tatsache, dass die Beschreibung der 
Erkrankung der Frau Xuning auf dem Täfelchen H.01-1 ausführlich ist („Am Tag 
Bingyin, dem ersten Tag des Juli des vierten Jahres der Regierungsdevise Jianchu, 
wurde die ehrwürdige Mutter Xuning krank 建初四年七月甲寅朔，皇母序寧病“), 
während die Krankwerdung auf dem Täfelchen H.01-9 nicht erwähnt wird.

3.	 Aufgrund der Aufteilung der Täfelchen in zwei Gruppen und der Unterschiede 
bezüglich ihrer Datierung, ist anzunehmen, dass zwei Ritualmeister für ihre Her-
stellung verantwortlich waren. Auf den Täfelchen der Gruppe II ist der Name eines 
Ritualmeisters, Zhao Ming 趙明, zu erkennen. Er führte demzufolge am 20. Juli ein 
apotropäisches Ritual durch, wird jedoch auf vier Täfelchen (H.01-10, 11, 12, 13) nur 
mit der anonymen Bezeichnung Magier wu 巫 erwähnt.54 Nachdem er ein weiteres 
Ritual am 18. August durchgeführt hatte, wurde sein Name auf einem Täfelchen 
(H.01-14) festgehalten. 

Auf den Täfelchen der Gruppe I findet nur eine Person Erwähnung, die nicht 
zur Familie des Auftraggebers gehört: zhangshi qing zishe 張氏請子社 („[Ich, der 
Magier] des Hauses Zhang, bete zum Bodengott, Herrn She 子社“). Zhangshi 張氏 
bezeichnet meines Erachtens diejenige Person, die dafür zuständig war, nicht nur zu 
einem Gott, sondern zu allen auf den Täfelchen der Gruppe I erwähnten Göttern zu 
beten, d. h., sie nahm die Rolle eines Magiers wahr. Zhangshi wurde jedoch bisher 
bevorzugt als „das Elternhaus“ der verheirateten Frau Xuning gedeutet, auf den Aus-
druck waijia 外家 auf dem Täfelchen H. 01-9 bezogen.55 Wenn aber die Eltern von 
Xuning Gebete an den Bodengott gerichtet hätten, wären die Gebete an die anderen 
Götter ebenfalls von ihnen verrichtet worden. Auf den anderen Täfelchen finden 
jedoch der älteste Sohn von Xuning, seine Ehefrau und der zweitältester Sohn von 
Xuning Erwähnung56, die zu anderen Göttern beteten. Daher ist anzunehmen, dass 
der Auftraggeber sowohl der Gruppe I als auch der Gruppe II das Familienoberhaupt 
war, nämlich der älteste Sohn der Bestatteten.

54	 Liu ist der Meinung, dass der Magier Xia 巫夏 ein weiterer Magier ist, der nicht mit Zhao Ming iden-
tisch ist (Liu Zhaorui 2007, 403). Das Schriftzeichen xia 夏 ist jedoch nur ein Tongjiazi von xia 下.

55	 Siehe z. B. Chen Songchang 2001, 100; Harper 2004, 233; Shimokura 2013, 361.
56	 Harper zufolge handelt es sich bei den Namen Junwu und huangzi 皇子 um dieselbe Person 

(Harper 2004, 235). Shimokura und Ikezawa sind der Meinung, dass damit zwei Personen gemeint 
sind (Shimokura 2013, 378). Der älteste Sohn von Xuning und seine Ehefrau werden auf allen 
Täfelchen erwähnt, während Junwu, der zweitälteste Sohn der Bestatteten, nur zweimal Erwäh-
nung findet. Hieraus lässt sich meines Erachtens schließen, dass Junwu zusammen mit der Fami-
lie seines älteren Bruders in einem gemeinsamen Haushalt lebte. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

524

Die Täfelchen der Gruppe I und II wurden meines Erachtens wahrscheinlich 
jeweils von den Magiern Zhang und Zhao Ming selbst beschrieben.57

4.	 Frau Xuning wurde am 17. Aug. 79 n. Chr. von einer schweren Krankheit heim-
gesucht. An diesem Tag wurden Gebete an verschiede Götter verrichtet. Elf Tage 
später verstarb sie. Ihr Grab muss kurz vor oder nach diesem Tag errichtet worden 
sein. An ihrem Todestag, dem 28. Aug. 79 n. Chr., wurde der Magier Zhang in den 
Dienst gestellt, der ein Exorzismusritual jiechu für die Verstorbene durchführte und 
am selben Tag die Täfelchen der Gruppe I (H. 01-1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8) verfasste. Acht 
Tage später, am 5. Sep., wurde ein zweites Exorzismus-Ritual von Magier Zhao Ming 
im leeren Grab durchgeführt, um dieses zu beschützen. An diesem Tag wurden fünf 
Täfelchen der Gruppe II (H. 01-9, 10, 11, 12, 13) von ihm beschrieben. Meines Erach-
tens wurde Frau Xuning erst fünfunddreißig Tage nach ihrem Tod, nämlich am 2. 
Okt. 79 n. Chr., bestattet.58 Zeitgleich führte der Magier Zhao Ming im Grab das dritte 
bzw. letzte Exorzismus-Ritual durch, bei dem er das Täfelchen H. 01-14 beschriftete. 
Danach wurde das Grab endgültig mit Erde verschlossen.

5.	 Mehrere Götternamen finden in den Xuning-Täfelchen Erwähnung. Die Bezeichnun-
gen für die Bodengötter she sind besonders verwirrend. Harper übersetzt z. B. den 
Ausdruck waijia xinan qing zishe 外家西南請子社 als „Outer Family’s Earth Altar 
for Requesting Sons in Southwest“.59 Der Ausdruck waijia xinan lässt sich meines 
Erachtens jedoch eher als eine Ortsangabe interpretieren und als „an der Südwest-
ecke des Hauses ihrer Eltern“ übersetzen, da in der Zahlenkunst der Han-Zeit die 
Himmelsrichtungen Südwesten und Nordwesten jeweils dem Menschentor und dem 
Geistertor zugeschrieben werden.60 Das Verb qing 請 lässt sich dementsprechend als 
„einen [Gott] herbeirufen lassen“ deuten.

6.	 Liu zufolge beziehen sich die Ausdrücke toujian muyao 頭堅目窅 („den Hals erstarrt, 
die Augen hervorquellend“) und liangshou yijuan 兩手以捲 („beide Hände zur Faust 

57	 Shimokura vertritt die Ansicht, dass die Gruppen I und II von zwei Assistenten des Magiers Zhao 
Ming am selben Tag verfasst wurden. Er begründet dies damit, dass die vierzehn Täfelchen ein 
Gebetsprotokoll bildeten und deshalb zum selben Zeitpunkt beschrieben worden sein mussten 
(Shimokura 2013, 367). Meines Erachtens könnten die Täfelchen nicht im selben Ritual beschrie-
ben worden sein, wenn die Gebete nicht am selben Tag verrichtet wurden.

58	 Nach Ansicht von Liu wurden die am 17. August verrichteten Gebete erst am Todestag von 
Xuning rückwirkend protokolliert (Liu Zhaorui 2007, 239). Yang teilt den gesamten Vorgang der 
Gebetsverrichtung in drei Phasen ein: 1. Gebete am Tag der Krankwerdung; 2. Gebete am Todes-
tag; 3. Gebete nach dem Tod (zweimal). Er vertritt aber die Ansicht, dass kein Magier beim Ritual 
am Todestag von Xuning Erwähnung findet (Yang Hua 2007, 297). Meines Erachtens könnte Herr 
Zhang 張氏 derjenige Magier gewesen sein, der für die Durchführung des Rituals am Todestag 
zuständig war.

59	 Harper 2004, 242.
60	 Für die Diskussion darüber siehe Kapitel 2.3.1.



525

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

geballt“) auf die Gesichtszüge und die Körperhaltung beim Tod der Verstorbenen, die 
wie bei einer Autopsie genau beschrieben werden. Er vermutet, dass Xuning wahr-
scheinlich an einer außergewöhnlichen und seltenen Krankheit verstarb.61 Shimokura 
ist hingegen der Meinung, dass die beiden Ausdrücke vielmehr darauf hinweisen, 
dass die Verstorbene einer gewöhnlichen Krankheit erlag und ihr Tod nicht unnatür-
lich war. Folglich bezieht er die Phrase „xiaru huangquan shangru cangtian 下入黃

泉，上入倉（蒼）天“ auf die Trennung der hun-Seele, die in den Himmel steigen 
wird und die sechs Täfelchen der Gruppe I mit sich tragen soll, von der po-Seele, die 
in die Erde herabsteigen wird und die acht Täfelchen der Gruppe II mitführen soll.62

Die genannte Phrase kommt jedoch auf den fünf Täfelchen (H. 01-10, 11, 12, 13, 
14) nicht vor, auf denen die Gesichtszüge und die Körperhaltung der Verstorbenen 
beschrieben werden. Hingegen steht sie auf allen Täfelchen, auf denen sie auftaucht 
(H. 01-1, 2, 3, 4, 5, 9), stets im inhaltlichen Kontext mit den Gebeten, nämlich „Die 
Lebenden sollen ohne Schuld sein, die Verstorbene soll ohne Verfehlungen sein 生
人不負責（債），死人毋適“. Deshalb besteht es auch die Möglichkeit, sie als eine 
Phrase der Trennung zwischen den Lebenden und den Verstorbenen anzusehen. 
Eine nahezu identische Phrase, shangzhi cangtian xiazhi huangquan 上至倉天，下

至黃泉, findet sich im grabschützenden Text für Liu Gongze (Z. 01): „[Die Grenzen 
des Grabes] dehnen sich nach oben bis zum blauen Himmel und nach unten bis zum 
gelben Brunnen aus. Liu Gongze, der Verstorbene, dessen Knochen nun zur Unsterb-
lichkeit verwandelt sind, verwendet sein eigenes, achtundzwanzig Mu umfassendes 
Ackerland ... [zum Bau seines Grabs] 上至倉（蒼）天，下至黃泉。青骨死人劉公

則自以家田...廿八畝“. Weitere ähnliche Phrasen sind auch in mehreren Landkauf-
verträgen (K. 09, K. 11, K. 12) enthalten: 

K. 09: ...dessen Grenzen sich nach oben bis zum [blauen] Himmel und nach unten 
bis zum gelben [Brunnen] ausdehnen 上至天，下至黃.

K. 11: ...dessen Grenzen sich nach oben bis zum [blauen] Himmel und nach unten 
bis zum gelben Brunnen ausdehnen 上至倉天，下入黃泉.

K. 12: ... dessen Grenzen sich nach oben bis zum [blauen] Himmel und nach unten 
bis zum [gelben Brunnen] ausdehnen 上至蒼天，下至□□{黃泉}.

Sie alle lassen sich meines Erachtens als formelhafte Phrasen betrachten, die die 
unüberschreitbaren Grenzen zwischen den Lebenden und Verstorbenen betonen.

61	 Liu Lexian 2006, 194.
62	 Shimokura 2013, 374.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

526

Auf der Grundlage der obigen Diskussion lassen sich die neuen Aspekte der Jenseitsvor-
stellung beim grabschützenden Text H. 01 untersuchen. Ein himmlischer Gott, dessen 
Name Tiangong 天公 („Herr des Himmels“) ist und der mit der Seele eines Verstorbenen 
zu kommunizieren vermag, findet hier zum ersten Mal Erwähnung: 

„[Die auf diesem Täfelchen festgehaltenen] Gebete sollen von Xuning selbst mit 
sich getragen und dem Herrn des Himmels überreicht werden 所禱，序寧皆自

持去，對天公.“

Der Gott Tiangong kann als oberster Gott identifiziert werden, da die Gebete an die 
anderen Götter, die in den Xuning-Täfelchen erwähnt werden, ihm durch die Verstor-
bene selbst überreicht werden sollen. Die ihm unterstellten Götter und Geister sind der 
lokal verehrte Bodengott She, der Flussgott Shuishang, der Jagdgott Liejun, der staat-
lich verehrte Bodengott Guanshe, die Seelen der Großeltern Dafumu zhangren, der Gott 
Nanshang, Patron der jung verstorbenen Männer, und die Göttin Nüshang, Patronin der 
jung verstorbenen Frauen, der Schicksalsgott Siming, der Gott des Kochherds Zhaojun 
und der Gott Guoguiren.63 Bei den meisten von ihnen handelt es sich somit um niedere 
lokale Götter, die eher dem Boden gehören und nicht den Himmel bewohnen. Dies deutet 
darauf hin, dass die Seele der Verstorbenen, die dem obersten Gott Tiangong die Gebete 
an die genannten Götter überreichen soll, nicht zwangsläufig in den Himmel gelangt. 
Wenn jedoch die oben genannten Götter als Untertanen des Herrn des Himmels anzu-
sehen sind, wurden sie noch nicht in die strenge Hierarchie eines bürokratischen Sys-
tems integriert. So lässt sich anhand der Götternamen nicht feststellen, welcher Gott nun 
ranghöher oder rangniederer als die anderen ist. Die Götternamen werden stattdessen in 
lapidarer Form aufgezählt, ähnlich wie bei dem Täfelchen aus dem Grab M5 bei Huchang, 
auf dem mehrere Götternamen in drei Spalten aufgeführt sind (Abb. 4-16, 4-17):

Erste Spalte: Herr des Yangtze-Flusses 江君, Gott Tupushenjun 土蒲神君, Großer 
Gott des Kreises Gaoyou 高郵君大王64, Gott Manjun 滿君, Gott Luxiangfanjun 
盧相氾君, Seelen der väterlichen und mütterlichen Großeltern 中外王父母神

魂, Gott des blauen Himmels Cangtian 倉天, Herr des Himmels Tiangong 天公. 

63	 Harper weist darauf hin, dass die meisten Götternamen der Gruppe I auch auf den Täfelchen der 
Gruppe II zu finden sind (Harper 2004, 232). 

64	 Gaoyou 高郵 war der Name eines Kreises im Fürstentum Guangling, der später zum Ping’e 平
阿 umbenannt wurde. Im zweiten Jahr des Regierungsdevise Heping (27 v. Chr.) belehnte Kaiser 
Cheng einen seiner Onkel mit dem Titel Marquis von Ping’e. Daher hatte sich die Umbenennung 
zum Zeitpunkt der Bestattung des Herrn Wang Fengshi im Jahr 14 v. Chr. schon lange offiziell 
durchgesetzt. An den alten Kreisnamen erinnerte jedoch noch immer der Namen des lokalen 
Gottes.



527

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

Zweite Spalte: Gott Daweng 大翁, Gott Zhaochangfusuo… 趙長夫所□, Gott des 
Huai-Flusses 淮河, Herr der Gräber Yujun 堬君, Bodengott des Dorfes Shili 石里

神社, Gottkönig von Chengyang 城陽□君65. 

Dritte Spalte: Herr des Dorfs Shili 石里里主, Gott Gongchunjisuobujun… 宮春姬

所部君□, Gott Dawang 大王, Gott des Königreiches Wu 吳王, Gott …wang □
王, Gott Fan…shenwang 氾□神王, Gott Dahou… 大後□. Gott des …-Teiches im 
Palast 宮中□池, Bodengott des …□□神社, Bodengott des … □社.

Vierte Spalte: Gott Danglujun 當路君66, Gott des Staats Jin 荊

主67, Gott des Hügels Xi 奚丘君68, Flussgott Shuishang 水上, Gott 
...junwang □君王, Bodengott des Amtes Gongsikong 宮司空社69,  

65	 Obwohl sich das dritte Schriftzeichen des Namens nicht identifizieren lässt, ist hiermit König 
Liu Zhang 劉章 (?–176 v. Chr.) gemeint, der in der Han-Zeit einen gottgleichen Status genoss. 
Aufgrund seiner Tapferkeit und seines militärischen Verdienstes in der Schlacht gegen die 
Kaiserin Lühou 呂後 und ihre Sippe wurde ihm der Titel „König von Chengyang“ verliehen. 
Ying Shao (ca. 153–196  n. Chr.) zufolge errichtete ihm die Bevölkerung der sechs Präfektu-
ren in den heutigen Provinzen Shandong und Jiangsu zahlreiche Schreine. Nach seinem Tod 
wuchs seine Verehrung in den genannten Präfekturen bis zum Ende der Ost-Han-Zeit weiter 
an: „Er schied zwei Jahre nach der Krönung hin. Chengyang befindet sich im heutigen Kreis 
Ju. Von da an wurden Schreine für ihn in den sechs östlichen Präfekturen, z. B. in Langye und 
in Qingzhou, sowie in den zahlreichen Städten, Verbandsgemeinden und Dörfern des Gebietes 
am Bohai-Meer errichtet. Die Figuren, die ihn darstellten, wurden mit Kleidung und Bändern, 
an denen Amtssiegel hingen, geschmückt. Behörden, die nur für die Opferdarbietung zuständig 
waren, wurden eingerichtet. Opfertiere wurden geschlachtet und zubereitet, es wurde getanzt 
und gesungen. Eine solche Opferdarbietung dauerte mehrere Tage lang. Das Gerücht ging um, 
dass die Figuren wirkmächtige Geister beherbergten. ......Die Sitte setzte sich Jahr für Jahr fort, 
niemand konnte sie ändern. Nur unter der Regierung des taifu-Großmentors aus dem Kreis 
Yue’an, Chen Fan, und des Kanzlers des Fürstentums Jinan, Cao Cao, die alle extravaganten 
Sitten verboten, hörte die Verehrung zeitweilig auf. Nachdem Herr Chen und Herr Cao dieses 
Gebiet jedoch verlassen hatten, stellte sich die alte Sitte wieder ein 立二年薨。城陽，今莒縣
是也。自琅琊、青州六郡及渤海都邑、鄉亭、聚落皆爲立祠。……爲之立服帶綬，備置官
屬。烹殺謳歌，紛藉連日。轉相誑曜，言有神明。……厯載彌久，莫之匡糾。唯樂安太傅
陳蕃、濟南相曹操一切禁絶，肅然政清。陳曹之後，稍復如故 (Fengsu tongyi jiaozhu 1981, 
394–395).“

66	 Der Name Danglujun 當路君 (wörtlich: „Herr Danglu“) bezieht sich auf einen kleinen Gott, 
dessen Aufenthaltsort bei der Errichtung von Häusern oder Gräbern gemieden werden soll. Im 
Kapitel Wulie des von Wang Fu (83–170 n. Chr.) verfassten Buches Qianfu lun wird der Gott 
Danglu erwähnt (Qianfulun jian jiaozheng 1985, 306). Siehe auch Kapitel 4.3.2.

67	 Das Wort jin 荊 war die ursprüngliche Bezeichnung für den Staat Chu 楚.
68	 Der Flussgott Shuishang 水上 wird auch in den Inschriften der Holztäfelchen für Frau Tian 

Xuning 田序寧 mehrmals erwähnt (H.01).
69	 Im Ausgrabungsbericht wird der Ausdruck Gongsikongshe 宮司空社 als zwei Götternamen 

gedeutet: Gongsikong 宮司空 und She 社. Ich behaupte jedoch, dass gongsikong 宮司空 das Amt 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

528

Gott ...sai □□塞70.

Ähnlich wie bei den Xuning-Täfelchen taucht der Gott Tiangong im Verzeichnis der 
Götternamen auf. Aber er nimmt hier noch nicht die führende Rolle ein, sondern wird 
gleichberechtigt wie andere Götter behandelt, zu denen auch der Flussgott Shuishang 
und mehrere Bodengötter She gehören. Im Verzeichnis der Götternamen, datiert auf 
70 v. Chr., ist der Glaube an einen höchsten Gott daher noch kaum nachvollziehbar, 
obwohl Kaiser Wu bereits 112 v. Chr. einen Altar für den Gott Taiyi, den er für den 
höchsten himmlischen Gott hielt, südlich des Palastes Ganquan im heutigen Kreis 
Chunhua errichten ließ.71 In den Xuning-Täfelchen, die auf 79 n. Chr. datieren, nimmt 
der Herr des Himmels hingegen die Stellung des obersten Gottes ein. Dies deutet darauf 
hin, dass der Glaube an einen obersten himmlischen Gott erst in der Ost-Han-Zeit in 
die Jenseitsvorstellung Einzug hielt. Diese Entwicklung hängt zwar im weiteren Sinn 
mit der endgültigen Etablierung der zentralen Staatsmacht in der Han-Zeit zusammen72, 
aber sie lässt sich auch auf die religiöse Reform von Wang Mang zurückführen, der im 
Jahr 5 n. Chr. den Ort der staatlichen Opferung an den Himmel vom Palast Ganquan, 
der weitab der Hauptstadt lag, zurück in die Stadt Chang’an verlegen ließ. Der höchste 
Gott Taiyi wurde von da an als „Großer Hoher Herr des Himmels huangtian shangdi 皇
天上帝“ bezeichnet.73 

Neben der Erwähnung des obersten Gottes ist die Selbstbezeichnung der Täfelchen 
als quanshu 券書 oder quanci 券刾（刺） („Vertrag“) augenfällig. Das Wort ci 刺 war 
entsprechend der damaligen Schreibtechnik ein Synonym für das Wort Shu 書. Dies 
wird im Kapitel Shishuqi des Wörterbuches Shiming erläutert: „Das Wort shu ist dem 
Wort cishu gleich, weil beim Schreiben die Spitze des Pinsels über die Oberfläche der 
Seide oder des Holztäfelchens gezogen wird 書稱刺書，以筆刺紙簡之上也.“

Die beiden Bezeichnungen deuten darauf hin, dass die grabschützenden Holztäfel-
chen als Verträge konzipiert wurden. Wer waren aber die Vertragspartner? Anhand 
der folgenden Inschrift wird ersichtlich, dass die Phrase „Dies ist klar und deutlich in 
diesem Vertrag festgehalten 券刾（刺）明白“ Teil des Gebetes ist.

bezeichnete, das für die Errichtung der fürstlichen oder kaiserlichen Mausoleen zuständig war. 
Die Bezeichnung eines Amtes kann kein Name eines Gottes sein. Zudem wurde das Schriftzei-
chen she 社 sehr wahrscheinlich wegen der Knappheit des Schreibraums in eine andere Zeile 
gesetzt. Des Weiteren werden alle anderen auf diesem Täfelchen erwähnten Erdgötter She 社 mit 
einem Attribut näher bestimmt. Daher interpretiere ich Gongsikongshe als einen Götternamen.

70	 Die zwei Schriftzeichen an dieser Stelle wurden als ein Schriftzeichen, nämlich yi 邑 identifiziert, 
was aber seiner Form nicht entspricht. Ich lasse sie deswegen unentziffert.

71	 Li Ling 2000, 209.
72	 Liu Yi 2005, 85.
73	 Li Ling 2000, 213. Siehe auch Li Ling 2005, 33.



529

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

„H1-09: Nun biete [ich] das Salzwasser dar, um meine Gebete [an den Bodengott, 
Herrn She] zu richten: Die Verstorbene soll ohne Verfehlungen sein, die Lebenden 
sollen ohne Schuld sein. Dies ist klar und deutlich in diesem Vertrag festgehalten. 
[Die auf diesem Täfelchen festgehaltenen] Gebete sollen von Xuning selbst mit 
sich getragen und dem Herrn des Himmels überreicht werden 今以鹽湯下所言

禱：死者不負適，生者毋責（債），券刾（刺）明白。所禱，序寧皆自持

去，對天公“.

Daher muss der Vertrag zwischen den Hinterbliebenen und dem Gott, an den das Gebet 
verrichtet wurde, mithilfe des Magiers geschlossen worden sein. Demzufolge fungiert 
der Herr des Himmels als ein Zeuge, der die Gültigkeit des Vertrags garantiert. Die-
selbe Rolle übernimmt der Himmel im Schreiben an die Unterwelt aus dem Grab M3 
bei Wubashan (G. 10). Anders jedoch als bei den Xuning-Täfelchen wird der Himmel 
hier noch nicht vergöttlicht.

„Der blaue Himmel weiß zwischen Recht und Unrecht zu unterscheiden. Er kann 
davon ein Zeugnis ablegen 昊天知曲直，故為信“. 

Die Textform der Xuning-Täfelchen ähnelt weitgehend den Protokollen der Gebets-
verrichtung vor dem Tod, die häufig am Ende der Zhanguo-Zeit im Königreich Chu als 
Beigaben verwendet wurden74. Dies weist darauf hin, dass die Xuning-Täfelchen wohl 
auf die Chu-Tradition der Gebetsprotokolle zurückzuführen sind. Die Phrase des Ver-
tragsschlusses ist jedoch in den Grabtexten aus dem Chu-Königreich der Zhanguo-Zeit 
noch nicht zu finden. Sie wurde erst in der West-Han-Zeit zu einem Bestandteil von 
Begräbnistexten. Der Vertragsschluss mit dem Himmel oder dem Herrn des Himmels 
als Zeugen verleiht dem Vertrag eine heilige Gültigkeit. Dennoch handelt es sich bei 
dem ersten grabschützenden Text weder um ein Benachrichtigungsschreiben, das als 
ein typisches Schreiben an die Unterwelt gerechnet wird, noch um einen Befehl, wie er 
in späteren Zeiten in zahlreichen grabschützenden Texten formuliert wird. Die Xuning-
Täfelchen weisen somit Merkmale einer Übergangsform auf, die auf die Entstehungs-
phase einer neuen Gattung von Begräbnistexten verweist. Anders als beim Schreiben 
an die Unterwelt, liegt das Hauptanliegen des Textes auf den Xuning-Täfelchen nicht in 
der erfolgreichen Aufnahme der Verstorbenen in die Unterwelt. Anders als beim Land-
kaufvertrag dient der Text auch nicht als Eigentumsbeweis für ein Landstück. Vielmehr 
zielt er nun darauf ab, Unheil sowohl von der Verstorbenen als auch von den Hinter-
bliebenen fernzuhalten. Es handelt sich bei den Xuning-Täfelchen somit um das erste 
datierbare Beispiel eines grabschützenden Textes.

74	 Siehe z. B. Yang Hua 2007, 1–26. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

530

5. Die kalendarischen Geister und der Himmlische Herr

Der erste erhaltene grabschützende Tontopf wird auf das Jahr 93 n. Chr. datiert. In sei-
ner Inschrift stehen die Ausdrücke Bakui 八魁, Jiukan 九□{坎}, das Himmelstor Tian-
men 天門 und der Große Wagen 北斗 hervor: 

T. 01: Am Tag Jiwei, dem fünfundzwanzigsten Tag des Dezembers, dessen erster 
Tag Yiwei ist, des zweiten Jahres der Regierungsdevise Yongyuan die [kalenda-
rischen] Götter Bakui, Jiukan, das Himmelstor Tianmen Ehrfurchtsvoll erstatte 
[ich Ihnen] Bericht darüber… 永元四年十二月□□□{乙未朔}□□{二十}

五日己未，□□陳□□□□□□□鄙火□□□□□□□□□□□八魁、

九□{坎}、天門□□□□□□□□□□之□□□□□□□□鬥□□□日

□□□□□□□□□□天地□□□□敢言之. 

Liu vertritt die Ansicht, dass der Name Bakui sich auf acht Tage innerhalb eines Jahres 
bezieht, die bei der Auswahl eines günstigen Bestattungsdatums unbedingt vermieden 
werden sollen. Hingegen mit der Bezeichnung Jiukan ist der Name eines Sternbildes 
gemeint.75 Liu zufolge bezeichnen beide Namen Götter von Sternbildern.76 Ein dritter 
Forscher namens Liu behauptet, dass Bakui und Jiukong 九空 zu den bekannten kalen-
darischen Geistern shensha 神煞 in der Han-Zeit gehören. Demnach bestehen für die 
Tage, an denen ein bestimmter kalendarischer Geist Dienst hat, bestimmte Tabus, die 
man nicht brechen soll.77

Es ist somit nicht endgültig geklärt, worum es sich bei den Bezeichnungen Bakui und 
Jiukan handelt, die ebenfalls in zwei weiteren grabschützenden Texten vorkommen:

T. 32: [Alle unheilvollen Verstrickungen zwischen der Todeszeit des Verstorbe-
nen und] den vier Jahreszeiten, den Fünf Elementen, den Gräbern [des Hauses 
des Verstorbenen], den Tagen, an denen die kalendarischen Götter Bakui, Jiukan, 
und die Götter der achtundzwanzig Sternbilder Dienst haben, ... sollen aufgelöst 
werden 四時五行，三丘五阜，□{復}重之殃，八魁九□{坎}，天赫四所，

天奐廿八宿，五行□五□□□空詣神凶怨□□祀負□□□解之.

75	 Er weist darauf hin, dass der Todestag des Verstorbenen nicht zu den acht Tagen gehört, die Li 
Xian (654–684 n. Chr.) in einem seiner Kommentare zum Werk Houhanshu nennt. Deshalb wird 
vermutlich die Bezeichnung Bakui in diesem Fall nur als Teil der feststehenden Phrase bakui 
jiukan erwähnt (Liu Zhaorui 1991, 53).

76	 Liu Yi 2005, 81.
77	 Liu Tseng-kuei 2007, 20. Zhang listet eine lange Reihe kalendarischer Geister auf, die auf han-

zeitlichen Holz- und Bambustäfelchen genannt werden (Zhang Peiyu 1989, 135–147).



531

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

N.  18: Guo Boyang ist am sechsten Mai verstorben. Sein Todestag und seine 
Todesstunde waren ungünstig. Heute biete [ich] mit Sorgfalt Reiswein, Dörr-
fleisch, Rispenhirse sowie Eier dar, um am Bestattungstag von Boyang [das Grab] 
zu beschützen. [Ich bin] zuständig dafür, das Unheil aus den Verstrickungen [zwi-
schen dem Todestag des Verstorbenen und den Tagen, an denen die kalendari-
schen Geister] Tianhe, Dihe, Dahe, Bakui und Jiukan [Dienst haben,] zu lösen 郭
伯陽以五月六日死，〃{死}日不吉，時不良。今日謹具酒、脯、黃黍、雞

子，可以為伯陽下塟（葬）之日厭。主解天赫、地赫、大赫、八魁、九坎

重復之央（殃）.

In den obigen Texten ist ersichtlich, dass beide Namen eng mit dem Unheil der Ver-
strickung chongfu 重復 zusammenhängen. Der Name Jiukan taucht ebenfalls in einem 
weiteren grabschützenden Text auf:

Z. 01: Mit Sorgfalt eliminiere [ich] nun für das Haus Liu das Ungemach und das 
Unheil. [Da die Positionen der diensthabenden Götter,] Wucan, Liushi, Nü..., Xing-
hua, Qishier buzha, Tianfu, Boguang, Bashi sowie Jiukan, wohl [mit der Todeszeit 
des Bestatteten zusammenfielen], waren sein Todestag und seine Todesstunde 
ungünstig 今謹爲劉氏之家解除咎殃。五殘、六弒，女□、行 、七十二不

（丕）𣧐、天㱠（辜）、𣧧光、八屍、九欿（坎），或有□□□{死日不}

良時不吉.

Wie auch im grabschützenden Text für Guo Boyang wird hier deutlich, dass die Auf-
listung der kalendarischen Geister anmahnt, dass die Todeszeit des Verstorbenen mit 
den Tagen, an denen diese Geister Dienst haben, zusammenfällt und deshalb unglücks-
behaftet ist. Demzufolge lassen sich die Bezeichnungen Bakui und Jiukan in grabschüt-
zenden Texten als kalendarische Geister interpretieren.

Auch der Himmlische Herr tiandi 天帝 wird auf dem ersten bekannten grabschüt-
zenden Tontopf erwähnt.

T. 01: Von heute an sollen neunundneunzig Jahre lang ... nicht ... [Ich] wende 
mich flehend an den Himmlischen Herrn, das zu leisten. [Das oben Stehende soll] 
gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 從今以

後，九十九歲不□，祁請天帝為之者，□□□□□。如律令.

Der Ausdruck „sich flehend an jemanden wenden qiqing 祁請“ und die Phrase „ehr-
furchtsvoll erstatte [ich Ihnen] Bericht darüber ganyanzhi 敢言之“ machen deutlich, 
dass der grabschützende Text als ein Dienstschreiben konzipiert ist, das von einer 
rangniederen Person an eine ranghöhere Behörde geschickt wird. Der Ritualmeister 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

532

bezeichnet sich hier selbst noch nicht als der Bote des Himmlischen Herrn. Er verschickt 
auch kein Schreiben im Namen des Himmlischen Herrn an die Beamten der Unterwelt, 
die in diesem teilweise abgeblätterten grabschützenden Text noch nicht vorkommen. 
Vielmehr versucht der Ritualmeister über ein Dienstschreiben mit dem Himmlischen 
Herrn in Kontakt zu treten und mittels dessen Macht das Unheil fernzuhalten, das aus 
der Verletzung der zeitlichen Tabus von verschiedenen diensthabenden kalendarischen 
Geistern herrührt.

Die Bezeichnung „der Himmlische Herr tiandi 天帝“ an sich verweist darauf, dass 
hiermit der oberste Gott des Himmels gemeint ist. Liu vertritt die Ansicht, dass der 
Gelbe Gott huangshen 黃神 und der Gelber Herr huangdi 黃帝, ähnlich wie der Bote 
des Himmlischen Herrn und der Geistermeister des Himmlischen Herrn 天帝神師, in 
grabschützenden Texten als Untertanen des Himmlischen Herrn anzusehen sind, den 
er mit dem Gott Taiyi identifiziert. Als wichtigsten Beleg für seine These führt er den 
grabschützenden Text für die Ehefrau von Zhong Zhongyou (B. 02) an78:

„Von heute an soll [der Verstorbene] den Lebenden keinen Schaden mehr zufü-
gen. Das ist ein Befehl des Himmlischen Herrn. [Das oben Stehende soll] gemäß 
den [betreffenden] Gesetzen und Regularien [behandelt werden] 自今以後，不

得幹□□{犯生}人。有天帝教。如律令“.

Seidel ist hingegen der Meinung, dass „der Himmlische Herr tiandi 天帝“, „der Gelbe 
Gott huangshen 黃神“ und „der Gelbe Herr huangdi 黃帝“ drei Bezeichnungen für 
denselben obersten himmlischen Gott sind. Die wichtigste Begründung für ihre These 
besteht darin, dass am Anfang und am Ende des grabschützenden Textes für die Ehe-
frau von Zhong Zhongyou (B. 02) jeweils „der Himmlische Herr und „der Gelbe Herr“ 
Erwähnung finden, und dass in den grabschützenden Texten für Aqiu und Suifang 
(N. 06-1) der oberste Gott als „huangshen beidou 黃神北斗“ bezeichnet wird.79 

B. 02: ... setze [ich im Namen des] Gelben Herrn den Hügelminister, den Grab-
senior, den Beamten der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi hierüber 
in Kenntnis ... Das ist ein Befehl des Himmlischen Herrn 黃帝告丘丞、墓伯...
有天帝教.

78	 Das Schriftzeichen vor ren 人liest er in diesem Text als zhu 主 (Liu Yi 2005, 267–281). Dieses ist 
jedoch stark abgeblättert und lässt sich meines Erachtens anhand der formelhaften Phrase „soll 
der Verstorbene den Lebenden keinen Schaden mehr zufügen 不得干犯生人“ (N. 09) bzw. der 
ähnlichen Phrase „sollen [die Verstorbenen den Lebenden] keinen Schaden mehr zufügen 不得
相干錯“ (B. 06-2) als sheng 生 identifizieren.

79	 Seidel 1987, 28–29.



533

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

N. 06-1: [Im Namen] des Gelben Gottes und des Großen Wagens [bin ich] dafür 
zuständig, den Bestatteten Aqiu zu beschützen und alles Ungemach und Unheil 
von ihm zu nehmen 黃神、北斗主為塟（葬）者阿丘鎭解諸咎殃.

Es existieren jedoch zwei weitere grabschützenden Texte, von denen der erste Seidels 
These über die Identität des Gelben Herrn stützt, während der zweite sie widerlegt:

N. 02: [Ich,] der Bote des Gelben Herrn, entferne mit Sorgfalt für das Haus von 
Lü das Unheil und vertreibe die Schuld 黃帝使者謹為閭□□之家□{移}殃去

䓘（咎）.

S. 02-1: [Im Namen des] Himmlischen Herrn setze [ich die Götter] hierüber in 
Kenntnis, dass die negativen Energien der Erde vom Grab des Herrn Liu, dessen 
Herkunftsort der Kreis Juchao ist, getilgt werden sollen. [Ich] setze den Gelben 
Herrn der Mitte hierüber in Kenntnis, dass er dafür verantwortlich ist, das Unheil 
des schwarzen Qi, [das von Norden ausgeht,] zu tilgen 曰天帝告除居巢劉君塚

惡氣...告中央黃帝主除北方黑帝之凶.

Im Beispiel N. 02 ist der Gelbe Herr ein anderer Name des Himmlischen Herrn, während 
er im Beispiel S. 01-1 nur der Gott der Mitte ist und wie die vier anderen Götter der 
Himmelsrichtungen dem Himmlischen Herrn unterstellt ist. Daraus lässt sich schlie-
ßen, dass der Gelbe Herr unter der Voraussetzung, dass er nicht lediglich als ein Gott 
der Himmelsrichtung betrachtet wird, mit dem Himmlischen Herrn identisch ist.

Es gibt weitere Textbelege dafür, dass der Gelbe Gott in grabschützenden Texten mit 
dem Himmlischen Herrn identisch ist.

T. 18: ...bereite [ich], der Bote des Gelben Gottes, den Grund für dieses Landstück 
und beschütze für den Auftraggeber seine [hier bestatteten] Vorfahren 黃神使者

□{為}地置根，為人立先.

T. 06-1: ... entferne [ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, für das Haus des Cao 
Bolu mit Sorgfalt das Unheil und vertreibe das Ungemach. ... [Diese Flasche dient 
als Zeugnis. Sie ist mit] der magischen Medizin [befüllt], die [das Unheil] unter-
drückt und [das Grab] beschützt, und mit dem Stempel versiegelt, der die Inschrift 
„vom Gelben Gott hergestelltes Siegel“ trägt 天帝使者謹為曹伯魯之家移央（

殃）去䓘（咎）...神藥厭（壓）塡（鎭），封黃神越章之印.

T. 27: ... setze [ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, ... alle, die [direkt] für die 
Gräber des Hauses Zhang zuständig sind, in Kenntnis. ... Der Gelbe Gott, der die 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

534

Fünf Berge geboren hat, ist zuständig für das Verstorbenenverzeichnis. Er, der 
die hun-Seele und die po-Seele zu sich ruft, ist zuständig für das Verstorbenen-
register 天帝使者告張氏之家三丘五墓....黃神生五嶽，主死人錄，召魂召

魄，主死人籍.

T. 31: [Ich,] der Geistermeister des Himmlischen Herrn setze das „vom Gelben 
Gott hergestellte Siegel“ ein und beschütze für ... des Hauses Duan mit Sorgfalt 
das Grab 天帝神師黃神越章，謹為段氏甲□冢壓.

N. 26: [Ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, setze das „vom Gelben Gott her-
gestellte Siegel“ ein 天帝使者黃神越章.

Auch die Bezeichnung „der Bote des Gelben Gottes“ (T. 06) demonstriert, dass mit dem 
Gelben Gott ebenfalls der oberste Gott gemeint ist. In drei Textbeispielen werden die 
Bezeichnung „der Bote bzw. Geistermeister des Himmlischen Herrn“ und der Ausdruck 
„huangshen yuezhang 黃神越章“, der als das „vom Gelben Gott hergestellte Siegel“ zu 
deuten ist,80 nebeneinander gestellt. Es wäre offensichtlich unlogisch, wenn der Bote des 
Himmlischen Herrn ein Siegel einsetzt, das nicht vom Himmlischen Herrn hergestellt 
wurde. Außerdem sind mehrere grabschützende Siegel mit der Inschrift „vom Gelben 
Gott hergestelltes Siegel bzw. Siegel des Himmlischen Herrn 黃神越章天帝神之印“ 
überliefert. Auch deswegen ist anzunehmen, dass der Gelbe Gott mit dem Himmlischen 
Herrn identisch ist. Im Text T. 27 treten die beiden Bezeichnungen, „Himmlischer Herr“ 
und „Gelber Gott“, ebenfalls gemeinsam auf. Daraus ist zu schließen, dass die Gleich-
setzung des Gelben Gottes mit dem Himmlischen Herrn keinen Widerspruch bildet.

Zusammengefasst lässt sich festhalten: Im Jahr 93 n. Chr. wurden die Namen der 
kalendarischen Geister erstmals auf einem grabschützenden Tontopf erwähnt. Die übli-
che Bezeichnung des obersten Gottes als „Himmlischer Herr 天帝“ entstand zum glei-
chen Zeitpunkt. Die Bezeichnungen „Gelber Gott 黃神“ und „Gelber Herr“ ohne das 
Attribut „der Mitte 中央“ beziehen sich auf denselben obersten Gott.

6. Der Herr des Berges Tai, das Jenseits Haoli und die Beamten der Unterwelt

Der Herr des Berges Tai 泰山君 besitzt eine zentrale Stellung in der Vorstellung der 
Unterwelt, die sich in den grabschützenden Texten widerspiegelt. Bereits seit langem 
ist in der Forschung darüber diskutiert worden, wann der Glaube an ihn entstand. So ist 
nach Ansicht von Gu der Glaube an den Herrn des Berges Tai als Verwalter der Seelen 

80	 Für die Diskussion darüber siehe Kapitel 3.2.2.



535

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

der Verstorbenen erst in der Ost-Han-Zeit nachweisbar, nämlich nicht vor der Regie-
rungszeit von Kaiser Cheng (33–7 v. Chr.).81 Zhao vertritt eine ähnliche Ansicht, nämlich 
dass der Glaube an Herrn des Berges Tai als der Herrscher über die Verstorbenen am 
Ende der Ost-Han-Zeit und in der Jin-Zeit Verbreitung fand. Er verweist jedoch zugleich 
darauf, dass Gu, anders als er selbst, die Entstehungszeit dieses Glaubens bereits auf 
das Ende der West-Han-Zeit datiert.82 Yu ist hingegen der Meinung, dass die Vorstel-
lung, dass sich die Seelen der Verstorbenen im Berg Tai versammeln, bereits „gegen 
Ende der Qin- sowie am Anfang der West-Han-Zeit qinhan jian 秦漢間“ entstand.83 Yü 
behauptet, dass die Auffassung von Hu und Needham, der zufolge es im alten China 
vor der Einführung des Buddhismus keine Jenseitsvorstellung gab84, nicht haltbar ist. 
Ihm zufolge entwickelte sich die Vorstellung von der Unterwelt, deren Herrscher Herr 
des Berges Tai ist, gegen Ende des ersten Jh. v. Chr. Im Grunde genommen entstand sie 
aus der Verschmelzung von zwei Glaubensinhalten, zum einen, dass die hun-Seele des 
Verstorbenen hinauf zum Berg Liangfu 梁父 emporsteigt, der ein hochragender Vor-
berg des Berges Tai ist, zum anderen, dass sich die po-Seele zum Berg Gaoli 高里 begibt, 
der ein niederer Hügel des Berges Tai ist.85 Nach Ansicht von Liu lässt es sich aus den 
bisherigen überlieferten und ausgegrabenen Texten lediglich schließen, dass die Vor-
stellung von Haoli 蒿里, dem Versammlungsort der Verstorbenen in der Unterwelt, am 
Anfang der West-Han-Zeit entstand. Es lässt sich jedoch seiner Meinung nach nicht aus 
den Texten ableiten, dass der Glaube an Herrn des Berges Tai als Verwalter der Seelen 
der Verstorbenen zur gleichen Zeit auftrat. Er ist zwar der Meinung, dass der Berg Tai 
als Sitz der Behörde der Unterwelt mit dem Ort Haoli als Versammlungsort der Verstor-
benen nicht gleichzusetzten ist, jedoch folgt er trotzdem der üblichen Auffassung, dass 
der Glaube an den Herrn des Berges Tai als der Verwalter der Verstobenen bereits am 
Anfang der West-Han-Zeit entstand.86

Der Eigenname Haoli 蒿里 kommt erstmals im Kapitel Wu wuzi zhuan 武五子傳 
des Werks Hanshu vor:

„[König Liu] Xu (?-54 v. Chr.) ließ ein Bankett im Palast Xianyang veranstalten 
und rief den Kronprinz Ba und seine übrigen Söhne und Töchter zusammen. Der 
König sang traurig: ‚Ach, meine von Himmel bestimmte Lebensdauer kommt bald 
zu ihrem Ende und kann für keinen [weiteren] Augenblick verlängert werden. 
Draußen wartet schon mein edles Ross auf den Aufbruch. Dunkel und tief ist der 

81	 Rizhi lu jiaozhu 2007, 1734.
82	 Gaiyu congkao 1957, 751.
83	 Siehe das Vorwort von Yu Jiaxi (Yang Shuda 1955, 10).
84	 Hu Shih 1946, 23–46; Needham 1974, 98.
85	 Yü Ying-shih 2004a, 8–20. 
86	 Liu Yi 2005, 86–87.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

536

Weg abwärts zum [unterirdischen] Gelben Brunnen. [Die Unterwelt] Haoli ruft 
mich zu sich, an ihrem Stadttor wird [mein Pass] kontrolliert. Man darf für sei-
nen Tod keinen Sündenbock finden. Mein Leben wird nun auf immer erlöschen‘. 
Alle Anwesenden tranken gemeinsam weinend bis zur Morgendämmerung. 
Dann erhängte er sich mit einer Seidenschnur （胥）置酒顯陽殿，召太子霸

及子女...王自歌曰:“...奉天期兮不得須臾，千里馬兮駐待路。黃泉下兮

幽深...蒿里召兮郭門閱，死不得取代庸，身自逝。”左右悉涕泣奏酒，至

鶏鳴時罷...即以綬自絞死.“87

In dieser Textpassage ist haoli 蒿里 eine Bezeichnung der Unterwelt, die von einer 
Stadtmauer umgeben ist, an der an einem Stadttor die Einreise kontrolliert wird. Mit 
dem Begriff haoli ist hier zugleich der Sitz der Unterweltbehörde gemeint, die die Ver-
storbenen zu sich rufen kann. Wenn dieser Vers tatsächlich von König Liu Xu gesungen 
wurde, muss er in seinem Todesjahr 54 v. Chr. verfasst worden sein. Wenn er jedoch eine 
Schöpfung von Ban Gu (32–92 n. Chr.) ist, der größtenteils zwischen 54 und 82 n. Chr. 
das Werk Hanshu schuf, spiegelt er insbesondere die Jenseitsvorstellung des Zeit-
raums am Anfang der Ost-Han-Zeit wider. Diese ähnelt der Jenseitsvorstellung in den 
Schreiben an die Unterwelt, in denen der Herrscher der Unterwelt jeweils als Herr der 
Unterwelt dixia zhu 地下主, Herr Zhuzangjun 主葬君 (Patron aller Bestatteten), Herr 
der Erde tuzhu 土主 oder Oberhaupt der Friedensstadt andu 安都 bezeichnet werden, 
wobei Letztgenannter über einen Untertanen, den Assistenten [des Herrn der Unter-
welt in der] Friedensstadt Andu 安都丞, verfügt. Die unterschiedlichen Herrscherbe-
zeichnungen weisen darauf hin, dass die Vorstellung von der Unterwelt in der West-
Han-Zeit selbst in der Chu- und Wu-Region noch nicht vereinheitlicht war. Auch kam 
die Bezeichnung haoli 蒿里 in Begräbnistexte der West-Han-Zeit noch nicht vor. Sie 
tauchte erstmals in denjenigen grabschützenden Texten auf, die auf das Ende der Ost-
Han-Zeit datieren: 

T.  02-2 (147  n. Chr.): [Ich] setze den Vorsteher des Jenseits Haoli hierüber in 
Kenntnis 告于中高（蒿）長.

T. 27 (174 n. Chr.): … das Haupt der wu-Basiseinheit im Jenseits Haoli 秏（蒿）

里伍長.

T. 29 (176 n. Chr.): … den Ältesten [des Jenseits] Haoli 蒿里父老.

87	 Hanshu, 63.2762.



537

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

B. 04 (179 n. Chr.): Die Verstorbenen sollen ins [Jenseits] Haoli heimkehren 死人

歸蒿里.

Z. 01 (182 n. Chr.): Der Verstorbene soll ins [Jenseits] Haoli, dem die Himmels-
stämme Wu und Ji zugeordnet sind, heimkehren 死人歸蒿里戊己.

T. 38 (193 n. Chr.): … soll ins Jenseits Haoli heimkehren 當歸蒿里.

T. 39 (194 n. Chr.): … den Herrn des Jenseits Haoli 蒿里君.

T. 21-3 (Ende Ost-Han): … ins Jenseits Haoli [heimkehren] □是□日蒿里沒行

□□...

B. 10 (Ende Ost-Han): … den Ältesten des Jenseits Haoli 蒿里父老.

Z. 02 (Ende Ost-Han): Die Verstorbenen sollen ins [Jenseits] Hao[li, dem die Him-
melsstämme Wu und Ji zugeordnet sind,] heimkehren 死人歸蒿□{里}□□{戊

己}.

N.  14 (Ende Ost-Han): [Hiermit] benachrichtige [ich] den Hügelminister, den 
Grabsenior, den Herrn des Jenseits Haoli □{茲}告丘丞，墓伯，蒿里君.

In den obigen Beispielen ist der Ausdruck Haoli als eine Bezeichnung für die Unterwelt 
zu deuten. Die Datierung der Texte zeigt, dass er zwar bereits am Anfang der Ost-Han-
Zeit in schriftlicher Form auftauchte, jedoch erst am Ende der Ost-Han-Zeit in Begräb-
nistexten Verbreitung fand. 

Guo Maoqian (1041–1099) nahm ein Klagelied namens Haoli in seine Liedersammlung 
Yuefu shiji 樂府詩集 auf.88 Ji und Yang sind der Meinung, dass das Klagelied Haoli für 
das Volk geschaffen wurde und im Volk seine Popularität erlangte.89 Ab welchem Zeit-
punkt das Klagelied Haoli, das durch die Sammlung von Guo überliefert ist, Verbreitung 
fand, ist jedoch unklar. Deshalb bleiben die hanzeitlichen grabschützenden Texten und 
das Werk Hanshu die frühesten Quellen, in denen der Ausdruck Haoli Erwähnung findet.

Die Mehrzahl der Forschungsarbeiten setzt den Ausdruck Haoli 蒿里 dem Berg 
Gaoli 高里 gleich. Laut Yan wurde zu seiner Zeit der Name des Berges Gaoli 高里 
oft fälschlicherweise mit der Bezeichnung Haoli 蒿里 verwechselt und somit als „Ver-
sammlungsort der Verstorbenen siren zhili 死人之里“ identifiziert. Er kritisiert Lu Ji 

88	 Yuefu shiji 1979, 396–399.
89	 Ji Xinhong & Yang Chunqiao 2008, 17.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

538

(261–303 n. Chr.), der in seinem Gedicht Taishan yin 太山吟 den Berg Gaoli mit Haoli 
gleichsetzte,90 was darauf hinweist, dass bereits in der West-Jin-Zeit der Ausdruck Haoli 
wegen der formalen Ähnlichkeit zwischen den beiden Schriftzeichen hao 蒿 und gao 高 
mit dem Berg Tai in Zusammenhang gebracht wurde.

Der Berg Tai wurde frühestens in den apokryphen Texten Xiaojing yuanshen qi 孝
經援神契 und Dunjia kaishan tu 遁甲開山圖, die Gu zufolge nicht früher als zu den 
Regierungszeiten der Kaiser Ai und Ping (7 v. Chr.-5 n. Chr.) verfasst worden sein konn-
ten, als der Verwalter der Verstorbenen betrachtet.91 In den hanzeitlichen Begräbnis-
texten tauchte er aber erst gegen Ende der Ost-Han-Zeit auf.

T. 10 (146 n. Chr.): [Die Verstorbenen] gehören zur [Unterwelt, deren Hauptstadt] 
im Berg Tai [liegt]. Die Lebenden gehören zur [irdischen Welt, deren Hauptstadt] 
Chang’an [ist] □□{死人}屬大（太）山，生人屬長□{安}.

T.  29 (176  n. Chr.): Die Lebenden gehören zur [irdischen Welt, deren Haupt-
stadt] Chang’an im Westen [ist], die Verstorbenen gehören zur [Unterwelt, deren 
Hauptstadt] im Berg Tai im Osten [liegt]. Falls [der Herr] des Berges Tai [den 
Verstorbenen] einer Inspektion unterzieht, soll der Ginseng [anstelle von ihm] die 
Prozedur über sich ergehen lassen [und sich auf den Weg zum Berg Tai machen] 
生人屬西長安，死人屬東大（太）山...大（太）山將閱，人參應□{之}.

B.  03 (177  n. Chr.): Die Lebenden gehören zur [irdischen Welt, deren Haupt-
stadt] Chang’an im Westen [ist], die Verstorbenen gehören zur [Unterwelt, deren 
Hauptstadt] im Berg Tai im Osten [liegt] 西屬長安，死人東屬大（太）山.

B. 07 (Ende Ost-Han): Falls du doch zurückkehren solltest, dann müssten sich 
auch deine Zähne verkrümmen, ein Rabe weiß werden und der [Berg] Tai [flach 
und eben werden] 女（汝）欲復來，待女（汝）卷齒，須烏如白，大（

太）□□{山平}.

B. 08 (Ende Ost-Han): Wenn der Herr des Berges Tai [den Verstorbenen] zu sich 
ruft ... Die Lebenden gehören zur [irdischen Welt, deren Hauptstadt] Chang’an 
[ist], die Verstorbenen gehören zur [Unterwelt, deren Hauptstadt] im Berg Tai 
[liegt]. [Falls er den Hinterbliebenen doch Schaden zufügen sollte], dann müsste 
auch der [Gelbe] Fluss klar werden, der Berg Tai [eben] werden 大（太）山君

召...生屬長安，死屬大（太）山...須河水清，大（太）山□{平}.

90	 Siehe den Kommentar von Yan Shigu (581–645 n. Chr.) zum Ausdruck Gaoli (Hanshu, 6.199).
91	 Rizhi lu jiaozhu 2007, 1734.



539

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

B. 09 (Ende Ost-Han): Die Lebenden gehören zur [irdischen Welt, deren Haupt-
stadt] Chang’an im Westen [ist], die Verstorbenen gehören zur [Unterwelt, deren 
Hauptstadt] im Berg Tai [im Osten liegt] 生人屬西長安，死人屬夳（泰）山.

BM. 01 (Ende Ost-Han): Die Lebenden gehören zur [irdischen Welt, deren Haupt-
stadt] Chang’an [ist], die Verstorbenen gehören zur [Unterwelt, deren Haupt-
stadt] im Berg Tai [liegt] 生屬長安，死屬太山.

S. 03 (Ende Ost-Han): [Im Namen der] Ehrentafel des Berges Tai 夳（泰）山之位.

Der Ausdruck taishan 太山 oder dashan 大山 bezieht sich Liu zufolge ursprünglich 
nicht zwingend auf den Berg Tai in der heutigen Provinz Shandong.92 Der Berg Hua 
wurde z. B. auf den Jadeplättchen von Yin 駰 als hua taishan 華太山 bezeichnet, auf die 
am Ende des dritten Jh. v. Chr. die Gebete an verschiedene Götter und Seelen der Ahnen 
zur Heilung der Krankheit eines Mitglieds des königlichen oder kaiserlichen Hauses 
von Qin eingeritzt wurden.93 In den obigen aufgeführten grabschützenden Texten ist 
mit dem Ausdruck taishan jedoch der heutige Berg Tai gemeint, da er auch als „Berg Tai 
im Osten“ dong taishan 東太山 bezeichnet wurde. Die Phrase „dann müsste auch der 
[Gelbe] Fluss klar werden, der Berg Tai [eben] werden 須河水清，大（太）山□{平}“ 
deutet darauf hin, dass sich am Ende der Ost-Han-Zeit der Berg Tai, der gemäß seiner 
Höhe ohnehin zu den höchsten Bergen Chinas zählt, als das Symbol des erhabensten 
Berges etabliert hat. Dazu beigetragen, dass er sein hohes Ansehen erlangte, haben vor 
allem die fengshan-Opferzeremonien 封禪 an den Himmel und die Erde, die der Erste 
Kaiser von Qin, Kaiser Wu und Kaiser Guangwu in der Qin- und Han-Zeit auf dem Berg 
Tai durchführten. Eine theoretische Erklärung zu seiner heiligen Stellung wurde jedoch 
erst 79 n. Chr. auf dem Kongress in der Tiger-Halle baihu guan 白虎觀 verfasst:

„Warum müssen [die fengshan-Opferzeremonien] auf dem Berg Tai stattfinden? 
Da er [sich im Osten befindet], der der Anfang der zehntausend Dinge ist. [Das 
Yang und das Yin] nehmen nacheinander zu und ab. Warum muss [die feng-
Opferzeremonie an den Himmel] auf dem Berg Tai stattfinden? Da man dem 
hohen [Himmel] auf einem hohen [Platz] Bericht erstattet, sodass [das Prinzip 
des Umgangs mit einem bestimmten Ding durch ein Ding] derselben Sorte befolgt 
wird 所以必於泰山何？萬物之始，交代之處也。必於其上何？因高告高，

順其類也“.94

92	 Liu Yi 2005, 87–88.
93	 Li Ling 1999, 525–547.
94	 Baihu tong shuzheng 1994, 279.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

540

In den grabschützenden Texten wird der Berg Tai häufig der Stadt Chang’an, also der 
Hauptstadt der West-Han-Zeit, gegenübergestellt. Einige Forscher vertreten deshalb die 
Ansicht, dass die Identifikation des Berges Tai mit der Hauptstadt der Unterwelt bereits 
auf die West-Han-Zeit zurückgeht.95 In hanzeitlichen Begräbnistexten findet der Berg 
Tai jedoch erst am Ende der Ost-Han-Zeit Erwähnung. Die Stadt Chang’an wird hier 
fast immer als das Symbol des Diesseits in Gegenüberstellung zum Berg Tai erwähnt, 
der wiederum als Sitz der Behörde der Unterwelt dient, was in der Phrase „wenn der 
Herr des Berges Tai [den Verstorbenen] zu sich ruft 大（太）山君召“ ersichtlich ist. 
Einzig das folgende Beispiel weicht hiervon ab.

T. 03 (122 n. Chr.): Die Lebenden gehören selbstverständlich zur [irdischen Welt, 
deren Hauptstadt] Chang’an [ist], die Verstorbenen gehören selbstverständlich 
zu den Gräbern, die dem Hügelminister unterstellt sind 生自屬長安，死人自屬

丘丞墓.

Daraus ist zu schließen, dass die Stadt Chang’an frühestens gegen Mitte der Ost-Han-
Zeit ihre genannte Bedeutung als das Symbol des Diesseits erhielt. Warum wurde 
jedoch die Stadt Chang’an anstelle der Stadt Luoyang, der Hauptstadt der Ost-Han-Zeit, 
in grabschützenden Texten dieser Epoche als das Symbol des Diesseits betrachtet? Ein 
offensichtlicher Grund ist das kollektive Gedächtnis an die alte Pracht der Hauptstadt 
der West-Han-Zeit, das lange nach der Gründung der Ost-Han-Zeit immer noch von 
den hohen Beamten bewahrt wurde. So dichtete Ban Gu (32–92) sein berühmtes Gedicht 
Liangdu fu 兩都賦, um mit ihm die Bevorzugung der ehemaligen Hauptstadt Chang’an 
gegenüber der damaligen Hauptstadt Luoyang zu kritisieren, wie er in seinem Vorwort 
zum Gedicht erklärte, das er nach seiner Beförderung in den Rang eines lang-Beamten 
郎 durch Kaiser Ming, nämlich zwischen 62 und 75 n. Chr. verfasste.

„Die Senioren aus [der ehemaligen Hauptstadt] im Westen beklagen sich allesamt 
über die Verlegung der Hauptstadt und warten sehnlichst darauf, dass die Majes-
tät nach Westen blicken würde. Sie finden große Lobesworte für die alten Institu-
tionen in der Stadt Chang’an und äußern sich abfällig über die [neue] Hauptstadt 
Luoyang 西土耆老，鹹懷怨思，冀上之睠顧，而盛稱長安舊制，有陋雒邑之

議.“96

Der Text verdeutlicht, dass etwa 30 bis 40 Jahre nach Beginn der Ost-Han-Zeit in 
der öffentlichen Debatte die Pracht der Stadt Chang’an im Vergleich mit der neuen 

95	 Wu Rongzeng 1981, 58; Liu Yi 2005, 86.
96	 Quan hanfu pingzhu houhan bufen 2003, 207/225.



541

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

Hauptstadt Luoyang noch immer thematisiert wurde. In dem Gedicht lobt Ban des Wei-
teren die monumentale Stadtplanung, die herrlichen Paläste und Gärten und die prunk-
haften kaiserlichen Jagden in der ehemaligen Hauptstadt. Was aber die Stadt Chang’an 
letztlich zum Zentrum der West-Han-Zeit machte, war nicht nur die luxuriöse kaiser-
liche Architektur und die regelmäßigen Feste und Spiele, sondern auch die religiösen 
Aktivitäten, die dort stattfanden. Im Zuge der Ritualreform, die hauptsächlich auf dem 
Ritualkanon Zhouli basierte97, führte Wang Mang die Neuordnung der Opferriten an 
den Himmel und die Erde zu Ende, die von Kaiser Yuan um 40 v. Chr. angestoßen wurde 
und 45 Jahre andauerte. So verlegte er die vormals weit abgelegenen Orte der Opfer-
riten jeweils in die südliche und nördliche Vorstadt von Chang’an verlegte und entwarf 
zudem ausführliche Regelungen für diese Zeremonien. Hierdurch wurde die religiöse 
Bedeutung der Hauptstadt Chang’an enorm gesteigert. Anders als Kuang Heng, der 
chengxiang-Kanzler während der Regierungszeiten von Kaiser Yuan und Cheng war 
und nur die staatlichen Opferriten an den Himmel und die Erde in Chang’an durchfüh-
ren ließ, zugleich aber die Opferriten für lokale Götter an ihren ursprünglichen Orten 
beließ, verlegte Wang Mang auch Letztgenannte in die Hauptstadt98. Auf diese Weise 
verwandelte sich Chang’an gegen Ende der West-Han-Zeit in das religiöse Zentrum des 
ganzen Imperiums. Die rituellen Regelungen der staatlichen Opferriten an den Himmel 
und die Erde, die unter der Aufsicht von Wang Mang ihre feste Form annahmen, wur-
den am Anfang der Ost-Han-Zeit übernommen und während der gesamten Epoche der 
Ost-Han-Zeit befolgt. Nun wurden auch in der südlichen Vorstadt von Luoyang Altäre 
errichtet, auf denen staatliche Opferriten jeweils an den Himmel und die Erde durch-
geführt wurden, jedoch in kleinerem Umfang.99

Seit der Regierungszeit von Kaiser Wu lebte in der Stadt Chang’an eine große Menge 
von rituellen Spezialisten, insbesondere Magier wu 巫 oder Meister der Zahlenkunst 
fangshi 方士.100 Noch während der Ritualreformen, die ab 40 v. Chr. begannen und die 
Magier bzw. Meister der Zahlenkunst allmählich von der staatlichen Opferriten ver-

97	 Tian Tian 2014, 33. Die meisten japanischen Forscher sind jedoch der Meinung, dass die Ritual-
reform von Wang Mang auf dem anderen konfuzianischen Kanon Xiaojing basiert. Siehe Itano 
1972a, 543–560; Kanoko 2006, 152–153; Segawa 2012, 197–202.

98	 Eine Ausnahme bilden die staatlichen Opferriten an die Fünf Berge wuyue 五嶽, die immer noch 
in den Fünf Bergen selbst durchgeführt wurden (Tian Tian 2011, 132–134). 

99	 Li zufolge gab es in der Stadt Chang’an neben den Altären für die Opferriten an den Him-
mel und die Erde, die jeweils in den südlichen und nördlichen Vorstädten lokalisiert waren, 
noch fünf Altäre für die Opferriten an die fünf Götter der Himmelsrichtungen, die jeweils in 
den nördlichen, südlichen, westlichen und östlichen Vorstädten sowie in der Hauptstadt selbst 
erbaut wurden (Li Ling 2000, 149). Für die Diskussion zur Übernahme der rituellen Regelungen 
von Wang Mang in der Ost-Han-Zeit siehe Segawa 2012, 211; Tian Tian 2014, 36. 

100	 Lin bezeichnet diese Ritualmeister als Magier (Lin Fu-shih 1988, 20–22). Für die Diskussion 
darüber siehe Kapitel 4.3.2.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

542

drängten, wurden Meister der Zahlenkunst von den Kaisern Cheng und Ai mehrmals 
für ihre persönlichen Anliegen in großen Scharen in die Hauptstadt einberufen.101 In 
der Ost-Han-Zeit waren Magier bzw. Meister der Zahlenkunst zwar deutlich seltener 
als früher in staatliche Opferriten involviert, jedoch übten sie noch immer einen gro-
ßen Einfluss auf die privaten Bereiche des Alltagslebens aller Gesellschaftsschichten 
aus.102 Als Verfasser von grabschützenden Texten auf Tontöpfen, die vor allem in den 
Präfekturen Jingzhaoyin, Youfufeng und Henanyin Verbreitung fanden, nutzten mei-
nes Erachtens die Magier bzw. Meister der Zahlenkunst die religiösen Aktivitäten in 
der ehemaligen Hauptstadt als die wichtigste Quelle ihrer Inspiration.103 Deswegen ist 
davon auszugehen, dass sie das alte geistige Zentrum Chang’an auch in der Ost-Han-
Zeit für ein Symbol der diesseitigen Welt hielten.

Ein weiterer Beleg für die oben genannte These, dass die Vorstellung von der Stadt 
Chang’an als ein Symbol des Diesseits erst in der Ost-Han-Zeit in den Begräbnistex-
ten auftaucht, ist die Entwicklung von Phrasen, die die Demarkation zwischen den 
Lebenden und den Verstorbenen durch die Gegenüberstellung weiterer gegensätzlicher 
Merkmale oder Sachverhalte hervorheben. Während in den Schreiben an die Unterwelt 
und dem ersten grabschützenden Text (H. 01) derartige Textpassagen noch fehlen, sind 
sie ein fester Bestandteil nahezu aller späteren grabschützenden Texte:

T. 01 (93 n. Chr.): Die Lebenden gehören zur [aus fünf benachbarten Familien 
bestehenden] bi-Einwohnereinheit, die Verstorbenen gehören [den Gräbern]. Die 
Lebenden schreiten vorwärts, die Verstorbenen wandern zurück 生人入坊，死

人入□{墓}。生人□{前}行，死人卻略.

T. 02 (122 n. Chr.): Die Verstorbenen begeben sich in die Erde, die Lebenden bege-
ben sich in die Halle. Die Verstorbenen sollen tief vergraben sein 死入土，生上

堂，死人深自葬.

T. 06 (133 n. Chr.): Den Lebenden ist die Nummer Neun zugeordnet, den Verstor-
benen [hingegen] ist die Nummer Fünf zugeordnet 生人得九，死人得五.

T. 08 (135 n. Chr.): Die Lebenden begeben sich vorwärts, die Verstorbenen schrei-
ten rückwärts. Die Lebenden kehren zu ... zurück, die Verstorbenen kehren zum 
Grabhügel zurück 生人前行，死人卻步。生人歸□□，死人歸丘墓.

101	 Hanshu 25.1260–1264. Loewe zufolge waren zwei Partien, die er als „modernist“ und „reformist“ 
bezeichnet, in die Ritualreformen involviert (Loewe 1974, Vorwort, 11).

102	 Lin Fu-shih 1988, 179–184.
103	 Für die Diskussion über die Autoren der Begräbnistexte siehe Kapitel 4.3.2.



543

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

T. 10 (146 n. Chr.): Die Lebenden [haben] ihr eigenes Ackerland und eigene Häu-
ser, [die Verstorbenen haben ihre eigenen Gräber in der Unterwelt]. ... Die Leben-
den begeben sich vorwärts, die Verstorbenen schreiten rückwärts 生人自□{有}

田居，□□□{死人有}□□...生人前行，死人卻步.

T. 13-1 (149 n. Chr.): Die Lebenden sollen vorwärts gehen, die Verstorbenen sollen 
rückwärts schreiten. Die Lebenden begeben sich in die Stadt, die Verstorbenen 
schreiten aus der Stadtmauer hinaus 生人當前，死人當卻；生人入城，死人

出郭.

T. 13-3 (149 n. Chr.): Die Lebenden besitzen ihr [eigenes] Dorf, die Verstorbenen 
haben ihre [eigene] Verbandsgemeinde [in der Unterwelt]. ... Die Verstorbenen 
... die Lebenden ... die Verstorbenen ... bekommen ... 生人有里，死人有鄉...死

人...下...生人...死人...得.

T. 19 (166 n. Chr.): … die Lebenden haben ihre eigenen Wohnhäuser, die Verstor-
benen haben ihre eigenen Särge 生人自有宅舍，死人自有棺槨.

T. 22 (168 n. Chr.): Blau ist der überirdische Himmel, dunkel ist die unterirdische 
Welt 上天□{倉}倉（蒼），下□{地}盲盲.

T. 25 (172 n. Chr.): Blau ist der überirdische Himmel, [dunkel] ist die unterirdische 
Welt 上天倉＂（倉），下地□□{茫＂}.

T. 26-1 (173 n. Chr.): Die Lebenden begeben sich aufwärts nach Yang und die Ver-
storbenen kehren abwärts zum Yin zurück. Die Lebenden begeben sich aufwärts 
zur hohen Terrasse, die Verstorbenen lassen sich tief begraben 生人上就陽，死

人下歸陰，生人上就高臺，死人深自臧（藏）.

T. 27 (174 n. Chr.): Die Lebenden bauen hohe Terrassen, [auf denen Häuser errich-
tet werden], die Verstorbenen kehren [ins Jenseits] heim und werden tief begra-
ben 生人築髙臺，死人歸，深自貍.

T. 28 (175 n. Chr.): Die Lebenden begeben sich aufwärts zum Yang, die Verstor-
benen kehren abwärts zum Yin heim. Die Lebenden begeben sich aufwärts zum 
Ackerland und Wohnhaus, die Verstorbenen kehren abwärts zur [Unterwelt heim, 
die dem Großen Wagen mit dem Sternbild] Zhaoyao [unterstellt ist]. Die Leben-
den schreiten vorwärts, die Verstorbenen wandern zurück 生人上就陽，死人下

歸陰。生人上就田宅，死人下歸招搖。生人前行，死人卻步.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

544

T. 29 (176 n. Chr.): Blau ist der überirdische Himmel, dunkel ist die unterirdische 
Welt. Die Verstorbenen kehren in die Welt des Yin zurück, die Lebenden keh-
ren in die Welt des Yang zurück. Die Lebenden besitzen ihre [eigenen] Dörfer, 
die Verstorbenen besitzen ihre [eigenen] Verbandsgemeinden. 上天倉（蒼）倉

（蒼），地下芒（茫）芒（茫）。死人歸陰，生人歸陽。生人□{有}里，

死人有鄕.

B. 03 (177 n. Chr.): Die Lebenden gehören zur [Welt] des Yang, die Verstorbenen 
gehören zur [Welt] des Yin 生人屬陽，死屬陰.

T. 35 (190 n. Chr.): Die Lebenden schreiten vorwärts, die Verstorbenen schreiten 
zurück. Die Lebenden treten in die Stadt ein, die Verstorbenen schreiten aus der 
Stadtmauer hinaus. Die Lebenden wohnen im Haus, die Verstorbenen wohnen 
im [Grab] 生人前，□□{死人}卻略。生人入成（城），死人出郭。生人在

宅舍，死人在□□{棺槨}.

T. 38 (193 n. Chr.): Blau ist der überirdische Himmel, dunkel ist die unterirdische 
Welt 上天倉（蒼）〃{蒼}，下地□□{茫〃}.

B. 07 (Ende Ost-Han): Die Lebenden haben Tag und Nacht Kummer, die Verstor-
benen haben Tag und [Nacht] .... Die Lebenden wandeln auf der Erde, die Ver-
storbenen begeben sich in die Unterwelt 生人日夜蒿，死人日□{夜}□；生人

行地上，死人入地下.

B. 09 (Ende Ost-Han): Der Lebenden begeben sich in die Stadt, die Verstorbe-
nen schreiten aus der Stadtmauer hinaus. Die Verstorbenen und die Lebenden 
befinden sich in verschiedenen [Welten], [daher] sollen die Verstorbenen den 
Lebenden keinen Schaden zufügen 生人□□{入城}，□{死}人出郭。死生異

處，莫相干□{犯}.

N. 03 (nicht früher als 126 n. Chr.): [Die Verstorbenen] gehören zur Welt des Yin,... 
[die Lebenden] gehören zur Welt des Yang □□□□屬陰，不□□□屬陽.

N. 11-1 (Ende Ost-Han): Die Verstorbenen bewegen sich [in der Welt des] Yin, die 
Lebenden bewegen sich [in der Welt des] Yang 死人行陰，生人行陽.

N.  15 (Ende Ost-Han): Die Lebenden [gehören] bedingungslos [der Welt] der 
Lebenden, die Verstorbenen [gehören] bedingungslos [der Welt] der Verstorbenen 
Die Lebenden begeben sich aufwärts zu den hohen Terrassen, die Verstorbenen 



545

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

werden in der Tiefe begraben. Die Lebenden begeben sich in die Stadt, die Ver-
storbenen [begeben sich in das Grab] 生人自生，死人自死。生人高上臺，死

人自貍（埋）。生人入坊，死人□□{入墓}.

N. 22 (Ende Ost-Han): Die Lebenden gehören zur Verbandsgemeinde, die Verstor-
benen gehören zum Grab. Die Lebenden begeben sich vorwärts, die Verstorbenen 
schreiten rückwärts 生人有鄉，死人有墓。生人前行，死人卻行.

N. 24 (Ende Ost-Han): Die [Lebenden] gehören ..., die [Verstorbenen] gehören ... 
□{生}人□{自}屬□□，□{死}人屬□□.

In den obigen Beispielen findet die Stadt Chang’an frühestens ab 122 n. Chr. (T. 02) 
Erwähnung, während alle Erwähnungen des Berges Tai, der als Sitz der Behörde der 
Unterwelt der Hauptstadt des Diesseits gegenübergestellt wird, auf das Ende der Ost-
Han-Zeit zu datieren sind. Daraus ist zu schließen, dass die Vorstellung vom Herrn des 
Berges Tai als der Herrscher der Unterwelt zwar bereits gegen Ende der West-Han-
Zeit in apokryphen Texten zum Ausdruck kam, aber erst gegen Ende der Ost-Han-Zeit 
in Begräbnistexten Eingang fand. Der Grund der zeitlichen Verschiebung liegt meines 
Erachtens vor allem darin, dass die apokryphen Texte zusammen mit dem konfuzia-
nischen Kanon erst während des Kongresses in der Tiger-Halle 79 n. Chr. in ein theo-
logisches System integriert wurden. Es ist davon auszugehen, dass das offizielle theo-
logische System in den Jahren nach dem Kongress nur einen langsam zunehmenden 
Einfluss auf die Bestattungssitten entfaltete.

In seiner Stellung als Oberhaupt der Unterweltbehörde steht das Auftreten des 
Herrn des Berges Tai in den Begräbnistexten mit der Entwicklung der übrigen Beam-
ten der Unterwelt in engem Zusammenhang. So werden die rangniederen Beamten in 
den Schreiben an die Unterwelt abweichend voneinander als „Assitent [des Herrn] der 
Unterwelt dixia cheng 地下丞“ (G. 01, G. 05, G. 07), „Assistent [des Herrn der Unterwelt 
in der] Friedensstadt Andu andu cheng 安都丞“ (G. 02)104, „langzhong-Gentleman im 
Palast [der Unterwelt], der für die Bestatteten [direkt] zuständig ist zhu zang lanzhong 
主葬郎中“ (G. 03), und „Beamter, der für das Strafwesen [in der Unterwelt zuständig 
ist] yuji 獄計“ bezeichnet. Wenngleich der Beamte dixia cheng in drei Schreiben an die 
Unterwelt (G. 01, G. 05, G. 07) vorkommt, bleibt seine Zuständigkeit unklar. Merkwür-
digerweise ist der Adressat von drei weiteren Schreiben an die Unterwelt der Herr-
scher der Unterwelt, nämlich dixia zhu 地下主 oder tuzhu 土主 (G. 04, G. 06, G. 08), 
anstelle seines Assistenten. Dies deutet darauf hin, dass in Schreiben an die Unterwelt 

104	 Nach Ansicht von Liu handelt es sich bei der Bezeichnung cheng um einen Assistenten und nicht 
um einen Minister (Liu Yi 2005, 75).



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

546

die Zuständigkeiten des Herrn der Unterwelt und dessen Assistenten noch nicht klar 
ausdifferenziert waren. Die Bezeichnungen dixia cheng und andu cheng können daher 
als allgemeine Bezeichnungen für Beamten der Unterwelt gelten. Die Ausdrücke dixia 
und andu beziehen sich hingegen nur auf die Unterwelt, ohne die Zuständigkeit der 
Beamten zu klären.

Auf den Xuning-Täfelchen (H. 01) finden noch keine Beamten der Unterwelt Erwäh-
nung. Auf den ersten beiden grabschützenden Tontöpfen (T. 01, T. 02) ist von ihnen 
ebenfalls noch nichts zu lesen. Ab dem Jahr 122 n. Chr. treten jedoch immer mehr und 
mannigfaltigere Beamten der Unterwelt auf. Folgende Textstellen geben hierzu einen 
Überblick:

T. 03 (122 n. Chr.): …dem Hügelminister 丘丞.

T. 04 (128 n. Chr.): …den Hügelminister, den Grabsenior, die Beamten der [unter-
irdischen] Hauptstadt mit dem Rang von zweitausend Shi 丘丞，墓伯，中

□{都}二千石.

T. 08 (135 n. Chr.): …den Hügelminister, den Grabsenior und den Beamten der 
Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi, alle die zuständig für die Verwal-
tung des Einwohnerverzeichnisses der Verstorbenen sind 丘丞、墓伯、地下二

千石，主死名藉（籍）.

T. 09 (141 n. Chr.): …den Grabsenior, den Grabminister, den shi-Amtsgehilfen am 
Grabtor, … den Aufseher der Wachen am Grabtor 墓伯、墓丞相、墓□{門}

史...墓門亭長.

T. 02-2 (147 n. Chr.): …den Schicksalsgott Siming der Oberen Behörde und den 
Kriegsgott Silu der Unteren Behörde, denen die Nachkommen [der Verstorbenen] 
unterstellt sind Boten des Grabkaisers, die dieses Schreiben sich untereinander 
weitergeben sollen … den Vorsteher des Jenseits Haoli in der Mitte sowie den 
Streifenpolizisten auf dem mo-Feldrain 上司命、下司祿，子孫所屬...墓皇使

者，轉相告語...中高（蒿）長、伯（陌）上游徼.

T. 16 (156 n. Chr.): …den Hügelminister, den Grabsenior und die Beamten mit dem 
Rang von zweitausend Shi in der Unterwelt 丘丞、墓伯、地下二千石.

B. 02 (161 n. Chr.): …den Hügelminister, den Grabsenior, den Beamten der Unter-
welt mit dem Rang von zweitausend Shi, die Beamten, die jeweils für die linke Seite 
und die rechte Seite des Grabes sowie das Strafwesen in den Gräbern zuständig 



547

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

sind, sowie den Aufseher der Torwachen des Grabtors, die alle anwesend sind 丘
丞、墓伯、地下二千石、墓左、墓右、主墓獄史、墓門亭長.

T. 19 (166 n. Chr.): …die Fünf Elemente, den Beamten der [unterirdischen] Haupt-
stadt mit dem Rang von zweitausend Shi, den Hügelminister, den Grabsenior, den 
Grabmarquis, den Sima-Beamten sowie den Widder der Unterwelt 五部、中都二

千石、丘丞、墓伯、塚（塚）矦（侯）、司馬、地下羝羊.

T. 20 (166 n. Chr.): …dem Ältesten [des Jenseits Haoli] {蒿里}父老.

T. 23 (170 n. Chr.): …den Hügelminister, den Grabsenior 丘丞、墓伯.

T. 26-1 (173 n. Chr.): …den Grabsenior des Nordens, den Beamten der Unterwelt 
mit dem Rang von zweitausend Shi, den Gott Canglinjun und den Kriegsgott 
Wuyiwang 北塚公伯、地下二千石、倉林君、武夷王.

T. 26-2 (173 n. Chr.): …den Grabsenior des Westens, den Beamten der Unterwelt 
mit dem Rang von Zweitausend Shi, den Gott Canglinjun und den Kriegsgott 
Wuyiwang 西塚公伯、地下二千石、倉林君、武夷王.

T. 27 (174 n. Chr.): …die Beamten, die jeweils für die linke Seite sowie die rechte 
Seite des Grabes zuständig sind, den Grabherrscher in der Mitte, den Hügelassis-
tenten, den Hügelherrn, den für die Gräber zuständigen Schicksalsgott Siming, 
den Aufseher der Torwachen des Seelentors, den Streifenpolizisten in den Hügeln, 
alle, die [direkt] für die Gräber des Hauses Zhang zuständig sind … den Hügel-
minister, den Grabsenior, den Beamten der Unterwelt mit dem Rang von zwei-
tausend Shi, den Hügelmarquis des Ostens, den Hügelgrafen des Westens, den 
Minister der Stieropferung der Unterwelt, das Haupt der wu-Basiseinheit im Jen-
seits Haoli 張氏之家三丘五墓＂（墓）左、墓右、中央墓主、塚（塚）丞、

塚（塚）令、主塚（塚）司命、魂門亭長、塚（塚）中游徼等...丘丞、墓

柏（伯）、地下二千石、東塚（塚）矦（侯）、西塚（塚）伯、地下擊犆

卿，秏（蒿）里伍長.

T. 28 (175 n. Chr.): …den Herrn der Erde, den Grabsenior, den Beamten der Unter-
welt mit dem Rang von zweitausend Shi, den Gott Canglinjun, den Kriegsgott 
Wuyiwang 四丘五墓土君、墓伯、地下二千石、倉林君、武夷王.

T. 29 (176 n. Chr.): …den Hügelminister, den Grabsenior, den Beamten der Unter-
welt mit dem Rang von zweitausend Shi, die Beamten, die jeweils für die obere 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

548

Seite, die untere Seite, die Mitte, die linke Seite sowie die rechte Seite des Grabes 
zuständig sind, den jijiu-Weinopfernden am Seelentor sowie den Ältesten [der 
Unterwelt] Haoli 丘承（丞）、墓伯、地下二千石、□{墓}上、墓下、中央

主□{土}、墓左、墓右，雲（魂）門祭酒、蒿里父老.

T. 30 (177 n. Chr.): …den Hügelsenior [des Ostens], den Hügelsenior des Südens, 
den Hügelsenior des Westens, den [Hügelsenior] des Nordens sowie den Hügelse-
nior der Mitte … den Hügelminister, den Grabsenior, den unterirdischen Beamten 
mit dem Rang von zweitausend Shi, den Gott Canglinjun, den Kriegsgott Wuyi-
wang, sowie den Aufseher der Torwachen des Seelentors □{東}塚伯、南塚伯、

西塚伯、北□□{塚伯}、中塚伯...丘丞、墓伯、地下二千石、□{倉}林

君、武夷王...□{魂}門亭長.

B. 04 (179 n. Chr.): …die Beamten, die jeweils für die obere Seite, die untere Seite 
sowie die Mitte des Grabes zuständig sind … den Grabesenior, den Aufseher der 
Torwachen des Seelentors, den Grabherrscher, den Grabkaiser sowie den Beam-
ten, der für den Zugangsschacht des Grabes zuständig ist 墓上、墓下、中央主

土...墓伯、魂門亭長、墓主、墓皇、墓臽.

Z. 01 (182 n. Chr.): …die Beamten, die jeweils für die obere Seite, die untere Seite, 
[die linke Seite, die rechte Seite] sowie die Mitte des Grabes zuständig sind, den 
Grab-..., den Beamten der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi, den Grab-
herrscher, den Grabkaiser, die Beamten, die jeweils für den Zugangsschacht des 
Grabes den östlichen Qian-Feldrain, den westliche Qian-Feldrain, den südlichen 
mo-Feldrain und den nördlichen mo-Feldrain zuständig sind, sowie den Hügel-
minister, den Grabsenior, die Beamten, die jeweils für im Osten, im [Westen], im 
Norden sowie im Norden zuständig sind, außerdem den Aufseher der Torwachen 
des Seelentors, den Streifenpolizisten in den Hügeln und den leitenden Sekretär 
am Tor des Grabes am mo-Feldrain 墓上、墓下、□□、□□{墓左墓右}、中

央主土、墓□丞□、地下二千石、墓主、墓皇、墓臽、東仟（阡）、西仟​

（阡）、​南佰（陌）、北佰（陌）、丘丞、墓佰（伯）、東□、□​{西}​□、​

南□、北□、魂□​□{門亭}長、塚中游徼、佰（陌）門卒史.

B. 05 (183 n. Chr.): …den Amtsgehilfen am Grab, den Hügelminister, den Grab-
senior, sowie den ...–senior …der Grabkönig und die [anderen] Götter der Seelen-
welt 塚皂、丘丞、墓伯、□□、□伯...墓王、魂神.

B. 06 (184 n. Chr.): …den Erdgott Dugan des tingbu-Sicherheitsbezirks Erde der 
Gemeinde Erde im Kreis Luoyang, Präfektur Henan, und den [Streifen-]Polizisten 



549

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

auf dem mo-Feldrain im tingbu-Sicherheitsbezirk vom Qian-Feldrain, den Beam-
ten, der für die untere Seite des Grabes der Familie Yu zuständig ist … den Hügel-
minister, den Grabsenior 河南洛陽土鄉土亭部社伯都幹...仟（阡）亭佰

（陌）□□{上游}徼、虞氏墓下...丘丞墓伯.

T. 33 (187 n. Chr.): …die Beamten, die jeweils für die obere Seite, die untere Seite, 
die linke Seite sowie die rechte Seite des Grabes zuständig sind, und den Gott 墓
上、墓下、墓左、墓右、□墓□□.

T. 36 (190 n. Chr.): …den Hügelminister, den Grabsenior, den Beamten der Unter-
welt mit dem Rang von zweitausend Shi 丘丞、墓伯、地下二千□{石}.

T. 37 (191 n. Chr.): …den Hügelminister und den Grabsenior 丘丞、墓伯.

T. 38 (194 n. Chr.): …den Hügelminister, den Grabsenior, die Beamten der Unterwelt 
mit dem Rang von zweitausend Shi, den Herrn des Jenseits Haoli, den Grabkaiser, 
den Grabherrscher, die Frau Grabschacht sowie den Vorsteher der Gerichtsabtei-
lung [der Unterwelt] 丘丞、莫（墓）伯、地下二千石、蒿里君、莫（墓）黃

（皇）、莫（墓）主、莫（墓）坎夫人、決曹尚書.

N. 09-1 (nicht früher als 126 n. Chr.): …den Hügelminister, den Grabsenior und 
den Beamten der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi 丘承（丞），

墓伯，地下二千石.

N. 20 (nicht früher als 126 n. Chr.): …den Grabsenior im Osten, den Grabsenior 
im Westen, den Minister der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi 東塚

翁、西塚伯、地□{下}丞二千石.

B. 07 (Ende Ost-Han): …der Grabsenior und der Hügelminister 墓伯、丘丞.

B. 09 (Ende Ost-Han): …der Hügelminister, der Grabsenior 丘丞、墓伯.

B. 10-1 (Ende Ost-Han): …den Grabkaiser, der zuständig für die Unterwelt ist, den 
Grabsenior, den zhang-Magistraten der Gräber, den ling-Magistraten der Gräber, 
den Hügelminister, den Beamten der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend 
Shi, den duwei-Kommandeur der unterirdischen Präfektur, den Ehrwürdigen shi-
Amtsgehilfen an der Grabtür, den Ältesten des Jenseits Haoli sowie die Schlange 
im Grab, die die Verstorbenen bewacht 墓皇、墓伯、墓長、墓令、丘丞、地下

二千石、地下都尉、延（埏）門伯史、蒿里父老、塚中守老虵（蛇）.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

550

S. 03 (Ende Ost-Han): …den zongbo-Beamten des Gelben Gottes, der für die Ange-
legenheiten der Sippe zuständig ist, und den Herrn der Unterwelt Tufu 黃神宗

伯、土府土主.

N. 05-1 (Ende Ost-Han): …den Hügelminister und den Grab[senior] 丘丞，墓

□{伯}.

N. 06-1 (Ende Ost-Han): …des Grabgottes und des Grabseniors 墓神、墓伯.

N.  14-1 (Ende Ost-Han): …den Hügelminister, den Grabsenior, den Herrn der 
Unterwelt Haoli 丘丞，墓伯，蒿里君.

N. 15 (Ende Ost-Han): …den Hügelminister, den Grabsenior, den Beamten der 
Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi … den Grabmarquis sowie den Auf-
seher der Torwachen des Grabtors 丘丞，墓伯，地下二千石...墓矦（侯），

墓門亭長.

N. 18 (Ende Ost-Han): …den Beamten der Unterwelt mit dem Rang von Zwei-
tausend Shi, den Hügelminister, den Grabsenior, den Aufseher der Torwachen 
des Seelentors sowie die Sieben Götter des Grabes 地下二千石、丘丞、墓伯、

魂門亭長、塚七神.

Aus der oben stehenden Auflistung der Beamten der Unterwelt lassen sich die folgen-
den Schlussfolgerungen ziehen:
1.	 Grundsätzlich dehnt sich die Reihe der Beamten der Unterwelt mit der Zeit aus. 
2.	 Der erstmals namentlich erwähnte Beamte der Unterwelt ist der Hügelminister qiu-

cheng 丘丞. Sein Name ist in den Schreiben an die Unterwelt noch nicht zu finden 
und taucht erstmals 122 n. Chr. auf. Eine „Trinität“ der Unterweltbeamten bilden der 
Hügelminister, der Grabsenior mubo 墓伯, und der Beamte der Unterwelt mit dem 
Rang von zweitausend Shi dixia erqianshi 地下二千石 bzw. zhongdu erqianshi 中都

二千石. Alle drei tauchen bereits früh in grabschützenden Texten auf, nämlich gegen 
128 n. Chr. Sie werden am häufigsten gemeinsam genannt und zählen zu den hohen 
Beamten der Unterwelt.

3.	 141 n. Chr. werden erstmals zwei rangniedere Beamten der Reihe hinzugefügt, näm-
lich der Aufseher der Wachen am Grabtor mumen tingzhang 墓門亭長 und der shi-
Amtsgehilfe am Grabtor mumen shi 墓□{門}史. Sie beide werden dem Eingangs-
bereich des Grabes zugeordnet. Von da an werden immer mehr niedere Beamten 
eingeschlossen, wie etwa der Streifenpolizist auf dem mo-Feldrain 陌上游徼, der 
Älteste des Jenseits Haoli 蒿里父老, das Oberhaupt der wu-Basiseinheit im Jenseits 



551

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

Haoli 蒿里伍長, der Streifenpolizist in den Hügeln 塚中游徼, der Amtsgehilfe am 
Grab 冢皂, der jijiu-Weinopfernde am Seelentor 魂門祭酒, der Ehrwürdiger shi-
Amtsgehilfe an der Grabtür 延（埏）門伯史, und der leitende Sekretär am Tor des 
Grabes am mo-Feldrain 陌門卒史.

4.	 161 n. Chr. kommen noch eine neue Gruppe an unterirdischen Beamten hinzu, die 
jeweils für die linke Seite und die rechte Seite des Grabes zuständig sind 墓左、墓

右. Von da an fanden diejenigen Beamten, die jeweils für die obere Seite, die untere 
Seite, die Mitte, die linke Seite sowie die rechte Seite der Gräber eines spezifischen 
Hauses zuständig sind, häufig Erwähnung. 

5.	 Die Entstehung der genannten rangniederen Beamten am Ende der Ost-Han-Zeit 
zeigt, dass die Vorstellung der Beamtenschaft der Unterwelt in diesem Zeitraum 
rasch an Komplexität zunahm und immer weiter ausdifferenziert wurde.

6.	 Die meisten Beamten der Unterwelt verfügen offenbar über eine menschliche Gestalt. 
Nur einige wenige Unterweltgötter, die offensichtlich keine menschliche Gestalt 
besitzen, finden in grabschützenden Texten Erwähnung: „die Schlange im Grab, die 
die Verstorbenen bewacht 塚中守老蛇“, „der Widder der Unterwelt 地下羝羊“. Dies 
weist darauf hin, dass die Vorstellung der Unterwelt einer Welt entspricht, die ähn-
lich dem Han-Imperium mithilfe eines hierarchischen bürokratischen Systems ver-
waltet wird.

7.	 Es finden sich kaum zwei grabschützende Texte, bei denen die Namen und die Rei-
henfolge der Beamten der Unterwelt identisch sind. Dies weist darauf hin, dass sich 
die Verfasser grabschützender Texte bei der Auswahl der Beamten der Unterwelt 
eine recht große Freiheit bewahrten. Sie griffen einerseits auf die Namen der bereits 
eingeführten Beamten der Unterwelt wie den Hügelminister, den Grabsenior und 
den Beamten der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi zurück, anderer-
seits schufen sie ständig neue Beamtennamen und –bezeichnungen und kreierten 
dadurch einen stetig anwachsenden Personalstab der Unterwelt.

Liu zufolge spiegelt die zunehmende Bürokratisierung der Unterwelt in grabschützen-
den Texten den Einfluss der zentralisierten Regierungsform des Han-Imperiums auf 
die Geisteswelt des Volkes wider.105 Jedoch wurde die Etablierung dieses politischen 
Systems bereits in der West-Han-Zeit vollendet. Warum wurde dann aber erst am Ende 
der Ost-Han-Zeit die Reihe der Beamten der Unterwelt derart in die Länge ausgedehnt? 
Bemerkenswerterweise kamen die drei oben genannten Hauptelemente der grabschüt-
zenden Texte, nämlich die Vorstellung des Jenseits Haoli, die Vorstellung vom Herrn 
des Berges Tai als das Oberhaupt der Unterwelt und die lange Reihe der unterirdischen 
Beamten, allesamt gegen Ende der Ost-Han-Zeit vor. Deshalb ist meines Erachtens 

105	 Liu Yi 2005, 83–85.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

552

anzunehmen, dass sich der Glaube an den Herrn des Berges Tai als Herrscher der Unter-
welt wahrscheinlich erst gegen Ende der Ost-Han-Zeit im Volksglauben etablierte. 

Vor der ersten Erwähnung des Berges Tai in grabschützenden Texten tauchte in 
einem Text (T. 02), datiert auf 122 n. Chr., bereits die folgende Phrase auf: „Die Leben-
den gehören selbstverständlich zur [irdischen Welt, deren Hauptstadt] Chang’an [ist], 
die Verstorbenen gehören selbstverständlich zu den Gräbern, die dem Hügelminister 
unterstellt sind 生自屬長安，死人自屬丘丞墓“. Innerhalb von etwa zwanzig Jahren 
ersetzte der Herr des Berges Tai in einem weiteren grabschützenden Text T. 10, datiert 
auf 146 n. Chr., in der Beamtenschaft die führende Stellung des Hügelministers. Gerade 
in diesem Zeitraum nahm die besagte „Trinität“, bestehend aus dem Hügelminister, 
dem Grabsenior und dem Beamten der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi, 
allmählich eine feste Gestalt an. Daraus ist zu schließen, dass die Ausdifferenzierung 
der unterweltlichen Beamten im Zeitraum etwa zwischen 122 und 146 n. Chr. dazu bei-
getragen haben muss, dass sich der Herr des Berges Tai schließlich am Ende der Ost-
Han-Zeit als Herr der Unterwelt im Volksglauben durchsetzte.

Eine Kartusche mit der Inschrift „Herr des Berges Tai“ taishan jun 泰山君 wurde 
auf einer hanzeitlichen Reliefsteinplatte eingeritzt, die im Jahr 1958 beim Dorf Hukou 
nahe der Stadt Tengzhou zutage gefördert wurde. Neben der Kartusche wird ein von 
einem Hirsch getriebener Wagen dargestellt, in dem zwei bekleidete Männer mit Hut 
sitzen. Der Hintere trägt ein Schwert und hält einen Fächer in der Hand, während der 
Vordere den Wagen lenkt. Deshalb ist die hintere Figur als die bisher einzige bildliche 
Darstellung des Herrn des Berges Tai zu identifizieren (Abb. 4-18). Die Datierung der 
Reliefsteinplatte ist umstritten. Der Autor des Buches Tengzhou handai citang huaxi-
angshi und Wu datieren sie jeweils auf den Anfang der Ost-Han-Zeit bzw. das Ende 
der West-Han-Zeit. Die Begründung der Datierung von Wu besteht darin, dass es sti-
listische Ähnlichkeiten zwischen der genannten Reliefsteinplatte und den bildlichen 
Darstellungen im Reliefsteingrab bei Ranshan in der Stadt Tengzhou gibt, das auf die 
Mitte der West-Han-Zeit datiert wird.106 Jedoch verzichtete Wu auf eine detaillierte Stil-
analyse. Allein anhand der Tatsache, dass die Figuren mithilfe des Intaglioverfahrens 
mit dünnen seichten Linien auf Stein eingraviert wurden, lässt sich meines Erachtens 
die Datierung nicht auf das Ende der West-Han-Zeit festlegen. In dieselbe Reliefstein-
platte ist hingegen eine weitere Kartusche mit der Inschrift „Göttervater im Osten dong 
wangfu 東王父“ eingeritzt. Nach der Ansicht von Xin taucht der „Göttervater im Osten“ 
erst von der Mitte der Ost-Han-Zeit an in den bildenden Künsten auf.107 Zudem bildete 
Yang zufolge die Reliefsteinplatte einen Teil eines kleinen steinernen Schreins108, der 

106	 Tengzhou handai citang huaxiangshi 2008; Wu Lihua 2012, 19.
107	 Xin Lixiang 2000, 156.
108	 Yang Aiguo 2005, 70.



553

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

ursprünglich vor einem Grabhügel stand. Da die meisten erhaltenen steinernen Grab-
schreine auf die Mitte bis auf das Ende der Ost-Han-Zeit datieren und bisher noch keine 
anderen steinernen Grabschreine auf das Ende der West-Han-Zeit datiert wurden, lässt 
sich meines Erachtens die genannte Reliefsteinplatte ebenfalls auf die Mitte bis auf das 
Ende der Ost-Han-Zeit datieren. Angesichts der Tatsache, dass der Herr des Berges Tai 
erstmals 146 n. Chr. in grabschützenden Texten auftaucht, neige ich dazu, sie auf das 
Ende der Ost-Han-Zeit zu datieren.

7. Das Grab als das ewige Haus oder als die Zwischenstation

In der Forschung wird seit langem diskutiert, wo dem Volksglauben zufolge die Seele 
des Verstorbenen nach dem Tod ruht? Loewe interpretiert die Seidenmalerei aus dem 
Grab M1 bei Mawangdui dahingehend, dass die Seele auf der Suche nach Unsterblich-
keit zunächst über die Insel Penglai wandelt und von dort aus ihr endgültiges Reiseziel 
zu erreichen versucht, das fernab des Grabes liegt.109 Mit seiner Analyse der Bambus-
täfelchen aus dem Grab M56 bei Jiudian, datiert auf den gleichen Zeitraum wie das Grab 
M2 bei Baoshan, das auf das Jahr 316 v. Chr. datiert wurde, weist Lai nach, dass am Ende 
der Zhanguo-Zeit die Vorstellung entstand, dass die Seele des Verstorbenen vom Grab in 
die Einöde Buzhou 不周 im fernen Nordwesten reist.110 Wu ist hingegen der Meinung, 
dass das Grab M1 bei Mawangdui das glückliche und ewige Zuhause der Bestatteten, 
der Mutter des Maquis Dai, ist, die hier ihr Dasein nach dem Begräbnis fortsetzt. Die 
Seele der Verstobenen steigt demnach nicht in den Himmel auf, der ein gefährlicher Ort 
für sie ist.111 Nach Ansicht von Li stellt die Seidenmalerei des Grabes M1 bei Mawang-
dui die räumliche Einbettung der Bestatteten im Kosmos dar und nicht den zeitlichen 
Ablauf ihrer Reise. Anhand von zwei Schreiben an die Unterwelt (G. 02, G. 05) weist er 
darauf hin, dass die hun- und die po-Seele des Verstorbenen und nicht sein Körper nun 
unter der Obhut des Assistenten des Herrn der Unterwelt weiterleben.112 Wang zufolge 
besteht ein Spannungsverhältnis zwischen der Grabarchitektur, die ein komfortables 
Wohnhaus für die Bestattete bildet, und der Seidenmalerei des Grabes M1 bei Mawang-
dui, die die Szene der Himmelfahrt der hun-Seele der Bestatteten darstellt. Ihm zufolge 
lässt sich das Motiv der Seidenmalerei als Kreislauf der vier Jahreszeiten deuten, der den 
Vorgang symbolisiert, in dem die hun-Seele der Verstorbenen Unsterblichkeit erlangt.113

109	 Loewe 1979, 33–34.
110	 Lai Guolong 2005, 44. Siehe auch Lai Guolong 2015, 186–187.
111	 Wu Hung 1992, 109–110.
112	 Li Song 2012, 25.
113	 Wang Eugene 2015, 136–144.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

554

Die obigen Diskussionen betreffen jedoch nur zwei Gräber, die beide auf das Ende der 
Zhanguo-Zeit und den Anfang der West-Han-Zeit datieren. Die oben genannte Frage, 
ob sich die hun- und die po-Seele dem Volksglauben zufolge voneinander trennen, ist 
anhand ausgewählter hanzeitlicher Begräbnistexte mehrfach untersucht worden. Yu 
hält an der Ansicht fest, dass die hun-Seele in den Himmel steigt und die po-Seele mit 
dem Leichnam in die Erde in der Erde bestattet wird. Ihm zufolge hängen die Bemühun-
gen um die sorgfältige Bewahrung des Leichnams mit dem Glauben zusammen, dass 
die Existenz der po-Seele abhängig vom Erhaltungszustand des Leichnams ist.114 Seidel 
ist hingegen der Meinung, dass die Trennung der po- Seele von der hun-Seele in han-
zeitlichen Begräbnistexten nicht erkennbar ist.115 Nach Ansicht von Poo und Brashier 
entspricht die Zweiteilung der seelischen Existenz in eine hun- und eine po-Seele eher 
der Ansicht von Intellektuellen, während im Volksglauben die Unterschiede zwischen 
beiden Seelenteilen eher verschwimmen.116 Liu ist hingegen der Meinung, dass die 
hun- und die po-Seele gemeinsam mit dem Körper des Verstorbenen in der Unterwelt 
weiterleben. Seines Erachtens war es deshalb in der Han-Zeit wichtig, dass der Leich-
nam eines Verstorbenen konserviert wird, damit er ein neues Leben in der Unterwelt 
beginnen kann. Die Frage nach der Ruhestätte der hun- und po-Seele trat stattdessen in 
den Hintergrund.117

Im Vergleich zu den Fragen, die sich auf den hun-po-Dualismus beziehen, wurde 
die hanzeitliche Vorstellung vom endgültigen Ruheplatz des Verstorbenen recht sel-
ten anhand von Begräbnistexten diskutiert. In grabschützenden Texten gibt es einige 
Textstellen, die sich auf die Vorstellung vom Weiterleben der Verstorbenen im Grab 
beziehen.

K. 06 (171 n. Chr.): Falls sich auf dem Landstück Leichname von Verstorbenen 
befinden, sollen sie Sklaven oder Sklavinnen werden und Sun Cheng eifrig zu 
Diensten sein 田中若有屍死，男即當爲奴，女即當爲婢，皆當爲孫成趍

（趨）走給使.

K. 08 (179 n. Chr.): Falls sich auf dem Landstück Leichname oder Skelette von 
Verstorbenen befinden sollten, so sollen sie Sklaven oder Sklavinnen werden und 
Zhongcheng eifrig zu Diensten sein 田中有伏屍□骨，男當作奴，女當作婢，

皆當爲仲成給使.

114	 Yu Ying-shih 1987, 385. Ledderose weist darauf hin, dass sich die Versuche, einen toten Körper 
vor dem Verfall zu bewahren, im alten China auf die Verwendung von Jadeanzügen und die 
Mumifizierungstechnik in der West-Han-Zeit zurückführen lassen (Ledderose 1988, 336).

115	 Seidel 1987, 30.
116	 Poo Mu-chou 1993, 216; Brashier 1996, 127–136.
117	 Liu Yi 2005, 83.



555

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

K. 10 (188 n. Chr.): Falls sich auf dem Landstück Leichname von Verstorbenen 
befinden, sollen sie Sklaven oder Sklavinnen werden 田中有伏屍，男為奴，女

為婢.

B. 06-2 (184 n. Chr.): In den letzten Jahren zogen sich Angehörige der Familie Su 
sukzessiv eine Krankheit zu, deren Ursache wohl in der Beschaffung [der steiner-
nen Gegenstände] des Grabs liegt. Deshalb schenke [ich] nun Yu Hanwei sechs-
tausend [Wuzhu-]Münzen für das Geschäft. ... Deshalb biete [ich] ... [Wuzhu-]
Münzen am Beginn des mo-Feldrains dar und sie dienen als Zeugnis 比年以來，

蘇氏家中連得疾病，恐得塚墓爲言。今故齎錢六千，與虞漢威爲賣買行...

今故齎錢□乘，於伯（陌）頭爲信.

B. 07 (Ende Ost-Han): Nun bieten [wir dir] zusätzlich Spiegel, Putzkästen, Fri-
sierkämme, Schuppenkämme ... dar ... Yuanyan, du bist eine ehrenwerte Person. 
Warum kehrst du dennoch [immer wieder zu den Lebenden] zurück [und ver-
ursachst auf diese Weise weiteres Unglück]? Seitdem du vorletztes Jahr unglück-
lich verstorben bist, sind alle Hinterbliebenen der Familie bis heute betrübt und 
beweinen dich endlos 補鏡蘞（籨）踈（梳）比（篦）...元延甚質，復來何

來。前年枉死，延至今茲，家室悲傷，哭無解休.

T.  29 (176 n. Chr.): Nachdem das versiegelte Abwehrzeichen angekommen ist, 
sollen die Vorfahren bzw. die Eltern des Herrn Xu das Grab [nicht] verlassen. Das 
von der neuen Bestattung verursachte Unglück soll seine Wirkung nicht entfal-
ten. [Die früheren Bestatteten und die späteren Bestatteten] sollen in Frieden an 
ihren jeweiligen Plätzen bleiben 封鎮到，□□□胥氏家塚中三曾、五祖、皇

□父母離丘別墓，後葬之殃，勿令伐作，各安其所.

T. 32 (182 n. Chr.): [löse ich im Namen des] Gelben Gottes und des Großen Wagens 
mit Sorgfalt für den kürzlich Verstorbenen ... Wangdeng des Hauses ... [das 
Unheil] 黃神北斗謹爲□氏之家後□{死}之人□王等.

T. 39 (194 n. Chr.): dass die kürzlich verstorbene Mutter des Hauses Wang, deren 
Elternhausname Huang ist, in die Gräber im Familiengrabgarten heimkehren soll 
... Lass die Vorfahren in den Gräbern des Hauses Wang ohne Angst und Schre-
cken, friedlich und sicher wie zuvor sein 王氏之家後死黃母當歸舊閱...令王

氏塚中先人無驚無恐，安隠（穩）如故.

In drei Landkaufverträgen (K. 06, K. 08, K. 10) finden „Leichname von Verstorbenen“ 
(fushi 伏屍 oder shisi 屍死), die Sklaven oder Sklavinnen des Käufers werden sollen, 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

556

Erwähnung. Angesichts der Tatsache, dass sowohl die Käufer als auch die Verkäufer 
in den Landkaufverträgen zumeist Verstorbene sind, muss es sich bei den Leichnamen 
um diejenigen Grabherren handeln, deren Gräber sich bereits zuvor auf dem verkauften 
Friedland befanden. Dass sie nun Sklaven oder Sklavinnen des Landkäufers werden 
sollen, deutet darauf hin, dass sie seit ihrer Bestattung als Leichname in ihren Gräbern 
weitergelebt und zugleich ein Bewusstsein besessen haben mussten.

In dem grabschützenden Text für Familie Su (B. 06-2) wird erwähnt, dass die alten 
steinernen Gegenstände wie der Wandschirm, das Bett und die Armstütze, die sich 
ursprünglich vor dem Grabhügel der Familie Yu befunden hatten, von der Familie Su 
„aufgekauft“ und für ihr eigenes Grab wiederverwendet wurden. Schließlich erkrank-
ten mehrere Angehörige der Familie Su sukzessive. Man fand heraus, dass der Grund 
dafür in der Vernachlässigung des Namens von Yu Hanwei im Kaufvertrag lag. Bei ihm 
handelte es sich um einen Bestatteten im Grab der Familie Yu. Deswegen wurde der 
grabschützende Text verfasst und ein Exorzismusritual am Beginn des mo-Feldrains 
durchgeführt, an dem sich das Grab befunden haben muss. Dieses Ritual richtete sich 
auf Yu Hanwei, der bei der Durchführung des Rituals noch immer im Grab der Familie 
Yu ruhte und als eine lebende Person angesprochen wurde. 

Der Glaube an ein Weiterleben des Bestatteten im Grab wird am Beispiel von Frau 
Yuanyan noch offensichtlicher. Die Tür ihres Grabes wurde zwei Jahre nach ihrer 
Bestattung aus Furcht davor, dass ihre Seele zurückkehrt und den Hinterbliebenen 
Unheil bringt, wieder geöffnet. Ein zusätzliches Set von Grabbeigaben, die ihre Alltags-
bedürfnisse in der Unterwelt befriedigen sollen, wurde dem Grab beigegeben, um die 
Seele von Yuanyan zu beschwichtigen. Dies lässt auf den Glauben schließen, dass ein 
Verstorbener, vorrangig in Form seiner Seele, im Grab weiterlebt und bei Unzufrieden-
heit ins Diesseits zurückkehrt und dort sein Unwesen treibt.

Im grabschützenden Text für Xu Wentai (T. 29) wird betont, dass die früher Bestat-
teten das Grab nicht verlassen müssen, sondern gemeinsam mit den später Bestatteten 
an ihren jeweiligen Plätzen friedlich leben sollen. Dies bestätigt die Vorstellung, dass 
die Seelen der früher Bestatteten lange nach ihrem Begräbnis noch im Grab weiterleben. 
Beim grabschützenden Text für das Haus Wang (T. 39) wird ebenfalls ersichtlich, dass 
die Gräber im Familiengrabgarten als das ewige Zuhause für die Seelen der Vorfahren 
dienen, die auch bei einer neuen Bestattung wie bisher friedlich im Grab weiter exis-
tieren.

Kurzum, es lässt sich aus der obigen Diskussion schließen, dass das Grab in han-
zeitlichen Begräbnistexten als das ewige Haus für den Verstorbenen und nicht als eine 
Zwischenstation einer Reise vorgestellt wurde. Aus diesem Blickwinkel lässt sich der 
folgende Grabtext aus dem Grab M56 bei Jiudian neu interpretieren:



557

Entwicklung der Jenseitsvorstellung

„[*Kəw! I] dare to declare to Wuyi, the Son of X. You reside at the edge of Mont 
Fu and in the wilds of Buzhou. God said that you had no occupation and comman-
ded you to direct those who died by weapons. Today, so-and-so will wish to eat. 
So-and-so dares to take his wife… to be your wife. Cut strips of silk and fragrant 
provisions are offered for the sake of so-and-so at the place of Wuyi. Lord, in the 
past you received so-and-so’s cut strips of silk and fragrant provisions. Would you 
let so-and-so come back home to eat as usual“.118

Laut diesem Text befindet sich der Sitz der Behörde des Gottes Wuyi, Patron der Ver-
storbenen, die einer tödlichen Waffenverwundung erlagen, in der Einöde Buzhou am 
Berg Fu im fernen Nordwesten. Er wurde darum gebeten, die kurzfristige Rückkehr 
eines Verstorbenen ins Diesseits zu genehmigen, sodass dieser eine ihm geopferte Mahl-
zeit genießen kann. Lai ist demnach der Meinung, dass der Verstorbene nach seinem 
Tod von seinem Grab in den fernen Nordwesten reist und dort auf ewig wohnen wird. 
Bezogen auf diesen Text gibt es jedoch eine alternative Interpretation für den endgülti-
gen Wohnort des Verstobenen in der Unterwelt. Wenn der Verstorbene in seinem eige-
nen Grab wohnt und zugleich der Verwaltung des Gottes Wuyi im fernen Nordwesten 
unterstellt ist, entsteht kein Widerspruch für die obige Übersetzung. Die Deutung, dass 
sich der Wohnort des Verstorbenen und der Sitz der Unterweltbehörde nicht am selben 
Ort befinden, wird durch weitere Textbelege aus hanzeitlichen grabschützenden Texten 
gestützt, in denen sich die Vorstellung des Herrn des Berges Tai widerspiegelt.

B. 08 (Ende Ost-Han): [Er] konnte nicht von der Medizin geheilt werden, [weil] 
sein Geburtsjahr und sein Geburtsmonat mit der Todeszeit eines bösen Geistes 
verstrickt waren, indem das [böse Qi] des Geistes in seinen Körper einfloss. Sie 
kehrten [deswegen] zusammen ins Grab zurück. Wenn der Herr des Berges Tai 
[den Verstorbenen] zu sich ruft, [soll ... darauf reagieren, indem ... seine magische 
Wirkkraft entfaltet] 醫藥不能治，嵗（歲）月重復，適與同時䰡鬼屍注，皆

歸墓丘。大（太）山君召...

T. 27 (174 n. Chr.): Der Gelbe Gott, der die Fünf Berge geboren hat, ist zuständig 
für das Verstorbenenverzeichnis. Er, der die hun-Seele und die po-Seele zu sich 
ruft, ist zuständig für das Verstorbenenregister. ... Die Bleimännlein dienen dazu, 
anstelle des Verstorbenen [das Unglück] zu ertragen. Die Sojabohnen und Son-
nenblumenkerne sollen vom Verstorbenen [in die Unterwelt] getragen werden, 
mit ihnen soll er die Steuer in der Unterwelt bezahlen 黃神生五嶽，主死人錄，

召魂召魄，主死人籍... 鈆（鉛）人持代死人，黃豆瓜子，死人持給地下賦.

118	 Für die Übersetzung des Textes siehe Lai Guolong 2005, 5–6.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

558

T. 29 (176 n. Chr.): Falls [der Herr] des Berges Tai [den Verstorbenen] einer Ins-
pektion unterzieht, soll der Ginseng [anstelle von ihm] die Prozedur über sich 
ergehen lassen [und sich auf den Weg zum Berg Tai machen]. Falls [der Verstor-
bene sich] in der Unterwelt Verfehlungen hat zuschulden kommen lassen, soll das 
Honigmännlein sie auf sich nehmen. ... Nachdem das versiegelte Abwehrzeichen 
angekommen ist, sollen die Vorfahren bzw. die Eltern des Herrn Xu das Grab 
[nicht] verlassen. Das von der neuen Bestattung verursachte Unglück soll seine 
Wirkung nicht entfalten 大（太）山將閱，人參應□{之}，地下有適，蜜人

代行...封鎮到，□□□胥氏家塚中三曾、五祖、皇□父母離丘別墓，後葬

之殃，勿令伐作，各安其所.

Laut den obigen drei grabschützenden Texten wird die Seele des Verstorbenen oft vom 
Herrscher der Unterwelt, dessen Amtssitz im Berg Tai liegen soll, zu sich gerufen. Um 
von der Inspektion durch den Herrn des Berges Tai oder der langen Reise zum Berg 
Tai verschont zu bleiben, wurden dem Verstorbenen jedoch apotropäische Figurinen in 
Menschengestalt aus Blei oder einem organischen Material beigegeben. Mit ihrer Hilfe 
kann der Bestattete im Grab ruhen, während sie stellvertretend den Frondienst für den 
Herrn des Berges Tai leisten.

Hieraus ist zu schließen, dass das Grab von Ende der Zhanguo-Zeit bis zur Han-Zeit 
im Volksglauben weitgehend der Vorstellung eines ewigen Haus für den Verstorbenen 
entsprach. Demnach ruht der beseelte und mit einem Bewusstsein ausgestattete Ver-
storbene die meiste Zeit nach der Bestattung im Grab, von dem aus er jedoch bisweilen 
ins Jenseits zurückkehren kann. Der Sitz des Herrn der Unterwelt, sei es der Gott Wuyi 
oder der Herr des Berges Tai, muss jedoch nicht identisch mit der Ruhestätte des Ver-
storbenen sein.



559

4.3		  Epidemien und Proto-Daoismus

4.3.1	 Epidemien und grabschützende Texte

Der Zusammenhang zwischen der Verbreitung von Krankheitsepidemie und der Ent-
wicklung der Religionen am Ende der Ost-Han-Zeit hat das Forschungsinteresse mehre-
rer Wissenschaftler auf sich gezogen. So weist z. B. Lin darauf hin, dass die wiederholten 
Ausbrüche von Epidemien am Ende der Ost-Han-Zeit dazu führten, dass der damals in 
China eingeführte Buddhismus, der neu entstandene Daoismus und die sehr alte Reli-
gion der Magier einen großen Aufschwung erlebten, da sich viele Erkrankte und ihre 
Angehörigen vom Glauben Heilung und Beistand erhofften.119

Ebenso besteht ein enger Zusammenhang zwischen den Seuchenausbrüchen der 
damaligen Zeit und der Verbreitung von grabschützenden Texten. Dies wird in beson-
derem Maße im nicht eindeutig bestimmbaren Ausdruck zhu 注 ersichtlich, der in den 
folgenden grabschützenden Texten auftaucht und dort eng mit den Themen Tod, Anste-
ckung und Krankheit im Zusammenhang steht:

T. 05: ... [Ich] tilge die unglücklichen Verstrickungen ... die Verstrickungen, [die 
dadurch entstanden sind], dass die Essenz des Verstorbenen [in die Hinterbliebe-
nen] eingeflossen ist 絕□□注□□□□□□□□□□□□□□死人精注.

N. 14-2: Herr Großer Wagen beherrscht [die folgenden Geister]: den verstrickten 
Geist, [in den ein Verstorbener] wegen der Ansteckung durch einen bösen Geist 
[verwandelt ist] 北斗君主𣧞（䰡）注亡一句神.

B. 08: [Er] konnte nicht von der Medizin geheilt werden, [weil] sein Geburtsjahr 
und sein Geburtsmonat mit der Todeszeit eines bösen Geistes verstrickt waren, so 
dass das [böse Qi] des Geistes in seinen Körper einfloss. Sie kehrten [deswegen] 
zusammen ins Grab zurück 醫藥不能治，嵗（歲）月重復，適與同時䰡鬼屍

注，皆歸墓丘.

Laut dem Wörterbuch Shiming, herausgegeben am Ende der Ost-Han-Zeit von Liu Xi 劉
熙 (ca. 160 n. Chr. – ?), bezieht sich der Terminus zhu 注 auf tödliche Infektionskrank-
heiten.120

119	 Lin Fu-shih 1995, 743.
120	 Die meisten Forscher interpretieren zhu als eine Infektionskrankheit wie z. B. Lungentuberku-

lose (Li Tao 1939, 1052; Ma Boying 1991, 284; Gai Jianmin 2001, 104). Li zufolge ist es notwendig, 
eine Unterscheidung zwischen zhulian 注連 und dem modernen Begriff „Infektion chunran 傳
染“ zu ziehen (Li Jianmin 1999, 201–222). Sivin deutet zhu, anders als die gängige Meinung, die 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

560

„Unter dem Begriff der zhu-Krankheit versteht man eine Krankheit, die durch das 
Einfließen des Qi eines Verstorbenen in einen Lebenden verursacht wird 注病，

一人死，一人復得，氣相灌注也“.121

Epidemien verursachten am Ende der Ost-Han-Zeit zählige Todesfälle, wie der berühmte 
Arzt und Theoretiker der chinesischen Medizin, Zhang Zhongjing 張仲景 (ca. 150–219 
n. Chr.) feststellte. Er berichtet, dass über zwei Drittel der Mitglieder seiner Sippe, die 
aus mehr als 200 Personen bestand, während der ersten Jahrzehnte der Regierungs-
devise Jian’an (196–205 n. Chr.) von epidemischen Krankheiten dahingerafft wurden.122 
Cao Zhi (192–232 n. Chr.) erwähnt ebenfalls, dass fast jede Familie im zweiundzwan-
zigsten Jahr der Regierungsdevise Jian’an (217 n. Chr.) wegen einer Epidemie den Ver-
lust von Familienmitgliedern erleiden musste.123

Wie Ying Shao (fl. 153–196 n. Chr.) in seiner Schrift Fengsu tongyi erwähnt, führten 
die Epidemien am Ende der Ost-Han-Zeit zu einer weiten Verbreitung von apotropäi-
schen Objekten mit Inschriften:

„Am Tag der Sommersonnenwende soll ein Talisman aus Gewebsstoff, die fünf 
Farben (Grün, Gelb, Rot, Weiß und Schwarz) besitzt und mit der Inschrift „You-
guang“ versehen ist, [am Körper] getragen werden, um das von Waffen ausge-
hende Unheil zu vertreiben. Youguang bezeichnet einen bösen Geist. Diejenigen, 
die seinen Namen wissen, werden nicht von Epidemien befallen. ... Während 
der Regierungsdevise Yongjian (126–132 n. Chr.) brach eine große Epidemie in 
der Hauptstadt aus. Man sagt, dass die bösen Geister, [die die Epidemie verur-
sacht hatten,] Yezhong und Youguang heißen. Dies ist aber nur ein Gerücht, da 
niemand sie tatsächlich gesehen hat. Seitdem brachen epidemische Krankheiten 
jährlich aus. Aus Angst wurde die Inschrift [Yezhong] zusätzlich auf den Talisman 
geschrieben, um das Unheil abzuwenden 夏至著五綵辟兵，題曰遊光。遊光，

厲鬼也。知其名者無溫疾... 又永建中，京師大疫，雲厲鬼字野重、遊光，亦

但流言，無指見之者。其後歲歲有病，人情愁怖，後增題之，冀以脫禍.“124

Laut der Untersuchung von Gong et al. nahm die Häufigkeit der großen Epidemien 
zwischen dem achten Jahrhundert v. Chr. und dem zweiten Jahrhundert n. Chr. beinahe 

zhu-Krankheiten mit Infektionskrankheiten identifiziert, als „epidemische Besessenheit (epi-
demic possession)“ (Sivin 1968, 297). Für einen Überblick über die Forschungsgeschichte des 
Begriffs zhu siehe Chen Hao 2006, 281–283. 

121	 Shiming shuzheng bu 1984, Schriftrolle 8: 6. Siehe auch Shiming huijiao 2006, 453.
122	 Shanghan zabing lun 1980, 3.
123	 Cao Zhi ji jiaozhu 1984, 177.
124	 Fengsu tongyi jiaozhu 1981, 605.



561

	 Epidemien und Proto-Daoismus

stetig zu (Abb. 4-19). Von der Mitte bis zum Ende der Ost-Han-Zeit war die Präfektur 
Henanyin das Gebiet, das am häufigsten von Epidemien befallen wurde. In den Jahren 
94, 125, 129, 149, 151, 161, 162, 171, 173, 179, 182, 185, 220 n. Chr. brachen große Epide-
mien insbesondere im Guandong-Gebiet 關東 aus, dessen Zentrum die Präfektur Hena-
nyin bildet. In den Jahren 126 und 166 n. Chr. waren sowohl das Guandong- als auch das 
Guanzhong-Gebiet 關中, das aus den Präfekturen Jingzhaoyin, Youfufeng, Zuopingyi 
und Hongnong besteht, Hauptverbreitungsbereich von Seuchen (Abb. 4-20).125

Vergleicht man die zeitliche Verteilung der genau datierbaren grabschützenden Texte 
in den Präfekturen Jingzhaoyin, Yuofufeng, Zuopingyi, Hongnong und Henanyin von 
der Mitte bis zum Ende der Ost-Han-Zeit (siehe Diagramm 7) mit der zeitlichen Ver-
teilung von Seuchenausbrüchen im selben Gebiet (siehe Diagramm 8), wird ein hoch 
signifikanter Zusammenhang erkennbar.

125	 Gong Shengsheng et al 2010, 105–110.

Diagramm 7. Zeitliche Verteilung der genau datierbaren grabschützenden Texte in den Präfekturen 
Jingzhaoyin, Yuofufeng, Zuopingyi, Hongnong und Henanyin in der Ost-Han-Zeit

0

1

2

3

4

5

6

76
–8
0

81
–8
5

86
–9
0

91
–9
5

96
–1
00

10
1–
10

5
10

6–
11

0
11

1–
11

5
11

5–
12

0
12

1–
12

5
12

6–
13

0
13

1–
13

5
13

6–
14

0
14

1–
14

5
14

6–
15

0
15

1–
15

5
15

6–
16

0
16

1–
16

5
16

6–
17

0
17

1–
17

5
17

6–
18

0
18

1–
18

5
18

6–
19

0
19

1–
19

5
19

6–
20

0
20

1–
20

5
20

6–
21

0
21

1–
21

5
21

6–
22

0

Zeitliche Verteilung der genau datiebaren grabschützenden Texte in 
den Präfekturen  Henanyin, Hongnong, Jingzhaoyin, Youfufeng und 

Zuopingyi in der Ost‐Han‐Zeit

Anzahl der Gräber



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

562

So brach z. B. im Jahr 94 n. Chr. eine erste Epidemie aus. Etwa zur gleichen Zeit fin-
det erstmals der grabschützende Tontopf Verwendung. In den Jahren 125, 126 und 129 
n. Chr., etwa zu Zeiten der Regierungsdevise Yongjian (126–132 n. Chr.), wüteten drei 
große Epidemien sowohl in der Stadt Luoyang als auch im Guanzhong-Gebiet. In die-
sem Zeitraum stieg die Anzahl der grabschützenden Texte abrupt an, zeitgleich begann 
ebenso die Professionalisierung des Berufs des Ritualmeisters, der sich als „Bote des 
Himmlischen Herrn“ bezeichnete.126 In den Jahren 149 und 151 n. Chr. brachen zwei 
Epidemien mit Schwerpunkt in der Stadt Luoyang aus. Entsprechend nahm die Zahl der 
grabschützenden Texte um das Jahr 150 n. Chr. zu. Die Ausbrüche von Seuchen verdich-
teten sich zeitlich in den Jahren 161, 162, 166, 171, 173, 179, 182, 185 und 220 n. Chr. Par-
allel dazu erreichte die Anzahl der grabschützenden Texte zwischen 166 und 196 n. Chr. 
ihr höchstes Niveau. In den letzten zwei Jahrzehnten der Ost-Han-Zeit brachen Seuchen 
zwar noch gelegentlich aus, jedoch sinkt die Anzahl der erhaltenen grabschützenden 
Texte ab diesem Zeitpunkt rasant. Der Grund ist wohl auch darin zu sehen, dass in jenen 
Kriegsjahren zeitgleich Kriege stattfanden und Gräber deswegen leicht ausgeraubt und 
komplizierte Bestattungsrituale vereinfacht worden sein könnten.

126	 Für die Diskussion hierzu siehe Kapitel 2.3.1.

0

0,5

1

1,5

2

2,5

76
–8
0

81
–8
5

86
–9
0

91
–9
5

96
–1
00

10
1–
10

5
10

6–
11

0
11

1–
11

5
11

5–
12

0
12

1–
12

5
12

6–
13

0
13

1–
13

5
13

6–
14

0
14

1–
14

5
14

6–
15

0
15

1–
15

5
15

6–
16

0
16

1–
16

5
16

6–
17

0
17

1–
17

5
17

6–
18

0
18

1–
18

5
18

6–
19

0
19

1–
19

5
19

6–
20

0
20

1–
20

5
20

6–
21

0
21

1–
21

5
21

6–
22

0

Zeitliche Verteilung der Epidemienjahre in den Präfekturen  Henanyin, 
Hongnong, Jingzhaoyin, Youfufeng und Zuopingyi in der Ost‐Han‐Zeit

Anzahl der Epidemienjahre

Diagramm 8. Zeitliche Verteilung der Epidemienjahre in den Präfekturen Jingzhaoyin, Yuofufeng, 
Zuopingyi, Hongnong und Henanyin in der Ost-Han-Zeit



563

	 Epidemien und Proto-Daoismus

4.3.2	 Volksglaube oder Daoismus

Die Frage, ob grabschützende Texte in die Kategorie des Daoismus oder des Volks-
glaubens einzuordnen sind, wurde bereits heftig diskutiert und bleibt umstritten. Die 
Forschungsmeinungen hierzu lassen sich in drei Gruppen einteilen: 1. Grabschützende 
Texte gehören zur Praxis des Volksglaubens; 2. Grabschützende Texte gehören zur Pra-
xis des Daoismus; 3. Grabschützende Texte haben ihren Ursprung sowohl im Daoismus 
als auch im Volksglauben.127 Eine Schwierigkeit der Beantwortung dieser Frage liegt 
darin, dass der Begriff Daoismus nur schwer definierbar ist. Wie Stein darauf hinweist, 
wird nicht selten alles, was in China nicht eindeutig dem Buddhismus oder Konfuzia-
nismus zuzuordnen ist, als Daoismus betrachtet.128 Die andere Schwierigkeit liegt in 
der kontinuierlichen Wechselwirkung zwischen dem Volksglauben und dem Daoismus. 
Nach Ansicht von Stein nahm der Daoismus zwischen dem zweiten und dem siebten 
Jahrhundert viele Götter und Praktiken der populären Religion in sich auf, während die 
populäre Religion etliche Elemente des Daoismus übernahm. Vom vierten Jahrhundert 
an traten viele Anhänger des Volksglaubens zum Daoismus über.129

Für die Beurteilung, ob grabschützende Texte als Produkte des Volksglaubens oder 
des Daoismus gelten können, ist entscheidend, wie die Kernbegriffe wie zhu, chongfu, 
goujiao und die Inhalte grabschützender Talismane interpretiert werden. Die gängigen 
Interpretationen gehen oft derart vor, dass sie zunächst ein Textstück aus dem daois-
tischen Kanon Taiping jing oder dem daoistischen Klassiker Chisongzi zhangli zitieren 
und sodann einen Kernbegriff hanzeitlicher grabschützender Texte unmittelbar anhand 
dieses Textstücks deuten. Bisher wurde jedoch im Kontext dieser Interpretationen kaum 
darüber diskutiert, ob hanzeitliche grabschützende Texte und die daoistischen Klassiker 
dem gleichen Zeitraum entstammen. Nickerson zufolge entstammt jedoch die Schrift 
Chisongzi zhangli dem Zeitraum zwischen dem 6. Jh. n. Chr. und dem Ende der Tang-
Zeit.130 Ge weist insbesondere anhand der Forschungen von Fukui und Yoshioka darauf 
hin, dass die erhaltene Version der Schrift Taiping jing nicht nur nicht vollständig, son-
dern auch sehr wahrscheinlich nicht unmittelbar aus der Han-Zeit überliefert wurde.131 

127	 Für die detaillierte Diskussion darüber siehe Kapitel 0.2. 
128	 Stein 1979, 53. In der vorliegenden Arbeit wird unter dem Begriff Daoismus eine institutiona-

lisierte Religion verstanden, die über einen eigenen Kanon und professionalisierte Geistliche 
verfügt. 

129	 Stein 1979, 53–81. Trotz seiner Erkenntnisse behandelte Stein die hanzeitlichen grabschützen-
den Texte leider nur sporadisch.

130	 Nickerson 1997, 230–260. 
131	 Ge Zhaoguang 2003, 196–199. Fukui ist der Meinung, dass die Schrift Taiping jing aus vier unter-

schiedlichen Texten zusammengestellt wurde (Fukui 1958, 253–255). In einem Vergleich zwi-
schen der erhaltenen Version von Taiping jing und dem Dunhuang Manuskript weist Yoshioka 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

564

Dies hat zur Folge, dass die beiden daoistischen Klassiker inhaltlich von grabschützen-
den Texten beeinflusst worden sein könnten, jedoch nicht umgekehrt. 

Darüber hinaus wurde bislang selten diskutiert, ob die ideengeschichtlichen Hin-
tergründe von grabschützenden und daoistischen Texten in Übereinstimmung stehen. 
Ein Grund für die fehlende Auseinandersetzung mit dieser Frage ist, dass, verglichen 
mit überlieferten daoistischen Texten, der Erhaltungszustand grabschützender Texte 
oft unbefriedigend ist. Trotz dieses technischen Hindernisses wird in der vorliegen-
den Arbeit versucht, die inhaltlichen Zusammenhänge jedes Kernbegriffs zunächst 
detailliert aufzulisten, sodass sein Wortfeld innerhalb des Systems der grabschützenden 
Texte festgestellt werden kann, um den Begriff anschließend im nächsten Schritt mit 
den überlieferten Texten zu vergleichen. Vor dem jeweiligen Vergleich zwischen den 
grabschützenden Texten und den überlieferten Texten wird ein besonderes Augenmerk 
darauf gelegt, ob ihre zentralen Glaubensinhalte, nämlich die Vorstellungen von Schuld 
und Kausalität, identisch sind. 

1. chongfu 重復

T. 08 (135 n. Chr.): … dass Wang Juzi am Tag Jiaxu verstorben ist. Sein Todestag 
ist ungünstig und steht in unglücklicher Verstrickung mit seinen Vorfahren 王巨

子以甲戌死，時日□□{不良}，死日不吉，重復先故□. 

T.  02-2 (147 n. Chr.): Diejenigen, deren Namen zusammen mit deinem Namen 
im gleichen Namensverzeichnis [der Verstorbenen] eingetragen sind, würden an 
demjenigen Tag sterben, der mit deinem Todesjahr oder deinem Todesmonat oder 
deinem Todestag oder deiner Todesstunde verstrickt ist 等汝名借（籍），或同

歲月重復鉤挍日死，或同日時重復鉤挍日死. 

T. 11 (148 n. Chr.): Die Todeszeit des Verstorbenen war ungünstig, [da die Positio-
nen der diensthabenden kalendarischen Götter,] Bakui, Jiukan, Tianshi, Yeguang 
und Shengsuo mit ihr in Unheil bringenden Verstrickungen stehen. Die Todeszeit 
ist ebenfalls verstrickt mit denjenigen bösen Geistern, deren Todeszeit mit ihr 
gleich ist, davon rührte das Unheil her 死者去時不良，八魁、九坎、天尸、夜

光、升所拘□重復禍央（殃）. 

darauf hin, dass einige Textstellen von Taiping jing wahrscheinlich bereits in der Überlieferung 
bis zur Tang-Zeit hinzugefügt oder weggelassen wurden (Yoshioka 1976, 72). 



565

	 Epidemien und Proto-Daoismus

T. 16 (156 n. Chr.): Da sich sein Todestag und seine Todesstunde mit den [Hin-
terbliebenen] in [unglückseliger] Verstrickung befinden, sind die Daten [seiner 
Todeszeit] und die Daten der Hinterbliebenen des Hauses im selben Namenver-
zeichnis [der Verstorbenen] in gegenseitiger Verstrickung registriert. Nachdem 
[dieses Schreiben] angekommen ist, sollen die Daten seiner Todeszeit bzw. der 
Eintrag, der wegen der Verstrickungen im [falschen] Namenverzeichnis regis-
triert ist, gestrichen und gelöst werden, sodass die Verstorbenen und die Hin-
terbliebenen in verschiedenen Namenverzeichnissen registriert sein sollen 死日

時重復，年命與家中生人相拘籍。到，復其年命，削重復之文，解拘伍之

籍，死生異簿. 

T. 20 (166 n. Chr.): Die Verstrickung soll nicht ... sondern vertrieben werden, bis 
zu einer anderen Verbandsgemeinde ... die Nachkommen kehren zum Todesort 
zurück ... [Der Verstorbene] soll nicht seiner Mutter [wegen der unglücklichen 
Verstrickung] Schaden bringen, auch nicht ... Schaden bringen, nicht seinem jün-
geren Bruder Schaden bringen, auch nicht seinen Söhnen Schaden bringen, auch 
nicht seinen Enkeln Schaden bringen, auch nicht seiner Frau Schaden bringen, auch 
nicht seiner Tochter Schaden bringen, nicht seine ... Schaden bringen. [Die Todes-
zeit des Verstorbenen] ist mit dem Himmel [und der Erde], mit dem Jahr und dem 
Monat und mit dem Tag und der Stunde verstrickt worden ... mit der Sonne, dem 
Mond und den Sternen ... [sollen gelöst werden]. [Der Verstorbene] soll [nicht] 
seinem jüngeren Bruder Schaden bringen, ... nicht seinen Söhnen und Enkeln 
Schaden bringen. [Alle Verstrickungen] sollen getilgt werden, und auch nicht ... 
Schaden bringen ... zwei Liter ... Die Geister, die durch jene Verstrickungen [den 
Hinterbliebenen Schaden zufügen], sollen von dem Ältesten [des Jenseits Haoli] 
gejagt werden 復重不□□□□移他鄕，□□□□□□□□使□□□□□

子孫轉回死處不屬□□□□□□□不得復母，亦不□□□□□□{不得

復}弟，亦不復子，亦不得復孫，□□□□{亦不得復}婦，亦不得復女，

不得復孫。□□者身山□□天□□{重地}復，歲重□{月}復，日重時

復。□□□□地□□日月星□□□，無復□□妨□弟□□□□妨□子孫

□□□復□□□除去，無復□□□□□□□□二升□□□□□{蒿里}父老

牧取重復之鬼. 

T.  21-1 (Ende Ost-Han): [Ich verwende] die magische Medizin wie ..., um die 
Schicksalsbande, Verstrickungen und das Unheil des Grabherrn zu tilgen 十八物

□神藥，□絕鉤注、重復、君央（殃）. 

T.  27 (174 n. Chr.): Deswegen biete [ich] jetzt die Medizin zur Auflösung der 
[unglücklichen] Verstrickungen dar, damit künftig keine [unglücklichen] 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

566

Todesfälle bei den Nachkommen [des Verstorbenen] stattfinden 今故進上復除

之藥，欲令後世無有死者. 

T. 32 (182 n. Chr.): [Alle unheilvollen Verstrickungen zwischen der Todeszeit des 
Verstorbenen und] den vier Jahreszeiten, den Fünf Elementen, den Gräbern [des 
Hauses des Verstorbenen], den Tagen, an denen die kalendarischen Götter Bakui, 
Jiukan, ... , und die Götter der achtundzwanzig Sternbilder Dienst haben, ... sol-
len aufgelöst werden 四時五行，三丘五阜，□{復}重之殃，八魁九□{坎}，

天赫四所，天奐廿八宿，五行□五□□□空詣神凶怨□□祀負□□□解之. 

T. 34 (190 n. Chr.): [Ich] eliminiere [auch] die Verstrickungen mit dem Tag und der 
Stunde 解時日復重句（拘）挍. 

T. 37 (191 n. Chr.): [Ich verwende] die Heilkräuter wie Fangsi und ..., um ... und 
unglückliche Verstrickungen [zu tilgen] □□草□□□□防巳，□□□□□所

誅害□□重復. 

N. 02 (Ende Ost-Han): Die Geister, die die unglücklichen Verstrickungen [verursa-
chen], sollen bereits vor ihrer Vertreibung sterben 重復之鬼，不徐（除）自死. 

N. 14-1 (Ende Ost-Han): ... [Ich eliminiere für die Verstorbenen] die unglücklichen 
Verstrickungen zwischen der Todeszeit und dem Himmel, dem Jahr, dem Monat, 
dem Tag, der Stunde □□□□□天復，嵗（歲）復，月復，日復，時復. 

N. 18 (Ende Ost-Han): [Ich bin] zuständig dafür, das Unheil aus den Verstrickun-
gen [zwischen dem Todestag des Verstorbenen und den Tagen, an denen die 
kalendarischen Geister] Tianhe, Dihe, Dahe, Bakui und Jiukan [Dienst haben,] 
aufzulösen. ... Von heute an sollen alle Verstrickungen und die von den Verstor-
benen herrührenden Schicksalsbande [entfernt] werden 主解天赫、地赫、大

赫、八魁、九坎重復之央（殃）...從今以後，當為□重足（注）、復足

（注）、死足（注）.

N. 21 (Ende Ost-Han): bin [ich] dafür zuständig, die unglücklichen Verstrickun-
gen vom kürzlich Verstorbenen des Hauses Zhang zu entfernen 主別解張氏後

死者句伍重復. 

B. 08 (Ende Ost-Han): [Er] konnte nicht von der Medizin geheilt werden, [weil] 
sein Geburtsjahr und sein Geburtsmonat mit der Todeszeit eines bösen Geistes 
verstrickt waren, sodass das [böse Qi] des Geistes in seinen Körper einfloss. Sie 



567

	 Epidemien und Proto-Daoismus

kehrten [deswegen] zusammen ins Grab zurück 醫藥不能治，嵗（歲）月重

復，適與同時䰡鬼尸注，皆歸墓丘.

In den oben aufgelisteten Textstellen stehen der Ausdruck chongfu, der erstmals 135 
n. Chr. in einem grabschützenden Text auftaucht, und seine Varianten fuchong 復重, 
fu 復 und chong 重 in engem inhaltlichem Zusammenhang mit der Todeszeit. Da in 
der Astrologie und anderen Zweigen der Weissagungskunst der Qin- und Han-Zeit die 
Zeitangabe zumeist mit den sechzig Zahlen, sich ergebend aus der Kombination der 
zehn Himmelsstämme tiangan 天干 mit den zwölf Erdzweigen dizhi 地支, formuliert 
wurde, wird die Verstrickung zwischen der Todeszeit und dem Himmel und der Erde 
in mehreren Textpassagen erwähnt.132 Ebenfalls auf die Verwendung des ganzhi-Hexa-
dezimalsystems zurückzuführen ist, dass die Todeszeit des Verstorbenen oft mit der 
Geburtszeit eines Hinterbliebenen in irgendeiner Weise zusammenfällt.

Chongfu wurde bisher meist als ein Synonym für den daoistischen Begriff chengfu 
承負 („übertragene Schuld“) oder als „Verstrickungen“ zwischen den Lebenden und den 
Verstorbenen gedeutet.133 Der Unterschied zwischen beiden Deutungen liegt vor allem 
in der jeweiligen Vorstellungen von Schuld. Dem daoistischen Werk Taiping jing zufolge 
handelt es sich bei chengfu um die Schuld, die der Verstorbene zu Lebzeiten auf sich 
geladen hat und nun auf die Hinterbliebenen übertragen kann.

„Die Schuld entstand zuerst [bei einem Vorfahren], nun erfolgt die Übertragung 
[der Schuld auf die Nachkommen]. Cheng bezeichnet die Schuld, die vom Vor-
fahren verursacht wurde, der zwar nach dem Willen des Himmels handelte, sich 
aber unbewusst Verfehlungen zuschulden kommen ließ, und sich mit der Zeit 
anhäufte. Später erleiden unschuldig die Hinterbliebenen seine Verfehlungen und 
sind aufgrund der Verwicklung [mit ihm] seinem Unheil ausgesetzt. Die Schuld 
ist somit zuerst [entstanden], und erst dann findet ihre Übertragung statt 承者

為前，負者為後。承者，乃謂先人本承天心而行，小小失之，不自知，用

132	 Laut Chen wurde die Himmelskugel bereits vor der Zhanguo-Zeit entlang des Himmelsäquators 
in zwölf Zonen eingeteilt (Chen Jiujin 1983, 20). Lao zufolge wurden die zwölf Himmelsrichtun-
gen mit den achtundzwanzig xiu-Sternbildern 宿 während der Zhanguo-Zeit kombiniert (Lao 
Kan 1969, 351). Wang Chong schilderte auch die damalige Praxis einen Tag ebenso gleichmäßig 
in zwölf Einheiten zu gliedern: „Ein Tag wird in zwölf Zeiteinheiten eingeteilt. Die Stunde ping-
dan entspricht yin, die Stunde richu entspricht mao 一日之中，分为十二时，平旦寅，日出卯
也“ (Lunheng jiaoshi 1990, 984–985). Im Alltagsleben der Han-Zeit wurde ein Tag mitunter auch 
in 100 Zeiteinheiten ke 刻 gegliedert, die mittels Instrumenten wie Sonnenuhr oder Wasseruhr 
gemessen werden konnten (Ma Yi 2006, 17–20). 

133	 Für eine Zusammenfassung der bisherigen Forschungsergebnisse zu den Kernbegriffen chongfu, 
goujiao, zhu und zhe siehe Kapitel 0.2. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

568

日積久，相聚為多，今後生人反無辜蒙其過謫，連傳被其災，故前為承，

後為負也.“134

Demzufolge entstand die übertragbare Schuld des Verstorbenen wegen unmoralischer 
Handlungen, die nicht in Einklang mit dem himmlischen Willen standen. In den grab-
schützenden Texten ist jedoch ein Zusammenhang zwischen der Schuld und den unmo-
ralischen Handlungen zu Lebzeiten des Verstorbenen kaum ersichtlich. Hingegen hängt 
chongfu fast immer mit dem Todeszeitpunkt des Verstorbenen oder kalendarischen 
Geistern zusammen. So ist im Text T. 08 ersichtlich, dass der unglückselige Todestag 
(„siri buji 死日不吉“) unmittelbar für die Verstrickungen chongfu verantwortlich ist. 
Die Phrase „sein Todestag und seine Todesstunde befinden sich mit den [Hinterblie-
benen] in [unglückseliger] Verstrickung 死日時重復“ im Text T.  16 deutet an, dass 
die Verstrickungen alleine durch die Todeszeit hervorgerufen werden. Aus der Phrase 
„bakui jiukan chongfu zhiyang 八魁、九坎重復之央“ im Text N. 18 wird weiterhin 
ersichtlich135, dass die Verstrickungen zwischen der Todeszeit und den kalendarischen 
Geistern Bakui und Jiukan eben die Ursache des Unheils sind.

Liu hält die Namen bakui 八魁 und tianli 天李 auf den Holztäfelchen aus Juyan und 
Dunhuang für kalendarische Geister shensha 神煞, ihretwegen gelten an einigen Tagen 
im Jahr, an denen sie gemäß der Bewegungssimulation der Sternbilder bestimmte Posi-
tionen einnehmen, Tabuvorschriften für bestimmte Handlungen gelten.136 Liu zufolge 
sollen bei jeglichen Arbeiten am Erdboden, zu denen auch die Errichtung des Grabes 
und die Bestattung zählen, die zeitlichen Tabuvorschriften mehrerer kalendarischer 
Geister wie jiukong 九空 und dixian 地臽, die von Wang Chong (27 – ca. 97 n. Chr.) 
ebenfalls erwähnt werden, unbedingt beachtet werden.137

„Im Werk Zangli (wörtlich: „Kalender der Bestattung“) steht: Bei der Bestattung 
sollen diejenigen Tage, an denen die kalendarischen Geister Jiukong und Dixian 
[Dienst haben,] und diejenigen ungünstigen Bestattungstage und –monate ver-
mieden werden, die hinsichtlich ihrer geraden Zahl oder ungeraden Zahl [mit 
dem Todestag und dem Todesmonat nicht in Einklang stehen] (nämlich wenn 

134	 Taiping jing hejiao 1979, 70.
135	 In zwei grabschützenden Texten (Z. 01, Z. 02) tauchen die Götternamen bashi und jiukan auf: 

„[Da die Positionen der diensthabenden Götter,] ... Bashi sowie Jiukan, wohl [mit der Todes-
zeit des Bestatteten zusammenfielen] 八尸、九欿（坎）“. Bashi war meines Erachtens wahr-
scheinlich eine andere Bezeichnung für bakui 八魁. 

136	 Liu Tseng-kuei 2007, 20. 
137	 Liu Tseng-kuei 2007a, 680. An dieser Stelle könnte jiukan 九坎 meines Erachtens eine andere 

Bezeichnung für jiukong 九空 sein, da kan 坎 die Bedeutung von „Grube; Vertiefung“ hat und 
demzufolge auch als „hohl kong 空“ gedeutet werden kann. 



569

	 Epidemien und Proto-Daoismus

man in einem Monat mit der geraden Zahl stirbt, soll er in einem Monat mit der 
ungeraden Zahl bestattet werden, vice versa) 《葬歷》曰：葬避九空、地臽，

及日之剛柔，月之奇耦.“138

Wang Chong zufolge fand der Glaube, dass ein unglücksbehafteter Todestag negative 
Konsequenzen haben kann, zu seiner Zeit Verbreitung:

„Auch wenn die Familienmitglieder sukzessive sterben und die Anzahl der Särge 
bis zu Zehn beträgt, stellt das Volk fest, dass nicht das Qi der Familienmitglieder 
untereinander verunreinigt wurde, sondern der Bestattungstag unglückselig ist 
死者累屬，葬棺至十，不曰氣相汙，而曰葬日凶.“139

Da die Auswahl des günstigen und die Vermeidung des ungünstigen Bestattungstages 
in der Han-Zeit eine große Popularität genoss, bezeichnet der Ausdruck chongfu, der 
fast immer mit einer Zeitangabe oder mit den Namen kalendarischer Geister verbun-
den ist, meines Erachtens sehr wahrscheinlich die unglücksbehaftete Verstrickung mit 
zeitlichen Tabus und bezieht sich eher nicht auf die persönliche Schuld, die vom Ver-
storbenen auf die Hinterbliebenen übertragen wird.

2. goujiao 鈎挍

T. 02-2 (147 n. Chr.): Diejenigen, deren Namen zusammen mit deinem Namen 
im gleichen Namensverzeichnis [der Verstorbenen] eingetragen sind, würden an 
demjenigen Tag sterben, der mit deinem Todesjahr oder deinem Todesmonat oder 
deinem Todestag oder deiner Todesstunde verstrickt ist 等汝名借（籍），或同

歲月重復鉤挍日死，或同日時重復鉤挍日死.

T. 11 (148 n. Chr.): Daher verwende [ich] Bleimännlein und das Heilkraut Jieli, die 
die Verstrickungen zwischen der Todeszeit des Verstorbenen [und den kalenda-
rischen Göttern und den bösen Geistern] auf sich nehmen sollen 故以鉛人、解

離，以當復衷（重）年命句校. 

T. 16 (156 n. Chr.): Da sich sein Todestag und seine Todesstunde mit den [Hin-
terbliebenen] in [unglückseliger] Verstrickung befinden, sind die Daten [sei-
ner Todeszeit] und die Daten der Hinterbliebenen des Hauses im selben 

138	 Lunheng jiaoshi 1990, 989. 
139	 Lunheng jiaoshi 1990, 1012. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

570

Namenverzeichnis [der Verstorbenen] in gegenseitiger Verstrickung registriert. 
Nachdem [dieses Schreiben] angekommen ist, sollen die Daten [der Hinterbliebe-
nen] aus dem [falschen] Namenverzeichnis gestrichen und der die Verstrickun-
gen bezeugende Eintrag gelöscht werden, sodass die Verstorbenen und die Hin-
terbliebenen in verschiedenen Namenverzeichnissen registriert sein sollen 死日

時重復，年命與家中生人相拘籍。到，復其年命，削重復之文，解拘伍之

籍，死生異簿. 

T.  21-1 (Ende Ost-Han): [Ich verwende] die magische Medizin wie ..., um die 
Schicksalsbande, Verstrickungen und das Unheil des Grabherrn zu tilgen 十八物

□神藥，□絕鉤注、重復、君央（殃）. 

T. 34 (190 n. Chr.): ... eliminiere [ich], ... Zhifeng, für ...qu, den ältesten Sohn des 
Hauses Liu, dessen Agnomen Azhu ist, mit Sorgfalt alle [seine unglücklichen] 
Verstrickungen. [Ich eliminiere] alle [seine unglücklichen] Verstrickungen: die 
Verstrickungen mit dem Jahr und dem Monat, die Verstrickungen mit dem Him-
mel und der Erde. [Ich] eliminiere [auch] die Verstrickungen mit dem Tag und der 
Stunde □支奉謹為劉氏之家□去皇男字阿屬解諸句（拘）□{挍}。□{解}諸

句（拘）挍：歲月句（拘）挍，天地句（拘）挍□{句}挍。解時日復重句

（拘）挍. 

N. 14-1 (Ende Ost-Han): … dass [das Unheil] vom Haus ... [aus den Verstrickun-
gen] mit den kalendarischen Geistern wie ... Feishi und Wangjiu entfernt werden 
soll. ... [Ich eliminiere für die Verstorbenen] die unglücklichen Verstrickungen 
zwischen der Todeszeit und dem Himmel, dem Jahr, dem Monat, dem Tag, der 
Stunde und [trenne] die Schicksalsbande zwischen der Todeszeit und dem Jahr, 
dem Monat, dem Tag, der Stunde, dem Himmel ... 解□□□□□□□□□蜚

（飛）尸、亡䓘（咎）□□□□□天復，嵗（歲）復，月復，日復，時

復。□□嵗（歲）句，月句，日句，時句，天句. 

N. 14-2: Herr Großer Wagen beherrscht [die folgenden Geister]: den verstrickten 
Geist, [in den ein Verstorbener] wegen der Ansteckung durch einen bösen Geist 
[verwandelt ist] 北斗君主𣧞（䰡）注亡一句神. 

N. 21 (Ende Ost-Han): ... bin [ich] dafür zuständig, die unglücklichen Verstrickun-
gen vom kürzlich Verstorbenen des Hauses Zhang zu entfernen 主別解張氏後

死者句伍重復. 



571

	 Epidemien und Proto-Daoismus

Goujiao 鈎挍 wurde in der Forschung entweder als „Verstrickungen“ zwischen den Ver-
storbenen und den Hinterbliebenen oder als „überprüfen; vernehmen“ gedeutet.140 Der 
Ausdruck goujiao 鉤挍 und seine Varianten, nämlich gouji 拘籍, gouwu 拘伍, gouwu 
鈎注, gou 句, und gouwu 句伍, stehen jedoch offensichtlich in enger Verbindung mit 
dem Ausdruck chongfu 重復. So weist die Juxtaposition beider Phrasen „[Ich] elimi-
niere [auch] die Verstrickungen mit dem Tag und der Stunde 解時日復重句（拘）挍“ 
und „[Ich eliminiere] alle [seine unglücklichen] Verstrickungen: die Verstrickungen mit 
dem Jahr und dem Monat □{解}諸句（拘）挍：歲月句（拘）挍“ im Beispiel T. 34 
darauf hin, dass goujiao ein Synonym für chongfu sein muss. Ebenfalls wird durch die 
redundante Auflistung verschiedener Arten von Verstrickungen im Beispiel N. 14-1 („die 
unglücklichen Verstrickungen zwischen der Todeszeit und dem Himmel, dem Jahr, dem 
Monat, dem Tag, der Stunde ... die Schicksalsbande zwischen der Todeszeit und dem Jahr, 
dem Monat, dem Tag, der Stunde, dem Himmel 天復，嵗（歲）復，月復，日復，時

復。□□嵗（歲）句，月句，日句，時句，天句“) ersichtlich, dass das Wort gou 句 
und das Wort fu 復, das eine Variante von chongfu darstellt, gleichbedeutend sind. Des-
halb lassen sich die Ausdrücke gouwu chongfu 句伍重復 (N. 21) und chongfu goujiao 重
復鉤挍 (T. 02-2) meines Erachtens durchaus als „Verstrickung“ chongfu 重復 deuten. Von 
einer Vernehmung des Verstorbenen oder einer Überprüfung seines Strafregisters in der 
Unterwelt ist in den oben genannten grabschützenden Texten noch nicht die Rede.

3. zhe 適

T. 08 (135 n. Chr.): Deswegen verwende [ich] die Bleimännlein, ..., Eier ...[, um] die 
Verfehlungen von Juzi zu [tilgen] 故持鈆（鉛）人□□人□□□雞子□□□□

巨子之適. 

T. 14 (153 n. Chr.): Nachdem ..., [sollen] ... die Verfehlungen und die Schuld von 
Atong und der Tochter von Xian [getilgt werden] 蘇□之後，生□□□人阿

銅、憲女適過□□. 

T. 18 (158 n. Chr.): Lasst die Verstorbenen ohne Verfehlungen und die Lebenden 
ohne Katastrophen sein 令死人無適，生人無患. 

T. 23 (170 n. Chr.): ... das Grab sich im ungünstigen po-Zustand im Verhältnis zu 
den Positionen des Jahresgottes Sui oder des Monatsgottes Yue befindet, was dem 

140	 Das Schriftzeichen jiao erscheint in grabschützenden Texten meistens in der Form 挍(
) und nicht in der Form 校.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

572

[neu] Bestatteten Verfehlungen [in der Unterwelt] verursachen könnte 歲月破

煞，□□□葬者得適. 

T. 26-1 (173 n. Chr.): ... tilge das Unheil von den Hinterbliebenen und befreie die 
Verstorbenen von ihren Verfehlungen 爲生人除殃，爲死人解適. 

T. 28 (175 n. Chr.): ... tilge das Unheil von den Hinterbliebenen, befreie die Ver-
storbenen von ihren Verfehlungen 爲生人除殃，爲死人解適. 

T. 29 (176 n. Chr.): Falls [der Herr] des Berges Tai [den Verstorbenen] einer Ins-
pektion unterzieht, soll der Ginseng [anstelle von ihm] die Prozedur über sich 
ergehen lassen [und sich auf den Weg zum Berg Tai machen]. Falls [der Verstor-
bene sich] in der Unterwelt Verfehlungen hat zuschulden kommen lassen, soll 
das Honigmännlein sie auf sich nehmen 大（太）山將閱，人參應□{之}，地

下有適，蜜人代行. 

N. 05-1 (Ende Ost-Han): Mit Sorgfalt entferne [ich] mit Bleimännlein, Gold sowie 
Jade die Verfehlungen von den Verstorbenen, tilge von den Lebenden ihre Schuld 
謹以鈆（鉛）人、金玉爲死者解適，生人除罪過. 

N. 20 (nicht früher als 126 n. Chr.): [Das Unheil des Verstorbenen] Huang ... soll 
das Tungbaumholzmännlein auf sich nehmen. [Ich,] Zeng, der Geistermeister des 
Himmlischen Herrn, entferne von den Verstorbenen ihre Verfehlungen 以桐人自

代黃□。□□{天帝}神師贈為死者解適. 

B. 04 (179 n. Chr.): [Lasst] die Hinterbliebenen der Familie ohne Unheil und Unge-
mach sein, lasst die Verstorbenen ohne Verfehlungen und ohne Schuld sein 家室

生人無央（殃）咎，令死者無適（讁）負. 

B. 09 (Ende Ost-Han): Daher habe [ich] diesen mit Zinnober beschrifteten Eisen-
vertrag angefertigt, den [ich] mit eigenen Händen [den oben genannten Beamten 
der Unterwelt] gewähre, um die Verfehlungen [des Verstorbenen] zu lösen 故為

丹書鐵卷（券），手及解適. 

H. 01-1 (79 n. Chr.): Die Lebenden sollen ohne Schuld sein, die Verstorbene soll 
ohne Verfehlungen sein. Dies ist klar und deutlich in diesem Vertrag festgehalten 
生人不負責（債），死人毋適，卷（券）書□□{明白}. 



573

	 Epidemien und Proto-Daoismus

S. 02-8 (Ende Ost-Han): [Der Talisman soll] die hundert [bzw. allerlei] Verfehlun-
gen des Geistes [des Bestatteten] und seine unglücklichen Schicksalsbande bzw. 
die drei xing-Wechselverhältnisse zwischen den zwei Erdzweigen seiner Todes-
zeit vernichten. … hundert Götter ..., um das Unheil und die Verfehlungen zu 
tilgen 滅鬼百適，及與（與）三形（刑）...其□□□百神□，以除災適. 

S. 02-9 (Ende Ost-Han): [Der Text] ist in grün-schwarzer Tinte geschrieben, um 
hundert [bzw. allerlei] Verfehlungen [des Verstorbenen] zu tilgen 以青黑漆書

之，以除百適. 

Z. 01 (182 n. Chr.): [Lasst den Verstorbenen] ohne Verfehlungen sein und lasst 
ihn am Heil teilhaben. ... Lasst die Hinterbliebenen [ohne Unheil] und Ungemach 
sein, lasst den Verstorbenen ohne Verfehlungen und ohne Schuld sein. ... [Ich] 
entferne alle vom Grab und der Bestattung herrührenden [Verstrickungen] und 
tilge [alle] Verfehlungen 無適有富（福）...令生□□□{人無殃}咎，令死人

無適負...絕墓葬□，□適除解. 

Z. 03-1 (Ende Ost-Han): Wegen der Verstrickungen mit der Erde und dem Himmel 
wurde Zhao Zigao von einem Unglück getroffen und ist abrupt verstorben 犯地

適得天央，趙子高暴死. 

Z. 03-2: Wegen der Verstrickungen mit dem Himmel und der Erde wurde Zhao 
Zigao von einem Unglück getroffen und ist abrupt verstorben 犯天央得地適，

趙子高暴死. 

Zhe 適 wurde in der Forschung im folgenden Sinn gedeutet: 1. Schuld zuiguo 罪過; 
2. Bestrafung chengfa 懲罰; 3. Verfehlung; 4. übertragene Schuld chengfu 承負.

Laut den Phrasen „Wegen der Verstrickungen mit der Erde und dem Himmel 犯地適

得天央 (Z. 03-1)“ und „tilge das Unheil für die Hinterbliebenen und löse die Verfehlun-
gen für die Verstorbenen 爲生人除殃，爲死人解適 (T. 26)“ muss es sich beim Begriff 
zhe um ein Synonym für yang 央 („Unheil“) handeln. Anhand der Phrase „[Lasst den 
Verstorbenen] ohne Verfehlungen sein und lasst ihn am Heil teilhaben 無適有福 (Z. 01)“ 
wird hingegen ersichtlich, dass zhe ein Antonym für fu 福 („Glück“) ist. Die Ausdrücke 
„die Verfehlungen und die Schuld 適過“ und „ohne Verfehlungen und ohne Schuld 無
適（讁）負“ deuten an, dass zhe mit dem Begriff der Schuld in engem Zusammenhang 
steht. Bei den Wörtern zhe 適, fu 負 und guo 過 erfolgt jedoch den obigen grabschüt-
zenden Texten keine deutliche Konnotation mit unmoralischen Handlungen oder der 
Übertragung des Unheils von dem Verstorbenen auf die Hinterbliebenen, weswegen 
sich das Wort zhe nicht als „übertragene Schuld“ chengfu deuten lässt. Es kann meines 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

574

Erachtens als eine allgemeine Bezeichnung für die Verfehlung interpretiert werden, die 
zwar strafbewehrt, aber nicht so gravierend wie die „Schuld“ zui 罪 ist. Dies wird durch 
den Ausdruck „hundert [bzw. allerlei] Verfehlungen 百適 (S. 02-9)“ ersichtlich.

4. zhu 注

T. 05 (128 n. Chr.): [Ich] tilge die unglücklichen Verstrickungen ... die Verstri-
ckungen, [die dadurch entstanden sind], dass die Essenz des Verstorbenen [in die 
Hinterbliebenen] eingeflossen ist 絕□□注...死人精注. 

T.  21-1 (Ende Ost-Han): [Ich verwende] die magische Medizin wie ..., um die 
Schicksalsbande, Verstrickungen und das Unheil des Grabherrn zu tilgen 十八物

□神藥，□絕鉤注、重復、君央（殃）. 

N. 08 (Ende Ost-Han): [Ich verwende] diesen Verstrickungen lösenden Topf, um 
hundert [bzw. allerlei unglückliche Verstrickungen] zu lösen 解注瓶，百解去. 

N. 14-2 (Ende Ost-Han): Herr Großer Wagen beherrscht [die folgenden Geister]: 
den verstrickten Geist, [in den ein Verstorbener] wegen der Ansteckung durch 
einen bösen Geist [verwandelt ist] 北斗君主𣧞（䰡）注亡一句神. 

N. 18 (Ende Ost-Han): Von heute an sollen alle Verstrickungen und die von den 
Verstorbenen herrührenden Schicksalsbande [entfernt] werden 從今以後，當為

□重足（注）、復足（注）、死足（注）. 

N. 28-1 (Ende Ost-Han): [Im Namen des] Gottes, Herrn Tianli, löse [ich] die aus 
Leichen herrührenden [tödlichen] Verstrickungen auf. [Im Namen der] Götter 
Taiyi und Liuding löse [ich ebenfalls] die aus dem Sternbild Xu herrührenden 
[bösen Verstrickungen] auf 天李子解尸注。大（太）一、六丁解虛星. 

B. 08 (Ende Ost-Han): [Er] konnte nicht von der Medizin geheilt werden, [weil] 
sein Geburtsjahr und sein Geburtsmonat mit der Todeszeit eines bösen Geistes 
verstrickt waren, sodass das [böse Qi] des Geistes in seinen Körper einfloss 醫藥

不能治，嵗（歲）月重復，適與同時䰡鬼尸注，皆歸墓丘. 

S. 02-10 (Ende Ost-Han): Die zwölf ... Gefängnisbeamten sind für die [Lösung der] 
unglücklichen Verstrickungen [zwischen den Lebenden und den Verstorbenen] 
zuständig. [Deswegen] meißele [ich] die Inschrift in den Stein ein, die lautet: Die 



575

	 Epidemien und Proto-Daoismus

Geister dürfen weder hierherkommen noch den Ort verlassen 十二□獄丞主疰

（注），刻石以書：神不□{得}來，鬼不得去. 

Die Deutungen von zhu 注 erweisen sich als am kompliziertesten unter den Kernbe-
griffen der grabschützenden Texte. Sie lassen sich wie folgt zusammenfassen: 1. Zhu 
ist eine epidemische Krankheit. 2. Zhu ist eine Krankheit, die eng mit der daoistischen 
Vorstellung der Schuld zui 罪 zusammenhängt. 3. Bei zhu handelt es sich um die Verstri-
ckung zwischen den Lebenden und den Verstorbenen durch ihre Geburts- oder Todes-
zeit. 4. Zhu ist ein Synonym für zhe 適 („Verfehlung“). 5. Zhu bedeutet „verunreinigen“ 
(„contaminate“). 

In den grabschützenden Texten taucht der Ausdruck shizhu 尸注 zweimal (N. 28, 
B. 08) auf, der auf den bösen Geist shi 䰡 zurückgeht. Nach Ansicht von Liu bezieht 
sich shi auf einen den Lebenden Unheil bringenden Geist, in den ein Verstorbener nach 
seinem Tod verwandelt wurde. Ihm zufolge konnte shi 䰡 in einer vereinfachten schrift-
lichen Variante shi 失 geschrieben werden, die in den rishu-Almanachen aus der Ruine 
Xuanquanzhi 懸泉置 bei Dunhuang und aus dem Grab M8 bei Kongjiapo 孔家坡, dem 
auch ein Schreiben an die Unterwelt (G. 07) beigegeben wurde, verwendet wird.141 Neben 
dem Text des Almanachs aus dem Grab M8 bei Kongjiapo ist zusätzlich eine Illustration 
abgebildet, in der die Position des shi-Geistes von Januar bis Dezember schematisch dar-
gestellt wird. Dementsprechend kann die „Verlaufsbahn“ des bösen Geistes shi innerhalb 
des Jahres mithilfe der Illustration vorhergesagt werden (Abb. 4-21, 4-22, 4-23).

Auf einem Holztäfelchen (R. 02) aus der hanzeitlichen Ruine bei Pochengzi im Gebiet 
Juyan befindet sich ein apotropäischer Text, in dem der böse Geist shi 䰡 ebenfalls 
erwähnt wird. 

„Anleitung zum Abwenden des bösen Geistes: Der Name des bösen Geistes shi, 
der Tianmu (wörtlich: „Himmelshütender“) heißt, soll vom Familienoberhaupt 
an einem zhi-Tag aufgeschrieben werden. Dadurch geht die Essenz des bösen 
Geistes sofort zugrunde. Falls es trotzdem noch böse Geister geben sollte, die 
[das mit diesem Täfelchen beschützte Haus] zu überfallen wagen, würden diese 
selbst von Unglück heimgesucht werden. [Die Vertreibung des bösen Geistes 
soll] an einem chu-Tag[, an dem der Gott Chu des astrologischen Ordnungssys-
tems Jianchu Dienst hat,] durchgeführt werden 厭（壓）䰡書。142 家長143以制

141	 Liu Lexian 2008, 84–85. 
142	 Liu vertritt die Meinung, dass die Inschrift aus einem damaligen populären Buch der Zahlen-

kunst kopiert wurde (Liu Zhaorui 2007, 349). 
143	 Liu zufolge könnte mit dem Ausdruck jiazhang 家長 ein „Magier“ gemeint sein. Er führt 

jedoch keine Begründungen hierfür an (Liu Zhaorui 2007, 350). Ich deute hingegen jiazhang 
als „Familienoberhaupt“. Der Name des bösen Geistes soll deswegen vom Familienoberhaupt 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

576

日144踈（疏）145 䰡名，䰡名為天牧，鬼之精即滅亡。有敢苛者，反受其央

（殃）。以除146為之“.

Die Funde der Holztäfelchen mit dem Schriftzeichen shi 䰡 im Grab M8 bei Kongjiapo 
und in den hanzeitlichen Ruinen bei Dunhuang und Juyan können als Beweis dafür 
angeführt werden, dass apotropäische Texte, die zur Vertreibung des Unheils dienen, 
das vom bösen Geist eines Verstorbenen ausgeht, sowohl bei der Bestattung als auch 
im Alltagsleben der Han-Zeit Verbreitung fanden. In diesem Zusammenhang bezieht 
sich der Ausdruck shizhu 尸注 auf die aus den Leichen herrührenden unglückseligen 
Verstrickungen zwischen dem Verstorbenen und den Hinterbliebenen. Darauf verweist 
die Phrase „die Verstrickungen, [die dadurch entstanden sind], dass die Essenz des Ver-
storbenen [in die Hinterbliebenen] eingeflossen ist 死人精注 (T. 05)“.

Zhu lässt sich jedoch auch als eine Bezeichnung für „Verstrickung“ interpretieren. 
Der Ausdruck „Schicksalsbande gouzhu 鉤注“ deutet darauf hin, dass zhu ein Syno-
nym für gou 鉤 („Verstrickung“) sein muss. Aus dem Satz „[Ich verwende] diesen Ver-
strickungen lösenden Topf, um hundert [bzw. allerlei unglückliche Verstrickungen] zu 
lösen 解注瓶，百解去 (N. 08)“ wird ersichtlich, dass sich zhu allgemein auf den Begriff 
Verstrickung bezieht. Die Verursachung von zhu wird mit dem folgenden Satz erklärt: 
„[Er] konnte nicht von der Medizin geheilt werden, [weil] sein Geburtsjahr und sein 
Geburtsmonat mit der Todeszeit eines bösen Geistes verstrickt waren, sodass das [böse 
Qi] des Geistes in seinen Körper einfloss 醫藥不能治，嵗（歲）月重復，適與同時䰡

鬼尸注 (B. 08)“. Hier wird klar, dass eine zeitliche Verstrickung mit einem bösen Geist 
zu einem unnatürlichen Tod des Bestatteten führte. In diesem Kontext muss zhu nicht 
unbedingt mit der daoistischen Vorstellung von Schuld in Zusammenhang gebracht 
werden. Deshalb lässt sich der Begriff zhu, der meines Erachtens als Verstrickung, also 

aufgeschrieben werden, weil er, vergleichbar mit einem Himmelsstamm, der „Stamm“ der Fami-
lie ist.

144	 Die früheste Erwähnung des Wortes zhiri 制日 erfolgt im Kapitel Dengshe 登涉 des Buches 
Baopuzi, in dem der Autor Ge Hong die folgenden Sätze aus dem Buch Lingbaojing 靈寶經 
zitierte, um den Begriff zhiri zu erklären: „Unter dem Begriff zhiri versteht man diejenigen 
Tage, deren Himmelsstamm ihren entsprechenden Erdzweig bändigt , wie z. B. die Tage Wuzi 
und Jihai 所謂制日者，支干上克下之日也，若戊子、己亥之日是也“(Baopuzi neipian jia-
oshi 1985, 303).

145	 Chen zufolge wurde das Schriftzeichen shu 疏 häufig durch sein Tongjiazi shu 踈 ersetzt (Chen 
Zhi 1979, 376). 

146	 Liu zufolge handelt es sich beim Wort chu 除 um den chu-Tag 除日 des astrologischen Ord-
nungssystems jianchu 建除 (Liu Zhaorui 2007, 351). Er gab jedoch keine Begründung für seine 
Einschätzung. Eine ähnliche Phrase ist in einer medizinischen Handschrift aus dem Grab M3 
bei Mawangdui zu finden: „[Das Heilungsritual] soll bei Sonnenaufgang durchgeführt werden 
以日出為之“ (Mawangdui hanmu boshu si 1985, 49).



577

	 Epidemien und Proto-Daoismus

als Synonym für chongfu und goujiao, zu interpretieren ist, nicht unbedingt mit den 
späteren daoistischen Klassikern deuten. 

5. jie 解

T. 03 (122 n. Chr.): ... trenne [ich] die Lebenden von den Verstorbenen 生人之死

別解. 

T. 09 (141 n. Chr.): ... löse [ich für den Verstorbenen] das Unheil der fünf [..., das 
von den vier Himmelsrichtungen und der Mitte ausgeht,] ... und ... aus der Mitte 
解五□□□煞及與中央□□□□.

T. 02-2 (147 n. Chr.): Am vierzehnten Tag des Novembers, dessen erster Tag Ding-
wei ist, des ersten Jahres der Regierungsdevise Jianhe, löse [ich die Verstrickun-
gen der Verstorbenen mit den Lebenden] auf. [Ich,] der Bote des Himmlischen 
Herrn, trenne für die Familie von Jia mit Sorgfalt die Lebenden von den Verstor-
benen in der Unterwelt und löse [die Verstrickungen zwischen ihnen] auf 建和元

年十一月丁未朔十四日，解。天帝使者謹爲加氏之家別解地下. 

T. 11 (148 n. Chr.): Mithin verteidige und löse [ich,] der Geistermeister, mit Sorg-
falt die Verstrickungen auf 謹因神師，鎮解復衷（重）. 

T. 13 (149 n. Chr.): [Ich] vertreibe aus dem Himmel das Ungemach, entferne von 
den Menschen das Unheil und befreie das Volk vom Unglück 天解九（咎），為

人除央（殃），為民除害. 

T. 16 (156 n. Chr.): … sollen die Daten [der Hinterbliebenen] aus dem [falschen] 
Namenverzeichnis gestrichen und der die Verstrickungen bezeugende Eintrag 
gelöscht werden 復其年命，削重復之文，解拘伍之籍. 

T. 26-1 (173 n. Chr.): ... tilge das Unheil von den Hinterbliebenen und befreie die 
Verstorbenen von ihren Verfehlungen 爲生人除殃，爲死人解適. 

T. 28 (175 n. Chr.): ... tilge das Unheil von den Hinterbliebenen, befreie die Ver-
storbenen von ihren Verfehlungen 爲生人除殃，爲死人解適. 

T. 32 (182 n. Chr.): Alle unheilvollen Verstrickungen [zwischen der Todeszeit des 
Verstorbenen und] den vier Jahreszeiten, den Fünf Elementen, den Gräbern [des 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

578

Hauses des Verstorbenen, den Tagen, an denen die kalendarischen Götter Bakui, 
Jiukan, ... , und die Götter der achtundzwanzig Sternbilder Dienst haben, ... sollen 
aufgelöst werden. [Daher biete ich ...] fünf Getreidesorten, Sojabohnen sowie 
Reiswein und ... dar, um ... aufzulösen 四時五行，三丘五阜，□{復}重之殃，

八魁九□{坎}，天赫四所，天奐廿八宿，五行□五□□□空詣神凶怨□□

祀負□□□解之，□□五穀黃豆，□酒馬賄□□□□□□□□□□□□解

去. 

T. 34 (190 n. Chr.): [Ich eliminiere] alle [seine unglücklichen] Verstrickungen … 
[Ich] eliminiere [auch] die Verstrickungen mit dem Tag und der Stunde, und die 
Verstrickungen, die ... die Verstorbenen ... □{解}諸句（拘）挍...解時日復重

句（拘）挍，解死□□□. 

N. 05-1 (Ende Ost-Han): Mit Sorgfalt entferne [ich] mit Bleimännlein, Gold sowie 
Jade die Verfehlungen von den Verstorbenen, tilge von den Lebenden ihre Schuld 
謹以鈆（鉛）人、金玉爲死者解適，生人除罪過. 

N. 06-1 (Ende Ost-Han): [Im Namen] des Gelben Gottes und des Großen Wagens 
[bin ich] dafür zuständig, den Bestatteten Aqiu zu beschützen und alles Unge-
mach und Unheil von ihm zu nehmen 黃神、北斗主為塟（葬）者阿丘鎭解諸

咎殃. 

N. 08 (Ende Ost-Han): [Ich verwende] diesen Verstrickungen lösenden Topf, um 
hundert [bzw. allerlei unglückliche Verstrickungen] zu lösen 解注瓶，百解去. 

N. 14-1 (Ende Ost-Han): … dass [das Unheil] von dem Haus ... [aus den Verstri-
ckungen] mit den kalendarischen Geistern wie ... Feishi und Wangjiu entfernt 
werden soll □□□□□□為□氏之家解□□□□□□□□□蜚（飛）尸、亡

䓘（咎）. 

N. 15 (Ende Ost-Han): [Ich] setze den Hügelminister, den Grabesenior, den Beam-
ten der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi, den Grabmarquis sowie 
den Aufseher der Torwachen des Grabtors hierüber in Kenntnis 解丘丞，墓伯，

地下二千石，解墓矦（侯），墓門亭長. 

N. 18 (Ende Ost-Han): [Ich bin] zuständig dafür, das Unheil aus den Verstrickun-
gen [zwischen dem Todestag des Verstorbenen und den Tagen, an denen die 
kalendarischen Geister] Tianhe, Dihe, Dahe, Bakui und Jiukan [Dienst haben,] zu 
lösen 主解天赫、地赫、大赫、八魁、九坎重復之央（殃）. 



579

	 Epidemien und Proto-Daoismus

N. 20 (nicht früher als 126 n. Chr.): ... beschütze [ich]... das Grab ... [Ich,] Zeng, 
der Geistermeister des Himmlischen Herrn, entferne von den Verstorbenen ihre 
Verfehlungen 鎭解□□□墓...□□{天帝}神師贈為死者解適. 

N. 21 (Ende Ost-Han): ... bin [ich] dafür zuständig, die unglücklichen Verstrickun-
gen vom kürzlich Verstorbenen des Hauses Zhang zu entfernen 主別解張氏後

死者句伍重復. 

N.  26 (nicht früher als 126 n. Chr.): ... um das aus dem Himmel und der Erde 
herrührende Ungemach und Unheil zu entfernen und zu eliminieren 爲天解仇

（咎），爲地除央（殃）. 

N. 28-1 (Ende Ost-Han): [Im Namen des] Gottes, Herrn Tianli, löse [ich]die aus 
Leichen herrührenden [tödlichen] Verstrickungen. [Im Namen der] Götter Taiyi 
und Liuding löse [ich]die aus dem Sternbild Xu herrührenden [bösen Verstri-
ckungen] 天李子解尸注。大（太）一、六丁解虛星. 

B. 07 (Ende Ost-Han): Deine Sippe war voller Trauer, Schmerzen und Kummer 
verweilten bei den Hinterbliebenen, die einen [Ritualmeister] auswählten, um 
von [dir], Yuanyan, das [Unheil] abzuwenden 宗族悲痛，傷側（惻）處生，寲

人為元延解. 

B. 09 (Ende Ost-Han): Daher habe [ich] diesen mit Zinnober beschrifteten Eisen-
vertrag hergestellt, den [ich] mit eigenen Händen [den oben genannten Beamten 
der Unterwelt] gewähre, um die Verfehlungen [des Verstorbenen] zu lösen 故為

丹書鐵卷（券），手及解適. 

Z. 01 (182 n. Chr.): Mit Sorgfalt eliminiere [ich] nun für das Haus Liu das Unge-
mach und das Unheil ... [Ich] entferne alle vom Grab und der Bestattung herrüh-
renden [Verstrickungen] und tilge [alle] Verfehlungen 今謹爲劉氏之家解除咎

殃...絕墓葬□，□適除解. 

Z. 02 (Ende Ost-Han): [Mit Sorgfalt] eliminiere [ich nun] für das Haus [Zeng] das 
Ungemach und das Unheil □□{今謹}爲□□□{甄氏之}家解除殃咎. 

Nach Ansicht von Wu bezieht sich der Begriff jie 解, den er als „tilgen 解除“ oder 
„befreien 解脫“ interpretiert, auf die Befreiung von Unheil.147 Seidel deutet den Begriff 

147	 Wu Rongzeng 1981, 57. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

580

jie zwar in ähnlicher Form als „von Schuld freisprechen (to absolve from guilt)“, aber sie 
ist der Meinung, dass jie deutlich den Tonfall eines Gerichtsurteils trägt.148

In allen oben aufgelisteten grabschützenden Texten ist jie ein Verb. Seine unterschied-
lichen grammatikalischen Objekte lassen sich wie folgt auflisten: 1. die Hinterbliebe-
nen der Verstorbenen; 2. das Unheil (sha 煞, jiu 咎, jiuyang 咎殃); 3. die Verstrickung 
(gouwu 拘伍, goujiao 鈎挍, zhu 注, gouwu chongfu 句伍重復); 4. Verfehlungen zhe 適; 
5. das aus Verstrickungen herrührende Unheil (重復之殃); 6. Beamten der Unterwelt. 
Mit Ausnahme eines einzigen Beispiels (N. 15) lässt sich jie als „trennen“ oder „tilgen; 
auflösen; eliminieren“ deuten. Das zu trennende oder zu tilgende Objekt ist entweder 
ein unbestimmtes Unheil oder die konkrete Verstrickung zwischen den Lebenden und 
den Verstorbenen. Die Synonyme für jie in grabschützenden Texten sind die Verben chu 
除 („tilgen“), bie 別 („trennen“) und xiao 削 („streichen“) sowie qu 去 („lösen“), deren 
Objekte ebenfalls die Begriffe Unheil oder Verstrickung bilden.

Aufgrund der häufigen Verwendung der Verben jie und chu erinnern grabschützende 
Texte an eine hanzeitliche Exorzismus-Sitte, die Wang Chong (27-ca. 97 n. Chr.) kritisch 
als jiechu 解除 bezeichnete. Nach seiner Beschreibung geht es bei dieser Sitte, die sich 
auf das am Jahresende durchgeführte Ritual der Vertreibung der Seuchen zurückführen 
lässt, vor allem darum, das Unheil durch die Opferdarbietung an die Götter und durch 
die Vertreibung der bösen Geister abzuwenden. Diese Sitte war in seiner Zeit derart 
populär, dass sie auf sehr vielfältige Weise praktiziert wurde. So schildert er beispiels-
weise das Ritual der Vertreibung von bösen Geistern aus dem Wohnhaus, bei dem ein 
Opfer an die Götter der Himmelsrichtungen dargebracht wurde und böse Geister wie 
z. B. Feishi 飛尸 (wörtlich: „Fliegende Leiche“) und Liuxiong 流凶 (wörtlich: „Fließendes 
Ungemach“) verjagt wurden: 

„Furthermore, the ghosts which are expelled from the house live there as guests. 
The hosts are the Twelve Spirits of the house, such as the Blue Dragon and the 
White Tiger, and the other spirits occupying the Twelve Cardinal Points. The Dra-
gon and the Tiger are fierce spirits and the chief ghosts of heaven. Flying corpses 
and floating goblins would not venture to gather against their will, as, when a 
host is fierce and bold, mischievous guests would not dare to intrude upon him. 
Now the Twelve Spirits have admitted the others into the house, and the master 
drives them away. That would be nothing less than throwing out the guests of 
the Twelve Spirits. Could such a hatred against the Twelve Spirits secure happi-
ness? If there are no Twelve Spirits, there are no flying corpses or goblins either, 
and without spirits and goblins exorcism would be of no avail, and the expulsion 
have no sense 且夫所除，宅中客鬼也。宅中主神有十二焉，青龍、白虎列

148	 Seidel 1987, 44–46. Für eine nähere Diskussion hierzu siehe auch Kapitel 0.2. 



581

	 Epidemien und Proto-Daoismus

十二位。龍、虎猛神，天之正鬼也，飛尸流凶，安敢妄集，猶主人猛勇，

奸客不敢闚也。有十二神舍之，宅主驅逐，名為去十二神之客，恨十二神

之意，安能得吉？如無十二神，則亦無飛尸流凶。無神無凶，解除何補？

驅逐何去.“149

Wang Chong beschrieb eine weitere Exorzismus-Sitte, die in seiner Zeit als jietu 解土 
bezeichnet wurde und zur Beschwichtigung der Erde beim Errichten eines oberirdi-
schen Bauwerks diente. Hierbei wurde aus Erde eine Figurine hergestellt, die den Gott 
der Erde symbolisierte. An sie brachten Magier Opfer dar und verrichteten ein Gebet 
zur Entfernung des Unheils: 

„When people have finished the building of a house or a cottage, excavated the 
ground, or dug up the earth, they propitiate the Spirit of Earth, after the whole 
work has been completed, and call this appeasing the earth. They make an eart-
hen figure to resemble a ghost. The wizards chant their prayers to reconcile the 
Spirit of Earth, and, when the sacrifice is over, they become gay and cheerful, 
and pretend that the ghosts and spirits have been propitiated, and misfortunes 
and disasters removed 世間繕治宅舍，鑿地掘土，功成作畢，解謝土神，名

曰“解土”。為土偶人，以像鬼形，令巫祝延，以解土神。已祭之後，心快意

喜，謂鬼神解謝，殃禍除去.“150

In beiden obigen Textstücken erwähnt Wang Chong nur die Existenz der Exorzismus-
Sitte bei der Errichtung eines oberirdischen Bauwerks, jedoch nicht die Durchführung 
des Exorzismusrituals jiechu im Grab. Der Grund dafür liegt wohl darin, dass grab-
schützende Tontöpfe frühestens seit ca. 93 n. Chr. hergestellt wurden und erst kurz vor 
dem Tod von Wang Chong, der seine Jugendzeit in der Hauptstadt Luoyang und seinen 
Lebensabend in seiner Heimat Kuaiji verbrachte, in den Präfekturen Youfufeng und 
Jingzhaoyin überhaupt zur Verwendung kamen. 

6. suiyue posha 歲月破煞

Zwar fanden grabschützende Texte zu Lebzeiten von Wang Chong noch keine Verbrei-
tung, jedoch wurden die zeitlichen bzw. räumlichen Tabuvorschriften bei der Auswahl 
des glückbringenden Tages und Ortes für Bauarbeiten bereits zu seiner Zeit weitgehend 

149	 Lunheng jiaoshi 1990, 1043. Für die englische Übersetzung siehe Forke 1907, 534. 
150	 Lunheng jiaoshi 1990, 1044. In der englischen Übersetzung von Folke bleibt jedoch das Verb yan 

延 („entfernen“) im Ausdruck zhuyan 祝延 unübersetzt (Forke 1962, 535). 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

582

befolgt. Im Kapitel Jianshi des Werkes Lunheng schildert Wang die Unheil vertreibenden 
Maßnahmen der Familien, deren Bautätigkeiten sich möglicherweise in einem ungüns-
tigen Verhältnis zu einem bestimmten kalendarischen Gott befanden. 

„Im Volk wird es geglaubt, dass zu Beginnen einer Bauarbeit der Jahresgott Sui 
und der Monatsgott Yue jeweils einem bestimmten Erdzweig Schaden zufügen 
werden. An denjenigen Orten, die den geschädigten Erdzweigen zuzuordnen 
sind, werden mit Sicherheit Todesfälle stattfinden ... Die Familien, deren Bau-
arbeit sich an denjenigen Orten stattfindet, die den geschädigten Erdzweigen 
zuzuordnen sind, werden das Unheil dadurch abwenden, indem jeweils Metall, 
Holz, Wasser oder Feuer entsprechend der Fünf-Phasen-Lehre [an den Bauten] 
aufgehängt wird. Falls der Jahresgott Sui oder der Monatsgott Yue den Familien 
im Westen Schaden zufügen sollte, hängen diese Metall auf. Falls der Jahresgott 
Sui oder der Monatsgott Yue den Familien im Osten Schaden zufügen sollte, hän-
gen diese Holzkohle auf. Entweder wird ein Opfer zur Beseitigung des Unglücks 
dargebracht oder die Menschen begeben sich vergeblich auf die Flucht oder zie-
hen vergeblich weg, um Unheil zu vermeiden. Dieser Sitte wird überall gefolgt, 
alle geben ihr Recht ... Wenn der Jahresgott Großer Sui Taisui sich im Erdzweig Zi 
befindet, gerät das im Erdzweig Zi oder Wu befindliche Haus in einen unglücks-
behafteten Zustand, der jeweils als zhifu 直符 oder po 破 bezeichnet wird 世俗起

土興功，歲、月有所食，所食之地，必有死者。…見食之家，作起厭勝，以

五行之物，懸金木水火。假令歲、月食西家，西家懸金；歲、月食東家，

東家懸炭。設祭祀以除其凶，或空亡徙以辟其殃。連相倣效，皆謂之然。…
且夫太歲在子，子宅直符，午宅為破.“151

In den bekannten grabschützenden Texten kommt der Ausdruck po, der sich auf die 
unglückliche Verstrickung zwischen dem Grab und dem Jahresgott sowie dem Monats-
gott bezieht, an zwei Stellen vor: 

T. 23 (170 n. Chr.): Aus der Befürchtung, dass die [hier] zuvor Bestatteten gestört 
werden könnten und das Grab sich im ungünstigen po-Zustand im Verhältnis 
zu den Positionen des Jahresgottes Sui oder des Monatsgottes Yue befindet, was 
dem [neu] Bestatteten Verfehlungen [in der Unterwelt] verursachen könnte, plat-
ziere [ich nun] die Essenz des Holzes, Azurit, in der Mitte [der Hauptkammer], 
um die negativen Energien der Erde, die von den vier Haupthimmelsrichtungen 
ausgehen, bis zu ihrer Vernichtung zu unterdrücken und zu eliminieren, sodass 
die Verstorbenen geschützt und glücklich gemacht werden 恐犯先□，歲月破

151	 Lunheng jiaoshi 1990, 981–982. 



583

	 Epidemien und Proto-Daoismus

煞，□□□葬者得適，□□□以曾青□木之精置中央厭（壓）除，四方土

害氣消也. 

T. 36 (190 n. Chr.): Das unterirdische kleine Grab befindet sich im ungünstigen 
po-Zustand im Verhältnis zu den jeweiligen Positionen des Jahresgottes Sui oder 
des Monatsgottes Yue 地下小墓，嵗（歲）月破□{煞}. 

Neben dem Ausdruck po wird der Begriff zhifu in späteren Zeit vom Gelehrten Wang 
Fu (83–170 n. Chr.) in seinem Werk Qianfu lun erwähnt: 

„Die sieben Geister, Tugong, Feishi, Jiumei, Beijun, Xianju, Danglu, Zhifu sowie 
die kleinen Tabus, die dem Volk von zwerghaften Geistern [auferlegt werden 
und deren diensthabende Positionen] bei der Errichtung von Bauten gemieden 
werden müssen, sollen von den himmlischen Göttern nicht gefürchtet werden 土
公、飛尸、咎魅、北君、銜聚、當路、直符七神，及民間繕治微蔑小禁，

本非天王所當憚也.“152

In grabschützenden Texten taucht der Ausdruck qishen 七神 („sieben Götter“) dreimal 
auf:

T. 14 (153 n. Chr.): Mit magischer Medizin beschütze [ich] das Grab, das Wohn-
haus [in der Unterwelt], und ... die sieben Götter, um das Yin-Yang-Verhältnis des 
Grabes auszutarieren 神藥以塡（鎭）□塚宅，□□七神定塚陰陽. 

N. 01 (Mitte oder Ende Ost-Han): Der Himmlische Herr bezwingt der Reihenfolge 
nach das Ungemach, das von [den kalendarischen Geistern] wie Kongwang und 
den sieben Geistern [Tugong, Feishi, Jiumei, Beijun, Xianju, Danglu, Zhifu] aus-
geht 天帝詰空亡，七神以次行. 

N. 18 (Ende Ost-Han): Ehrfurchtsvoll setze [ich] den Beamten der Unterwelt mit 
dem Rang von Zweitausend Shi, den Hügelminister, den Grabesenior, den Auf-
seher der Torwachen des Seelentors sowie die sieben Götter des Grabes hierüber 
in Kenntnis: Guo Boyang ist am sechsten Mai verstorben. Sein Todestag und seine 
Todesstunde waren ungünstig 敢告地下二千石、丘丞、墓伯、魂門亭長、冢

七神，郭伯陽以五月六日死，〃{死}日不吉，時不良. 

152	 Qianfu lun jian jiaozheng 1985, 306. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

584

Da die sieben in den Texten erwähnten Götter unmittelbar mit der Errichtung des Gra-
bes in Zusammenhang stehen, muss es sich bei ihnen um diejenigen sieben Götter han-
deln, die Wang Fu im Werk Qianfu lun erwähnt. Dafür sprechen auch die Götternamen 
Feishi und Beijun, die auch in den grabschützenden Texten vorkommen. 

N. 09 (nicht früher als 126 n. Chr.): [Im Namen des] Gottes Taiyi und des Gottes 
Beijun sowie des Gottes Zhende beschütze [ich] für die Verstorbenen Wen Shan 
und Wen Jiang das Grab 夳（太）一、北君、政得，為錡（鎮）是塚死人文

山、文薑. 

N. 14 (Ende Ost-Han): [Ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, setze den Hügel-
minister, den Grabesenior ... hierüber in Kenntnis, dass [das Unheil] von dem 
Haus ... [aus den Verstrickungen] mit den kalendarischen Geistern wie ... Feishi 
und Wangjiu entfernt werden soll 天帝使者告丘丞，墓伯，□□□□□□為□

氏之家解□□□□□□□□□蜚（飛）尸、亡䓘（咎）. 

Aus der obigen Diskussion kann geschlossen werden, dass ein Hauptanliegen der grab-
schützenden Texte darin besteht, das Unheil zu vermeiden, das aus dem Bruch der Tabu-
vorschriften der Todeszeit und des Zeitpunktes der Errichtung des Grabes entsteht. Im 
Wortlaut des Textes von Wang Fu handelt es sich um „die kleinen Tabus, die dem Volk 
von zwerghaften Geistern [auferlegft werden und deren diensthabende Positionen] bei 
der Errichtung von Bauten gemieden werden müssen 民間繕治微蔑小禁“. 

7. qingwu zi 青烏子

In der qin- und hanzeitlichen Theorie der Zahlenkunst ist die Zeit mit dem Raum ver-
bunden.153 Daher ist die Frage zu stellen, ob sich grabschützende Texte auch auf die 
Auswahl eines für die Bestattung geeigneten Ortes beziehen. So taucht in einem grab-
schützenden Text der Name qingwu zi 青烏子 auf, der oft mit einem legendären Meister 
der Geomantie identifiziert wird. 

T. 23 (170 n. Chr.): ... beschütze [ich im Namen des] Gelben Herrn und [des Meis-
ters der Topomantie] Qingwu[zi] für Sun Zhao ... sein neu errichtetes Grab. Aus 
der Befürchtung, dass die [hier] zuvor Bestatteten gestört werden könnten und 
das Grab sich im ungünstigen po-Zustand im Verhältnis zu den Positionen des 
Jahresgottes Sui oder des Monatsgottes Yue befindet, was dem [neu] Bestatteten 

153	 Siehe Li Jianmin 2002, 68–71; Li Jianmin 2005a, 263–308; Kalinowski 1995, 88–94. 



585

	 Epidemien und Proto-Daoismus

Verfehlungen [in der Unterwelt] verursachen könnte 黃帝青烏□{子}□□孫趙

□□□造新塚。恐犯先□，歲月破煞. 

Es ist aber nicht ganz klar, welche Rolle der Meister der Topomantie in diesem Kontext 
spielt. Der qinzeitliche rishu-Almanach aus dem Grab M11 bei Shuihudi enthält mehrere 
Texte, bei denen es sich um Tabuvorschriften bei der Errichtung eines Bauwerks han-
delt. In seiner Untersuchung von zwei Texten, deren Titel tuji 土忌 („Tabuvorschriften 
beim Aufbrechen der Erde“) lautet, weist Liu darauf hin, dass es sich bei diesen Tabuvor-
schriften vor allem um zeitliche Tabus von kalendarischen Geistern shensha 神煞 han-
delt. 154 In einem weiteren rishu-Almanach, der aus dem Grab M8 bei Kongjiapo stammt, 
werden drei Diagramme neben drei Texten dargestellt, die die zu beachtenden Tabus 
beim Aufbrechen der Erde erklären. Diese zeitlichen Tabuvorschriften, deren Missach-
tung zum Tod führen kann, stehen in enger Beziehung mit den Himmelsrichtungen. 
Aus diesem Grund werden hier die Namen der zwölf Monate in unterschiedlicher Form 
jeweils außerhalb eines Rechtecks angeordnet (Abb. 4-24). 

Bei diesen Texten der Qin- und West-Han-Zeit handelt es sich vor allem um zeitliche 
Tabus, die mittels eines mathematischen Modells ausgerechnet wurden. Deshalb lassen 
sie sich vor dem Hintergrund der ersten systematischen Kategorisierung der Wissens-
gebiete im alten China, die Ban Gu (32–92 n. Chr.) im Kapitel Yiwenzhi 藝文志 seines 
Werks Hanshu vornimmt, in die Gruppe wuxing 五行 („Fünf Phasen“) einordnen. In 
dieser Gruppe gehört auch das Werk Kanyu jinkui 堪輿金匱. Obwohl der Ausdruck 
kanyu in späteren Zeiten oft für ein Synonym von fengshui 風水 gehalten wurde, war 
er in der Han-Zeit vor allem die Bezeichnung für eine Schule der Zahlenkunst, die sich 
mit der zeitlichen Weissagung auf Grundlage mathematischer Berechnungen beschäf-
tigte, die etwa bei der Auswahl des Hochzeitstages von Kaiser Wu zum Einsatz kamen: 

„Zu seinen Lebzeiten ließ Kaiser Wu mehrere Wahrsager versammeln und fragte 
sie danach, ob ein bestimmter Tag für seine Hochzeit geeignet sei. Die Ergeb-
nisse der Weissagung der verschiedenen Schulen der Zahlenkunst unterschieden 
sich voneinander: wuxing-Schule: geeignet; kanyu-Schule: ungeeignet; jianchu-
Schule: ungünstig; congchen-Schule: höchst unheilvoll; li-Schule: etwas unheil-
voll; tianren-Schule: etwas günstig; taiyi-Schule: höchst günstig. Der Meinungs-
streit zwischen ihnen konnte nicht gelöst werden, schließlich wurde dem Kaiser 
hierüber ein Bericht erstattet. Das von ihm erlassene Edikt lautete: Zur Meidung 
der Tabus, deren Bruch zum Tode führen könnte, ist die Weissagung der wuxing-
Schule als Richtschnur zu nehmen 孝武帝時，聚會占家問之，某日可取婦

乎？五行家曰可，堪輿家曰不可，建除家曰不吉，叢辰家曰大凶，曆家曰

154	 Liu Tseng-kuei 2007a, 671/700. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

586

小凶，天人家曰小吉，太一家曰大吉。辯訟不決，以狀聞。制曰：避諸死

忌，以五行為主.“155

Der Ausdruck kanyu kommt auch in der Biographie des Beamten Wang Jing 王景 vor, 
der ein Zeitgenosse von Ban Gu war und sich gut auf dem Gebiet der Hydrotechnik ver-
stand. Er stellte ein Buch zusammen, das auf verschiedenen Gebieten der Zahlenkunst, 
daraunter auch kanyu, basierte. 

„Er zog deshalb Texte verschiedener Schulen der Zahlenkunst heran, verglich 
[unterschiedliche] Tabuvorschriften bei der Errichtung eines Grabes oder eines 
Hauses [anhand mehrerer Schulen] wie kanyu und rixiang. Dann wählte er dieje-
nigen Abschnitte aus, die für die [Weissagung bei alltäglichen] Angelegenheiten 
geeignet sind, und fasste sie im Werk Dayan xuanji („Grundlage der okkulten 
Wandlung des Universums“) zusammen 乃參紀眾家數術文書，塚宅禁忌，堪

輿日相之屬，適於事用者，集為《大衍玄基》.“156

Aus dem oben genannten Zitat ist zu schließen, dass bei der kanyu-Lehre zu Lebzeiten 
von Wang Jing, d. h. am Anfang und in der Mitte der Ost-Han-Zeit, die zeitlichen Tabu-
vorschriften noch immer im Mittelpunkt standen. 

Die Bezeichnung Qingwu zi wurde zwar bereits im Werk Fengsu tongyi, verfasst von 
Ying Shao 應劭 (fl. ca. 153–196 n. Chr.), erwähnt: „In der Han-Zeit lebte der Meister 
Qingwu, der sich mit der Kunst der Bestattung auskannte 漢有青烏子，善葬術.“157 
Hierbei handelt es sich jedoch um ein Zitat, das erst zu Beginn der Nord-Song-Zeit von 
Chen Pengnian 陳彭年 (961–1017) verfasst wurde. Deshalb gilt der Text von Ge Hong 
葛洪 (283–343 n. Chr.) als die erste verlässliche Erwähnung von Qingwu zi.

„Als der Gelbe Kaiser die Topographie eines Landstücks zur Auswahl des günsti-
gen Ortes in Augenschein nahm, verfasste er die Theorie des Meisters Qingwu 昔
黃帝...相地理則書青烏之說.“158

Zhang Xuanzhi 張玄之 (fl. ca. 340–400 n. Chr.) erwähnte später ebenfalls den Meis-
ter Qingwu zi: „Früher besichtigte der Meister Qingwu diesen Berg 昔有青烏子瞻望

此山.“159 Somit tauchte Qingwu zi als Meister der Topomantie dili 地理, der mittels 
der Topographie eines Landstücks den geeigneten Ort auswählt, in der überlieferten 

155	 Shiji, 127.3222. 
156	 Houhanshu, 76.2466. 
157	 Shi Zhen 1992, 18. 
158	 Baopuzi neipian jiaoshi 1986, 241. 
159	 Shi Zhen 1992, 18. 



587

	 Epidemien und Proto-Daoismus

Literatur erst in der Jin-Zeit auf. Bereits zu dieser Zeit fasste Guo Pu 郭璞 (276–324 
n. Chr.) in seinem Werk Zangjing 葬經 die Theorie der Topomantie zusammen und 
erläuterte den Begriff fengshui. Deshalb muss die Praxis der Topomantie bereits zuvor 
üblich gewesen sein. 

Das Gebiet der Zahlenkunst, das auf Beobachtung anstatt auf mathematischen Kal-
kulationen basiert, wird von Ban Gu in die Kategorie xingfa 形法 („Morphoskopie“) ein-
geordnet, zu der die Topomantie als eine Untergattung zählte.160 Im Almanach aus dem 
Grab M56 bei Jiudian, das etwa auf das Jahr 316 v. Chr. datiert, gibt es eine Textstelle, 
die die Auswahl des Ortes für den Bau eines Hauses bei unterschiedlichen topographi-
schen Bedingungen eines Landstücks behandelt.161 Diese Textstelle kann demzufolge 
der Kategorie Topomantie zugeordnet werden. Das früheste erhaltene Diagramm der 
Topomantie wurde 217 v. Chr. dem Grab M11 bei Shuihudi beigegeben162 und veran-
schaulichte die angemessene Orientierung der verschiedenen Türen eines Hauses. Im 
daneben stehenden erläuternden Text wird nicht erwähnt, zu welchem Zeitpunkt die 
Türen zu errichten sind, jedoch erfolgt für die meisten Türen eine Empfehlung, nach 
wie vielen Jahren sie in Abhängigkeit des zeitlichen Umlaufs des Unheils ausgewechselt 
werden sollen (Abb. 4-25).163

In den erhaltenen hanzeitlichen Almanachen gibt es zwar nahezu keine weiteren 
Texte, die der Kategorie Topomantie zuzuordnen sind, dennoch findet die Praxis der 
Topomantie in der überlieferten Literatur mehrfach Erwähnung. So beschreibt Zhang 
Heng 張衡 (78–139 n. Chr.) in seinem Gedicht Zhongfu die Erkundung der Topographie 
eines Friedlandes: 

„Mit dem Wagen und zu Fuß erkunde ich die Topographie des Landes, [auf dem 
sich das Friedland befindet.] Ich durchquere die flache Ebene und besteige jenen 
hohen Berg. ... Ein hoher Hügel bekrönt die südliche Seite des [Friedlandes], das 
Flachland erstreckt sich an seiner nördlichen Seite. Das Opferaltar ist aus aufge-
reihten Steinblöcken zusammengesetzt, die Grenzen des Friedlandes werden von 
Bambuszäunen gesäumt 載輿載步，地勢是觀，降此平土，陟彼景山...高岡冠

其南，平原承其北，列石限其壇，羅竹藩其域.“164

In der Biographie von Wu Xiong wird erwähnt, dass er bei der Bestattung seiner Mutter 
weder einen glückverheißenden Ort noch einen günstigen Tag auswählte. 

160	 Kalinowski zufolge umfasst die Morphoskopie drei Untergattunen: Physiognomie, Zooskopie 
(„zooscopy“) und Topomantie (Kalinowski 2010, 342–343). Siehe auch Li Ling 2008, 411–412.

161	 Jiangling jiudian dongzhou mu 1995, 508–509. 
162	 Für die Datierung des Grabes siehe Yunmeng shuihudi qinmu 1981, 68. 
163	 Wang Zijin 2003, 238–244. 
164	 Für den chinesischen Text siehe Quan hanfu pingzhu houhan bufen 2003, 559. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

588

„Xiong war arm in seiner Jugend. Als seine Mutter verstarb, errichtete er auf 
einem Landstück, das niemand zum Bau eines Grabes haben wollte, ein Grab und 
bestattete sie dort. Die Bestattung wurde kurz nach ihrem Tod durchgeführt, ohne 
jedoch zuvor einen günstigen Tag mithilfe der Weissagung auswählen zu lassen. 
Alle Magier sagten, dass alle Mitglieder seiner Sippe deswegen sterben würden. 
Aber Xiong nahm keine Rücksicht darauf 雄少時家貧。喪母，營人所不封土

者，擇葬其中。喪事趣辦，不問時日。巫皆言當族滅，而雄不顧.“165

Die Tatsache, dass diese Geschichte überliefert und von Fan Ye (398–445) aufgezeichnet 
wurde, weist darauf hin, dass die Auswahl eines günstigen Bestattungsortes und eines 
günstigen Bestattungstages bereits in der Ost-Han-Zeit eine populäre Praxis war.166

Qingwu zi, der Meister der Topomantie, wird im grabschützenden Text T.  23 in 
Zusammenhang mit dem Bau des Grabes erwähnt: „…beschütze [ich im Namen des] 
Gelben Herrn und [des Meisters der Topomantie] Qingwu[zi] für Sun Zhao ... sein 
neu errichtetes Grab 黃帝青烏□{子}□□孫趙□□□造新冢.“ Dies deutet darauf hin, 
dass der Ritualmeister, der den grabschützenden Text schrieb, an der Errichtung des 
Grabes beteiligt gewesen sein könnte. Die Beteiligung des Verfassers eines grabschüt-
zenden Textes am Bau des Grabes wird auch am Beispiel des Grabes M17 bei Nanjiaokou 
(N. 12) ersichtlich. Hier wurden fünf grabschützende Tonflaschen unberührt aus ins-
gesamt fünf Hohlräumen ausgegraben, die sich unterhalb des Bodens der Grabkammer 
befanden.167 Dies belegt, dass sie zuerst unter dem Boden der Grabkammer vergraben 
wurden und danach der Boden, die Wände und die Decke des Grabes mit Ziegelsteinen 
verkleidet wurden. Das bedeutet, der Verfasser dieser grabschützenden Texte auch an 
der Auswahl des Bestattungsortes und dem Bau des Grabes beteiligt gewesen sein muss. 
Es handelt sich hierbei um keinen Einzelfall, da in der Stadt Sanmenxia ähnliche grab-
schützende Tonflaschen, die sich bei der Ausgrabung unterhalb des Bodens weiterer 
Gräber befanden, zutage gefördert wurden.168

In der Geschichte von Wu Xiong waren es die Magier, die ihn deswegen kritisierten, 
dass er sie nicht einen glückverheißenden Bestattungsort und einen günstigen Bestat-
tungstag hat auswählen lassen. Hieraus lässt sich schließen, dass Magier üblicherweise 
nicht nur für die Auswahl der günstigen Bestattungszeit sondern auch für die Bestim-
mung des Ortes für den Bau des Grabes zuständig gewesen sein könnten.

165	 Houhanshu, 46.1546. 
166	 Liu Tseng-kuei 2009, 921. 
167	 Für die Übersichtsskizze zur Position der fünf grabschützenden Töpfe im Grab siehe Kapitel 

3.3.1. 
168	 Wei Xingtao et al 2009, 18. 



589

	 Epidemien und Proto-Daoismus

8. wu 巫

In den bekannten grabschützenden Texten kommt der Ausdruck wu 巫 („Magier“) nur 
in einem Beispiel (H. 01) vor: 

H. 01-13: ... lassen [der älteste Sohn und dessen Ehefrau] den Magier Dörrfleisch 
und Reiswein darbieten, um für die verstorbene ehrwürdige Mutter Xuning [aus 
dem Haus Tian] zu beten 令巫下脯酒，為皇母序寧下禱. 

Dies ist ein Beleg dafür, dass der Ritualmeister, der die Gruppe II der Xuning-Holz-
täfelchen schrieb, als Magier bezeichnet wurde.169 In anderen grabschützenden Texten 
bezeichnen sich die Ritualmeister oft selbst als „Boten des Himmlischen Herrn“ (天帝

使者 bzw. 皇帝使者) oder als „Geistermeister des Himmlischen Herrn 天帝神師“, gele-
gentlich auch als „Boten des Gelben Gottes 黃神使者“ oder „Boten des Gelben Herrn 
黃帝使者“ oder „Himmlische Boten 天上使者“ (T. 21). Nur in wenigen Fällen tauchen 
ihre Eigennamen in grabschützenden Texten auf. 

T. 15 (156 n. Chr.): … beschütze [ich,] Dan, der Bote des Himmlischen Herrn, für 
das Haus [... das Grab] 天帝使者旦□□□之家塡（鎭）厭（壓）. 

B. 05: Nun treffen der Bote des Himmlischen Herrn, Herr Ding und die [unter-
irdischen] Götter eine Vereinbarung 時天帝使者丁子與神約. 

Die uneinheitlichen Selbstbezeichnungen und ihre unterschiedlichen Formen deuten 
darauf hin, dass die Ritualmeister wohl keiner institutionalisierten religiösen Sekte 
angehört haben. Vergleicht man die grabschützenden Texte mit Wang Chongs Beschrei-
bung des jietu-Rituals 解土 („Beschwichtigung der Beleidigung des Gottes der Erde“) ist 
zu vermuten, dass ihre Verfasser wohl ebenfalls Magier waren. 

„Sie lassen Magier Gebete verrichten zur Vertreibung [des Unheils], sodass 
[die Beleidigung] des Gottes der Erde [durch die Errichtung eines Bauwerks] 
beschwichtigt werden kann 令巫祝延，以解土神.“

Dafür sprechen die folgenden Argumente: 
1.	 In einem grabschützenden Text (H. 01) wird ein Ritualmeister als wu 巫 bezeichnet. 

169	 Für die Diskussion über die Beteiligung der zwei Ritualmeister, von denen einer Zhao Ming 
heißt, bei der Bestattung siehe Kapitel 4.1.2. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

590

2.	 Eines der Hauptanliegen der grabschützenden Texte liegt in der Vertreibung des 
Unheils, sei es, dass es vom Tod einer Person oder von der Errichtung des Grabes 
herrührt. Dies ähnelt der Funktion der Exorzismus-Sitte jiechu, zu der auch das jietu-
Ritual gehörte. 

3.	 Die Sätze grabschützender Texte reimen sich oft aufeinander. Daher eignen sie sich 
für das Vorlesen oder Singen bei einem Ritual, worauf sich die Magier gut verstan-
den. 

Nach der obigen Analyse der Kernbegriffe der grabschützenden Texte wird jedoch 
ersichtlich, dass sie vor allem auf Fachkenntnissen der Zahlenkunst basieren, die für 
die Berechnung der zeitlichen Tabus bei der Bestattung und der Errichtung des Grabes 
notwendig sind. Daher sind die Verfasser der grabschützenden Texte nicht nur Magier, 
die zur Verrichtung von Ritual im Stande sind, sondern zugleich auch Meister der Zah-
lenkunst fangshi 方士.170 Sie können als „Magier/Meister der Zahlenkunst“ bezeichnet 
werden. 

9. yaodao zhongren 要道中人

Ein wichtiges Argument dafür, dass grabschützende Texte Produkte des Daoismus sind, 
ist der Ausdruck yaodao zhongren 要道中人 im grabschützenden Text für das Haus 
Wang (T. 39). Die Entzifferung des Schriftzeichens vor dem Zeichen dao 道 als yao 要 
wurde bisher nicht in Frage gestellt. Letztgenanntes steht jedoch in der Form von  
geschrieben und sieht yao 要 nicht besonders ähnlich. Um das Schriftzeichen seinem 
Sinn gemäß zu entziffern, bietet es sich an, den Ausdruck daozhongren 道中人 mit dem 
ähnlichen Ausdruck daoxingren 道行人 zu vergleichen. 

T. 37 (191 n. Chr.): ... dass [das Unheil] auf eine andere Verbandsgemeinde über-
tragen werden soll. ... Das Unglück des Verstorbenen soll von ihm entfernt und 
stattdessen auf eine andere Person, die des Weges kommt, übertragen werden 移
置他鄉...轉其央（殃）□{咎}，付與道行人. 

170	 Nach Ansicht von Lin ist die Durchführung eines Exorzismusrituals jiechu neben der Kommu-
nikation mit Göttern und Geistern eine der wichtigsten Tätigkeiten von Magiern der Han-Zeit 
(Lin Fu-shih 1988, 55–63). Li ist der Meinung, dass das Wort „shamanism“ nicht dem chinesi-
schen Terminus wushu 巫術 entspricht. Ihm zufolge sollte der Begriff wushu im alten China 
eher unter den Kategorien „Geheimwissenschaften / Zahlenkunst (occult sciences)“ fangshu 方
術 und „Ritual“ liyi 禮儀 untersucht werden (Li Ling 2000, 131–133). 



591

	 Epidemien und Proto-Daoismus

T. 39 (194 n. Chr.): [Die Einträge der verstrickten Hinterbliebenen sollen] aus dem 
Namensverzeichnis der Verstorbenen in der Unterwelt herausgeschnitzt werden. 
Ihr Unheil und Ungemach [sollen] verschleiert werden, der [unglückliche] Todes-
fall [soll] auf eine andere Person, die des Weges kommt, übertragen werden. [Ich] 
mische die Essenzen der Fünf Erzsorten, um das Grab zu befrieden und den Nach-
kommen [der Verstorbenen] Glück zu bringen 地下死藉（籍）削除，文他央

（殃）咎，轉喪道中人。和以五石之精，安冢莫（墓），利子孫. 

In beiden Textbeispielen kommt das Verb zhuan 轉 vor. Dieses bezieht sich auf die 
Abwendung des Unheils, jedoch nicht durch seine Vernichtung, sondern durch die 
Übertragung des Unheils auf irgendeine andere Person, die zufällig des Weges kommt. 
Daher lässt sich meines Erachtens das in der Form  geschriebene Schriftzeichen eher 
als ein Substantiv und zwar als sang 喪 („Todesfall“) deuten.

In weiteren grabschützenden Texten sind das Verb zhuan und seine Synonyme yi 移 
und qu 去 zu finden.

T. 06-1 (133 n. Chr.): ... entferne [ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, für das 
Haus des Cao Bolu mit Sorgfalt das Unheil und vertreibe das Ungemach, bis weit 
über tausend Meilen hinaus. Das Ungemach [und das Unheil] sollten die Flucht 
ergreifen und dürfen sich [hier] nicht mehr aufhalten 天帝使者謹為曹伯魯之家

移央（殃）去䓘（咎），遠之千里。䓘（咎）□亡桃（逃）不得留. 

T. 13 (149 n. Chr.): Mit dem Talisman des Himmels und der Erde verjage [ich] das 
Ungemach und vertreibe das Unheil, bis hin zu einer anderen Verbandsgemeinde 
天苻（符）地莭（節），轉咎移央（殃），更至他鄉. 

T. 20 (166 n. Chr.): ... das Unheil [soll] getilgt werden. Die Verstrickung soll nicht 
... sondern vertrieben werden, bis zu einer anderen Verbandsgemeinde. ... die 
Nachkommen kehren zum Todesort zurück 去□除央（殃），復重不□□□□

移他鄕，□□□□□□□□使□□□□□子孫轉回死處. 

T. 25 (172 n. Chr.): Dem Verstorbenen soll keine Schuld auferlegt werden. [Seine 
Schuld] übertrage [ich] mit dem Talisman auf einen anderen [Verstorbenen] 無
責死人。苻（符）轉他. 

T. 31 (179 n. Chr.): Aus dem Haus Duan soll das Unheil entfernt und das Unge-
mach vertrieben werden, bis weit über tausend Meilen hinaus. Das Ungemach 
soll entfernt und das Unheil vertrieben werden, bis zu einer anderen Verbands-
gemeinde 段氏移央（殃）去咎，遠行千里；移咎去央（殃），更到他鄕. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

592

N. 02 (Ende Ost-Han): [Ich,] der Bote des Gelben Herrn, entferne mit Sorgfalt 
für das Haus von Lü ... das Unheil und vertreibe die Schuld, bis weit über tau-
send Meilen hinaus. [Ich] vertreibe die Schuld und entferne das Unheil, bis zu 
einer anderen Verbandsgemeinde 黃帝使者謹為閭□□之家□{移}殃去䓘

（咎），□□{遠之}千里。移䓘（咎）去殃，更止也（他）鄕. 

N.  03 (nicht früher als 126 n. Chr.): [Das Unheil soll entfernt] und die Schuld 
soll vertrieben werden, [bis weit] über tausend Meilen hinaus □□{移殃}去

咎，□□{遠之}千□{里}. 

N. 06-1 (Ende Ost-Han): Die durch die Bestattung verursachte Beleidigung des 
Grabgottes und des Grabseniors, die [den Lebenden] Unglück bringt, soll heute 
zurückgenommen werden. Das Unheil und die Katastrophen sollen getilgt wer-
den 塟（葬）犯墓神、墓伯，行利不便，今日移別，殃害須除. 

N. 19 (Ende Ost-Han): ... erteile [ich im Namen des] Himmlischen Herrn den 
Befehl, [das Unheil vom Grab] zu entfernen 天帝下令別移. 

N. 24 (Ende Ost-Han): ... erteile [ich im Namen des] Himmlischen Herrn [den 
Befehl, das Unheil vom Grab] zu entfernen 天帝下□{令}移別. 

Die häufige Verwendung der Verben zhuan 轉, yi 移 und qu 去, die sich allesamt 
als „entfernen; übertragen“ deuten lassen, weist darauf hin, dass die Entfernung des 
Unheils mithilfe von grabschützenden Texten der Praxis der Magier sehr ähnlich ist, 
die von Wang Chong geschildert wird: „Sie lassen Magier Gebete verrichten zur Ver-
treibung [des Unheils] 令巫祝延“. Nach Ansicht von Lin ist der Ausdruck zhuyan im 
Sinne von zhuyi 祝移 („Gebete verrichten zur Eliminierung [des Unheils]“) zu deuten. 
Am Kaiserhof der Qin-Zeit und der beginnenden West-Han-Zeit existierte der Beam-
tentitel mizhu 秘祝, dessen Träger die Aufgabe oblag, das Unglück vom Kaiser abzu-
wenden.171

„Unter den Beamten, die für die Verrichtung der Gebete [am Kaiserhof] ver-
antwortlich sind, gibt es den mizhu-Beamten. Wenn [dem Kaiser] ein Unheil 
geschieht ist, wird er Gebete verrichten, um das Unheil [vom Kaiser] auf seine 
Untertanen zu übertragen 祝官有秘祝，即有菑祥，輒祝祠移過於下.“172

171	 Lin Fu-shih 1988, 61–62. 
172	 Shiji, 28.1377. 



593

	 Epidemien und Proto-Daoismus

Dieser Beamtentitel wurde bereits in der Regierungszeit von Kaiser Wen (180–157 v. Chr.) 
abgeschafft, aber die Praxis der Übertragung des Unheils auf andere Personen fand 
in der Regierungszeit von Kaiser Wu noch immer eine so weite Verbreitung, dass sie 
schließlich verbannt wurde. 

„Im Herbst [des zweiten Jahres der Regierungsdevise Tianhan (99 v. Chr.)] wurde 
ein Edikt erlassen, das die Praxis der Magier verbannte, an der Straße Gebete zu 
verrichten, [um damit das Unheil auf eine andere Person, die des Weges kam, zu 
übertragen] 秋，止禁巫祠道中者.“173

Lin zufolge lässt sich der Ausdruck ci daozhong 祠道中 in Zusammenhang mit der 
berüchtigten schwarzen Magie zhuzu 祝詛 bringen, die darauf abzielt, eine Person 
durch die Verrichtung von Zaubersprüchen zu verdammen.174 Beim Ritual der Übertra-
gung des Unheils könnten Hilfsmittel wie Holzfigurinen verwendet worden sein, wie 
der Fall des Kronprinzen Li 戾 zeigt.

„[Zhu Anshi] erstattete im Gefängnis unverzüglich einen Thronbericht, in dem 
er Anklage gegen [Gongsun] Jingsheng erhob, der heimlich mit der Prinzessin 
Yangshi ein Liebesverhältnis hatte und Magier an der Landstraße Opfer darbie-
ten und dort Holzfigurinen aus Tungölbaumholz vergraben ließ, um dadurch die 
Majestät zu verdammen 遂從獄中上書告敬聲與陽石公主私通，及使巫者祭祀

馳道埋桐偶人，呪咀上.“175

Auch Jiang Chong vergrub eine ähnliche Holzfigurine im Palast von Kronprinz Li, um 
ihm eine Falle zu stellen. Laut der Schrift Sanfu jiushi 三輔舊事 wurde die Holzfigurine 
dabei in den Bauch gestochen. 

„Jiang Chong fertigte eine Holzfigurine aus Tungölbaumholz an, deren Größe ein 
Fuß betrug, und stach sie mit einer Nadel in den Bauch. Danach vergrub er sie 
im Palast des Kronprinzen 江充為桐人，長尺，以針刺其腹，埋太子宮中.“176

Die mit einem Text versehene Holzfigurine, die aus einem Brunnen in der hanzeitlichen 
Ruine bei Zoumalou zutage gefördert wurde, wies ebenfalls einen Stich am Bauch auf 
(Abb. 4-26). Der Text hierzu lautet: 

173	 Hanshu, 6.203. 
174	 Lin Fu-shih 2011, 123–126. 
175	 Lianghan ji 2002, 261. 
176	 Li Jianmin 2001, 360–362. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

594

R. 03: Am Tag Yimao, dem zweiundzwanzigsten Tag des Juni, dessen erster Tag 
Jiashen ist, des ersten Jahres der Regierungsdevise Xiping, entsende [ich] ehr-
furchtsvoll den xiaoshi-Beamten, Tan Chao, zu Ihrem Amtssitz. Sobald er ange-
kommen ist, [soll] er pflichtbewusst der Angelegenheit nachgehen, um zu klä-
ren, dass alle Anklagen [gegen seinen Herrn] grundlos seien. Die Familie [seines 
Herrn] ist reich. Fette Schafe und Jadehörner werden [von Tan Chao] mitge-
bracht, der Speisen und Getränke leicht erhält. Sein Herr leidet an einer Herz-
krankheit und er kann nur schwer sein Bewusstsein bewahren. [Deshalb wurde 
Chao entsandt.] Sobald Chao angekommen ist, [soll] er darüber berichten. [Das 
oben Stehende soll] gemäß den [betreffenden] Gesetzen und Regularien sowie 
den alten Konventionen [behandelt werden]. Der ... ist ... Shou. Die Schreiber 
sind Yuan Heng und Li E. Am 20. Juni wurde der Bericht erstattet 喜（熹）平元

年六月甲申朔廿二[日]乙<卯>[巳]177，謹遣小史覃超詣在所。到，敢問前後

所犯為無狀。家富，有□178肥陽（羊）、玉角，所將隨從，飲食易得。人主

傷心不179易識。超到言。如律令故事。有□180者□181首，書者員恒、李阿。

六月廿二日白.

Das platte Holzmännlein war nicht als eine realistische Holzfigurine konzipiert, son-
dern es fungierte vor allem als ein apotropäisches Objekt182, das für seinen lebenden 
Herrn renzhu 人主, der an der Herzkrankheit litt, das Unheil ausmerzen und dadurch 
seine Krankheit heilen sollte. Es lässt sich daher meines Erachtens als ein Hilfsmittel 
ansehen, mit dem ein Magier das Unheil von einer Person auf eine andere Person oder 
ein anderes Objekt übertragen konnte. Obwohl das Objekt nicht dem Kontext des Gra-
bes angehörte, weist die Ähnlichkeit seines Textes mit den grabschützenden Texten 
darauf hin, dass der grabschützende Text ebenfalls vorrangig auf die Übertragung und 
nicht auf die Eliminierung des Unheils abzielte. Mit der Technik der Unheilsübertra-
gung verstanden sich die Magier gut, was dafür spricht, dass sie die Verfasser der grab-
schützenden Texte gewesen sein könnten. 

177	 Das Datum entspricht dem 30. Juli 172 n. Chr. Beim zweiundzwanzigsten Tag des Juni handelt 
es sich jedoch um einen Yisi- und nicht um einen Yimao-Tag. 

178	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle wurde im Ausgrabungsbericht als ru 如 identifiziert 
(Changsha dongpailou 2006, 76), was seiner Form jedoch nicht entspricht. Ich lasse es deswegen 
unentziffert. 

179	 Das Schriftzeichen an dieser Stelle identifiziert Huang als xia 下 (Huang Ren-erh 2007, 90). 
180	 Das teilweise abgeblätterte Schriftzeichen an dieser Stelle wurde im Ausgrabungsbericht als 

chen 陳 identifiziert (Changsha dongpailou 2006, 76). Ich lasse es hingegen unentziffert. 
181	 Das teilweise abgeblätterte Schriftzeichen an dieser Stelle wurde im Ausgrabungsbericht als jiao 

教 identifiziert (Changsha dongpailou 2006, 76). Ich lasse es hingegen unentziffert. 
182	 Für die Diskussion der funktionalen Unterschiede zwischen der fast realistisch dargestellten 

runden Plastik und dem platten Holz- oder Bleimännlein siehe Kapitel 3.1.2. 



595

	 Epidemien und Proto-Daoismus

Es lässt sich schließlich noch die Frage stellen, ob die Magier sich bei der Besorgung 
von Erzen an Alchemisten wandten. Mit der neuen Deutung des Ausdrucks daozhong-
ren 道中人, der früher als „daoistische Mönche daojiao zhongren 道教中人“ interpre-
tiert wurde, wird jedoch ersichtlich, dass derjenige, der die fünf Erzsorten mischte, kein 
anderer als der Ritualmeister selbst war. 

T. 39 (194 n. Chr.): ... der [unglückliche] Todesfall [soll] auf eine andere Person, 
die des Weges kommt, übertragen werden. [Ich] mische die Essenzen der Fünf 
Erzsorten, um das Grab zu befrieden und den Nachkommen [der Verstorbenen] 
Glück zu bringen 轉喪道中人。和以五石之精，安冢莫（墓），利子孫. 

In den grabschützenden Texten finden meistens die Fünf Erzsorten Erwähnung: Azu-
rit, Zinnober, Realgar, Arsenopyrit und Magnetit. Sie galten aber nur als Rohstoffe für 
die Alchemie, deren Ziel vorrangig die Herstellung der Medizin der Unsterblichkeit 
war. Die rote Mennige und das Bleigelb, die beide durch Vermischung und Verbren-
nung mehrerer Rohstoffe herzustellen sind, wurden weder in den grabschützenden 
Texten erwähnt noch in grabschützenden Töpfen aufgefunden. Belegt ist jedoch, dass 
die oben genannten fünf Erzsorten in der Han-Zeit bereits umfangreich ausgebeu-
tet wurden. Sie fanden zumeist sowohl in der Medizin als auch im Alltagsleben Ver-
wendung.183 Wegen ihrer Verbreitung müssen sie auf dem Markt leicht zu beschaffen 
gewesen sein. Daher nehme ich an, dass Alchemisten und daoistische Mönche bei der 
Besorgung der Erze, die in grabschützende Tontöpfe eingefüllt wurden, nicht beteiligt 
waren. 

10. zui 罪

Aus der obigen Analyse ist zu schließen, dass die grabschützenden Texte von Magiern 
bzw. Meistern der Zahlenkunst verfasst wurden. Jedoch kann die Möglichkeit, dass 
daoistische Mönche die Praxis der Magier nachahmten und an der Bestattung beteiligt 
waren, deswegen noch nicht ausgeschlossen werden. Um diese Frage zu klären, ist es 
geboten sich die Unterschiede in der Vorstellung der Schuld beim Daoismus und bei den 
grabschützenden Texten nochmals zu vergegenwärtigen. 

In den bekannten grabschützenden Texten kommt das Wort zui 罪 („Schuld“) ins-
gesamt dreimal vor. 

183	 Für die Diskussion der medizinischen Wirkungen der Fünf Erzsorten und der wichtigsten Orte, 
an denen sie abgebaut wurden siehe Kapitel 3.1.2. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

596

T.  32 (182 n. Chr.): ... Namen ... Schuld ... Himmel … □□□□□□□名罪

□□□□□天下□□□□□. 

B. 06-2 (184 n. Chr.): Falls ihr, Hanwei, Jingsheng und Chang, den Angehörigen 
der Familie Su doch noch Schaden zufügen solltet, würde sich eure Schuld ver-
doppeln 漢威、景升、萇，汝復錯蘇氏，自令罪重.

N. 05-1 (Ende Ost-Han): Mit Sorgfalt entferne [ich] mit Bleimännlein, Gold sowie 
Jade die Verfehlungen von den Verstorbenen, tilge von den Lebenden ihre Schuld 
謹以鈆（鉛）人、金玉爲死者解適，生人除罪過. 

Auffällig ist, dass die Wörter zui 罪 und zhe 適 („Verfehlung“) einander gegenüberge-
stellt werden, was demonstriert, dass ihre Wortfelder ähnlich sind. Das Synonym von 
zui 罪 ist guo 過, das in weiteren grabschützenden Texten auftaucht. 

T. 14 (153 n. Chr.): ... damit die Verstorbenen keine [Verfehlungen] und die Leben-
den keine Schuld haben. Nachdem ..., [sollen]... die Verfehlungen und die Schuld 
von Atong und der Tochter von Xian [getilgt werden] 死人無□{適}，生人無

過。蘇□之後，生□□□人阿銅、憲女適過□□. 

T. 25 (172 n. Chr.): Der Verstorbene soll seiner Ehefrau und seinen Kindern keinen 
Schaden mehr zufügen, er [selbst] soll ohne Schuld und Verfehlungen sein 無害

妻子，無責（債）無過. 

In den genannten zwei Beispielen ist guo 過 gleichbedeutend mit den Wörtern zhe 適 
und ze 責. So taucht ze ebenfalls in mehreren grabschützenden Texten auf. 

H. 01-1 (79 n. Chr.): Die Lebenden sollen ohne Schuld sein, die Verstorbene soll 
ohne Verfehlungen sein 生人不負責（債），死人毋適. 

H. 01-2: Die Lebenden sollen ohne Schuld sein, die Verstorbene soll ohne Verfeh-
lungen sein 生人不負責（債），死人不負適. 

H. 01-9: Die Verstorbene soll ohne Verfehlungen sein, die Lebenden sollen ohne 
Schuld sein 死者不負適，生者毋責（債）. 

Z. 01 (182 n. Chr.): Ihm sollen nicht absichtlich Hindernisse in den Weg gelegt 
werden. Auch soll er [die Hinterbliebenen] nicht mehr auf die Rückzahlung der 
Schuld drängen 無得苛止，無責（債）□□. 



597

	 Epidemien und Proto-Daoismus

Z.  02 (Ende Ost-Han): Ihm [sollen] nicht absichtlich Hindernisse in den Weg 
gelegt werden. Auch soll [er die Hinterbliebenen] nicht mehr auf die Rückzahlung 
der Schuld drängen 無□{得}苛止，無責（債）□□. 

Z. 03-2 (Ende Ost-Han): ... wurde Zhao Zigao von einem Unglück getroffen und 
ist abrupt verstorben. Er soll [die Hinterbliebenen] nicht auf die Rückzahlung der 
Schuld drängen 趙子高暴死，莫相責.

T. 25 (172 n. Chr.): Der Verstorbene soll seiner Ehefrau und seinen Kindern keinen 
Schaden mehr zufügen, er [selbst] soll ohne Schuld und Verfehlungen sein. ... 
Dem Verstorbenen soll keine Schuld auferlegt werden 無害妻子，無責（債）

無過... 無責死人.

N. 06-1 (Ende Ost-Han): Aqiu und die anderen Verstorbenen sollen seine Ehefrau, 
Kinder, Enkelkinder, Neffen, Brüder sowie die Beteiligten [des Totenrituals] nicht 
auf die Rückzahlung der Schuld drängen 死者阿丘等無責妻子、〃{子}孫、姪

弟、賓昏. 

In diesen Beispielen ist ze 責 als „Schuld“ oder „jemandem Schuld auferlegen“ zu deu-
ten. Hier handelt es sich bei der „Schuld“ um ein Synonym für zhe 適 („Verfehlung“). 
Demzufolge lassen sich ihre Synonyme guo 過 und zui 罪 in den grabschützenden Tex-
ten ebenfalls als „Schuld“, und zwar als ein Synonym für „Verfehlung“, interpretieren.

In welchem Zusammenhang steht aber die Schuld oder Verfehlung (zui 罪, guo 過, 
zhe 適 und ze 責) mit dem Tod? Nach Ansicht von Liu werden zwei Todesursachen in 
grabschützenden Texten genannt: die Infektionskrankheit und die Schuld zuizhe 罪謫. 
Ihm zufolge ist daraus zu schießen, dass in der Han-Zeit der Glaube weite Verbreitung 
fand, dass der Verstorbene bei seinem Tod oft eine bestimmte Form von Schuld auf sich 
lädt, oder dass der Tod durch die bereits zu Lebzeiten aufgeladene Schuld verursacht 
wurde.184 Da diese Fragestellung bislang kaum erörtert wurde, ist es sinnvoll, sich noch 
einmal die in grabschützenden Texten erwähnten Todesursachen zu vergegenwärtigen: 

T. 08 (135 n. Chr.): ... dass Wang Juzi am Tag Jiaxu verstorben ist. Sein Todestag 
ist ungünstig und steht in unglücklicher Verstrickung mit seinen Vorfahren 王巨

子以甲戌死，時日□□{不良}，死日不吉，重復先故□. 

T.  02-2 (147 n. Chr.): Diejenigen, deren Namen zusammen mit deinem Namen 
im gleichen Namensverzeichnis [der Verstorbenen] eingetragen sind, würden an 

184	 Liu Yi 2016, 338. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

598

demjenigen Tag sterben, der mit deinem Todesjahr oder deinem Todesmonat oder 
deinem Todestag oder deiner Todesstunde verstrickt ist 等汝名借（籍），或同

歲月重復鉤挍日死，或同日時重復鉤挍日死. 

B. 02 (161 n. Chr.): Die Ehefrau von Zhong Zhongyou aus dem Dorf Changfu in 
der Verbandsgemeinde Yanren im Kreis Pingyin ist aufgrund ihres unglücklichen 
Schicksals früh verstorben 今平陰偃人鄕萇富里鍾仲游妻薄命蚤（早）死. 

T. 27 (174 n. Chr.): ... der Verstorbene, Zhang Shujing, aufgrund seines unglück-
lichen Schicksals früh verstorben ist und ins Grab, in die Unterwelt, heimkehren 
soll 但以死人張叔敬薄命蚤（早）死，當來下歸丘墓. 

Z. 01 (182 n. Chr.): Der ehemalige Präfekt der Präfektur Taiyuan, Liu Gongze aus 
dem Dorf Bocheng, Verbandsgemeinde Zhusuo, Kreis Puyin, Fürstentum Zhongs-
han, ist [aufgrund seines unglücklichen Schicksals] früh verstorben □{故}大

（太）原大（太）守中山蒲陰助所博成里劉公□{則}□□{薄命}早死. 

N. 24 (Ende Ost-Han): [Der Verstorbene] ... Zhu ist gewiss wegen seines eige-
nen unglücklichen Schicksals früh verstorben □□□□□□主涼自薄命蚤

（早）□{死}.

B. 07 (Ende Ost-Han): Seitdem du vorletztes Jahr unglücklich verstorben bist, sind 
alle Hinterbliebenen der Familie bis heute betrübt und beweinen dich endlos 前
年枉死，延至今茲，家室悲傷，哭無解休.

B. 08 (Ende Ost-Han): Liu Boping, dessen ehemaliger Herkunftsort das Dorf Dong-
jun der Verbandsgemeinde Luodong war, ist wegen seines unglücklichen Schick-
sals früh [verstorben] und soll [hier bestattet werden]. [Er] konnte nicht von der 
Medizin geheilt werden, [weil] sein Geburtsjahr und sein Geburtsmonat mit der 
Todeszeit eines bösen Geistes verstrickt waren, sodass das [böse Qi] des Geistes in 
seinen Körper einfloss. Sie kehrten [deswegen] zusammen ins Grab zurück 前雒

東鄕東郡里劉伯平薄命蚤（早）□{死}...醫藥不能治，嵗（歲）月重復，

適與同時䰡鬼尸注，皆歸墓丘.

Z. 03-1 (Ende Ost-Han): Wegen der Verstrickungen mit der Erde und dem Himmel 
wurde Zhao Zigao von einem Unglück getroffen und ist abrupt verstorben 犯地

適得天央，趙子高暴死.



599

	 Epidemien und Proto-Daoismus

In den obigen Beispielen werden mehrere Todesursachen genannt: 1. Verstrickung chongfu 
重復 mit einem unglücklichen Todestag; 2. Frühzeitiger Tod aufgrund des unglücklichen 
Schicksals des Verstorbenen; 3. Verstrickung mit einem bösen Geist zhu 注.

In der Phrase „wegen seines eigenen unglücklichen Schicksals früh verstorben 薄
命早死“ wird keine genaue Todesursache genannt, daher ist sie lediglich als ein fest-
stehender Ausdruck anzusehen, der wohl mit Nachdruck darauf hinweisen soll, dass 
die Hinterbliebenen nichts mit dem Tod des Verstorbenen zu tun haben. Die anderen 
Todesursachen, chongfu und zhu, hängen eng miteinander zusammen, wie das Beispiel 
von Liu Boping (B. 08) zeigt. Ein böser Geist greift nicht willkürlich einen Lebenden 
an und verursacht dadurch seinen Tod, sondern nur wenn eine zeitliche Verstrickung 
zwischen dem Lebenden und dem Geist besteht. Mithilfe der Zahlenkunst wird der 
tödliche Angriff des bösen Geistes als Todesursache vorhersagbar.185 So kann der Name 
des bösen Geistes durch mathematische Berechnungen festgestellt werden und dieser 
dadurch vertrieben werden, wie das folgende Beispiel zeigt.

H. 02-1 (Ende Ost-Han): Derjenige, der am Tag Yisi verstirbt, verwandelt sich in 
einen Geist namens Tianguang. [Ich,] der Geistermeister des Himmlischen Herrn 
weiß bereits deinen Namen[, Tianguang] 乙巳日死者，鬼名爲天光，天帝神師

已知汝名.

Aus den oben genannten grabschützenden Texten kann jedoch nicht alleine geschlos-
sen werden, dass nach damaliger Vorstellung die Schuld zwangsläufig zum Tod führt. 
Der Tod hat jedoch Konsequenzen und kann zu Schuld und Verfehlung des Verstorbe-
nen führen.

T. 16 (156 n. Chr.): Da sich sein Todestag und seine Todesstunde sich mit den [Hin-
terbliebenen] in [unglückseliger] Verstrickung befinden, sind die Daten [seiner 
Todeszeit] und die Daten der Hinterbliebenen des Hauses im selben Namenver-
zeichnis [der Verstorbenen] in gegenseitiger Verstrickung registriert 死日時重

復，年命與家中生人相拘籍.

185	 Nach Ansicht von Schwartz bilden Götter in der intellektualisierten Kosmologie des alten China 
ebenso wie andere Dinge eine Kette der Ordnung innerhalb des Universums. Gemäß dieser Kos-
mologie werden den Göttern bestimmte Funktionen zugeschrieben (Schwartz 1985, 372). Poo ist 
der Meinung, dass der Volksglaube im alten China weder über jene mysteriösen Elemente verfügt, 
die in der Religion des antiken Griechenland und Rom eine dominante Rolle spielen, noch eine 
Offenbarung in der Tradition des Judentums bzw. Christentums besitzt. Im Gegensatz dazu basiert 
im chinesischen Volksglauben der Umlauf des Universums auf verschiedenen Systemen von Zeit 
und Raum. Da die Systeme durch Kalkulation vorhersagbar sind, kann der Gläubige ein für ihn 
günstiges System auswählen, um sein Schicksal zu beeinflussen (Poo Mu-chou 2007, 237–238).



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

600

T. 20 (166 n. Chr.): [Der Verstorbene] soll nicht seiner Mutter [wegen der unglück-
lichen Verstrickung] Schaden bringen, auch nicht ... Schaden bringen, nicht 
seinem jüngeren Bruder Schaden bringen, auch nicht seinen Söhnen Schaden 
bringen, auch nicht seinen Enkeln Schaden bringen, auch nicht seiner Frau Scha-
den bringen, auch nicht seiner Tochter Schaden bringen, nicht seine ... Schaden 
bringen 不得復母，亦不□□□□□□{不得復}弟，亦不復子，亦不得復

孫，□□□□{亦不得復}婦，亦不得復女，不得復孫.

T. 23 (170 n. Chr.): ... das Grab sich im ungünstigen po-Zustand im Verhältnis zu 
den Positionen des Jahresgottes Sui oder des Monatsgottes Yue befindet, was dem 
[neu] Bestatteten Verfehlungen [in der Unterwelt] verursachen könnte 歲月破

煞，□□□葬者得適.

T.  27 (174 n. Chr.): Deswegen biete [ich] jetzt die Medizin zur Auflösung der 
[unglücklichen] Verstrickungen dar, damit künftig keine [unglücklichen] Todes-
fälle bei den Nachkommen [des Verstorbenen] stattfinden 今故進上復除之藥，

欲令後世無有死者.

T. 29 (176 n. Chr.): Das von der neuen Bestattung verursachte Unglück soll seine 
Wirkung nicht entfalten 後葬之殃，勿令伐作.

Z. 01 (182 n. Chr.): ... waren sein Todestag und seine Todesstunde ungünstig. ... 
[Ich] entferne alle vom Grab und der Bestattung herrührenden [Verstrickun-
gen] und tilge [alle] Verfehlungen 或有□□□{死日不}良時不吉。...絕墓葬

□，□適除解.

N. 06-1 (Ende Ost-Han): Die durch die Bestattung verursachte Beleidigung des 
Grabgottes und des Grabseniors, die [den Lebenden] Unglück bringt, soll heute 
zurückgenommen werden 塟（葬）犯墓神、墓伯，行利不便，今日移別.

N. 18 (Ende Ost-Han): Sein Todestag und seine Todesstunde waren ungünstig. 
... Die Lebenden und die Verstorbenen sollen bis zu ihrem Ende einander keinen 
Schaden mehr zufügen 〃{死}日不吉，時不良...生人死人至老不得復相防.

B. 07 (Ende Ost-Han): Yuanyan, du bist eine ehrenwerte Person. Warum kehrst 
du dennoch [immer wieder zu den Lebenden] zurück [und verursachst auf diese 
Weise weiteres Unglück] 元延甚質，復來何來.



601

	 Epidemien und Proto-Daoismus

S. 02-2 (Ende Ost-Han): ... dass der Bestattete [des Hauses] Liu [von seinem alten] 
Grab zum neuen Wohnsitz umziehen wird, was seinen Nachkommen Unglück 
bringen [könnte]. ... damit [die Verstrickungen zwischen den Hinterbliebenen und 
deren] Vorfahren durch den Vertrag abgetrennt werden und so keine [unglück-
lichen] Todesfälle in den kommenden Generationen mehr stattfinden können 移
㘸（葬）易居，子孫不譽（豫）...與袓決卷（券），轉世無有死者.

Anhand der obigen Beispiele lassen sich die unglückseligen Folgen des Todes in meh-
rere Gruppen klassifizieren: 1. Der unglückselige Todestag führt zur Verstrickung zwi-
schen dem Verstorbenen und den Hinterbliebenen; 2. Die Errichtung des Grabes oder 
die Bestattung bringt das Unheil; 3. Der Verstorbene bringt in Form böses Geistes den 
Hinterbliebenen Unheil.

Den Glaubenshintergrund der ersten und der zweiten Gruppe bilden die Tabu-
vorschriften der kalendarischen Geister. Die Verjagung des bösen Geistes der dritten 
Gruppe scheint zwar dem Bereich der schwarzen Magie anzugehören, dennoch findet 
sie immer noch in der Tradition der Zahlenkunst statt, wie anhand des Diagramms sishi 
tu 死失圖 aus dem Grab M8 bei Kongjiapo und des grabschützenden Holztäfelchens aus 
dem Kreis Gaoyou (H. 02) ersichtlich wird. Demzufolge werden sowohl die Todesursa-
che als auch die Konsequenzen des Todes in den grabschützenden Texten im Rahmen 
der Zahlenkunst erklärt. Beide Aspekte unterscheiden sich somit von der daoistischen 
Vorstellung von Schuld, die ihre Ursache in unmoralischen Handlungen hat.

Auf der Basis der obigen Diskussion lässt sich die Frage, ob grabschützende Texte 
als Produkte des Volksglaubens oder des Daoismus anzusehen sind, neu beantworten. 
1.	 Das Hauptanliegen grabschützender Texte liegt in der Abwendung des aus dem Tod 

und der Bestattung herrührenden Unheils, sodass der Verstorbene den Hinterbliebe-
nen keinen Schaden zufügen kann. Der frühe Daoismus hingegen bemühte sich, wie 
Cedzich verdeutlicht, den Verstorbenen vom Unheil zu befreien.186

2.	 Im Kontext grabschützender Texte lässt sich das aus dem Tod oder der Bestattung 
herrührende Unheil vor allem mit dem Bruch der zeitlichen Tabuvorschriften oder 
Tabus bei der Errichtung eines Bauwerks erklären. Die Vorstellung von Schuld oder 
Verfehlung hat in diesem Zusammenhang nichts mit der unmoralischen Handlungen 
zu tun.

3.	 Die Kernbegriffe chongfu 重復, goujiao 鈎挍 und zhe 適 lassen sich eher im Rahmen 
der Zahlenkunst und nicht im Kontext daoistischer Klassiker deuten.

4.	 Der Begriff zhu 注, der erst seit dem Ende der Ost-Han-Zeit als Krankheit gedeutet 
wurde, besitzt in den grabschützenden Texten eine zweifache Bedeutung. Er lässt 
sich sowohl als die Infektionskrankheit als auch als die unglückliche Verstrickung 

186	 Cedzich 1993, 23–35. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

602

zwischen dem Verstorbenen und den Hinterbliebenen interpretieren. Ein Zusam-
menhang zwischen zhu und der Schuld, die ihre Ursache in unmoralischen Hand-
lungen hat, ist in den grabschützenden Texten nicht erkennbar. Anders als von Chen 
angenommen187, fand meines Erachtens der Übergang vom Bruch eines Tabus zur 
religiösen Vorstellung von Schuld in der Han-Zeit noch nicht statt.

5.	 Der daoistische Glaube an die „drei bösen Begierden sanshi 三尸“ ist in den grab-
schützenden Talismanen noch nicht erkennbar.

6.	 Die Analyse der formalen Bestandteile der grabschützenden Texte verdeutlicht, dass 
es kein festgelegtes Muster gab, nach dem ein grabschützender Text strukturell ver-
fasst werden musste. Ganz im Gegenteil, die Texte wurden sehr frei formuliert. Von 
einem daoistischen shangzhang-Text 上章 („Einreichung des Thronberichts“) ist an 
keiner Stelle die Rede.

7.	 Der oberste Gott trägt in den grabschützenden Texten keine einheitliche Bezeich-
nung. Auch die Reihe der Beamten der Unterwelt variiert in den Texten stetig. Wie 
Liu darauf hinweist, fehlt in den grabschützenden Texten die Vorstellung von einem 
vereinheitlichten obersten Gott ebenso wie gemeinsame theoretische Grundlagen 
und der Verweis auf gemeinsame Organisationen des Glaubens.188

8.	 Grabschützende Texte sind als Produkte des Volksglaubens anzusehen. Dieser Volks-
glauben lässt sich jedoch nicht unter den Begriff „Religion des Himmlischen Herrn 
tiandi jiao 天帝教“ fassen. Bei ihm fehlen noch viele Elemente, die im daoistischen 
Kanon Taiping jing aufgegriffen werden, wie z. B. die Vorstellung von Schuld, die aus 
unmoralischen Handlung entsteht, und die Vorstellung der „Übertragung der Schuld 
chengfu 承負“ von einem Verstorbenen auf die Lebenden.

9.	 Der Ausdruck daozhongren 道中人 lässt sich nicht als „daoistische Mönche“ deuten. 
Nach Ansicht von Chang begannen daoistische Mönche erst am Ende der Ost-Jin-
Zeit (317–420 n. Chr.) aufgrund der Tatsache, dass der Tod in der daoistischen Rein-
heitsvorstellung als unrein betrachtet wurde, am Bestattungsritual teilzunehmen.189

187	 Chen Hao 2008, 241–268.
188	 Liu Yi 2005, 295–298.
189	 Chang Chao-jan 2010, 27–30.



603

4.4		  Begräbnistexte und mächtige Familien

4.4.1	 Grabherren und ihre Gesellschaftsschichten

Nach der Analyse von Ch’ü lässt sich die Gesellschaft der Han-Zeit in sieben soziale 
Schichten aufgliedern: 1. das Kaiserliche Haus; 2. die Adligen; 3. die Beamten; 4. die 
Eunuchen; 5. das einfache Volk; 6. die binke-Gefolgsmänner („guests and retainers“); 
7. die Sklavinnen.190 In Bezug auf den Wirkungskreis der Magier in der Gesellschaft der 
Han-Zeit fasst Lin die oben genannten sieben Schichten zu drei Schichten zusammen: 
1. das Kaiserliche Haus und die Adligen [und die Eunuchen]; 2. das einfache Volk und 
die Sklavinnen [und die binke-Gefolgsmänner]; 3. die Beamten.191

In der Qin- und Han-Zeit spielte das System der zwanzig Adelsränge 二十等爵制 
eine entscheidende Rolle für die Gestaltung der sozialen Hierarchie. Das System, das in 
der Qin-Zeit eingeführt wurde, ist zwar auf das System der Adelsränge der Zhou-Zeit 
zurückzuführen, aber es war in der Qin-Zeit nun mit Kriegsverdiensten verbunden.192 
In der Han-Zeit verlor es allmählich seinen militärischen Charakter und etablierte sich 
als ein System der sozialen Stellung. Die systematische Verleihung der Adelstitel an ver-
schiedene soziale Schichten trug dazu bei, eine Trennung zwischen den Gesellschafts-
schichten zu schaffen und zu bewahren.193 Parallel zum System der Adelsränge bestand 
in der Han-Zeit das System der Beamtenränge, das insbesondere die Zuständigkeit von 
Beamten und deren Titel bestimmte.194

Innerhalb der Beamtenschicht bildete der Rang von sechshundert Shi die Trennlinie 
zwischen zwei sozialen Schichten. Yan zufolge wurde denjenigen Beamten, deren Rang 
zwischen sechshundert Shi und zweitausend Shi betrug, undifferenziert der neunte 
Adelsrang Wudafu verliehen, während denjenigen Beamten, deren Rang unterhalb von 
sechshundert Shi lag, niemals ein Adelsrang höher als Wudafu verliehen wurde. Er ist 
der Meinung, dass die Beamtenschicht mit dem Adelsrang Wudafu der zhouzeitlichen 
Gesellschaftsschicht Dafu 大夫 entsprach, während die soziale Schicht der Beamten, 

190	 Ch’ü T’ung-tsu 1972, 63–159.
191	 Lin Fu-shih 1988, 179–180.
192	 Tu zufolge basierte das qin- und hanzeitliche System der zwanzig Adelsränge ursprünglich auf 

Kriegsverdiensten. Dieses System brachte eine soziale Revolution zustande (Tu Cheng-sheng 
1988, 358).

193	 Nach Ansicht von Nishijima wurde die Verleihung des Adelstitels von der Staatsgewalt als ein 
Mittel zur Etablierung einer gesellschaftlichen Hierarchie verwendet (Nishijima 2004, 447). 

194	 Eisenstadt zufolge herrschte in den römischen und byzantinischen Reichen jeweils ein eigenes 
System von doppelten Titeln. Ein Titel, wie z. B. clarrissimi im byzantinischen Reich, bezeichnete 
die Gesellschaftsschicht des Titelträgers. Der andere Titel bezeichnete die Zuständigkeit eines 
Beamten (Eisenstadt 1992, 136).



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

604

deren Rang niedriger als sechshundert Shi lag, der zhouzeitlichen Gesellschaftsschicht 
Shi 士 entsprach.195 

Aus diesem Grund wird die von Lin beschriebene Beamtenschicht in der vorlie-
genden Arbeit in zwei Gruppen eingeteilt, wobei der Rang von sechshundert Shi die 
Trennlinie zwischen den beiden Gruppen markiert. Dementsprechend werden die 
Gesellschaftsschichten der Grabherren, aus deren Gräbern Begräbnistexte oder grab-
schützende Tontöpfe ausgegraben wurden, werden im Folgenden vorrangig anhand 
der Grabarchitektur und der Grabbeigaben in drei soziale Schichten eingeteilt: 1. die 
Oberschicht, die aus Mitgliedern des Kaiserlichen Hauses, Adligen und hohen Beamten 
besteht, deren Rang höher als oder gleich sechshundert Shi ist; 2. die Mittelschicht, die 
aus niederen Beamten, deren Rang weniger als sechshundert Shi beträgt, sowie Mit-
gliedern wohlhabender Familien besteht; 3. die Unterschicht, die aus Mitgliedern armer 
Familien besteht. Für die Methode der Klassifikation gibt es jedoch Einschränkungen, 
deshalb sind die Bedingungen ihrer Anwendbarkeit im Folgenden zu diskutieren.

1. Für die Oberschicht ist das Kriterium der Klassifikation relativ eindeutig. Wenn aus 
einem Grab eine Beigabe mit einer Inschrift ausgegraben wurde, die den Adelsrang oder 
den Beamtentitel des Grabherrn bezeichnet, lässt sich anhand von ihr leicht feststellen, 
ob der Grabherr der Oberschicht angehörte. Auf diese Weise können z. B. die Bestatte-
ten, denen die Schreiben an die Unterwelt G. 01–G. 06 und die grabschützenden Texte 
Z. 01–Z. 02 beigegeben wurden, der Oberschicht zugeordnet werden, während der Grab-
herr des Grabes M8 bei Kongjiapo (G. 07) demnach der Mittelschicht zuzuordnen ist.

Aus einigen Gräbern konnten zwar keine Beigaben mit Angaben zum Adelsrang 
oder Beamtentitel zutage gefördert werden, jedoch können ihre Grabherren anhand der 
geographischen Lage der Gräber, des Familienamens und der Bestattungszeit identifi-
ziert werden, wie dies etwa bei den Familiengräbern von Yang Zhen, dem taiwei-Gene-
ralbeschützer (T. 04, T. 22), der Fall ist. Die vorrangige Identifizierung des Grabherrn 
anhand des Familienamens kann aber auch irreführend sein. Nach Ansicht von Du ist 
etwa der Grabherr des Grabes M5 beim Dorf Youxiang dadui xincun im Kreis Huayin 
ein Mitglied des Hauses des situ-Bildungsministers Liu Qi, der im Grab M1 bestattet 
wurde, da sein Nachname ebenfalls Liu lautet. Dem Ausgrabungsbericht zufolge befand 
sich das Grab M5 jedoch im Osten des Dorfes, während die anderen vier Gräber im 
Westen des Dorfes angelegt waren (Abb. 4-27).196 Das bedeutet, die Gräber befanden 

195	 Yan ist der Meinung, dass das System der zwanzig Adelsränge sowohl ein System der Verdienste 
als auch ein System der sozialen Stellung war. Denjenigen Beamten, deren Rang zwischen sechs-
hundert Shi und zweitausend Shi betrug, wurde der neunte Adelsrang Wudafu verliehen. Denje-
nigen Beamten, deren Rang höher als zweitausend Shi betrug, wurde der zwanzigste Adelsrang 
eines che-Marquis 徹侯 bis hin zum zehnten Adelsrang Zuoshuzhang 左庶長 verliehen (Yan 
Buke 2009, 73–74).

196	 Du Baoren 1986, 45–56.



605

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

sich weit voneinander entfernt. Außerdem ist der Umfang des Grabes M5 viel kleiner 
als derjenige der anderen drei Gräber M1-M3. Deshalb kann der Grabherr des Grabes 
M5 meines Erachtens nicht der Oberschicht zugeordnet werden.

Der Grabherr des Grabes M3 bei der Verbandsgemeinde Nancaizhuang im Kreis 
Yanshi (N. 23) wurde aufgrund der Stele (Abb. 4-28), die in einer Grabkammer gefunden 
wurde, als Fei Zhi 肥致 identifiziert.197 Auf der Vorderseite der rechteckigen Basis der 
Stele, nämlich direkt vor dem stehenden Stelenkorpus, wurden jedoch drei Kreise ein-
gemeißelt, in denen jeweils eine Griffschale dargestellt wurde (Abb. 4-29), die als Opfer-
schale gedient haben musste. Die eigenartige Form der Basis und die Inschrift weisen 
darauf hin, dass die Stele kein muzhi 墓誌 („ein im Grab vergrabener Epitaph“) ist. Nach 
Ansicht von Liu wurde die Stele von Xu Jian 許建 für den Meister Fei Zhi, der seinen 
Vater Xu You 許幼 in der Kunst der Unsterblichkeit unterwiesen hatte, 169 n. Chr. nach 
dessen (Feizhis) Tod errichtet. Die Stele wurde ursprünglich in einem Schrein zur Ver-
ehrung von Fei Zhi aufgestellt und nach dem Tod von Xu Jian ins Grab des Hauses Xu 
versetzt.198 Anhand der Analyse der in der Inschriften vorkommenden Namen weist Liu 
darauf hin, dass nicht Xu Jian, sondern andere Schüler von Fei Zhi die Stele stifteten.199 
Die Namen der vermuteten Stifter werden jedoch nicht in der Inschrift erwähnt, was 
meines Erachtens bei hanzeitlichen Stelen undenkbar wäre. Aber es ist dennoch mög-
lich, dass die Stele nicht von Xu Jian alleine, sondern von mehreren Verehrern von Fei 
Zhi unter der Leitung von Xu Jian gestiftet wurde. Deswegen wurde die Regel bihui 避
諱 (in diesem Fall „die Vermeidung den Vornamen des Verstorbenen direkt zu erwäh-
nen“), was die Namen von Xu You und Xu Jian anging, in der Inschrift nicht sehr strikt 
befolgt. Der Steleninschrift zufolge war das Grab das Familiengrab des Hauses Xu, in 
dem Herr Xu Jian, sein Vater Xu You und wohl auch Herr Fei Zhi bestattet worden sein 
mussten. Da Xu You ein Beamter mit dem neunten Adelsrang Wudafu war, lässt sich 
der Grabherr der Oberschicht zuordnen.

2. In einigen Fällen lässt sich der Grabherr anhand bestimmter Grabbeigaben, auch 
wenn sie keine Inschriften tragen, der Oberschicht zuordnen. So hatten z. B. auf die Nut-
zung eines Jadepanzers nur Familienmitglieder des Kaiserhauses, Fürsten und Marquis 

197	 Yanshi xian feizhi mu 1992, 37–42. Die Stele von Fei Zhi besteht aus einem Stelenkörper und 
einer Basis. Der rechteckige Stelenkörper ist am Oberteil gerundet. Die Höhe beträgt 98 cm, die 
Breite 48 cm, die Stärke 9,5 cm. Die Vorderseite des Stelenkörpers ist mit einem Quadratraster 
versehen, in das sich eine neunzehnzeilige Kanzleischrift als Inschrift einfügt. Jede Zeile umfasst 
29 Quadrate, die Gesamtzahl der Schriftzeichen beträgt 484. Am Stelenkopf ist zudem noch eine 
sechszeilige Inschrift in Kanzleischrift eingeschnitzt. Jede Zeile umfasst 4 bis 5 Schriftzeichen, 
die Gesamtzahl der Schriftzeichen beträgt 28.

198	 Liu Yi 2005, 523–526.
199	 Liu Zhaorui 2002, 49.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

606

einen Anspruch.200 Wenn also aus einem Grab Überreste eines Jadepanzers ausgegraben 
wurden, lässt sich der Grabherr (BM. 03, N. 31, N. 37) mit großer Sicherheit der Ober-
schicht zuordnen.

Anders als die Beigabe der Jadepanzer ist die Form der Grabarchitektur kein eindeuti-
ges Kriterium für die Zuschreibung des Grabherrn zur Oberschicht. Der Umfang und die 
Bauweise einiger Gräber weisen zwar durchaus auf den Reichtum des Grabherrn hin, die-
ser ist jedoch kein eindeutiges Merkmal der Oberschicht, weil reiche Personen in der Han-
Zeit nicht zwangsläufig hohe soziale Stellungen besaßen und die Schichtzugehörigkeit 
nicht finanziell definiert war. Daher ordne ich die Grabherren dieser Gräber mit Bedacht 
der Mittel- bis Oberschicht (Nr. 18, Nr. 23, N. 05, N. 11, N, 12, N. 32, N. 33, N. 38) zu.

3. Das Kriterium für die Einordnung eines Grabherrn in die Unterschicht ist ebenfalls 
relativ eindeutig. Wenn der Umfang eines Grabes besonders klein ist und die Beigaben 
sehr ärmlich sind, lässt sich der Grabherr problemlos der Unterschicht zuordnen. So 
waren ein grabschützender Tontopf, ein Traufziegel, ein Bronzespiegel und eine einzelne 
Bronzemünze die alleinigen Beigaben des Grabes M813 bei Zhongzhoulu xigongduan in 
der Stadt Luoyang (T. 37), das nur aus einem etwa 2 m tiefen Grabschacht und einem 
Ziegelsteinsarg bestand. Das Grab WWM5 (N. 42) und das Grab WNM1 nahe der west-
lichen Vorstadt von Luoyang (Nr. 01) wurden auf den Überresten einer alten Stadtmauer 
errichtet. Ihre Grabherren gehörten ebenfalls sehr wahrscheinlich zur Unterschicht.

Bei einigen Gräbern lässt sich jedoch der Grabherr alleine anhand der Grabarchitek-
tur und den Beigaben nur schwerlich der Unterschicht zuordnen, da diese Gräber, die 
zumeist in Stollenbauweise und teilweise aus Ziegelsteinen errichtet wurden, in späte-
rer Zeit von Grabräubern geplündert wurden. In diesen Fällen ordne ich die Grabherren 
mit Bedacht der Unter- bis Mittelschicht (wie z. B. Nr. 19, Nr. 25, Nr. 28, N. 03, N. 17) zu.

4. Zwei Kriterien können dazu dienen, den Grabherrn eines Grabes in die Mittel-
schicht einzuordnen. Das eine ist der Beamtentitel. So war der Grabherr des Grabes M8 
bei Kongjiapo (G. 08) ein kusefu-Beamter 庫嗇夫, dessen Rang niedriger als hundert 
Shi lag. Daher lässt er sich eindeutig in die Mittelschicht einordnen. Das andere Kri-
terium ist der durchschnittliche Umfang des Grabes. Wenn ein vollständig mit Ziegel-
steinen errichtetes Grab weder besonders groß noch klein ist, lässt sich der Grabherr 
aufgrund der anzunehmenden Kosten der Grabarchitektur mit relativ hoher Sicherheit 
der Mittelschicht zuordnen. Das zweite Kriterium kann zwar nicht die sichere Zuord-
nung der Gesellschaftsschicht des Grabherrn garantieren, aber statistisch gesehen, sind 
der Umfang und die Bauweise der Grabarchitektur durchaus ein zuverlässiges Klassi-
fikationskriterium. 

5. Im Vergleich zur Grabarchitektur sind die meisten Begräbnistexte an sich weniger 
hilfreich für die Einordnung der Grabherren in verschiedene soziale Schichten. So ist 

200	 Houhanshu, 3152.



607

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

beispielsweise der grabschützende Text für Yang Zhen (T. 04) sehr kurz: „[Die Flasche ist] 
in die Mitte [des Grabes zu platzieren]. Der Realgar soll den Nachkommen Glück bringen 
und die Kränkung der Erde beschwichtigen 中央。雄黃利子孫，安土“. Allein anhand 
des Textes lässt sich nicht schließen, dass der Grabherr der Oberschicht zuzuordnen ist. 

Die grabschützende Inschrift für Yang Tong (T. 22) und die grabschützenden Inschrif-
ten aus dem Grab M1 bei der Fahrzeugfabrik der Stadt Luoyang (N. 07), die allesamt 
stark abgeblättert sind, enthalten ebenfalls keine Merkmale, die ausschließlich auf die 
Oberschicht verweisen würden:

T. 22: Am Tag [Guichou], dem neunten Tag des Novembers, dessen erster Tag Yisi 
ist, des ersten Jahres der Regierungsdevise Jianning, an dem der Gott Chu [des 
astrologischen Ordnungssystems Jianchu] Dienst hat, [beschütze ich,] der Bote 
des Himmlischen Herrn, für das Haus Yang [das Grab 建寧元年十一月乙巳朔九

日□□{癸醜}，直除，皇帝使者□爲煬（楊）氏之家□□□王.

N. 07-1 (M1:1): ... Die Essenz des ... überwinden ... Westen ... …三人□精□□勝

固西方□□…

N. 07-2 (M1:2): ... Renzi ... geboren ... …壬子…下生…

Weil über die Beigaben und die Grabarchitektur der meisten Gräber, aus denen die 
überlieferten Begräbnistexte zutage gefördert wurden, nichts bekannt gegeben wird, 
lässt sich der Grabherr nicht mit Bestimmtheit einer sozialen Schicht zuordnen. Bei 
einigen wenigen Begräbnistexten kann jedoch geschlossen werden, dass der Grabherr 
nicht der Unterschicht zuzuordnen ist, da der Text in Form eines kunstvollen Gedichtes 
verfasst ist (N. 27) oder im Text eine mittelgroße Fläche eines Friedlandes Erwähnung 
findet (K. 05, K. 08, K. 09, K. 10, K. 11). Beim Landkaufvertrag für Wu Mengzi (K. 03) 
lässt sich der Grabherr aufgrund der enormen Größe des Friedlandes und des kostbaren 
Textträgers, nämlich Jade, sogar der Oberschicht zuordnen.

Auf der Basis der obigen Überlegungen wird die Schichtzugehörigkeit der Grabher-
ren, aus deren Gräbern Begräbnistexte oder grabschützende Tontöpfe, Bleimännlein 
oder Siegel zutage gefördert wurden, in Tabelle 64 veranschaulicht.201

Aus der obigen Tabelle lässt sich die folgende Statistik (siehe Tabelle 65 und Dia-
gramm 9) über die Gesellschaftsschichten der Grabherren erstellen: 

201	 Die Grabherren der betroffenen Gräber wurden hauptsächlich anhand der Beschreibung der 
Grabarchitektur und der Auflistung der Beigaben in verschiedene Gesellschaftsschichten ein-
geordnet. Für Einzelheiten der Diskussion hierzu siehe die jeweiligen Anhänge im Band II 
(G. 01–Z. 03).



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

608

Tabelle 64. Grabherr und dessen Gesellschaftsschicht der Gräber mit Begräbnistexten oder grab-
schützenden Tontöpfen, Bleimännlein oder Siegeln

Nr. Grabherr G. 

G. 01 Hui 恚, Mutter von Chang 昌 mit 
dem [neunten] Adelsrang Wudafu

O

G. 02 Yan 燕, Witwe des guannei-Marquis O

G. 03 Sohn von Li Cang 利蒼, dem Minis-
ter des Königreiches Changsha O

G. 04 Jing 精, Witwe des guannei-Marquis O

G. 05 Sui 遂 mit dem [neunten] Adelsrang 
Wudafu 

O

G. 06 Zhang Yan張偃 mit dem [neunten] 
Adelsrang Wudafu 

O

G. 07 kusefu-Beamter Pi 庫嗇夫辟 M

G. 08 Wang Fengshi 王奉世 M

G. 09 / M

G. 10 Tian Shengning 田升寧 U/M

G. 11 Zhang Bosheng 張伯升 M

G. 12 ...ning □寧 U/M

K. 01 Yao Xiaojing姚孝經 M/O

K. 02 Die Eltern von sechs Brüdern昆弟
六人

M/O

K. 03 Wu Mengzi武孟子 O

K. 04 Ma Weijiang馬衛將 M/O

K. 05 Wang Weiqing王未卿 M/O

K. 06 Sun Cheng 孫成, der erwachsene 
Sklave der Behörde Zuojunjiu M/O

K. 07 Liu Yuantai劉元臺 M/O

K. 08 Cao Zhongcheng 曹仲成 M/O

K. 09 Fan Lijia 樊利家 M/O

K. 10 Frau Fang Taozhi房桃枝 M

K. 11 ...qing □□卿 M/O

K. 12 Herr ... Mengshu □孟叔 M/O

T. 01 / ?

T. 02 das Haus Jia 加 M

T. 03 / M

T. 04 Yang Zhen 楊震, ehemaliger taiwei- 
Generalbeschützer O

T. 05 / ?

T. 06 Cao Bolu 曹伯魯 M

Nr. Grabherr G. 

T. 07 das Haus Tang 唐 M

T. 08 Wang Juzi 王鉅子 M

T. 09 / ?

T. 10 Wang A... 王阿□ U/M

T. 11 das Haus ... □氏之家 M

T. 12 das Haus ... □氏之家 M

T. 13 / ?

T. 14 Atong 阿銅 und die Tochter von 
Xing Xian 刑憲女

M

T. 15 / U/M

T. 16 Cheng Taochui 成桃椎 ?

T. 17 Liu Mengling 劉孟陵 M/O

T. 18 / M

T. 19 Han Fuxing 韓祔興 ?

T. 20 / M

T. 21 Cheng Bei 成貝 und ...mei □美 M

T. 22 Yang Tong 楊統, Minister des König-
reiches Pei O

T. 23 Sun Zhao... 孫趙□ M

T. 24 / ?

T. 25 Zhong Zhongkai種仲開 ?

T. 26 Chen Shujing 陳叔敬 und andere 
[hier Bestattete] ?

T. 27 Zhang Shujing 張叔敬 M/O

T. 28 das Haus Song 宋 ?

T. 29 Xu Wentai 胥文台 M/O

T. 30 … Shouyi 守一 U/M

T. 31 das Haus Duan 段 ?

T. 32 ... Wangdeng 王等 U/M

T. 33 / ?

T. 34 Azhu 阿屬 des Hauses Liu 劉 M

T. 35 / U/M

T. 36 / ?

T. 37 / U

T. 38 / ?

T. 39 das Haus Wang 王 M



609

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

Tabelle 64 (Fortsetzung)

Nr. Grabherr G. 

H. 01 Xuning 序寧, Mutter des 
Hauses Tian 田 M/O

H. 02 / M

B. 01 Yuan Xiaoliu 袁孝劉 ?

B. 02 Ehefrau des Herrn Zhong 
Zhongyou 鍾仲游妻

M

B. 03 / ?

B. 04
Wang Dang 王當, sein jün-
gerer Bruder Zhiyu und sein 
Vater Yuanxing

M/O

B. 05 Dai Ziqi 戴子起 M

B. 06 Su Shushan 蘇叔山 M

B. 07 Yuanyan 元延 M

B. 08 Liu Boping 劉伯平 ?

B. 09 / ?

B. 10 das Haus Cheng 程 ?

S. 01 / ?

S. 02 Liu Houshe劉侯社, Liu 
Yuan... 劉元□

M/O

S. 03 ... Wang... □王□ M/O

S. 04 das Haus Chi 遲 M/O

Z. 01
Liu Gongze 劉公則, der ehe-
malige Präfekt der Präfektur 
Taiyuan

O

Z. 02
Zeng Qian 甄謙, der ehe-
malige Magistrat des Kreises 
Maoling

O

Z. 03 Zhao Zigao 趙子高 U/M

BM. 01 / ?

BM. 02 / M

BM. 03 Mitglieder des Kaiserhauses O

BM. 04 / ?

BM. 05 / ?

Y. 2-4 / M

Y. 2-5 / U/M

Nr. Grabherr G. 

Nr. 01 / U

Nr. 02 / M

Nr. 03 / M

Nr. 04 Mitglieder des Kaiserhauses 
oder eines Marquis O

Nr. 05 M11 / M

Nr. 05 M14 / M

Nr. 05 M21 / U

Nr. 05 M23 / M

Nr. 05 M29 / U

Nr. 05 M30 / M

Nr. 05 M50 / M

Nr. 05 M80 / U

Nr. 05 M87 / M

Nr. 05 M102 / M

Nr. 06 / M

Nr. 07 / M

Nr. 08 / M

Nr. 09 / M

Nr. 10 / M

Nr. 11 / U/M

Nr. 12 / M

Nr. 13 / U/M

Nr. 14 / U/M

Nr. 15 / U/M

Nr. 16 M143 / U/M

Nr. 16 M144 / U/M

Nr. 16 M161 / U/M

Nr. 16 M1035 / M

Nr. 16 M1038 / M

Nr. 16 M1039 / U/M

Nr. 17 / M

Nr. 18 / M/O



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

610

Tabelle 64 (Fortsetzung)

Nr. Grabherr G. 

Nr. 19 / U/M

Nr. 20 / M

Nr. 21 / U/M

Nr. 22 / M

Nr. 23 / M/O

Nr. 24 / M

Nr. 25 / U/M

Nr. 26 / M

Nr. 27 / U/M

Nr. 28 / U/M

Nr. 29 / M/O

Nr. 30 / ?

Nr. 31 / M/O

N. 01 / ?

N. 02 Lü ... 閭□□ ?

N. 03 / U/M

N. 04 / U

N. 05 Zongjun 宗君, Mutter des 
Hauses Yang 楊 M/O

N. 06 Aqui 阿丘, Sui Fang 睢方 M

N. 07 Mitglied des kaiserlichen 
Hauses oder ein Maquis O

N. 08 / ?

N. 09 Wen Shan 文山, Wen Qiang 
文薑

U/M

N. 10 / ?

N. 11 / M/O

N. 12 / M/O

N. 13 / U

N. 14 / U/M

N. 15 / ?

N. 16 / M

N. 17 / U/M

Nr. Grabherr G. 

N. 18 Guo Boyang 郭伯陽 M

N. 19 / M

N. 20 / U/M

N. 21 das Haus Zhang M

N. 22 / ?

N. 23 Xu You許幼 mit Adelsrang 
Wudafu

O

N. 24 …zhu □主 ?

N. 25 / ?

N. 26 das Haus Zhang 張 ?

N. 27 das Haus Wang 王 M/O

N. 28 / U/M

N. 29 / M

N. 30 / ?

N. 31 ein Mitglied des Kaiserhauses 
oder ein Marquis O

N. 32 / M/O

N. 33 / M/O

N. 34 / M

N. 35 / M

N. 36 / U/M

N. 37
Familienmitglieder des 
Fürsten des Fürstentums 
Rencheng

O

N. 38 / M/O

N. 39 / M

N. 40 / U/M

N. 41 / U/M

N. 42 / U

N. 43 / ?

N. 44 / ?

Gesamtzahl der Gräber: 178

G. = Gesellschaftsschicht; O = Oberschicht; M = Mittelschicht; U = Unterschicht



611

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

Hieraus sind die folgenden Schlussfolgerungen zu ziehen:
1. Die Verwendung von Begräbnistexten, grabschützenden Tontöpfen oder Bleimänn-

lein im Grab wurde von allen Gesellschaftsschichten praktiziert. Deswegen handelt es 
sich hierbei um eine volkstümliche Bestattungssitte, die nicht nur in einer bestimmten 
sozialen Schicht Verbreitung fand.

2. Da die geographische und die zeitliche Verteilung der drei Hauptgattungen der 
Begräbnistexte nicht identisch sind, lässt sich die Analyse der Gesellschaftsschichten 
bei ihnen jeweils separat vornehmen. Die sozialen Schichten der Grabherren, aus deren 
Gräber die zwölf erhaltenen Schreiben an die Unterwelt zutage gefördert wurden, sind 
z. B. wie folgt verteilt (siehe Diagramm 10): Oberschicht (6), Mittelschicht (4), Mittel- bis 
Unterschicht (2). 

Offenbar spielte die Oberschicht bei der Verbreitung der Schreiben an die Unter-
welt eine entscheidende Rolle. Denn es überwiegt nicht nur die Anzahl der Gräber der 
Oberschicht (G. 01–G. 06), sondern es sind diese auch zeitlich früher als die Gräber der 
niederen sozialen Schichten (G. 07–G. 12) zu datieren. Dies weist darauf hin, dass die 
Bestattungssitte Schreiben an die Unterwelt zu verwenden, von der Oberschicht ein-
geführt wurde und sich später in den anderen sozialen Schichten verbreitete.

Tabelle 65. Statistik der Gesellschaftsschichten der Herren der Gräber mit Begräbnistexten oder 
grabschützenden Tontöpfen, Bleimännlein oder Siegeln

Gesellschaftsschicht U U/M M M/O O ?

Anzahl der Gräber 8 31 57 30 17 35 Gesamtzahl: 178

Diagramm 9. Verteilung der Gesellschaftsschichten der Herren der Gräber mit Begräbnistexten 
oder grabschützenden Tontöpfen, Bleimännlein oder Siegeln

0
10
20
30
40
50
60

U U/M M M/O O Unklar

Verteilung der Gesellschaftssichten der Grabherren, in 
deren Gräbern Begräbnistexte, grabschützende Tontöpfe 

oder Bleimännlein gefunden wurden

Anzahl der Gräber



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

612

3. Die sozialen Schichten der Grabherren, in deren Gräbern Landkaufverträge gefun-
den wurden, sind wie folgt verteilt: Oberschicht (1), Mittel- bis Oberschicht (10), Mittel-
schicht (1). Zwar kann die soziale Schicht der meisten Grabherren nicht mit Bestimmt-
heit festgestellt werden, jedoch ist wiederum stark anzunehmen, dass die Verwendung 
von Landkaufverträgen nicht in der Unterschicht, sondern in der Mittelschicht und 
Oberschicht Verbreitung fand. 

4. Grabschützende Texte fanden in breiteren sozialen Schichten Verwendung, wie 
Tabelle 66 und Diagramm 11 aufzeigen. 

Anders als Schreiben an die Unterwelt und die Landkaufverträge, fanden grabschüt-
zende Texte und Tontöpfe auch in der Unterschicht Verbreitung. Die Prozentzahl der 
Gräber, deren Grabherren der Unterschicht, Mittelschicht oder Unter- bis Mittelschicht 
zuzuordnen sind, beträgt 53,2 %. Dies weist darauf hin, dass die Verbreitung grabschüt-
zender Texte, Siegel, Tontöpfe und Bleimännlein nicht nur in der Oberschicht, sondern 
auch in der Unter- und Mittelschicht erfolgte. Daher kann die Ansicht von Zhang, dass 
ihre Verwendung nicht als Praxis des Volksglaubens anzusehen ist, zu Recht in Frage 
gestellt werden.202

202	 Zhang Xunliao 1996, 261.

0

5

10

U U/M M M/O O ?

Verteilung der Gesellschaftssichten der 
Grabherren, in deren Gräbern Schreiben an die 

Unterwelt gefunden wurden

Anzahl der Gräber

Diagramm 10. Verteilung der Gesellschaftsschichten der Herren der Gräber mit Schreiben an die 
Unterwelt

Tabelle 66. Statistik der Gesellschaftsschichten der Herren der Gräber mit grabschützenden Texten, 
Siegeln, Tontöpfen oder Bleimännlein

Gesellschaftsschicht U U/M M M/O O ?

Anzahl der Gräber 8 29 45 20 10 35 Gesamtzahl: 154



613

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

Die Prozentzahl der Gräber, deren Grabherren der Oberschicht bzw. der Mittel- bis 
Oberschicht zuzuordnen sind, beträgt 19,5 %. Dies macht deutlich, dass grabschützende 
Texte keinesfalls nur die Glaubensvorstellungen der niederen sozialen Schichten wider-
spiegeln. Folglich ist die Ansicht von Seidel, dass grabschützende Texte, Talismane und 
Landkaufverträge hauptsächlich den Glauben des einfachen Volkes und nicht denjeni-
gen der Kreise am Kaiserhofs und der Literaten widerspiegeln203, ebenfalls in Frage zu 
stellen. 

5. Ausgenommen die 35 Gräber, bei denen sich die Gesellschaftsschicht der Grab-
herren nicht feststellen lässt, weist die Verteilung der sozialen Schichten der Grabherren 
der übrigen 119 Gräber, aus denen grabschützende Texte, Siegel, Tontöpfe oder Blei-
männlein zutage gefördert wurden, eine annähernd ovale Kurve auf, d. h. die Anzahl 
der Grabherren aus der Mittelschicht ist am größten. Anzunehmen ist, dass die Unter-
schicht in der Ost-Han-Zeit zahlenmäßig nicht weniger Personen umfasst hat als die 
Mittelschicht. Jedoch verursachten einerseits wiederholte Ausbrüche von Epidemien 
und Naturkatastrophen eine ständig wachsende Menge an obdachlosen Familien, deren 
Anzahl zu manchen Zeiten mehrere hunderttausend betrug.204 Andererseits hatte die 
zunehmende Aneignung von Grund und Boden durch mächtige Familienclans die gra-
vierende Folge, dass immer mehr verarmte Bauern und ihre Familienmitglieder Sklaven 

203	 Seidel 1987, 27–28.
204	 Wang Zijin 2006a, 89–90.

0

10

20

30

40

50

U U/M M M/O O Unklar

Verteilung der Gesellschaftssichten der Grabherren, in deren 
Gräbern grabschützende Texte, Siegel, Tontöpfe, oder 

Bleimännlein gefunden wurden

Anzahl der Gräber

Diagramm 11. Verteilung der Gesellschaftsschichten der Herren der Gräber mit grabschützenden 
Texten, Siegeln, Tontöpfen oder Bleimännlein



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

614

oder Sklavinnen von mächtigen Familienclans wurden.205 Deshalb war die Anzahl der 
Grabherren der Unterschicht, deren Gräbern die genannten Objekte beigegeben wurden, 
verhältnismäßig gering. Dies weist darauf hin, dass die Verwendung grabschützender 
Texte, Siegel, Tontöpfe und Bleimännlein offenbar eine Bestattungssitte war, die nicht 
aus der Unterschicht hervorging. Ebenfalls ist anzunehmen, dass diese Sitte (der Ver-
wendung der genannten Objekte), ähnlich wie die Sitte Schreiben an die Unterwelt und 
Landkaufverträge bei der Bestattung zu verwenden, wohl zunächst in der Mittel- und 
Oberschicht Verbreitung fand und erst später von der Unterschicht nachgeahmt wurde.

Diese These wird auch durch die Analyse der Grabherren gestützt, deren Gräbern 
die frühesten grabschützenden Texte beigegeben wurden. Frau Xuning, für die der erste 
überlieferte grabschützende Text (H. 01) verfasst wurde, kann z. B. wohl kaum der Unter-
schicht zugeordnet werden, da die Kosten für die Durchführung mehrmaliger Rituale, 
bei denen Magier Gebete an verschiedene Götter verrichteten, nicht von einer armen 
Familie zu tragen waren. Über die soziale Schicht der Bestatteten, für die der erste genau 
datierbare grabschützende Tontopf angefertigt wurde (T. 01), ist zwar nichts bekannt, 
aber der Grabherr des Hauses Jia, dem der zweite genau datierbare grabschützende 
Tontopf beigegeben wurde (T.  02-1), ist aufgrund des Umfangs des Grabes und der 
Grabbeigaben sehr wahrscheinlich der Mittelschicht zuzuordnen. Auch die Grabherren 
der Gräber M24 bei Xihuatan (T. 03) und M2 bei Diaoqiao (T. 04), aus denen jeweils der 
dritte und vierte genau datierbare grabschützende Tontopf ausgegraben wurden, sind 
ebenfalls jeweils der Mittel- und Oberschicht zuzuordnen. 

6. Aufgrund von 178 Gräbern, aus denen Begräbnistexte, grabschützende Tontöpfe 
oder Bleimännlein zutage gefördert wurden, ist es durchaus angebracht, bereits von 
einer Bestattungssitte zu sprechen. Verglichen mit der Gesamtzahl der bereits ausgegra-
benen hanzeitlichen Gräber206, ist diese Anzahl jedoch gering. Deshalb vertritt Lu die 
Ansicht, dass die Verwendung von Begräbnistexten keinesfalls als weitverbreitete Sitte 
anzusehen ist, sondern vielmehr einen Sonderfall darstellt.207 Angesichts des großen 
Territoriums des Han-Imperiums und der kulturellen Unterschiede zwischen seinen ver-
schiedenen Regionen erscheint es selbstverständlich, dass wohl kaum eine bestimmte 
Bestattungssitte in allen Teilregionen gleichermaßen Verbreitung fand. Aber die weite 
geographische Verbreitung grabschützender Texte und Siegel weist darauf hin, dass ihre 
Verwendung nicht nur eine lokale Praxis war, sondern in mehreren kulturell entwickel-
ten Regionen Nordchinas populär war und von dort in andere Regionen gelangte.208 

205	 Zou Ji-wan 1981, 137–138.
206	 Poo erstellt eine Statistik über 4642 hanzeitliche Gräber, deren Ausgrabungsberichte vor 1993 

veröffentlicht wurden (Poo Mu-chou 1993, 78).
207	 Lu zufolge wurden etwa zehntausend hanzeitliche Gräber bis heute zutage gefördert (Lu Xiqi 

2014, 66).
208	 Für die Diskussion der geographischen Verteilung der Begräbnistexte siehe Kapitel 4.1.1.



615

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

In den drei Gebieten, in denen die meisten grabschützenden Texte und Tontöpfe 
zutage gefördert wurden, nämlich im Chang’an-Gebiet, im Luoyang-Gebiet und in der 
Präfektur Hongnong, ist der Anteil der Gräber mit diesen Objekten nicht gering. Unter 
den 134 hanzeitlichen Gräbern, die in 1950er Jahren in Shaogou, einem Stadtteil von 
Luoyang, ausgegraben und genau datiert wurden, sind 29 Gräber auf die Ost-Han-Zeit 
zu datieren.209 Unter Letztgenannten wurden wiederum in acht Gräbern grabschüt-
zende Tontöpfe gefunden.210 Unter den 46 hanzeitlichen Gräbern, die 1956 bei Liujiaqu 
im Kreis Shaan ausgegraben wurden, sind 44 auf die Ost-Han-Zeit zu datieren.211 Unter 
ihnen wurden wiederum in 15 Gräbern grabschützende Tontöpfe gefunden.212 Unter 
den 98 osthanzeitlichen Gräbern, die im Jahr 2000 in der Stadt Xi’an zutage gefördert 
wurden, wurden in 24 Gräbern grabschützende Tontöpfe gefunden.213 Der prozentuale 
Anteil der Gräber mit grabschützenden Tontöpfen an den drei Ausgrabungsorten wird 
in Tabelle 67 aufgelistet.

Tabelle 67. Prozentuale Anteile der Gräber mit grabschützenden Töpfen an den Ausgrabungsorten 
bei Shaogou, Liujiaqu, Xi’an

Ausgrabungsort Shaogou Liujiaqu Stadt Xi’an

Anzahl der Gräber der Ost-Han-Zeit 29 44 98

Anzahl der Gr. m. g. T. 8 15 24

Prozentzahl der Gr. m. g. T. 27,6 % 34,1 % 24,5 %

Gr. m. g. T. = Gräber mit grabschützenden Tontöpfen

Angesichts der Tatsache, dass grabschützende Texte und Tontöpfe vor allem im Zeit-
raum zwischen der Mitte und dem Ende der Ost-Han-Zeit Verbreitung fanden, sind die 
Anteile derart ausgestatteter Gräber recht hoch. Hieraus lässt sich zweifellos schließen, 
dass die Verwendung grabschützender Tontöpfe in diesen drei Gebieten eine übliche 
Bestattungssitte war.

7. In vier sehr kleinen Gräbern (T. 37, N. 04, N. 13, N. 42), bei denen die Kosten für die 
Grabarchitektur und Beigaben gering ausfielen, wurde jeweils ein grabschützender Ton-
topf mit Inschrift gefunden. Dies weist darauf hin, dass für einige Mitglieder der Unter-
schicht die Kosten für die Bestellung eines mit einer Inschrift versehenen grabschützen-
den Tontopfs ebenfalls tragbar waren. Daher lässt sich der geringe Anteil der Gräber 
der Unterschicht, denen grabschützende Texte beigegeben wurden, nicht alleine aus 

209	 Luoyang shaogou hanmu 1959, 231–239.
210	 Für die Auflistung der acht Gräber siehe Nr. 16. 
211	 Ye Xiaoyan 1965, 107.
212	 Für die Auflistung der 15 Gräber siehe Nr. 05.
213	 Siehe Nr. 02, Nr. 03, Nr. 14, Nr. 18-Nr. 26, N. 14, N. 17–N. 20, N. 39–N. 41, T. 08, T. 10, T. 30, Y. 2-4.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

616

ökonomischen Gründen erklären. Für die geringe Verbreitung grabschützender Texte in 
der Unterschicht muss somit auch die dort schwach ausgeprägte Lesekompetenz beige-
tragen haben. Nach Ansicht von Tomiya können die unterschiedlichen Lesekompeten-
zen in der Han-Zeit nach fünf Stufen gegliedert werden: A. vollständiger Analphabetis-
mus; B. Fähigkeit nur den eigenen Namen zu lesen und zu schreiben; C. Fähigkeit leichte 
Texte für das Alltagsleben zu lesen und zu schreiben; D. Fähigkeit Dienstschreiben zu 
verstehen und zu schreiben; E. Fähigkeit Bücher zu lesen und intellektuelle Texte zu 
verfassen. Im Grund genommen wurde die Stufe E nur von Gelehrten und Angehöri-
gen der Oberschicht beherrscht. Die Stufe D entsprach der Fähigkeit der Schicht der 
kleinen Beamten, d. h. eines Teils der Mittelschicht, während die Lesekompetenz der 
Unterschicht hauptsächlich nur den Stufen A und B zuzuordnen war.214 Grabschützende 
Texte wurden zumeist in Form eines Dienstschreibens verfasst, daher dürften sie für die 
meisten Angehörigen der Unterschicht nicht leicht verständlich gewesen sein. Obwohl 
sie meist von hierfür bestellten Magiern angefertigt wurden, musste der Auftraggeber 
dennoch die Fähigkeit besitzen sie zu lesen und zu verstehen, alleine schon um über-
haupt auf den Gedanken zu kommen, einen Text in Form eines Dienstschreibens für das 
Weiterleben seiner Familienangehörigen im Jenseits erstellen zu lassen. 

Aus der obigen Diskussion ist deshalb zu schließen, dass die Sitte bei einer Bestat-
tung Begräbnistexte zu verwenden hauptsächlich von der Angehörigen der Mittel- und 
Oberschicht eingeführt und kultiviert wurde und später nur sporadisch von der Unter-
schicht nachgeahmt wurde.

4.4.2	 Begräbnistexten, Grabstelen und mächtige Familien

Mehrere Gräber, aus denen Begräbnistexte, grabschützende Tontöpfe oder Bleimänn-
lein zutage gefördert wurden, befanden sich bei der Ausgrabung in enger Nachbarschaft 
zu anderen Gräbern derselben Familie, wie Tabelle 68 zeigt.

Aus der Auflistung wird Folgendes ersichtlich:
1. Vor der Mitte der West-Han-Zeit beschränkte sich die Anzahl der Bestatte-

ten in einem Grab auf nur eine Person (G. 02, G. 03, G. 05, G. 06), während ab die-
sem Zeitraum nun mehrere Verstorbenen in einem Grab bestattet wurden (wie dies 
etwa beim Beispiel G.  08 der Fall ist). Dies weist darauf hin, dass die Anordnung 
der Gräber von Familienmitgliedern in einem gemeinsamen Grabfeld offensicht-
lich von der Jungsteinzeit bis zur West-Han-Zeit kontinuierlich praktiziert wurde215,  

214	 Tomiya 2013, 298.
215	 Hsing I-tien 2005, 88–101. 



617

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

Tabelle 68. Datierung, Anzahl der Bestatteten der Familiengräber mit Begräbnistexten, grabschüt-
zenden Tontöpfen oder Bleimännlein

Nr. G. 02 G. 03 G. 05 G. 06

Dat. 173 v. Chr. 168 v. Chr. 167 v. Chr. 153 v. Chr. 

Anz. 1 1 1 1

Fam. M18, M17, M15 M1, M2, M3 M167, M168, M169 M8, M9, M10

Nr. T. 04, T. 22 T. 07 T. 11, T. 12 T. 23

Dat. 126/168 n. Chr. 135 n. Chr. 148 n. Chr. 170 n. Chr.

Anz. 2–4, 2–4 6 ?, ? 2–6

Fam. M1-M7 M8, M9, M73, M158 M3-M6 M1037, M1038

Nr. N. 11, N. 32 N. 12 N. 14 N. 19

Dat. Ende Ost-Han Ende Ost-Han Ende Ost-Han Ende Ost-Han

Anz. 2, 2 2 1–2 4

Fam. M1, M2 M17 und ein weiteres 
Grab mit Grabhügel

M3, M4 M1, M2

Nr. N. 34 N. 35 N. 40 Z. 01

Dat. Ende Ost-Han Mitte/Ende Ost-Han Ende Ost-Han 182 n. Chr.

Anz. 2 2 2–3 2

Fam. C1M120, C1M121 M23, M24 M6, M7 M1, M2

Nr. Z. 02	 Z. 03 BM. 02

Dat. Ende Ost-Han Ende Ost-Han Ende Ost-Han

Anz. ? 1–2 1–2

Fam. Grab von Zeng Qian 
and andere 35 Gräber

M33, M34 M1, M2, M3

Nr. BM. 03 Nr. 04 Nr. 05

Dat. Mitte/Ende Ost-Han Ende Ost-Han Ende Ost-Han

Anz. 2–3 3–4 3–8

Fam. drei Gräber mit gro-
ßem Grabhügel

C5M346, M1 M87, M100

Nr. Nr. 06 Nr. 12 Nr. 16

Dat. Ende Ost-Han Mitte/Ende Ost-Han Ende Ost-Han

Anz. 3 1–2 1

Fam. M8, M9, M73, M158 M1-M6 M143, M144

Dat. = Datierung; Anz. = Anzahl der Bestatteten; Fam. = Familiengräber.



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

618

jedoch die Sitte der Paarbestattung in einem gemeinsamen Grab erst danach Verbrei-
tung fand.216

2. Von der Ost-Han-Zeit an entwickelte sich die Bestattungssitte derart weiter, dass 
nicht nur ein Ehepaar, sondern auch weitere Mitglieder des Haushalts im selben Grab 
bestattetet werden konnten. So befanden sich z. B. im Grab von Yao Xiaojing (K. 01), der 
73 n. Chr. bestattet wurde, drei Holzsärge. Im Grab der Familie Jia (T. 02) fand eine frühe 
Bestattung im Jahr 105 n. Chr. statt. Erst 42 Jahre später, nämlich im Jahr 147 n. Chr., 
wurde die verstorbene Schwiegertochter in der Seitenkammer bestattet, die später an 
der Grabrampe separat errichtet wurde. Im Grab M158 bei Liujiaqu (T. 07) wurden sogar 
sechs Skelette gefunden. 

Nach Ansicht von Tu bildet die Kernfamilie die typische hanzeitliche Familienform. 
Er bezeichnet sie als Han-Typus-Familie 漢型家庭. Sie besteht aus den Eltern und ihren 
Kindern, die Anzahl ihrer Mitglieder beträgt meist zwischen vier und fünf.217 Laut Hsu 
war in der West-Han-Zeit die Kernfamilie die führende Familienform, während sie in 
der Ost-Han-Zeit allmählich von der vertikal erweiterten Familie ersetzt wurde, bei der 
die Kernfamilie insbesondere mit den Großeltern in einem Haushalt zusammen lebte.218 
Song ist hingegen der Meinung, dass zwar die vertikal erweiterte Familie die führende 
Familienform in der Ost-Han-Zeit war, jedoch zugleich der Anteil der „Großen Haus-
haltsfamilie“ zunahm, in der ein Elternpaar mit mindestens zwei verheirateten Kindern 
bzw. den Enkelkindern, zum Teil auch parallele Ehen von Geschwistern, eine Lebens- 
und Wirtschaftsform bildeten.219

Die Anzahl der Bestatteten weist in der obigen Tabelle jeweils darauf hin, dass spätes-
tens zu Beginn der Mitte der Ost-Han-Zeit in einigen Gräbern alle Mitglieder eines Haus-
halts in einem gemeinsamen Grab bestattet wurden. Dennoch beträgt in den meisten 
Gräbern die Anzahl der Bestatteten nur zwei. Dies deutet an, dass die Paarbestattung in 
der Ost-Han-Zeit die dominante Bestattungssitte gewesen sein muss. Die Paarbestattung 
fand nicht nur in Gräbern mittelmäßigen Umfangs, sondern auch in großen Gräbern statt, 
wie z. B. im Grab von Liu Gongze (Z. 01) sowie in den Gräbern M1 und M2 bei Houshiguo 
im Kreis Mi (N. 11, N. 32). Hieraus ist zu schließen, dass die Paarbestattung nicht nur in 
der Unter- und Mittelschicht, sondern auch in der Oberschicht Verbreitung erlangte. 

In grabschützenden Texten wurde die Zusammenkunft der Bestatteten im Grab als 
hezhong 合冢 oder hehui 合會 bezeichnet. 

T. 07: ... für das Haus Tang mit Sorgfalt das Grab, aus dem Anlass, dass sich der 

216	 Qi zufolge wurden in der Zhou-Zeit der Ehemann und die Ehefrau nicht in einem Grab, sondern 
in zwei nebeneinander liegenden Gräbern separat bestattet (Qi Dongfang 2006, 28). 

217	 Tu Cheng-sheng 1992, 793. 
218	 Hsu Cho-yun 1982, 539. 
219	 Song Rentao 2003, 9–16. 



619

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

kürzlich Verstorbene [mit dessen bereits hier bestatteten Familienmitgliedern] 
vereinigt 天帝神師臣農謹為唐氏合冢厭（壓）. 

T. 14: ... beschütze [ich im Namen des] Gelben Herrn [das Grab] aus dem Anlass, 
dass sich Atong aus der Familie Xusu mit der Tochter von Xing Xian, beide stam-
men aus dem Dorf Zhonghua der Verbandsgemeinde Zhen des Kreises Houshi 
der Präfektur Henan, sich im Grab vereinigen 黃帝與河南緱氏眞□{鄉}中華裡

許蘇阿□{銅}□刑憲女合會. 

Z. 01: Er vereinigt sich heute mit [seiner bereits hier bestatteten Ehrpartnerin] im 
Grab 今日合冢墓. 

Bei der Zusammenkunft der Bestatteten im Grab handelt es sich in beiden Textbeispielen 
(T. 14, Z. 01) um eine Paarbestattung. Die grabschützenden Texte wurden offenbar bei der 
Bestattung des später verstorbenen Ehepartners dem Grab beigegeben. Im dritten Grab 
(T. 07) befanden sich hingegen sechs Skelette. Dementsprechend wurden im Grab sechs 
grabschützende Tontöpfe gefunden. Spuren von Inschriften sind auf drei Tontöpfen noch 
zu erkennen. Davon ist eine Inschrift gut erhalten, die anderen beiden sind jedoch stark 
abgeblättert. Auf den anderen drei Tontöpfen ist keine Inschrift mehr erkennbar. Da die 
sechs Tontöpfe unterschiedliche Formen aufweisen, lässt sich daraus schließen, dass sie 
nicht dem Grab auf einmal, sondern sehr wahrscheinlich bei jeder Bestattung einzeln 
beigegeben wurden. 

3. Die Familiengräber, aus denen grabschützende Texte oder Tontöpfe ausgegraben 
wurden, spiegeln die Wandlung der vorherrschenden Familienform von der Kernfamilie 
zur vertikal erweiterten Familie in der Ost-Han-Zeit wider. Aufgrund des Umfangs dieser 
Gräber lassen sich ihre Grabherren zumeist als Mitglieder lokal mächtiger Familienclans 
identifizieren. So betrug z. B. die erhaltene Höhe des Grabhügels von Liu Gongze (Z. 01) 
etwa 13,00 m, der erhaltene Durchmesser etwa 44,00 m. Die Länge des Ziegelbaus betrug 
33,18 m, die Breite 13,40 m. Im Grabgarten der Familie Zeng, in dem sich das Grab von 
Zeng Qian (Z. 02) befand, wurden sogar insgesamt sechsunddreißig Gräber über mehrere 
Jahrhunderte hinweg sukzessive errichtet und gepflegt. 

Die Gräber in einem Familiengrabgarten wurden oft nach einem festen Plan neben-
einander errichtet anstatt beliebig verteilt. So wurden z. B. die sieben Gräber des Hauses 
Yang bei Diaoqiao im Kreis Tongguan in einer von Osten nach Westen verlaufenden Linie 
im Abstand von fünfzehn bis siebenundzwanzig Metern angeordnet. Im Osten beginnend 
erfolgte der Bau der Gräber in chronologischer Reihenfolge (Abb. 4-30). Die Bestatteten im 
ersten Grab (M2), deren Anzahl zwischen zwei und vier betrug, waren Yang Zhen und seine 
Familienmitglieder. Bei den Bestatteten des zweiten und des dritten Grabes (M7, M3) soll es 
sich um die Söhne von Zhen, nämlich Mu und Rang, und ihre Familienmitglieder gehandelt 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

620

haben.220 Die weiteren drei Gräber (M5, M6, M1) beherbergten Zhens Enkel, Tong, Zhu und 
Fu, und ihre Familienmitglieder. Das letzte Grab war schließlich Ruhestätte des Großenkels 
von Zhen, Biao, und seiner Familienmitglieder (Abb. 4-31, 4-32). Hieraus ist zu schließen, 
dass die Gräber des Hauses Yang innerhalb eines Jahrhunderts von Ost nach West entspre-
chend der Todeszeit des jeweiligen Familienoberhauptes nacheinander angelegt wurden. 

Die beschriebene Anordnung der Familiengräber in einem Friedfeld in direkter Nach-
barschaft zueinander wird insbesondere am Ende der Ost-Han-Zeit auch anhand von 
grabschützenden Texten ersichtlich. 

T. 27 (174 n. Chr.): … setze [ich,] der Bote des Himmlischen Herrn, die Beamten, 
die jeweils für die linke Seite sowie für die rechte Seite des Grabes zuständig sind, 
...alle, die [direkt] für die Gräber des Hauses Zhang zuständig sind, in Kenntnis 
天帝使者告張氏之家三丘五墓＂（墓）左、墓右...

T. 28 (175 n. Chr.): [Ich] setze den Herrn der Erde, den Grabsenior, ...alle, die für 
die Gräber [des Hauses Song zuständig sind], hierüber in Kenntnis 告四丘五墓

土君、墓伯...

T. 29 (176 n. Chr.): Nachdem das versiegelte Abwehrzeichen angekommen ist, 
sollen die Vorfahren bzw. die Eltern des Herrn Xu das Grab [nicht] verlassen 封
鎮到，□□□胥氏家塚中三曾、五祖、皇□父母離丘別墓. 

T. 30 (177 n. Chr.): Das unglückliche Qi soll von den Gräbern des Hauses ... ent-
fernt werden 移□三丘五墓之沖齊（氣）. 

T.  32 (182 n. Chr.): Alle unheilvollen Verstrickungen [zwischen der Todeszeit 
des Verstorbenen und] den vier Jahreszeiten, den Fünf Elementen, den Gräbern 
[des Hauses des Verstorbenen], ... sollen aufgelöst werden 四時五行，三丘五

阜，□{復}重之殃. 

S. 04 (Am Ende der Ost-Han-Zeit): ... um das Grab der gemeinsamen Vorfahren 
der fünf Familien von Chi Bozong, Chi Shuzong, Chi Jizong, Chi Boshi sowie Chi 
Boqing, deren Herkunftsort der tingbu-Sicherheitsbezirk ...li im Kreis Xi’an im 
Fürstentum Qi ist, zu schützen und [das Unheil vom Grab] fernzuhalten 壓除齊

國西安□里亭部遲伯宗、遲叔宗、遲季宗、遲伯世、遲伯卿此五家祖塚. 

Die Phrase sanqiu wumu 三丘五墓 bezieht sich mit ihren Varianten sanqiu wufu 三

220	 Wang Zhongshu 1963, 33. 



621

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

丘五阜 und siqiu wumu 四丘五墓 auf die Gräber einer Familie, die auf demselben 
Grabfeld in enger Nachbarschaft zueinander angeordnet wurden. Die Popularität sol-
cher Textpassagen spiegelt die Entwicklung der Familiengräber insbesondere unter den 
mächtigen Familienclans der Ost-Han-Zeit wider. Angesichts der großen Anzahl der 
Familiengräber, in denen grabschützende Texte und Tontöpfe gefunden wurden, und 
der Tatsache, dass die Grabherren dieser Gräber meistens der Mittel- bis Oberschicht 
zuzuordnen sind, ist anzunehmen, dass mächtige Familienclans bei der Entstehung und 
Entwicklung der Bestattungssitte grabschützende Texte oder Tontöpfe zu verwenden, 
eine zentrale Rolle gespielt haben müssen. 

In der Ost-Han-Zeit bildeten mächtige Familienclans haozu 豪族 das Rückgrat der Gesell-
schaft und zugleich aber auch das größte Hindernis für eine stabile Herrschaft der Zentral-
regierung.221 Anders als die westhanzeitlichen Kriegsverdienstschichten jungong jieceng 
軍功階層, die ihren Anteil an der Staatsgewalt durch ihre Kriegsverdienste in der Grün-
dungsphase der Han Dynastie errangen222, erwarben in der Ost-Han-Zeit mächtige Fami-
lienclans ihre Macht vor allem dadurch, dass ihre Mitglieder aufgrund der Beherrschung 
des konfuzianischen Kanons oder aufgrund ihres moralischen Ruhms zu Beamten ernannt 
wurden.223 Der soziale Status eines Beamten brachte seiner Familie oft großen Reichtum, 
der wiederum bessere Bildungsressourcen für den Nachwuchs schuf und dessen Chancen 
auf den Beamtenstatus erhöhte. Deshalb verfügten mächtige Familienclans in der Ost-
Han-Zeit somit nicht nur über soziales Kapital, sondern auch über ökonomisches und kul-
turelles Kapital.224 Die Entstehung mächtiger Familienclans des hanzeitlichen Typus geht 
jedoch bereits auf die Regierungszeit von Kaiser Wu zurück, der dem Vorschlag von Dong 
Zhongshu 董仲舒 (179–104 v. Chr.) folgte und dem Konfuzianismus durch staatliche Förde-
rung vor anderen Schulen Priorität einräumte. Vom Ende der West-Han-Zeit an bis zur Xin-
Zeit entwickelte sich der Einfluss der mächtigen Familien rasant, während zugleich Boden-
annexionen und die mit ihnen verbundenen sozialen Auswirkungen stetig zunahmen.225 In 
der Ost-Han-Zeit bauten die mächtigen Familienclans ihre soziale Stellung weiter aus.226  

221	 Chen Suzhen 2010, 45. 
222	 Nach der Schätzung von Li betrug zu Beginn der West-Han-Zeit die Anzahl der Personen, die 

den Kern der Kriegsverdienstschichten bildeten, etwa sechshunderttausend, dies waren unge-
fähr 4% der Bevölkerung (Li Kaiyuan 2000, 53–54). 

223	 Maran reflektiert verschiedene Definitionen von Macht („power“) in der Soziologie. Er neigt 
dazu den Begriff „Macht“ mit den Begriffen „Ressource“ und „agency“ zu verbinden (Maran 
2009, 11). In dieser Arbeit wird die Definition des Begriffs „Macht“ vorrangig im Sinne von 
Giddens verwendet (Giddens 1984, 16). 

224	 Bourdieu 1987, 3–4. 
225	 Für die Analyse der Entwicklung mächtiger Familien in diesem Zeitraum siehe Cui Xiangdong 

2003, 134–141. 
226	 Der Gründer der Ost-Han-Zeit, Liu Xiu, und seine verdienstvollsten Untertanen stammten fast 

alle aus mächtigen Familienclans (Yang Lien-sheng 1936, 1017–1018). 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

622

Einige Familien erlangten nun nahezu adelsgleiche gesellschaftliche Positionen, indem sie 
Generation für Generation ranghohe Beamten hervorbrachten. Für die Aneignung dieser 
wichtigsten sozialen Ressource, nämlich des Beamtentitels, spielte die Beherrschung der 
konfuzianischen Klassiker, die sich vorrangig auf fünf Werke, nämlich Zhouyi, Shijing, 
Shangshu, Yili und Chunqiu bezogen, eine zentrale Rolle.

Am Anfang der Ost-Han-Zeit trat das Grab an die Stelle des Ahnentempels und wurde 
zum Zentrum des Ahnenkultes. Grund dafür war die Ritualreform von Kaiser Ming, der 
58 n. Chr. die feierliche Audienzzeremonie nun am ersten Tag des Jahres und die wich-
tigste Opferzeremonie, die ursprünglich im Ahnentempel stattfand, nun vor dem Mauso-
leum des verstorbenen Kaisers Guangwu durchführen ließ. Die neue Form der Opferze-
remonie wurde umgehend von Beamten und Gelehrten in großem Umfang imitiert, was 
schließlich zur festen Sitte führte den Grabschrein zu errichten.227 Gegen Mitte bis Ende 
der Ost-Han-Zeit wurden zahlreiche steinerne Schreine vor den Gräbern reicher Familien 
errichtet. Der Grabschrein und die Grabrampe waren meist auf einer Gerade angeordnet, 
wie dies z. B. beim berühmten Grab von Zhu Wei (Abb. 4-33, 4-34, 4-35) der Fall war.228

Es ist umstritten, ob sich die Seele des Verstorbenen nach dem hanzeitlichen Volks-
glauben langfristig im Grabschrein aufhält. So stellt Wu anhand der Inschrift auf dem 
steinernen Schrein von Xiang Ta229 fest, dass Schreine in der Ost-Han-Zeit für die 
Wohnorte der Seelen gehalten wurden:230

227	 Wu Hung 1988, 102–104. Siehe auch Wu Hung 2005, 564–566. Nach Ansicht von Yang führte 
nicht Kaiser Ming selbst die Opferzeremonie vor dem Grab ein, sondern er übernahm ledig-
lich die damalige Sitte mächtiger Familienclans, die Opferdarbietung vor ihren Familiengräbern 
durchzuführen (Yang Kuan 1985, 183). 

228	 Fairbank vermutet, dass sich der Eingang des Grabes sich östlich der Nord-Süd-Achse der längsten 
Grabkammer, also der Hauptgrabkammer, befunden haben könnte, da dort zwei steinerne Türen 
aufgefunden wurden (Fairbank 1942, 88). Die Gesamtbreite beider Türen war jedoch größer als die 
Breite des sogenannten Eingangs. Deshalb ließ sich dieser nicht richtig schließen. Zudem betrug 
die Öffnung an der Ostwand der mittleren Seitenkammer nur etwa 24 Zoll (73 cm). Diese wäre viel 
zu eng für den Eingang eines Grabes von dieser Größe. Das Grab wurde geplündert, die Südseite 
der Hauptgrabkammer und die Ostseite der mittleren Seitenkammer wurden zerstört. Deshalb 
könnten die beiden Steintüren nach der Plünderung des Grabes an die Ostwand der mittleren Sei-
tenkammer verfrachtet worden sein, durch die die Grabräuber vermutlich eingedrungen waren. 
Der Eingang des Grabes musste sich mithin südlich der Südwand der Hauptgrabkammer, also auf 
der Nord-Süd-Achse des Grabes, befunden haben. Da fast alle bisher ausgegrabenen Grabrampen 
der Ost-Han-Zeit geradlinig verliefen und keine rechtwinklig angeordnet war, wäre ein Eingang 
auf einer parallelen Achse zur Achse des Grabes eher unwahrscheinlich. Ich bin der Meinung, 
dass die Grabrampe geradlinig war und sich auf der Nord-Süd-Achse des Grabes befunden haben 
musste. Entsprechend habe ich den von Fairbank gezeichneten Grundriss des Grabes modifiziert. 

229	 Nach Ansicht von Luo ist Tajun 他君 der Vorname des Verstorbenen (Luo Fuyi 1960, 178). Chen 
ist hingegen der Meinung, dass der Vorname des Verstorbenen Ta 他 lautet, während jun 君 eine 
respektvolle Anredeform sein muss (Chen Zhi 1979, 65). 

230	 Wu Hung 2005, 567. 



623

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

„Ein steinerner Schrein wurde [vor dem Grabhügel] errichtet, mit der Hoffnung, 
dass er für die Seelen der beiden [hingeschiedenen] Eltern ein Aufenthaltsort sein 
könnte 起立石祠堂，冀二親魂靈有所依止.“

Der Ausdruck yizhi 依止 („Aufenthalt“) ist hier jedoch poetisch zu verstehen und nicht 
zwingend als „wohnen“ zu deuten. Der obige Satz kann daher als eine rhetorische Figur, 
die die kindliche Pietät xiao 孝 der Hinterbliebenen zum Ausdruck bringen soll, angese-
hen werden. Aus dem Satz ist also nicht zu schließen, dass man damals glaubte, dass die 
Seele des Verstorbenen ihren Wohnsitz für lange Zeit im Schrein beziehen würde. Viel-
mehr wird die Vorstellung, dass sich die Seele des Verstorbenen vom Diesseits entfernt 
und nicht mehr dorthin zurückkehrt, nicht nur in grabschützenden Texten aufgegrif-
fen, sondern auch in mehreren Inschriften, die in die als Bauteile eines unterirdischen 
Grabes oder eines oberirdischen Grabschreins fungierenden Steinplatten eingemeißelt 
wurden, wie z. B. in der Inschrift des Grabes bei Cangshan sowie in der Inschrift auf 
dem Schrein für Xu Aqu:

„[Die Seelen der Verstorbenen] begeben sich auf immer und ewig in die dunkle 
Unterwelt, ihre Verbindungen mit dem Diesseits sollen abgebrochen werden. 
Nachdem die Tür des Grabes geschlossen wurde, soll sie nie wieder geöffnet wer-
den 長就幽冥則決絕，閉曠（壙）之後不復發.“231

„Die Seele [von Aqu] war einsam und stieg in die dunkle Unterwelt hinab. Er ist 
[seitdem] für immer und ewig von den Hinterbliebenen seiner Familie getrennt. 
Wo besteht die Hoffnung, sein Gesicht wieder zu betrachten 神靈獨處，下歸窈

冥，永與家絕，豈復望顏.“232

Somit herrschte in der Ost-Han-Zeit die Vorstellung, dass die Seele des Verstorbenen 
in die Unterwelt hinabsteigen, fortan im Grab wohnen und nicht mehr ins Diesseits 
zurückkehren soll. Zugleich wurden oberirdische Grabanlagen, wie z. B. Schreine, Ste-
len, steinerne Plastiken, que-Pforten, Säulen und Mauer um den Grabgarten errichtet 
(Abb. 4-36)233, um die kindliche Pietät der Hinterbliebenen zu offenbaren. Im Gegensatz 
zum Grabschrein, auf den gelegentlich ein Kolophon neben bildlichen Darstellungen 
eingeritzt wurde, war die Grabstele allein als Träger für lange Texte bestimmt und 

231	 Für die Entzifferung der Inschrift siehe Fang Pengjun & Zhang Xunliao 1980, 271–272.
232	 Für die Entzifferung der Inschrift siehe Xu Aqu muzhi 1974, 73.
233	 Für die Erforschung hanzeitlicher oberirdischer Grabanlagen mittels der überlieferten Literatur 

siehe Croissant 1964, 92–104. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

624

deswegen geeigneter, die kindliche Pietät und die Trauer der Hinterbliebenen unmittel-
bar zum Ausdruck zu bringen. 

Nach der Statistik von Brown tauchten die erhaltenen Grabstelen erstmals am 
Anfang der mittleren Ost-Han-Zeit, d. h. in den 70er Jahren des 1. Jh. n. Chr. auf und 
verteilten sich zahlenmäßig größtenteils auf das Ende der Ost-Han-Zeit (Abb. 4-37). 
Dieses zeitliche Verteilungsmuster ähnelt sehr demjenigen der grabschützenden Texte 
in der Ost-Han-Zeit. 

Unter den hanzeitlichen Steininschriften, die von Nagata dokumentiert wurden, lässt 
sich meines Erachtens nur etwa ein Drittel als Grabstelen identifizieren. Einen Über-
blick über ihre Grabherren und deren Gesellschaftsschicht gibt Tabelle 69.

Tabelle 69. Namen, Beamtentitel und Gesellschaftsschicht der Grabherren aus den hanzeitlichen 
Steininschriften

Nr. * Grabherr Beamtentitel des Grabherren SS.

15 Tong 通 sanlao-Senior 三老 M

32 Herr Qin 秦 shuzuo-Sekretär 書佐des Präfekten der Präfektur 
Guangyang M

34 Ma Jiang 馬薑 ältere Schwester der Hauptfrau Mingde 明德 O

38 Ziyou 子遊 Präfekta der Präfektur Ju 莒 O

39 Yuan An 袁安 situ-Bildungsminister 司徒b O

40 Yuan Chang 袁敞 situ-Bildungsminister 司徒 O

48 Witwe ... ? O/M

50 Wang Xiaoyuan 王孝淵
gongcao-Assistent 功曹eines Kreises, mit dem Rang 
von hundert Shi M

52 ? ? O/M

59 Herr Jing 景 xiang-Kanzler 相c des Fürstentums Beihai O

63 Wu Ban 武斑
zhangshi-Assistent 長史 des Präfekten der Präfektur 
Dunhuang, mit dem Rang von sechshundert Shi O

71 Li Mengchu 李孟初
Magistratd des Kreises Wan 宛, mit dem Rang von 
sechshundert Shi

O

74 Herr Kong 孔 zhangshi-Assistent des Kanzlers eines Fürstentums O

75 Han Chi 韓勅 xiang-Kanzler 相 des Fürstentums Lu O

77 Zheng Gu 鄭固
langzhong-Kavalier im Palast 郎中e, dessen Rang 
dreihundert Shi entspricht 比三百石

M

a	 Hucker übersetzt taishou 太守 als „Governor“ (Hucker 1985, 13). 
b	 Hucker übersetzt situ als „Minister of Education“ (Hucker 1985, 458). 
c	 Hucker übersetzt xiang als „Grand Councilor“ (Hucker 1985, 12). 
d	 Hucker übersetzt ling 令 oder zhang 長 als „Magistrate“ eines Kreises (Hucker 1985, 13). 
e	 Hucker übersetzt langzhong als „Gentleman of the Interior“ (Hucker 1985, 301). 



625

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

Tabelle 69 (Fortsetzung)

Nr. * Grabherr Beamtentitel des Grabherren SS.

83 Tong 通, Vater von Lin 臨 gongcao-Assistent 功曹 einer Präfektur, mit dem 
Rang von hundert Shi M

85 Kong Zhou 孔宙
duwei-Beschützer 都尉f der Präfektur Taishan,  
dessen Rang zweitausend Shi entspricht O

86 Kong Qian 孔謙, Sohn von Kong Zhou gongcao-Assistent功曹 einer Präfektur, mit dem 
Rang von hundert Shi O

88 Xianyu Huang 鮮於璜 Präfekt der Präfektur Yanmen 雁門 O

89 Wu Rong 武榮
Assistent des zhijinwu-Kammerherrn für kaiserliche 
Insignien 執金吾g, mit dem Rang von tausend Shi O

92 Zhang Shou 張壽 xiang-Kanzler des Marquisates Zhuyi 竹邑h O

93 Heng Fang 衡方
weiweiqing-Kammerherr der Garnison im Palast 衛
尉卿, mit dem Rang von vollen zweitausend Shi 中
二千石

O

95 Yang Zhu 楊著 Magistrat des Kreises Gaoyang 高陽 O

96 Yang Zhen 楊震 taiwei-Generalbeschützer 太尉 i O

97 Guo Tai 郭泰
zum yuan-Assistenten 掾 des situ-Bildungsministers 
司徒 ernannt, aber von ihm abgelehnt M

98 Xia Cheng 夏承 Magistrat des Kreises Chunyu 淳於 O

103 Yang Shugong 楊叔恭 cishi-Inspektor des Verwaltungsbezirks Yan 兗州 O

104 Kong Biao 孔彪 Präfekt der Präfektur Boling 博陵 O

108 Lu Jun 魯峻
xiaowei-Kommandant 校尉der Präfektur Sili j,  
mit dem Rang von vollen zweitausend Shi O

110 Lou Shou 婁壽 – M

112 Ehefrau von Boxing 伯興 ？ O/M

113 Han Ren 韓仁 Magistrat des Kreises Wenxi 聞熹 O

117 Yin Zhou 尹宙, Enkel des Kanzlers 
des Marquisates von Fubo 富波

gongcao-Assistent 功曹 einer Präfektur, mit dem 
Rang von hundert Shi O

118 Zhao Kuan 趙寬, Enkel des Generals 
Zhao Chongguo趙充國

duyou-Inspektor 督郵 der Präfektur Jincheng O

121 Pan Qian 潘乾 Magistrat des Kreises Liyang 溧陽 O

122 Herr Wang王 sheren-Sekretär 舍人eines Präfekten einer Präfektur M

125 Zheng Jiyi 鄭季宜 Magistrat des Kreises Weishi 尉氏 O

f	 Hucker übersetzt duwei als „Defender“ (Hucker 1985, 13). 
g	 Hucker übersetzt zhijinwu als „Chamberlain for the Imperial Insignia“ (Hucker 1985, 13). 
h	 Hucker übersetzt wangguo 王國 und houguo 侯國 jeweils als „Princedom“ und „Marquisate“ (Hucker 1985, 

13). 
i	 Hucker übersetzt taiwei als „Defender-in-chief“ (Hucker 1985, 13). 
j	 Hucker übersetzt sili xiaowei als „Metropolitan Commandant“ (Hucker 1985, 14). 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

626

Tabelle 69 (Fortsetzung)

Nr. * Grabherr Beamtentitel des Grabherren SS.

126 Cao Quan 曹全 Magistrat des Kreises Heyang 郃陽 O

127 Herr Wang 王 ? O/M

128 Zhang Qian 張遷 Magistrat des Kreises Dangyin 蕩陰 O

129 Herr Zhao 趙 Magistrat des Kreises Yu 圉 O

130 Fan Min 樊敏 Präfekt der Präfektur Ba 巴 O

135 Meng Xuan 孟璇, Sohn des Magistrats 
des Kreises Wuyang 武陽

– O

138 Kong Bao 孔褒, Sohn des duwei-
Beschützers der Präfektur Taishan

congshi-Assistent 從事 des cishi-Inspektors des Ver-
waltungsbezirks Yu 豫州

O

140 Liu Xiong 劉熊 Magistrat des Kreises Suanzao 酸棗 O

141 Bo 博, Sohn des sikong-Arbeits
ministers 司空k xiang-Kanzler des Fürstentums Ganling 甘陵 O

142 ..., Sohn des Marquis ...chao 朝侯
yezhe-Empfangsherr im Palast 謁者, dessen Rang 
Sechshundert Shi entspricht O

143 Herr Zhang 張 Magistrat des Kreises Chiyang 池陽 O

146 ? ? O/M

147 ? ? O/M

148 ? ? O/M

149 Zhao Dao 趙菿
langzhong-Kavalier im Palast 郎中, dessen Rang 
Dreihundert Shi entspricht M

150 Liu Yao 劉曜
guangluxun-Kammerherr der Bedienten im Palast 
光祿勳 l O

151 Yilang 議郎 ? O/M

155 Herr Wang 王 ？ O/M

160 ? ? O/M

161 ..., Mitglied der Familie von Cao Cao 
曹操

？ O

162 Herr Zhou 周 Präfekt der Präfektur Runan 汝南 O

Nr. * bezieht sich auf die Nummerierung von Nagata (Nagata 1994); SS. =Soziale Schicht. O = Oberschicht; 
M = Mittelschicht; U = Unterschicht.

k	 Hucker übersetzt sikong als „Minister of Works“ (Hucker 1985, 450). 
l	 Hucker übersetzt guangluxun als „Chamberlain for Attendants“ (Hucker 1985, 288). 



627

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

Anhand dieser Tabelle lässt sich eine Statistik über die Gesellschaftsschichten der Grab-
herren erstellen, die sich mit Tabelle 70 und Diagramm 12 veranschaulichen lässt.

Die Grabherren, für die Grabstelen errichtet wurden, sind der Mittel- und Oberschicht 
zuzuordnen. Anders als grabschützende Texte wurden Grabstelen jedoch überwiegend 
für Mitglieder der Oberschicht hergestellt. Was ihre textlichen Merkmale betrifft, bilden 
grabschützende Texte und Grabstelen zwei verschiedene Genres von Texten. Während 
grabschützende Texte vorrangig die Form eines Dienstschreibens annahmen, entwi-
ckelten sich Grabstelen zu einer literarisch anspruchsvollen neuen Gattung, die sowohl 
auf die zan-Lobpreisungen 讚 von Sima Qian als auch auf die song-Hymnen 頌 aus 
dem Werk Shijing zurückzuführen ist.234 Literarisch besonders herausragende Texte 
auf Grabstelen, die oft von berühmten Gelehrten verfasst wurden,235 waren begehrt 

234	 Brashier 2009, 1033–1038. 
235	 Laut der Statistik von Brown werden in der Schrift Houhanshu siebenundzwanzig Gelehrte als 

Autoren der Grabsteleninschriften erwähnt. Zwei Drittel von ihnen waren gegen Ende der Ost-
Han-Zeit tätig (Brown 2007, 47–49). 

Tabelle 70. Statistik der Gesellschaftsschicht der Grabherren aus den hanzeitlichen Steininstelen

Gesellschaftsschicht U M/U M O/M O

Anzahl der Gräber 0 0 8 11 39 Gesamtzahl: 58

0

10

20

30

40

50

U U/M M M/O O

Verteilung der Gesellschaftsschichten der Grabherren, für 
die osthanzeitliche Grabstelen errichtet wurden

Anzahl der Grabstelen

Diagramm 12. Verteilung der Gesellschaftsschichten der Herren der hanzeitlichen Stelen



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

628

und wurden gerne in Gelehrtenkreisen auswendig rezitiert.236 Sie hielten nicht nur den 
Namen sowie die Geburts- und Todeszeit des Grabherrn fest, sondern rühmten auch 
seine Ahnenreihe, die Höhepunkte seines Lebens und die Trauer der Hinterbliebenen, 
zunächst in Prosaform, gefolgt von einer Hymne, in der die Essenz der Tugenden und 
Verdienste des Grabherrn hervorgehoben wurden. Was die physische Form der Grab-
stelen betrifft, sind sie auf beschriftete Bronzegefäße der Shang- und Zhou-Zeit, die stei-
nernen Trommeln shigu 石鼓 der östlichen Zhou-Zeit, die Stelen des ersten Kaisers Qin 
Shihuang sowie auf die Felseninschriften der Han-Zeit zurückzuführen.237 Verglichen 
mit dem Material Bronze kam Stein erst viel später, nämlich in der Han-Zeit, in größe-
rem Umfang als Träger von Inschriften zum Einsatz.238 Seine massenweise Verwendung 
als Baumaterial für Gräber begann ebenfalls erst in der Han-Zeit. Die neue „Entde-
ckung“ des Materials Stein deutet wohl darauf hin, dass ihm zu diesem Zeitpunkt eine 
symbolische Bedeutung für Langlebigkeit und Unsterblichkeit zugesprochen wurde, die 
Bauer zufolge jeweils mit dem fernen Osten (Langlebigkeit) und dem Westen (Unsterb-
lichkeit) verbunden waren239. Versehen mit reimender Prosa und Hymnen, eingemeißelt 

236	 Brashier 2005, 249–250. 
237	 Brashier 2009, 1027–1029. 
238	 Nach Ansicht von Kern bezieht sich der Ausdruck jinshi 金石 („Metall und Stein“) vor der Qin-

Zeit vor allem auf Bronzeglocken und qin-Klangsteine 磬. Die Steininschriften der Qin-Zeit 
sind somit auf die Inschriften auf Bronzeglocken und qin-Klangsteinen zurückzuführen, die 
in Ahnentempeln des Königreichs Qin vor der Qin-Zeit aufbewahrt wurden. Anders als diese 
rituellen Musikinstrumente wurden die qinzeitlichen Steininschriften jedoch unter freiem Him-
mel platziert, um die Orte, an denen sie geweiht wurden, in das System der kosmologischen 
Ordnung einzubeziehen (Kern 2015, 45–101). Lewis zufolge vollendete der erste Kaiser seine 
Eroberung dadurch, dass er die Manifestation seiner Macht auf Steine in einer neuen kaiserli-
chen Schriftart einmeißeln und die Steininschriften auf den heiligen Bergen der unterworfenen 
Fürstentümer im Osten anordnen ließ (Lewis 1999, 339). Li ist der Meinung, dass die Verlegung 
der Hauptstadt nach Luoyang nach dem Untergang der West-Zhou-Zeit dazu führte, dass der 
König und der Königshof der Zhou Dynastie immer stärker marginalisiert wurde, während das 
Qin-Volk, das ursprünglich Untertan der West-Zhou Dynastie war, die verlassene Weihe-Ebene 
an sich riss und sie zur Basis seines künftigen Imperiums machte. Die Könige des Königreichs 
Qin betrachteten sich vor der Qin-Zeit weder als reine „Chinesen“ xia 夏 noch als „Babaren“ 
man 蠻, sondern als Vermittler zwischen Beidem (Li Feng 2007, 314/327). 

239	 Bauer 1976, 95–100. Nach Ansicht von Wu geht die Verwendung von Stein als Baumaterial für 
Gräber wohl auf den Austausch mit Indien und die Verbreitung des Buddhismus in der West-
Han-Zeit zurück. Die mit Steinplatten erbaute Sargkammer im hinteren Teil des Mausoleums 
von Fürsten Liu Sheng könnte die Form und die Position des Stupas in einem buddhistischen 
Tempel nachgeahmt haben (Wu Hung 1995, 121–142; siehe auch Wu Hung 2005, 135). Kern 
weist darauf hin, dass es bisher keine unmittelbaren Beweise dafür gibt, dass die Verwendung 
der Steininschriften bereits vor der Qin-Zeit aus Richtung Westen nach China eingeführt wurde 
(Kern 2015, 47). 



629

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

inhaltbares Material, und unter freiem Himmel aufgestellt240, fungierten Grabstelen, 
Brashier zufolge, deswegen als Eckpfeiler öffentliches Gedächtnisses.241

Zwei Gräber, vor denen Grabstelen errichtet wurden, waren zugleich Fundorte grab-
schützender Texte. Es handelt sich um die Gräber des taiwei-Generalbeschützers, Yang 
Zhen (T. 04) und seines Enkels, Yang Tong (T. 22). Die Familie Yang aus der Präfektur 
Hongnong nahm unter den mächtigen Familienclans eine besondere Stellung ein, da 
sie in vier aufeinander folgenden Generationen jeweils einen taiwei-Generalbeschützer 
hervorbrachte und intensiv in die Politik der späteren Ost-Han-Zeit involviert war. Die 
Blütezeit der Familie begann mit Yang Zhen, der während seiner Amtszeit als taiwei-
Generalbeschützer gegen die Macht der Eunuchen ankämpfte und sich nach der Nieder-
lage im Kampf das Leben nahm, um seine Unschuld zu beweisen. Kurz darauf wurde 
sein Ruhm dank der Anstrengungen seiner ehemaligen Schüler durch Kaiser Shun 
(125–144 n. Chr.) wiederhergestellt, indem er feierlich in seiner Heimat ein zweites Mal 
bestattet wurde. 

„Nach über einem Jahr bestieg Kaiser Shun den Thron, dann wurden die Eunu-
chen, unter ihnen Fan Feng und Zhou Guang, hingerichtet. Die Schüler von Zhen, 
Yu Fang und Chen Yi begaben sich zur que-Pforte [des Palastes], um das wider-
fahrene Unrecht beim Prozess gegen Zhen wiedergutzumachen, und der ganze 
Kaiserhof rühmte ihn als loyal. Deshalb erließ der Kaiser ein Edikt, das zwei 
seiner Söhne zu Gefolgensleuten am Kaiserhof ernannte und [die Familie Yang] 
mit einer Million [Wuzhu-Münzen] beschenkte. Den rituellen Praktiken gemäß 
wurde er in der Verbandsgemeinde Tongting im Kreis Huayin erneut bestattet. 
[Bei der Bestattung] strömten die Trauenden von fern und nah zusammen. Mehr 
als zehn Tage vor der Bestattung versammelten sich über 10 Fuß große Vögel 
vor dem Sarg. Sie sangen traurig, die Köpfe beugend und hebend, ihre Tränen 
fielen herab und befeuchteten den Boden. Sie flogen erst nach der Vollendung 
der Bestattung davon. Die Beamten der Präfektur berichteten den Vorgesetzten 
darüber 歳餘，順帝即位，樊豐周廣等誅死。震門生虞放、陳翼詣闕，追訟

震事，朝廷鹹稱其忠。乃下詔除二子為郎，贈錢百萬，以禮改葬於華隂潼

亭，逺近畢至。先葬十餘日，有大鳥高丈餘，集震喪前，俯仰悲鳴，淚下

霑地，葬畢乃飛去。郡以狀上.“242

240	 Behr vertritt die Ansicht, dass der Reim und der viersilbige Vers (Tetrasyllabus) bereits in frü-
hesten Inschriften der West-Zhou-Zeit auftauchten (Behr 1996, 140–144). 

241	 Brashier 2009, 1037–1038. Siehe auch Brashier 2005, 256–260. 
242	 Houhanshu, 54.1767. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

630

Die Stelen standen noch in der Tang-Zeit zu Lebzeiten von Prinz Li Xian (654–684 
n. Chr.) vor den Gräbern. Als der Grabgarten 1573 von lokalen Beamten restauriert 
wurde, waren die Grabstelen bereits nicht mehr vorhanden. Die Abklatsche von 
zwei Stelen, nämlich der Stelen von Yang Zhen und Yang Zhu, sind heute überliefert 
(Abb. 4-38). Nach der Beschreibung von Hong Kuo 洪适 (1117–1184 n. Chr.), der vier 
Stelen der Familie Yang, nämlich diejenigen von Zhen, Zhu, Tong und Fu transkribierte, 
befand sich bei ihnen jeweils ein Loch auf der Vorderseite, das jedoch auf den über-
lieferten Abklatschen nicht mehr zu sehen ist.243 Daher müssen die Abklatsche meines 
Erachtens mittels neu angefertigten Stelen, deren Inschriften anhand der Transkription 
von Hong Kuo auf Stein reproduziert wurden, hergestellt worden sein.

Der Text der Stele für Yang Zhen, der aus einer langen Prosa und einer kurzen 
Hymne besteht, lässt sich wie folgt übersetzen:

[Der Vorname des verblichenen Herrn ist Zhen], sein Agno-
men ist Boqi. ... Als [unsere] heilige Han-Dynastie aufstrebte, 
assistierte Yang Xi [dem Gründer der Dynastie] bei der sieg-
reichen Schlacht in Gaixia gegen Xiang Yu und wurde des-
wegen [mit dem Titel Marquis Chiquan] ausgezeichnet. Da 
aus den Nachkommen der Adligen bestimmt erneut Adlige 
hervorgehen werden, bescherten die Götter uns das Glück 
und der Herr wurde geboren.

□​□​□​[諱震]​字

伯起​□​□​□​□​□​

□​□​□​□​□​□​□​

□​□​□​□​□​□​□​

□氏焉244。​聖漢

龍興，​楊憙佐

命，​克項於垓，​

錫□​□​□​□245。​

公侯之冑，​必復

其始，​是以神祇

降祚，​乃生於

公。

243	 Lishi lixu 1985, 384. Für zwei weitere taiwei-Generalbeschützer aus der Familie Yang, nämlich 
Bing und Ci, die wegen ihrer besonderen Verdienste in Luoyang neben den Mausoleen der Kai-
ser bestattet wurden, verfasste der berühmte Gelehrte Cai Yong 蔡邕 (132–192 n. Chr.) die Texte 
auf den Grabstelen (Cai Zhonglang ji 1936, Schriftrolle 3, 37–40).

244	 Im Epitaph von Yang Bing findet sich eine ähnliche Herkunftsangabe: „Der Vorname des ver-
blichenen Herrn ist Bing, sein Agnomen ist Shujie. Er stammt aus dem Kreis Huayin in der 
Präfektur Hongnong. Seine Vorfahren sind auf einen Sohn des Königs Wu (ca. 1087–1043 v. Chr. 
) aus der Zhou Dynastie, nämlich auf Tang Shuyu, den [ersten] König des Fürstentums Jin, 
zurückzuführen, dessen Nachkommen als eine Nebenlinie ein Lehen im Staat Yang erhielten, 
mit dem die Sippe bezeichnet wird 公諱秉。字叔節。弘農華陰人也。其先蓋周武王之穆，
晉唐叔之後也。末葉以支子食邑於楊。因氏焉 (Cai Zhonglang ji 1936, 37).“

245	 Cai Yong beschrieb im selben Epitaph von Yang Bing die Belehnung im Detail: „Als die Dynastie 
Han aufstrebte, assistierte der verdienstvolle Vorfahr Yang Xi [dem Gründer der Dynastie] bei 
der Strafexpedition [gegen Xiang Yu] und wurde sodann mit dem Titel Marquis Chiquan aus-
gezeichnet 暨漢興。烈祖楊熹。佐命征伐。封赤泉侯 (Cai Zhonglang ji 1936, 37).“



631

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

Sein Handeln war stets loyal und gerecht, echt vorzüglich 
und edelmütig war er. Mit seiner Belesenheit erforschte 
er auch die Tiefen in allen Einzelheiten, keinen Weg der 
Erkenntnis ließ er aus. Ihm ist das Wissen aus den Werken 
Ouyang shangshu, Hetu, Luoshu, Qijing Wei und Yiwei Qian-
zaodu vertraut. Er ergründete die wunderbaren Geschöpfe 
und kannte das Gesetz der Wandlungen, einem Heiligen 
gleich. Die Schwanengänse setzten sich behutsam auf seine 
Hütte und die Blüte der Jugend strömte gleich einer Wolken-
masse zu ihm. Die Anzahl derjenigen, die gemeinsam aus 
dem Bach seines Wissens schöpften, betrug über dreitausend. 
Mit seinen hohen Tugenden verstand er den heiligen Weg in 
seiner Ganzheit und himmlische Vögel zeigten mit Deutlich-
keit ein verheißungsvolles Omen, indem sie ihm drei Aale 
zur Auszeichnung seiner Tugenden schenkten. Fern und nah 
wurde bekannt, dass er aus einem Generationen überdauern-
den Licht hervorgegangen war.

實履忠貞，恂美

且仁，博學甄

微，靡道不該。

又明歐陽尚書河

洛緯度，窮神知

變，與聖同符。

鴻漸衡門，群英

雲集，鹹共飲酌

其流者，有踰三

千。至德通洞，

天爵不(丕)應，

貽我三魚246，以

章懿德。遠近由

是知為亦世繼明

而出者矣。

Bescheiden möchten ihn das Land und die Präfektur, die in 
dieser Sache konkurrieren, den Etiketten gemäß anwerben. 
Der dajiangjun-Generalkommandeur nominierte ihn für 
einen maocai-Talentierten und dann überantwortete man 
ihm das Amt des Magistrats von Xiangcheng, später beför-
derte man ihn nacheinander in das Amt des Inspektors des 
Verwaltungsbezirks Jing, des Präfekten der Präfektur Dong-
lai sowie des Präfekten der Präfektur Zhuo. Wo auch immer 
er sich befand, verwandelte er durch konfuzianische Beleh-
rungen die Sitten auf eine Weise, die milder als die Früh-
lingssonne war, und demonstrierte er Stärke durch Strafen 
auf eine Weise, die nicht kälter als der Herbstsfrost war.

州郡虛己，競以

禮招，大將軍辟

舉茂才，除襄

城令，遷荊州

刺史，東萊、涿

郡太守。所在先

陽春以布化，後

秋霜以宣威，寬

猛惟中。五教時

序，功洽三邦，

聞於帝京。徵旋

本朝，歷太僕，

246	 Das verheißungsvolle Vorzeichen wurde auch im Werk Houhanshu erwähnt: „Später flogen 
Störche mit drei Aalen im Schnabel herbei und versammelten sich vor dem Lehrsaal. Der Assis-
tent las die Aale auf und sprach, indem er diese darbot: „Die Schlangen und die Aale sind Sym-
bole für die hohen Beamten und die Nummer drei steht für die drei Kanzler. Mein Herr wird 
von heute an befördert.“ Damals war er fünfzig, danach begann er seine Beamtenaufbahn auf 
dem Land und in der Präfektur 後有冠雀銜三鱣魚，飛集講堂前。都講取魚進曰：蛇鱣者，
卿大夫服之象也，數三者，法三台也。先生自此升矣。年五十，乃始仕州郡 (Houhanshu, 
54.1759–1760).“



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

632

Zwischen Toleranz und Strenge ging er nur den mittleren 
Weg. Er brachte die fünf menschlichen Beziehungen ins Lot 
und seine Verdienste wurden in den drei genannten Präfek-
turen bekannt und verbreiteten sich bis in die Hauptstadt. Er 
wurde zurück zum Kaiserhof berufen, danach wurde er nach-
einander zum taipu-Kammerherrn des imperialen Gestütes, 
taichang-Kammerherrn der Zeremonien,247 schließlich zum 
höchsten situ-Bildungsminister und zum taiwei-Generalbe-
schützer ernannt.

太常，遂究司

徒，太尉。

Mit würdevoller Miene auf dem Kaiserhof hat er, ehrfurchts-
voll und eifrig seine Loyalität erwiesen, keine Tugenden 
nicht ausgezeichnet und keine Übeltaten unbestraft belassen. 
Obwohl er die Absicht hatte, zehntausend Dinge zurechtzu-
bringen, um den Großen Weg zu unterstützen, hassten die 
schwarzen Fliegen jedoch den Aufrechten und die abscheu-
liche große Schar verleumdete ihn gemeinsam auf grausame 
Weise. Einen tiefen Seufzer ausstoßend verstarb er abrupt. 
Von seinem Tod blieben weder die hohen Beamten noch das 
einfache Volk von hundert Sippennamen ungerührt, sie ver-
gossen Tränen und trauerten darüber, dass ihm wegen seiner 
Loyalität Bestrafung widerfuhr. Der Himmel wachte klar und 
rechtschaffen über alles und die heiligen Vögel gaben ihm das 
letzte Geleit. Der Kaiserhof erwachte gerührt aus seiner Ver-
blendung und die Heimtückischen erhielten die Todesstrafe 
für ihre Schuld. Erst dann kamen seine großen Verdienste zur 
gerechten Erwähnung und seine hohen Leistungen wurden 
ausgezeichnet. Ein vom Kaiser selbst verfasster Brief wurde 
zur Tröstung gesandt und bei seinem Begräbnis wurden Geld 
und Bestattungswaren durch den Kaiserhof verschenkt. Zwei 
seiner Söhne wurden zu langzhong-Kavalieren im Palast 
ernannt, der älteste Sohn Mu wurde später zum xiang-Kanz-
ler des Marquisates Fubo und der jüngere Sohn Rang zum 
xiang-Kanzler des Fürstentums Changshan befördert. Der 
jüngere Sohn Bing konnte gewiss [den Weg seines Vaters] 
fortführen. Er wurde später erneut zum höchsten Beamten

立朝正色，恪勤

竭忠，無德不

旌，靡惡不形

（刑）。將訓品

物，以濟太清，

而青蠅嫉正，醜

直實繁，橫共搆

譖，慷慨暴薨。

於時群後卿士，

凡百棃萌，靡不

欷歔垂涕，悼其

為忠獲罪。乾監

孔昭，神鳥送

葬。王室感寤，

姦佞伏辜，宏

功乃伸，追錄元

勳。薾書慰勞，

賻賵有加。除二

子郎中，長子牧

富波侯相，次讓

趙常山相，次秉

寔能纘脩，復登

上司，陪陵京

師，次奉黃門侍

郎。牧子統金城

太守沛相，讓子

247	 Hucker übersetzt taipu und taichang jeweils als „Imperial Stud“ und „Chamberlain for Ceremo-
nials“ (Hucker 1985, 13).



633

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

[taiwei] ernannt, zuletzt wurde ihm die Ehre zuteil, im Grab-
garten des Kaisers bestattet zu werden. Der jüngere Sohn 
Feng wurde zum huangmen shilang-Gefolgsmann am Gelben 
Tor befördert. Tong, der Sohn von Mu, wurde zum Präfekten 
der Präfektur Jincheng und zum Kanzler des Fürstentums Pei 
befördert, Zhu, der Sohn des Rang, zum Magistrat des Krei-
ses Gaoyang. Sie alle wurden durch die [Nominierung des] 
Büros der drei Kanzler[, nämlich taiwei, situ und sikong,] zu 
Beamten und sie folgten ehrfurchtsvoll den Belehrungen des 
Vorfahren [Yang Zhen], die sie über Generationen hinweg 
nicht ablegten, daher häufte der Himmel bei ihnen über alle 
Generationen hinweg großartiges unendliches Glück an.

著高陽令。皆以

宰府為官，奉遵

先訓，易世不

替，天鍾嘉祚，

永世罔極。

Weil die Monarch-Untertan-Beziehung eine der drei grundle-
genden menschlichen Beziehungen ist und die Hymne „Kla-
rer Tempel“ im Buch der Lieder geschrieben steht, wagen die 
Schüler von Tong, Personen wie Chen Zhi aus der Präfektur 
Runan, es dem Dichter Xi Si nachzumachen, [auf die Ver-
dienste der Vorfahren seines Herren] zurückzugreifen und 
eine Stele am Weg zum Grab zu errichten, deren Inschrift 
lautet:

統之門人汝南陳

熾等，緣在三

義一，頌有清

廟248，故敢慕奚

斯之追述，樹玄

石於墳道，其辭

曰:

Würdevoll ist Herr Yang, geboren mit der Gabe das Imperium 
zu festigen. Es ist das Sternbild „Drei Hohe Behörde santai“, 
das ihm das Licht [seiner Tugenden] verlieh; es sind die Fünf 
Berge, die ihm die Essenz gaben. 

穆穆楊公，命世

而生。乃台吐

燿，乃嶽降精。

248	 Die Hymne Qingmiao („Klarer Tempel“), gemeint ist der Tempel [der Vorfahren] von klaren 
Tugenden, aus dem Buch der Lieder beschreibt die Opferszene im Ahnentempel von König Wen 
der West-Zhou-Zeit: „Ach feierlich und still ist der Tempel von klaren Tugenden, ehrfürchtig 
und würdevoll sind die aufrichtigen Opfernden. Imponierend und ordentlich sind die zahlrei-
chen Beamten, die an den Tugenden von König Wen festhalten. Sie vergelten und offenbaren die 
Seele am Himmel, respektvoll eilen sie im Tempel umher. [Seine hohen Tugenden] erhellen sich 
und werden von den Menschen gepflegt und nie werden sie im Stich gelassen 於穆清廟，肅
雍顯相。濟濟多士，秉文之德。對越在天，駿奔走在廟。不顯不承，無射於人斯 (Shijing 
zhuxi 1991, 934). 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

634

Weitsichtig ist der Himmelssohn, dem unser Herr beistand; 
dunkel war das Universum, bevor unser Herr ihm Licht 
brachte. Aufrichtig ging er den geraden Weg, kristallklar war 
seine Tat. 

明明天子，實公

是匡。冥冥六

合，實公是光。

謇謇其直，皦皦

其清。

Wie schön sind seine hohen Tugenden, die noch für zehntau-
send Generationen gerühmt werden. Seine Verdienste sind 
in Metall und Stein gemeißelt, damit sie ewig glänzen wie 
Sonne und Mond. 

懿矣盛德，萬世

垂榮。勒勳金

石，日月同炯。

Der Text der Stele lässt sich nach der Zeitform grob in drei Teile einteilen: 1. Die Fami-
liengeschichte sowie die Tugenden und Verdienste des Grabherrn stehen im Imperfekt; 
2. Der Anlass der Errichtung der Grabstele ist im Präsensverfasst; 3. Die Offenbarung 
der Tugenden des Grabherrn hingegen im Futur.249 Im ersten Teil wird der Familien-
stammbaum bis in die West-Zhou-Zeit auf König Wu zurückgeführt, zugleich werden 
die Belesenheit und die Aufrichtigkeit des Grabherrn hervorgehoben. Im zweiten Teil 
erklären die Stifter der Stele, die Schüler des Enkels von Yang Zhen waren, dass sie 
sich den Dichter Xi Si 奚斯 zum Vorbild nahmen und den Text verfasst haben. Dieser 
war in der Chunqiu-Zeit ein Untergebener von Fürst Xi aus dem Fürstentum Lu 魯僖

公 (659–627 v. Chr. amtierend). Er dichtete zum Anlass der Einweihungszeremonie des 
Ahnentempels von Fürst Ming, dem Vater des Fürsten Xi, die Hymne Tempel der Seele 
閟宮, die in das Buch der Lieder 詩經 aufgenommen wurde. In der genannten Hymne 
wird der Stammbaum der Familie von Fürsten Xi ebenfalls auf König Wu aus der West-
Zhou-Zeit zurückgeführt, dessen Sohn dem Erstgeborenen seines Onkels, des Regenten 
Zhougong, ein Lehen im Fürstentum Lu vergab. Im Anschluss werden Opferszenen 
beschrieben und die militärischen Verdienste des Stifters des Tempels, des Fürsten Xi, 
gepriesen. Schließlich werden die Segenswünsche an Fürsten Xi und das Fürstentum 
Lu zum Ausdruck gebracht.250 In ähnlicher Weise wird im dritten Abschnitt der Stele 
von Yang Zhen der Wunsch geäußert, dass dessen Tugenden in Ewigkeit überdauern 
mögen. Dies deutet darauf hin, dass sich der Autor des Textes ganz bewusst an der 
Hymne von Xi Si orientierte. 

Der von Xi Si verfasste Text wurde bislang bei mindestens acht erhaltenen Grab-
stelen, deren Fundorte sich im Han-Imperium zwischen der heutigen Provinz Sichuan 

249	 Von Falkenhausen zufolge weisen die meisten Bronzeinschriften der Zhou-Zeit eine dreifa-
che Struktur auf, bei der die Textteile nacheinander in der Vergangenheits-, Gegenwarts- und 
Zukunftsform formuliert wurden (von Falkenhausen 1993, 154). 

250	 Shijing zhuxi 1991, 1010–1022. 



635

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

und der Provinz Shandong weit verteilten, als Inspirationsquelle gehalten.251 Dies weist 
darauf hin, dass Xi Si von der Mitte bis zum Ende der Ost-Han-Zeit als Vorbild eines 
Stifters angesehen wurde, der bei der Opferzeremonie im Ahnentempel seines Herrn 
eine Hymne widmete. Nach der Ritualreform von Kaiser Ming wurde jedoch das Grab 
das Zentrum des Ahnenkultes. Entsprechend wurde die neue Hymne, d. h. der Text 
auf der Grabstele, inhaltlich nicht mehr der Einweihungszeremonie des Ahnentempels, 
sondern der vor dem Grab stattfindenden Opferzeremonie gewidmet. 

Die Stifter der osthanzeitlichen Grabstelen waren oftmals die ehemaligen Schüler 
mensheng 門生 oder Untergebenen guli 故吏 des Widmungsträgers. Der Ausdruck guli 
bezeichnete in der Han-Zeit diejenigen rangniederen Beamten, die durch einen rang-
hohen Beamten unmittelbar zu dessen Untergebenen ernannt und nicht direkt von dem 
kaiserlichen Regierung nominiert wurden.252 In der Ost-Han-Zeit gab es im Wesent-
lichen zwei Arten der Beamtenauswahl: Die Empfehlung chaju 察舉 und die Nominie-
rung pichu 辟除. Einige wenige hohe Beamten, wie z. B. die Drei Kanzler sangong 三
公, nämlich der situ-Bildungsminister, der taiwei-Generalbeschützer und der sikong-
Arbeitsminister, die Neun Kammerherren jiuqing 九卿 sowie Generäle und Präfekten, 
der Präfekturen, hatten das Recht, qualifiziertes Personal für die kaiserliche Regierung 
zu empfehlen. In der Praxis empfahlen sie gewöhnlich bevorzugt ihre Schüler oder 
Untergebenen. Mithin bildeten die ehemaligen Schüler oder Untergebenen mit ihren 
ehemaligen Lehrern oder Vorgesetzten eine enge Interessengemeinschaft. Zwischen 
dem Ernenner juzhu 舉主 und dem Vorgeschlagenen bestand ein Monarch-Untertan-
Verhältnis, wie auf der Stele von Yang Zhen zu lesen ist: „Weil die Monarch-Untertan-
Beziehung eine der drei grundlegenden menschlichen Beziehungen ist 缘在三義一253“. 

251	 Brashier 2005, 266. 
252	 Nach Ansicht von Brown bezieht sich der Ausdruck guli auf diejenigen, die zwar ursprünglich 

Beamten, aber nicht unbedingt die Untergebenen des Widmungsträgers waren, während es sich 
bei dem Ausdruck mensheng um die Schüler oder Verehrer des Widmungsträgers oder dessen 
Familienmitglieder handelt (Brown 2007, 86–94). Liu ist hingegen der Meinung, dass es eine 
Vater-Sohn- oder Monarch-Untertan-Beziehung zwischen denjenigen, die sich als mensheng 
oder guli bezeichneten, und dem Widmungsträger gab (Liu Tseng-kuei 1985, 345–347). Sun 
weist ebenfalls darauf hin, dass es sich bei den beiden Ausdrücken nicht um eine allgemeine 
Bezeichnung für Kollegen oder Freunde handelte, sondern darum, dass unter den betroffenen 
Personen sowohl Abhängigkeiten als auch Pflichten bestanden (Sun Liying 2009, 8–17). 

253	 Hong Kuo erklärte diesen Satz im Werk Lishi: „In seinem Empfehlungsbericht für Qiao Xiu (fl. 
250–300 n. Chr.) an den Kaiser schrieb Xuan Wen in der Jin-Zeit, dass er sich anständig bei den 
drei menschlichen Beziehungen verhalten habe. Dazu kommentiert Li Shan (630–689 n. Chr.), 
indem er die Worte von Luan Gongzi aus der Schrift Guoyu zitiert, dass das menschliche Dasein 
auf drei menschlichen Beziehungen basiert, die gleichrangig ehrfurchtsvoll zu behandeln sind. 
Es handelt sich bei ihnen darum, dass der Mensch vom Vater geboren, vom Lehrer erzogen und 
vom Herren ernährt wird 晉宣溫薦譙秀表雲，敦在三之節。李善引《國語》欒共子之言
曰，人生於三，事之如一，謂父生之，師教之，君食之也 (Lishi lixu 1985, 134)“. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

636

Der Vorgeschlagene war aber zugleich ein Untertan des Kaisers, weswegen oft zwei 
verschiedene Monarch-Untertan-Beziehungen im Konflikt standen. In der Ost-Han-Zeit 
trugen z. B. viele ehemalige Schüler/Untergebenen für ihre verstorbenen Vorgesetzten/
Ernenner das dreijährige Trauergewand sannian sang 三年喪254, das zugleich kenntlich 
machte, dass sie ihr Amt niederlegen mussten. Zwar hatte die Praxis der dreijährigen 
Trauer der Beamten eine Behinderung des normalen Betriebs des bürokratischen Sys-
tems zu Folge und wurde deshalb in der Han-Zeit nicht immer befürwortet255, aber die 
Legitimität Trauer zu üben wurde mittels der Interpretation der rituellen Klassiker des 
Konfuzianismus bekräftigt, wodurch sich die neue interpersonale Beziehung zu einer 
Institution entwickelte.256

Die damalige öffentliche Meinung befürwortete, dass die ehemaligen Schüler/Unter-
gebenen die dreijährige Trauer für ihre verstorbenen Vorgesetzten/Ernenner ihrer amt-
lichen Pflicht für die kaiserliche Regierung vorzogen. Dies weist darauf hin, dass in der 
Ost-Han-Zeit die Monarch-Untertan-Beziehung zwischen den ehemaligen Schülern/
Untergebenen und ihren ehemaligen Vorgesetzten/Ernennern tatsächlich die Oberhand 
über die Beziehung zwischen ihnen und dem Kaiser einnahm.257 In ihrer Untersuchung 
zur Trauerkultur der Ost-Han-Zeit interpretiert Brown die damalige Praxis der drei-
jährigen Trauer vor dem Hintergrund des Verfalls der Machtzentralisierung, wobei sie 
sich insbesondere mit dem Verhältnis zwischen dem Öffentlichen („official, impartial, 
public“) gong 公 und dem Privaten („intimate, personal, privite“) si 私 auseinander setzt. 
Im Gegensatz zu ihrer Identifikation des Öffentlichen als diejenigen Angelegenheiten, 
die mit dem Staat oder der Zentralregierung zusammenhängen, definiert sie das Private 
als jene Bereiche, die von persönlichen Emotionen oder Beziehungen geprägt sind.258 
Kawakatsu weist hingegen dezidiert darauf hin, dass die Gelehrtenbeamten auf Grund-
lage ihrer persönlichen Beziehungen Interessengemeinschaften bildeten, mit denen sie 
sich der Macht der Eunuchen widersetzten. Die Macht der Zentralregierung wurde 
dadurch allmählich geschwächt.259 Dabei handelt es sich bei dem Privaten um diejeni-
gen Interessengemeinschaften, deren Interessen nicht identisch mit derjenigen der Zen-
tralregierung waren. Unter diesen Interessengemeinschaften waren die Schüler/Unter-
gebenen nur „jeweils gegenüber ihrem direkten Vorgesetzten/Ernenner loyal gezhong 

254	 Bei der sogenannten dreijährigen Trauer handelt es sich eigentlich um eine 25-monatige Trauer-
zeit (Fan Zhijun 2006, 92–98).

255	 Gaiyu congkao 1957, 306. 
256	 Gan Huai-zhen 2004, 262. 
257	 Qian bezeichnet die Spannung zwischen den beiden Monarch-Untertan-Beziehungen als „zwei-

fache Vorstellungen vom Monarchen 二重的君主觀念“ (Qian Mu 1994, 217–218). 
258	 Lin Yi-der 2010, 304. 
259	 Kawakatsu 2007, 12–13. 



637

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

qijun 各忠其君“.260 Dadurch trugen sie entscheidend zum Wandel der osthanzeitlichen 
Gesellschaft bei, der letztendlich zum Zusammenbruch der Han-Dynastie führte.261

Den Kern der oben genannten Interessengemeinschaften bildete jeweils ein mäch-
tiger Familienclan, der über Generationen hinweg hohe Beamten hervorbrachte. Der 
Familienclan Yang aus der Präfektur Hongnong ist ein bekanntes Beispiel hierfür. Die 
ehemaligen Schüler/Untergebenen der Grabherren, die in den Familiengräbern der 
Familie Yang bestattet wurden, besetzten zahlreiche wichtige Stellen sowohl in der 
zentralen Regierung als auch in mehreren Präfekturen. Daher war es nicht erstaun-
lich, dass bei der erneuten Bestattung von Yang Zhen von „fern und nah die Trauenden 
zusammenströmten 逺近畢至“. Als Manifestation der Loyalität errichteten ehemalige 
Schüler/Untergebenen der Grabherren ihnen mindestens vier Grabstelen. 

Der Kontrast zwischen den Grabstelen und den grabschützenden Texten, die in den 
Gräbern von Yang Zhen und seinem Enkel Yang Tong gefunden wurden, war stark. 
Neben stilistischen Unterschieden zwischen den beiden Textgenres unterscheidet 
sich ebenfalls ihre jeweilige physische Form. Wie das Bruchstück einer Stele zeigt, 
das zusammen mit Schlamm durch den Boden der Grabkammern ins Grab von Yang 
Zhen eingedrungen sein muss (Abb. 4-39, 4-40), wurde die Inschrift in ein viereckiges 
Gitternetz, das im Voraus aus feinen vertieft geritzten Linien auf die Vorderseite der 
Stele gearbeitet wurde, in würdevoller Kanzleischrift verfasst. Vor der Niederschrift 
der grabschützenden Texte wurden hingegen keine vertikalen Linien oder Gitternetze 
gezogen. Zwar findet die Schriftart der grabschützenden Texte im Ausgrabungsbericht 
keine Erwähnung, anhand der Faksimile anderer erhaltener grabschützender Texte ist 
jedoch zu schließen, dass es sich nicht um eine Kanzleischrift, sondern um eine flie-
ßend geschriebene Handschrift handeln muss. Die Träger der Grabsteleninschriften und 
der grabschützenden Texte bestehen sämtlich aus haltbaren Materialien, nämlich aus 
Stein und Ton. Sie dienten jedoch völlig unterschiedlichen Funktionen. Während die 
steinernen Grabstelen die Tugenden der Widmungsträger und ihrer Familien verewig-
ten, dienten die auf Tongefäße geschriebenen grabschützenden Texte vor allem dazu, 
die Schicksalsverstrickungen zwischen den Verstorbenen und den Hinterbliebenen 
zu lösen, damit die Verstorbenen den Hinterbliebenen keinen Schaden mehr zufügen 
konnten. Die unterschiedlichen Funktionen spiegeln sich darin wider, dass Grabstelen 
und grabschützende Texte jeweils in unterschiedliche Räumen platziert wurden: die 

260	 Lü Simian 1983, 524. 
261	 Unter den Faktoren, die zum Untergang der Ost-Han-Zeit führten, finden die Zunahme der 

Macht der Eunuchen und Verwandten des Kaisers sowie die Invasionen der Barbaren am häu-
figsten Erwähnung (Twitchett & Loewe 1992, 337–375). Zhang und Sun vertreten die Ansicht, 
dass die Entwicklung der Interessengemeinschaften, die sich aus Schülern/Untergebenen und 
ihren Vorgesetzten/Ernennern zusammensetzten, den wichtigsten Faktor für den Zusammen-
bruch der Han-Dynastie darstellte (Zhang Hequan 1995, 13–14; Sun Sheng 1999, 52–55). 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

638

Grabstelen vor den Grabhügeln und die grabschützenden Texte in der Erde oberhalb der 
Decke der Hauptkammer oder hinter der Grabtür (Abb. 4-41). Wie kann nun die unter-
schiedliche Positionierung erklärt werden? Lässt sich behaupten, dass die Grabstele für 
ein diesseitiges Publikum bestimmt war und der grabschützende Text für die Beamten 
der Unterwelt? Entspricht deswegen die Grabstele dem konfuzianischen Ritualkanon, 
während dies auf den grabschützenden Text nicht zutrifft?

Weder die Errichtung einer Grabstele noch die Verwendung grabschützender Texte 
finden im überlieferten Ritualkanon Yili 儀禮 Erwähnung, dem zufolge sich der Vor-
gang des Bestattungsritus eines shi-Gelehrten grob in die folgenden Schritte gliedern 
lässt262. 
1. 	Am Todestag wird versucht die Seele des Verstorbenen unmittelbar nach dem letz-

ten Atemzug durch ein fu-Ritual zurückzurufen. Anschließend wird der Leichnam 
gewaschen, der Mund mit Reis ausgefüllt und danach der Leichnam bekleidet. 

2. 	Am zweiten und dritten Tag nach dem Tod wird der Leichnam insgesamt zweimal 
mit weiteren Stoffen bekleidet und anschließend in den Sarg eingelegt. 

3. 	Am vierten Tag beginnt die Trauerzeit. Nun wird ein günstiger Bestattungstag und 
ein vorteilhafter Ort zum Bau des Grabes durch Weissagung ausgewählt. 

4. 	Am Bestattungstag wird eine Reihe an Opferdarbietungen vor und nach der Pro-
zession, die dem Verstorbenen das letzte Geleit gibt, durchgeführt. Die Besucher 
beschenken den Haupttrauernden mit Trauergeschenken. Der Sarg wird in der Grab-
kammer niedergelegt, anschließend werden die Beigaben ins Grab getragen. 

5. 	Drei Tage nach der Beerdigung wird die dritte bzw. letzte yu-Opferdarbietung 虞 
durchgeführt. Anschließend findet eine weitere Opferdarbietung statt, die die kum-
mervollste Phase der Trauer nun beendet. 

6. 	Ein Jahr nach dem Tod beginnt die xiaoxiang-Opferdarbietung 小祥, die eine Verrin-
gerung des Trauergrades zur Folge hat, nämlich die Lockerung der Einschränkungen 
bezüglich der Bekleidung, der Speise, der Unterkunft, der Sprechweise, des Weinens 
und der Körpersprache des Trauernden. 

7. 	Zwei Jahre nach dem Tod beginnt die daxiang-Opferdarbietung 大祥, auf die eine 
weitere Verringerung des Trauergrades erfolgt. 

8. 	Fünfundzwanzig Monate nach dem Tod markiert die tan-Opferdarbietung 禫 das 
Ende der Trauerzeit und den Übergang von der Trauer zum Gedächtnis. 263

262	 Der Begriff shi veränderte sich mit der Zeit. Er bezog sich in der West-Zhou-Zeit und der Chun-
qiu-Zeit jeweils auf die rangniedrigsten Adligen und die Gelehrten (Yu Ying-shih 1987, 14–20). 
Siehe auch Hsu Cho-yun 1965, Kapitel 2, „Changes in Social Stratification“. 

263	 Für die Analyse der Durchführung des Bestattungsritus in der Han-Zeit siehe Fan Zhijun 2006, 
141–173 und Brashier 2011, 58–59. 



639

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

Der Grund, dass die beiden genannten Bestattungssitten nicht im vorschreibenden ritu-
ellen Kanon erwähnt werden, besteht darin, dass Yili bereits lange vor der Qin-Zeit 
zusammengestellt wurde,264 während die beiden Bestattungssitten erst in der Ost-Han-
Zeit entstanden. Deshalb spiegelt sich im Kapitel Shisangli des Kanons Yili hauptsäch-
lich die Praxis des Bestattungsritus der Zhou-Zeit wider. In der Han-Zeit waren hin-
gegen die Veränderungen in den Bestattungssitten so groß, dass sich hier von einem 
Han-Typus hanzhi 漢制 sprechen lässt.265 Deshalb fungierte zwar der Kanon Yili in der 
Han-Zeit noch immer als Maßstab des Bestattungsritus, jedoch waren bereits mehrere 
Abweichungen von ihm augenfällig.266 Die Errichtung der Grabstele vor dem Grabhügel 
und die Platzierung des grabschützenden Textes im Grab zählten zu den offensichtli-
chen Abweichungen. Aber warum standen die beiden Bestattungssitten sowohl zeitlich 
als auch räumlich im Zusammenhang?

Sowohl die Bestattungssitte Grabstelen zu errichten als auch die Sitte grabschützende 
Texte zu verwenden, entstanden am Anfang der mittleren Ost-Han-Zeit, kurz nach der 
Ritualreform von Kaiser Ming im Jahr 58 n. Chr., der die Opferzeremonie vor dem Grab 
förderte. Mithin kann ihre Entstehung auf die räumliche Verlagerung des Schwerpunkts 
des Ahnenkultes vom Ahnentempel zum Grab zurückgeführt werden. Die Popularität 
der Opferzeremonie vor dem Grabhügel führte einerseits dazu, dass die Grabstele zu 
einem idealen Medium zur Propagierung der Tugenden des Widmungsträger und seiner 
Familie wurde. Andererseits erklären die häufigen Opferdarbietungen das noch drin-
gendere Anliegen, dass die Gesundheit der Hinterbliebenen der Familie sowie anderer 
Besucher nicht wegen des nahen Kontaktes mit den Verstorbenen in Mitleidenschaft 
gezogen werden soll. Die wiederholten Ausbrüche von Epidemien in der Ost-Han-Zeit, 
die unzählige Todesfälle verursachten, trugen zur Verbreitung der Vorstellung bei, dass 
der Tod gleichsam einer Flüssigkeit vom Verstorbenen auf die Lebenden übertragen 
werden könnte (siehe Kapitel 4.2.1). Da Epidemien für mächtige Familienclans oft gra-
vierendere Folgen hatten als für einfache Familien, hatten mächtige Familienclans eine 
größere Motivation grabschützende Texte einzusetzen. Deshalb ist anzunehmen, dass 

264	 Yang zufolge wurde der Kanon Yili frühestens von Konfuzius am Ende der Chunqiu-Zeit zusam-
mengestellt (Yang Tianyu 2004, 7–9). Chen vertritt hingegen die Ansicht, dass Yili schon in 
der Mitte der Zhanguo-Zeit, nämlich im fünften Jahrhundert v. Chr. zusammengestellt wurde, 
obwohl mehrere hier erwähnte rituelle Regelungen bereits gegen Ende der Chunqiu-Zeit und 
am Anfang der Zhanguo-Zeit praktiziert wurden (Chen Gongrou 2005, 97–98). 

265	 Nach Ansicht von Yu entwickelte sich der Typus des Bestattungsritus im alten China vom Zhou-
Typus zum Han-Typus und schließlich zum Jin-Typus weiter (Yu Weichao 1985a, 117–124). Für 
die Diskussion des Übergangs von dem Han-Typus zum Jin-Typus siehe Qi Dongfang 2015, 
346–349.

266	 Brashier zufolge beruht der vorschreibende Text im Kaon Yili auf einer Agenda, deshalb lässt 
sich mit Recht bezweifeln, ob diese Agenda in einem spezifischen Ritual tatsächlich vorschrift-
mäßig durchgeführt (Brashier 2011, 98–99). 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

640

die Verwendung von grabschützenden Texten und anderen Objekten wie Bleimänn-
lein, Erzen und Siegeln erst von mächtigen Familienclans eingeführt und später von 
einfachen Familien nachgeahmt wurde (siehe Kapitel 4.4.1). Im Gegensatz dazu war die 
Errichtung der Grabstele eine Praxis, die fast ausschließlich von mächtigen Familien-
clans praktiziert wurde, da sie nicht nur Reichtum, sondern auch eine Machtstellung 
der Familie innerhalb der lokalen Gemeinschaft voraussetzte. 

Kurzum, die Entstehung beider Bestattungssitten in der Mitte der Ost-Han-Zeit ging 
auf mächtige Familienclans zurück. Aber warum erlebten sie beide ihre Blütezeit erst 
am Ende der Ost-Han-Zeit? Hierbei spielten mehrere Faktoren zusammen:

1. Mit der Verschärfung der Annexion von Grund und Boden und des Monopols über 
die Ressourcen in Bildung und Politik, erreichte die Machtstellung mächtiger Familien-
clans am Ende der Ost-Han-Zeit ihren Höhepunkt. Die Errichtung einer Grabstele bot 
die Gelegenheit, nicht nur die ehrenhafte Ahnenreihe und die Tugenden einer mächti-
gen Familie zu rühmen, sondern auch die Loyalität der ehemaligen Schüler/Untergebe-
nen gegenüber der mächtigen Familienclans zu beweisen. Die Zunahme der Macht der 
mächtigen Familienclans hatte jedoch die Schwächung der Macht des Kaisers zur Folge, 
was zum unmittelbaren Konflikt zwischen der Interessengemeinschaft der Gelehrten-
beamten und der Interessengemeinschaft der Eunuchen und schließlich zum Untergang 
der Ost-Han-Zeit führte. Vor diesem Hintergrund war die Errichtung der Grabstele 
ebenfalls eine Manifestation der kollektiven Identität der Schicht der Gelehrtenbeam-
ten als Behüter der Kultur und der konfuzianischen Tugenden, wie etwa die Stele von 
Yang Zhen zeigt: „keine Tugenden nicht ausgezeichnet und keine Übeltaten unbestraft 
belassen 無德不旌，靡惡不形“. 

2. Begleitet von der schweren politischen Krise war das Ende der Ost-Han-Zeit auch 
ein von Naturkatastrophen und Epidemien, die für viele mächtige Familienclans einen 
vernichtenden Schlag bedeuteten, geprägter Zeitabschnitt. Analog zur hohen Frequenz 
der Ausbrüche von Epidemien fanden grabschützende Texte folglich verstärkt am Ende 
der Ost-Han-Zeit Verwendung. 

3. Epidemien sind jedoch nicht die alleinige Erklärung für die Verbreitung grabschüt-
zender Texte am Ende der Ost-Han-Zeit. Die Sitte der Paarbestattung hezang 合葬 bzw. 
die Sitte der gemeinsamen Bestattung der Mitglieder einer ganzen Familie in einem 
Gemeinschaftsgrab fuzang 祔葬, dessen Grabtür entweder für einen langen Zeit-
raum offen gehalten oder bei jeder neuen Bestattung geöffnet werden musste, haben 
bestimmt auch dazu beigetragen. Denn diese Bestattungsform erhöhte die Möglichkeit 
eines direkten physischen Kontaktes mit den zuvor Verstorbenen und machte deswe-
gen die Verwendung grabschützender Texte zum Schutz der Lebenden notwendig. Die 



641

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

Sitte der Paarbestattung wurde im Werk Baihu tong unter Bezugnahme auf klassische 
Schriften des Konfuzianismus gerechtfertigt. 

„Wozu dient die Sitte der Paarbestattung? Sie dient dazu, den Weg des Ehepaars 
zu konsolidieren. Deshalb steht im Buch der Lieder [der folgende Satz]: Selbst 
wenn wir zu Lebzeiten getrennt leben müssen, werden wir nach dem Tod in dem-
selben Grab bestattet. Im Kapitel Tangong des Werks Liji wird auch erwähnt: Die 
Sitte der Paarbestattung wurde nicht schon seit undenklichen Zeiten, sondern 
erst seit der Zeit von Herzog Zhou unverändert praktiziert 合葬者何？所以固夫

婦之道也。故《詩》曰：穀則異室，死則同穴。又《禮·檀弓》曰：合葬，

非古也，自周公已來未之有改也.“267

Nach dieser offiziellen Interpretation war also die Sitte der Paarbestattung eine Erfin-
dung von Herzog Zhou. Die staatliche Förderung der Paarbestattung zielte deshalb 
gemäß der konfuzianischen Ethik darauf ab, die Grundlagen der Gesellschaft zu festi-
gen. Die Sitte die Mitglieder einer ganzen Familie gemeinsam in einem Grab zu bestat-
ten, fand jedoch im Werk Baihu tong keine Erwähnung, daher kann sie erst nach dem 
Jahr 79 n. Chr., als die Schrift Baihu tong verfasst wurde, Verbreitung gefunden haben. 
Die Entwicklung dieser Bestattungssitte entsprach dem Wandel der führenden Fami-
lienform von der Kernfamilie in der West-Han-Zeit hin zur vertikal erweiterten Familie 
in der Ost-Han-Zeit und der Zunahme des Anteils der „Großen Haushaltsfamilie“. Bei 
diesem Wandel spielten mächtige Familienclans wiederum eine entscheidende Rolle. 
Die Herausbildung mächtiger Familienclans, die am meisten von der staatlichen För-
derung des Konfuzianismus profitierten, führte zum Gedeihen der Forschung auf dem 
Gebiet der rituellen Klassiker und zur weiteren Vervollkommnung ritueller Regelungen, 
insbesondere im Bereich des Bestattungsritus. So wird in den überlieferten grabschüt-
zenden Texten mehrmals erwähnt, dass der Anlass der Verwendung des jeweiligen Tex-
tes „die erneute Bestattung yizang 移葬“ war. 

S. 02-2: ...dass der Bestattete [des Hauses] Liu [von seinem alten] Grab zum neuen 
Wohnsitz umziehen wird, was seinen Nachkommen Unglück bringen [könnte] □
劉□□□□移㘸（葬）易居，子孫不譽（豫）. 

S. 03: ...dass [der Bestattete] ...Wang...[von seinem alten Grab] zum neuen Wohn-
sitz umziehen wird □王□移塟（葬）易居. 

267	 Baihu tong shuzheng 1994, 558. 



Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit

642

Der Ausdruck yizang bezieht sich auf die erneute feierlichere Bestattung eines Verstor-
benen, bei der dessen Leichnam aus dem vorläufigen Grab herausgetragen und ins neue 
Grab versetzt wird. Der jinzeitliche Gelehrte He Xun 賀循 (260–319 n. Chr.), der einst 
das Amt des taichang-Kammerherrn der Zeremonien 太常 am Hof von Kaiser Yuan 元
帝 innehatte, diskutierte über „das Ritual der erneuten Bestattung und des anschließen-
den Opfers zur Beruhigung der Seelen gaizang fanyu 改葬反虞“. 

„Bei der erneuten Bestattung muss zuerst ein Opfer dargeboten werden, um das 
Grab über sie zu informieren. Erst dann wird der Zugang zum Grab geöffnet. Vor 
dem alten Grab und vor dem neuen Grab ist jeweils ein Opfer darzubieten, als ob 
der Bestattete neu bestattet werden würde 凡移葬者，必先設祭告墓而開塚。

從墓至墓皆設奠，如將葬“. 268

Nach dieser Regel wurde der bereits Bestattete bei der erneuten Bestattung wie ein 
Verstorbener behandelt, der zum ersten Mal zu bestatten ist. Jedoch steht hinter der 
planvollen Handlung zugleich die Sorge, dass die Seele des Verstorbenen den Hinter-
bliebenen Schaden zufügen könnte. 

4. Neben den Epidemien und der Sitte die Mitglieder einer ganzen Familie in einem 
gemeinsamen Grab zu bestatten, spielte die Entwicklung der Jenseitsvorstellung bei der 
Verbreitung grabschützender Texte ebenfalls eine wichtige Rolle. Es gibt drei Hauptele-
mente der Jenseitsvorstellung, die mit der Verwendung grabschützender Texte am Ende 
der Ost-Han-Zeit zusammenhängen: 1. Bei der Auswahl des günstigen Bestattungstages 
sollen mehrere zeitliche Tabus, deren Missachtung weitere Todesfälle bei den Hinter-
bliebenen verursachen könnten, nicht verletzt werden. Wenn aber der Bruch eines sol-
chen Tabus nicht vermeidbar ist, muss mittels eines apotropäischen Rituals das dadurch 
entstandene Unheil abgewendet werden. 2. Der Verstorbene steht im Jenseits unter 
der Obhut der Beamten der Unterwelt. Daher muss seine Aufnahme in die Unterwelt 
durch ein Dienstschreiben garantiert werden. Außerdem werden sein Frondienst und 
seine Steuerzahlung entweder aufgehoben oder von Stellvertretern wie etwa Bleimänn-
lein getragen. 3. Das Eigentumsrecht des Verstorbenen auf das Friedland wird durch 
einen Landkaufvertrag bekräftigt, damit keine Streitigkeiten zwischen dem Verstorbe-
nen und anderen Verstorbenen um das Friedland entstehen. Unter den drei Elementen 
trat jedoch nur das dritte Element unter dem Druck der Bodenknappheit, verursacht 
durch Landannexion, erst in der Ost-Han-Zeit auf, während die zwei anderen Elemente 
bereits in den qinzeitlichen rishu-Almanachen und den westhanzeitlichen Schreiben an 
die Unterwelt vorhanden waren. 

268	 Xu Qianxue 1881, Schriftrolle 106. 



643

	 Begräbnistexte und mächtige Familien

Die Auswahl des günstigen Bestattungstages findet bereits im Kanon Yili Erwäh-
nung. Dies weist darauf hin, dass diese Bestattungssitte spätestens seit Ende der Chun-
qiu-Zeit praktiziert wurde. Dennoch ist in westhanzeitlichen Schreiben an die Unter-
welt von der Auswahl des günstigen Bestattungstages noch nicht die Rede, sondern 
erst in osthanzeitlichen grabschützenden Texten wurde sie als feststehende Phrase 
erwähnt. Der Grund hierfür liegt wahrscheinlich in der Professionalisierung der Boten 
des Himmlischen Herrn, die sich in der Ost-Han-Zeit auf die Durchführung des jiechu-
Exorzismusrituals bei der Bestattung mittels grabschützender Texte spezialisierten. Die 
Spezialisierung der Boten des Himmlischen Herrn ist wiederum in engem Zusammen-
hang mit der Entwicklung der Architektur des Grabes zu sehen, dessen Innenraum 
immer ähnlicher wie ein unterirdisches Zuhause konstruiert und gegliedert wurde. 
Dementsprechend musste bei der Errichtung eines Grabes wie beim Bau eines Hauses 
ein Unheil abwehrendes Ritual durchgeführt werden, mit dem die durch das Aufbrechen 
des Bodens verursachte Entzürnung des Gottes der Erde besänftigt wurde. 

Den Innenraum der Grabarchitektur nach dem Vorbild eines irdischen Bauwerks in 
verschiedene funktionale Einheiten aufzuteilen und einen Ritualspezialisten zu enga-
gieren, um ein jiechu-Exorzismusritual mittels eines Dienstschreibens im Grab durchzu-
führen, setzte in beiden Fällen Reichtum und eine hohe Lesekompetenz des Auftragge-
bers voraus. Daher ist anzunehmen, dass auch bei der Entwicklung der Grabarchitektur 
mächtige Familienclans sehr wahrscheinlich eine führende Rolle spielten. Dementspre-
chend trugen mächtige Familienclans zur Entwicklung der Jenseitsvorstellung in der 
Ost-Han-Zeit indirekt zu einem großen Anteil bei. 

Somit lässt sich zusammenfassen: Sowohl die Entstehung als auch die Blütezeit der 
beiden oben genannten Bestattungssitten, nämlich der Errichtung der Grabstele und der 
Verwendung des grabschützenden Textes, hingen eng mit dem Aufstieg der mächtigen 
Familienclans in der Ost-Han-Zeit zusammen. Die Bestattungssitten wurden wegen des 
doppelten Anspruchs mächtiger Familienclans, nämlich den Ruhm der Familienclans zu 
preisen und deren Fortführung zu sichern, eingeführt und bald von Familien niederen 
Gesellschaftsschichten nachgeahmt. Die Entwicklung mächtiger Familienclans und die 
häufigen Ausbrüche von sozialen Krisen und Epidemien führten in ihrem Zusammen-
wirken dazu, dass beide Bestattungssitten am Ende der Ost-Han-Zeit ihren Höhepunkt 
erreichten.





5. Zusammenfassung





647

Zusammenfassung

Die Entstehung und Entwicklung der hanzeitlichen Begräbnistexte stand in einem 
engen Zusammenhang mit der Entwicklung der damaligen Jenseitsvorstellung, die 
wiederum in einer engen Beziehung zum sozialen Wandel der Han-Zeit stand. Aus der 
vorangegangenen Untersuchung können die folgenden Schlüsse gezogen werden:

1. Die unmittelbare Kommunikation der diesseitigen Welt mit den Beamten der Unter-
welt begann gegen Ende der Qin-Zeit im ehemaligen Chu-Königreich mit dem Schrei-
ben an die Unterwelt. Kurz nach dem Erlass des Gesetzes Ernian lüling 二年律令, das 
die Anmeldung des Haushaltsregisters bei der Umsiedlung in der diesseitigen Sphäre 
regelte, kam im Jahr 186 v. Chr. die Vorstellung eines in die Unterwelt zu transferieren-
den Haushaltsregisters auf. Als Quelle hierfür können mehrere Schreiben an die Unter-
welt herangezogen werden, die in den Kulturzentren des ehemaligen Chu-Königreichs 
gefunden wurden. Die hanzeitlichen Schreiben an die Unterwelt übernahmen jedoch 
nicht unverändert die Form des diesseitigen Dienstschreibens, das für den Transfer des 
Haushaltsregisters verwendet wurde, sondern vereinfachten sie und verschmolzen sie 
mit weiteren Elementen, z. B. dem Register des mit in die Unterwelt zu transferierenden 
Eigentums, das wiederum auf die alte Tradition des Beigabenregisters qiance zurück-
zuführen ist. 

2. Zu Beginn der mittleren Ost-Han-Zeit, nämlich 73 n. Chr., tauchte der erste erhal-
tene Landkaufvertrag als Begräbnistext im Luoyang-Gebiet auf. Die Klärung des Eigen-
tumsrechts auf das Landstück wurde bereits seit dem Ende der West-Han-Zeit, einem 
Zeitraum, in dem die Annexion des Bodens ein schwerwiegendes soziales Problem 
darstellte, in Grabtexten thematisiert. Seit der Mitte der Ost-Han-Zeit wurden Land-
kaufverträge auf haltbare Materialien schriftlich festgehalten. Die Wahl solcher Mate-
rialien wie z. B. Ziegelstein, Jade und Bleitäfelchen könnte dazu gedient haben, das 
Eigentumsrecht des Grabherrn auf das Landstück für die Ewigkeit zu bestätigen und 
mögliche Rechtsstreitigkeiten in der Unterwelt, verursacht durch einen ungeklärten 
Eigentumsstatus, abzuwenden.

3. Das erste erhaltene Beispiel der dritten Gattung des Begräbnistextes, nämlich des 
grabschützenden Textes, datiert auf das Jahr 79 n. Chr. und wurde auf mehreren Holz-
täfelchen verfasst, während der erste überlieferte auf haltbares Material geschriebene 
grabschützende Text aus dem Jahr 93 n. Chr. stammt. Bei beiden Beispielen findet ein 
Herrscher des Himmels (Herr des Himmels tiangong 天公 oder Himmlischer Herr tiandi 
天帝) als oberster Gott Erwähnung. Dies deutet darauf hin, dass die Vorstellung von 
einem obersten himmlischen Gott erst in der Ost-Han-Zeit in die Jenseitsvorstellung 
einsickerte. Diese Entwicklung stand zwar auch mit der endgültigen Etablierung der 
zentralen Staatsmacht in der Han-Zeit zusammen, dennoch war sie unmittelbar auf 

Erschienen in: Chen, Liang: Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit: Eine typologische 
Untersuchung der Jenseitsvorstellung, Heidelberg: CrossAsia-eBooks, 2021. 
DOI: https://doi.org/10.11588/xabooks.670

https://doi.org/10.11588/xabooks.670


Zusammenfassung

648

die religiöse Reform von Wang Mang zurückzuführen, der ab dem Jahr 5 n. Chr. die 
staatliche Opferung an den Himmel nicht mehr im Palast Ganquan, der weit von der 
damaligen Hauptstadt entfernt lag, sondern in der Stadt Chang’an durchführen ließ. 

Der Kommunikationsmodus zwischen dem Herrn des Himmels und dem Ritualmeis-
ter in beiden oben genannten Beispielen war jedoch anders als derjenige in späteren 
grabschützenden Texten, in denen ein Befehl im Namen des Himmlischen Herrn durch 
den Ritualmeister an die Beamten der Unterwelt geschickt wurde. Dies weist darauf 
hin, dass grabschützende Texte erst zu Beginn der mittleren Ost-Han-Zeit entstanden. 
Ähnlich wie das Schreiben an die Unterwelt, entwickelte sich der grabschützende Text 
dadurch, dass er mehrere Elemente von alten Grabtextgattungen in sich aufnahm. Ers-
tens war er ein Benachrichtigungsschreiben an die Unterwelt. Zweitens absorbierte 
er die zeitlichen Tabuvorschriften aus der Tradition der rishu-Almanache. Drittens 
übernahm er später auch die wesentlichen Elemente des Landkaufvertrags. Anders als 
andere Grabtextarten diente der grabschützende Text jedoch vor allem dazu, die Ver-
strickungen zwischen den Verstorbenen und den Hinterbliebenen zu lösen und das aus 
dem Tod bzw. der Errichtung des Grabes herrührende Unheil zu tilgen.

4. Die letzte Gattung des Begräbnistextes, nämlich grabschützende Siegel und Talis-
mane, war in der Tat ein Nebenprodukt des grabschützenden Textes. Der erste erhaltene 
grabschützende Talisman datiert auf das Jahr 122 n. Chr., während 133 n. Chr. die erste 
Erwähnung eines grabschützenden Siegels in dem grabschützenden Text erfolgte. Die 
Entstehung grabschützender Talismane und Siegel war das Ergebnis der Professionali-
sierung der Ritualmeister, die sich fortan als Bote bzw. Geistermeister des Himmlischen 
Herrn bezeichneten, grabschützende Texte verfassten und diese bei apotropäischen 
Ritualen im Grab platzierten. Daher entstanden die genannten Talismane und Siegel 
wesentlich später als die grabschützenden Texte.

5. Die erhaltenen grabschützenden Texte wurden meistens auf Tongefäße geschrieben. 
Die Form der Tongefäße lässt sich in fünf Typen einteilen. Die Typen II und I4 verteilten 
sich vorwiegend auf die Präfektur Jingzhaoyin sowie die beiden flankierenden Präfek-
turen Youfufeng und Zuopingyi und können deshalb für Jingzhaoyin-Typen gehalten 
werden. Die Typen I1 und I3 sind hingegen als Henanyin-Typen zu betrachten, wäh-
rend der Typus I2 als Hongnong-Typus angesehen werden kann. Die geographische 
Verteilung der fünf Typen weist darauf hin, dass es hinsichtlich der Bestattungssitten 
Interaktionen zwischen den beiden Hauptstädten der Han-Zeit gab. Die Jingzhaoyin-
Typen kamen früher als die Henanyin-Typen zur Anwendung, daher ist anzunehmen, 
dass sich Letztgenannte unter dem Einfluss der Stadt Chang’an entwickelten. Die Ver-
teilung des Hongnong-Typus, der nicht in der Präfektur Henanyin, jedoch in Präfektur 
Jingzhaoyin zu finden war, weist darauf hin, dass er unter dem Einfluss von Henanyin 



649

Zusammenfassung

entstanden sein musste und sich von dort in die Präfektur Jingzhaoyin verbreitete. Das 
bedeutet, dass die Hauptstadt Luoyang am Ende der Ost-Han-Zeit an die Stelle der Stadt 
Chang’an als Zentrum des grabschützenden Textes trat.

Gegen Ende der Ost-Han-Zeit kamen das Bleitäfelchen und der Ziegelstein als Trä-
ger von grabschützenden Texten zum Einsatz. Sie trugen oft die Eigenbezeichnung 
„Pfirsichholzvertrag von einem Fuß und sechs Zoll Länge chiliu taoquan 尺六桃券“. 
Dies weist darauf hin, dass ihre Form auf den zhuan-Pass aus Holz von einem Fuß 
und fünf Zoll Länge zurückzuführen ist, der als Fahrberechtigung für einen Postwagen 
diente. Die Zahl Fünfzehn war als ungerade Zahl dem Prinzip Yang zugeordnet und 
deswegen für die Unterwelt unpassend, während Sechzehn als gerade Zahl dem Prinzip 
Yin angehörte. Ähnlich wie die Auswahl der Form erfolgte die Auswahl des Materials in 
Hinblick auf die Kommunikation des Diesseits mit der Unterwelt. Das Blei z. B. wurde 
in der Han-Zeit als Herr der Metalle betrachtet und dem Norden zugeordnet. Es wurde 
als Medium ausgewählt, um einen erfolgreichen Austausch mit dem Reich des Winters 
und des Todes zu gewährleisten. 

Verglichen mit Blei und Ziegelstein, die vor allem im Luoyang-Gebiet und im Sanfu-
Gebiet Verbreitung fanden, wurden auf Stein eingemeißelte grabschützende Texte 
bisher nur in den gemeinsamen Grenzgebieten der Provinzen Shandong, Jiangsu und 
Anhui entdeckt. Die Verbreitung steinerner grabschützender Texte in diesem spezifi-
schen Gebiet kann deshalb derart interpretiert werden, dass hier die neue Bestattungs-
sitte grabschützende Texte zu verwenden mit der alten lokalen Tradition Gräber mit 
Steinplatten zu errichten kombiniert wurde. 

Weitere grabschützende Objekte wie Erze, Bleimännlein, Heilkräuter und Siegel fan-
den vor allem im Sanfu-Gebiet und im Luoyang-Gebiet Verbreitung, in anderen Gebie-
ten traten sie nur sporadisch auf. Dies zeigt, dass die komplexe Bestattungssitte grab-
schützende Texte und relevante Objekte zu verwenden erst in den beiden Metropolen 
der Han-Zeit, Chang’an und Luoyang, entwickelt und dann von dort in andere Gebiete 
verbreitet wurde.

6. Zwar umfasste die geographische Verteilung der Begräbnistexte ein weites Gebiet, 
jedoch war ihr jeweiliges Vorkommen im Han-Imperium sehr ungleichmäßig. Die 
erhaltenen Schreiben an die Unterwelt, die auf vergänglichen Materialien wie Holz, 
Bambus und Stoff angefertigt wurden, fanden vor allem zu Beginn der West-Han-Zeit 
in den Präfekturen/Fürstentümern Nan, Changsha und Nanyang Verbreitung, während 
sie von der Mitte der West-Han-Zeit bis zur Mitte der Ost-Han-Zeit nur sporadisch in 
den Präfekturen/Fürstentümern Xiapi, Guangling und Wuwei nachweisbar sind. Dies 
weist darauf hin, dass das Schreiben an die Unterwelt zwar in den Kulturzentren des 
ehemaligen Chu-Königreichs entstand, es aber später in einer viel größeren territoria-
len Ausdehnung Verbreitung fand. So ist gesichert, dass es z. B. auch im Sanfu-Gebiet 



Zusammenfassung

650

umfassend verwendet wurde und von dort seinen Weg in die Präfektur Wuwei gefun-
den haben musste. 

Zu Beginn der West-Han-Zeit war das ehemalige Chu-Königreich innerhalb des 
Han-Imperiums das kulturell hoch entwickelte Gebiet, in dem auch die Tradition des 
Beigabenregisters qiance am nachhaltigsten gepflegt wurde. Deshalb verwundert es 
nicht, dass das Schreiben an die Unterwelt dort erstmals bei Bestattungen verwendet 
wurde. Von der Mitte der West-Han-Zeit an übernahm jedoch die Metropole Chang’an 
nicht nur die Rolle des politischen, sondern auch des kulturellen Zentrums der Han-
Dynastie. Zwar wurde zu Beginn der Ost-Han-Zeit die Hauptstadt von Chang’an nach 
Luoyang verlegt, dennoch war die Pracht der ehemaligen Hauptstadt noch während 
der ganzen Ost-Han-Zeit tief im kollektiven Gedächtnis des Han-Volkes verankert. Ver-
glichen mit dem Sanfu-Gebiet wies sich die Luoyang-Ebene für den Ackerbau und den 
Handelsverkehr als geeigneter. Gegen Ende der West-Han-Zeit übertraf die Bevölke-
rungsdichte der Präfektur Henan bereits diejenige der Präfektur Jingzhao. Gegen Ende 
der Ost-Han-Zeit war die Bevölkerungsdichte der Präfektur Henanyin sogar fast fünf-
mal so hoch wie diejenige der Präfektur Jingzhaoyin. Die ökonomische Entwicklung, 
die Zunahme der Bevölkerung und die Annexion von Landflächen führten in ihrem 
Zusammenwirken zu einem allgemeinen Bodenmangel und schließlich zur Entstehung 
des Landkaufvertrags in der Metropole Luoyang, wo der durchschnittliche Preis eines 
Landstücks besonders hoch war. 

In der mittleren Ost-Han-Zeit bewahrte die Stadt Chang’an noch einen starken kul-
turellen Einfluss, insbesondere im Bereich der Rituale, da sie etwa zwei Jahrhunderte 
lang Zentrum staatlicher Zeremonien war, sodass zahlreiche Magier dort ansässig 
waren. Deshalb entstand die Sitte grabschützende Texte bei der Bestattung zu verwen-
den erstmals im Sanfu-Gebiet, nämlich in den Präfekturen Jingzhaoyin, Youfufeng und 
Zuopingyi, und fand vor allem dort sowie wenig später in den Präfekturen Henanyin 
und Hongnong Verbreitung. Mitte der Ost-Han-Zeit bildete die Metropole Chang’an das 
Zentrum dieser neuen Bestattungssitte. Mit der Einführung einer neuartigen Form des 
grabschützenden Textes, nämlich mit der Verwendung des Bleitäfelchens als Träger-
material, wurde die Stadt Luoyang am Ende der Ost-Han-Zeit nun zum Zentrum der 
Bestattungssitte grabschützende Texte zu verwenden. Ausgehend von Chang’an und 
Luoyang wurden grabschützende Texte fortan in andere Präfekturen/Fürstentürmer 
wie Hongnong, Anding, Taiyuan, Hanzhong, Hedong, Xihe, Wuwei, Xiapi, Guangling, 
Runan, Pei, Zhongshan, Qi, Langya, Jiujiang und Kuaiji verbreitet.

8. Begräbnistexte und grabschützende Tontöpfe wurden oft am Kopf- oder Fußende 
eines Sarges, im Bereich der Grabtür, in einem Seitenfach der Grabkammer, im Boden 
der Haupt- und Sargkammer oder in der Erde oberhalb des Gewölbes der Hauptkammer 
platziert. Der Grund für die Auswahl dieser Positionen besteht in deren symbolischen 



651

Zusammenfassung

Bedeutungen. Der Raum am Kopfende des Holzsarges symbolisierte den Eingangsbe-
reich des Schlafraums, durch den die Seele des Verstorbenen ein- und ausgehen konnte. 
Mit der Einführung der horizontal geöffneten Grabtür übernahmen die Grabtür und 
die Tür der Sargkammer jeweils die Funktion einer Tür für die unterirdische Wohnung 
und das Schlafzimmer, die einen besonderen Schutz benötigten. Die vier Ecken und die 
Mitte der Hauptkammer symbolisierten die vier kardinalen Himmelsrichtungen und 
die Mitte des Grabes, daher wurden grabschützende Objekte oft dort platziert. Die Plat-
zierung der grabschützenden Tontöpfe in der Haupt- und Sargkammer gemäß der fünf 
Himmelsrichtungen spiegelte die Fünfteilung des Raums wider, die innerhalb der han-
zeitlichen Zahlenkunst shushu 數術 eine grundlegende Bedeutung besaß.

9. Die Analyse der textlichen Merkmale grabschützender Texte zeigt, dass diese sich 
entsprechend der Kombination ihrer formalen Bestandteile in etwa vierzig unterschied-
liche Gruppen einteilen lassen. Es gab daher kein festgelegtes Muster, nach dem ein 
grabschützender Text strukturell verfasst werden musste. Dies macht deutlich, dass 
die Verfasser grabschützender Texte aus einem gemeinsamen Reservoir feststehender 
Phrasen passende Formulierungen für den einzelnen Text auswählten und zugleich 
dasselbe Reservoir selbst mit ihren neuen Ausdrücken bereicherten. Von einem daoisti-
schen shangzhang-Text 上章 („Einreichung des Thronberichts“) als der Mustertext für 
grabschützende Texte ist dabei nicht die Rede.

In den grabschützenden Texten sind verschiedene Selbstbezeichnungen für den 
jeweiligen Text zu finden: der zhuan-Pass zhuan 傳, das Abwehrzeichen fengzhen 封
鎮 und der Vertrag quan 券 oder die Vereinbarung yue 約. Die drei Arten von Selbstbe-
zeichnungen belegen, dass drei verschiedene Traditionen in die grabschützenden Texte 
eingeflossen sein mussten.

10. Die Talismane setzen sich entweder aus rein bildlichen Zeichen oder sowohl aus 
bildlichen Zeichen als auch aus Inschriften zusammen. Die bildlichen Talismane las-
sen sich oft in kleine „Bausteine“ bzw. „Module“ zerlegen, die entweder chinesische 
Schriftzeichen oder bildliche Zeichen sind. Bei den Modulen handelt es sich vor allem 
um Sternbilder (wie z. B. den Großen Wagen, Gui 鬼, Xin 心, Tianyi 天一, Da tianyi 大
天一, Taiyi 太一, das Gefängnis der Niedrigen Jianren zhi lao 賤人之牢, Santai 三台, 
Jing 井, die Sonne und den Mond), die allesamt mit dem Aspekt Strafe und Bestrafung 
im Zusammenhang stehen. Die bildliche und schriftliche Analyse der Talismane zeigt, 
dass himmlische Götter dargestellt wurden, um so den Talismanen eine Wirkkraft zu 
verleihen, die in der Lage war böse Geister zu vertreiben oder zu vernichten. Der Große 
Wagen im Talisman aus Luoyang (T. 03) wurde bisher irrigerweise als das Schriftzeichen 
shi 尸 gedeutet. Daher sind die folgenden Schlussfolgerungen, dass dieser Talisman den 
daoistischen Glauben an „Drei böse Begierden sanshi 三尸“ widerspiegelt und dass sich 



Zusammenfassung

652

die hanzeitlichen grabschützenden Talismane als daoistische Talismane betrachten las-
sen, fragwürdig.

11. Die grabschützenden Siegel dienten dazu grabschützende Texte zu versiegeln. 
Anhand ihrer Inschriften lassen sie sich in vier Gruppen einteilen: 1. Siegel mit dem 
Namen eines Gottes; 2. Siegel des Boten des himmlischen Herrn; 3. Siegel mit dem 
Namen eines Gottes und dessen apotropäischer Funktion; 4. unklassifizierbare grab-
schützende Siegel. Die meisten erhaltenen Siegel bestehen aus Bronze, aber einige 
wenige von ihnen wurden aus Terrakotta oder Holz gefertigt. Ihre Druckfläche, auf 
der zumeist vier Schriftzeichen eingeritzt wurden, ist hauptsächlich quadratisch mit 
einer Seitenlänge von ungefähr 1 bis 3 cm, mit der seltenen Ausnahmen einer runden 
oder viereckigen Druckfläche. Der Griff der grabschützenden Siegel weist zumeist die 
Form eines Nasenlochs biniu 鼻鈕, eines Dachziegels waniu 瓦鈕 oder einer Schild-
kröte guiniu 龜鈕 auf. Die Anzahl der Schriftzeichen und die Form der grabschützenden 
Siegel weisen darauf hin, dass hauptsächlich die offiziellen Siegel der Beamten, deren 
Rang niedriger als zweitausend Shi war, als Vorlage gedient haben mussten. Jedoch 
orientierte sich die Schildkrötenform an der Griffform von offiziellen Siegeln der Beam-
ten, deren Rang gleich oder höher als zweitausend Shi war, um dem „Boten des Himm-
lischen Herrn“ so einen hohen Rang zu verleihen.

Angesichts der Vielfalt der Inschriften und der Formen der grabschützenden Siegel 
ist zu schließen, dass sie nicht von einer einzigen religiösen Sekte, sondern von den 
Ritualmeistern nach eigenen Vorstellungen hergestellt wurden. Offenbar waren diese 
wenig mit den offiziellen Siegeln höherrangiger Beamten vertraut. 

Die Inschriften und die bildlichen Darstellungen auf der Druckfläche dienten vor-
rangig dazu, den Ritualmeistern die apotropäische Kraft aus der himmlischen Sphäre 
zu geben. Bei der Inschrift „Bote des Himmlischen Herrn“ tiandi shizhe 天帝使者 auf 
der Rückseite eines bekannten Bronzegürtelhakens handelt es sich nicht um ein Siegel, 
sondern um einen Siegelabdruck. Dieser könnte sich meines Erachtens auch auf den 
Besitzer des Gürtelhakens beziehen, während die furchtbare Göttergestalt auf dessen 
Vorderseite, ähnlich wie die dort dargestellten Götter der vier Himmelsrichtungen, vor 
allem dazu diente, dem Gürtelhaken apotropäische Kraft zu verleihen. Dementspre-
chend kann die Form jener vollständig bewaffneten, bärenähnlichen Gestalt nicht unbe-
dingt als Bote des Himmlischen Herrn gedeutet werden. 

12. Die Ritualmeister waren Magier. Sie waren nicht nur mit der Kunst der medialen 
Magie, sondern auch mit Fachkenntnissen der Zahlenkunst vertraut, bei denen es sich 
um zeitliche Tabuvorschriften bei der Bestattung und der Errichtung des Grabes han-
delte. Daher können die Verfasser grabschützender Texte korrekterweise als „Magier/
Meister der Zahlenkunst“ bezeichnet werden. Neben der Herstellung und Platzierung 



653

Zusammenfassung

grabschützender Texte und Objekte war ihre Hauptaufgabe durch „die Verrichtung von 
Gebeten zhuyi 祝移“ das Unheil abzuwehren, das manchmal auch auf eine fremde Per-
son, die des Weges kam, übertragen werden konnte (zhuansang daozhongren 轉喪道中

人). Die alternative Deutung des Ausdrucks daozhongren 道中人 als „daoistische Mön-
che 道教中人“ ist somit nicht mehr haltbar.

13. Die in grabschützenden Texten auftretenden Schlüsselbegriffe wie chongfu 重復, 
goujiao 鈎挍, zhe 適 und zhu 注 lassen sich hauptsächlich im Kontext der Zahlenkunst, 
weniger vor dem Hintergrund daoistischer Klassiker deuten. Chongfu z. B. bezeichnet 
in grabschützenden Texten die „Verstrickung“ zwischen den Lebenden und den Ver-
storbenen, die aus dem Bruch zeitlicher Tabuvorschriften hervorgeht und den Hinter-
bliebenen Schadensereignisse, sogar den Tod zufügen kann. Chongfu ist daher nicht als 
Synonym des daoistischen Begriffs chengfu 承負 anzusehen, der die Schuld bezeichnet, 
die aus unmoralischen Taten zu Lebzeiten des Verstorbenen entstanden ist und auf die 
Hinterbliebenen übertragen werden kann. Der Begriff goujiao bedeutet ebenfalls „Ver-
strickung“. In grabschützenden Texten kann goujiao jedoch nicht als die Vernehmung 
des Verstorbenen oder die Überprüfung seines Strafregisters in der Unterwelt gedeutet 
werden, da bei ihm ebenfalls die moralische Konnotation fehlt. Zhu hat eine zweifache 
Bedeutung in grabschützenden Texten: Infektionskrankheit und unglückliche Verstri-
ckung. Der Zusammenhang zwischen zhu und der daoistischen Vorstellung von Schuld 
ist hier jedoch noch nicht erkennbar. Zhe ist eine allgemeine Bezeichnung für die „Ver-
fehlung“, die zwar zu bestrafen ist, jedoch nicht so gravierend ist wie die „Schuld“ 
zui 罪. Es muss betont werden, dass weder der Begriff „Verfehlung“ noch der Begriff 
„Schuld“ im Kontext der grabschützenden Texte mit der Vorstellung der Schuld, die aus 
unmoralischen Handlungen entstanden ist, in Verbindung steht. 

Aus den unterschiedlichen Bezeichnungen für den obersten Gott und der enormen 
Vielzahl an Beamten der Unterwelt ist zu schließen, dass in den grabschützenden Tex-
ten ein Glauben mit einem vereinheitlichten obersten Gott sowie vereinheitlichten 
theoretischen Grundlagen und Organisationen noch nicht existierte. Grabschützende 
Texte sind deswegen als Produkte des vielfältigen Volksglaubens mit seinen lokalen 
Variationen zu betrachten.

14. Die vier Gattungen von Begräbnistexten spiegeln die Jenseitsvorstellung wider, die 
sich in der Han-Zeit ständig weiter entwickelte. Zu Beginn der West-Han-Zeit entstand 
die Vorstellung, dass der Verstorbene den Beamten der Unterwelt sein Haushaltsregis-
ter vorzeigen muss, das von einem Beamten des Diesseits erteilt wurde. Nur so konnte 
er erfolgreich in die Unterwelt aufgenommen werden. Zu Beginn der mittleren Ost-
Han-Zeit trat erstmals der Herrscher des Himmels, dem alle anderen Götter unterstellt 
waren, als oberster Gott des jenseitigen Pantheons auf. Die Kommunikation mit ihm 



Zusammenfassung

654

nahm anfangs die Form eines Ansuchens an, das Magier an ihn stellten. Später schick-
ten Magier ihre Befehle direkt an die Beamten der Unterwelt zur Tilgung des Unheils. 
Der Gott Taiyi wurde jedoch bereits unter der Herrschaft von Kaiser Wu in der West-
Han-Zeit als oberster himmlischer Gott feierlich verehrt, indem ein Altar spezifisch für 
ihn errichtet wurde. Deshalb lässt sich sein Auftreten in den grabschützenden Texten 
in der Ost-Han-Zeit nicht derart interpretieren, dass der Einfluss der zentralisierten 
Monarchie des Han-Imperiums erst gegen Mitte der Ost-Han-Zeit in die Jenseitsvor-
stellung einsickerte, sondern dass das Bedürfnis, den obersten Gott in den Begräbnis-
text einzuführen, erst mit der Entstehung des grabschützenden Textes aufkam. Mittels 
der Autorität des himmlischen Herrn konnte der Magier den Beamten der Unterwelt 
und anderen rangniederen Göttern befehlen, das aus dem Tod oder der Errichtung des 
Grabes herrührende Unheil zu tilgen. 

Verglichen mit den westhanzeitlichen Schreiben an die Unterwelt, in denen die 
Bezeichnungen für die Beamten der Unterwelt recht undifferenziert waren und sich im 
Wesentlichen auf den Herrn der Unterwelt dixia zhu und dessen Assistenten dixia cheng 
bezogen, war die unterweltliche Beamtenreihe in grabschützenden Texten der Ost-Han-
Zeit viel länger und bunter. Der Hügelminister qiucheng, der Grabsenior mubo und der 
Beamte der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend Shi dixia erqianshi bildeten die 
am weitesten verbreitete Dreiheit der Unterweltbeamten. Jedoch wurde der Herr der 
Unterwelt erst gegen Ende der Ost-Han-Zeit mit dem Herrn des Bergs Tai identifiziert, 
wobei der Berg Tai als Sitz der Behörde der Unterwelt der Stadt Chang’an, die als das 
Symbol des Diesseits galt, gegenübergestellt wurde.

Anders als der stetige Wandel der Unterweltbeamten, deren Reihe in der Ost-Han-
Zeit fortlaufend ausgeweitet wurde, blieb die Vorstellung vom Grab als dem Ort, an 
dem die Seele des Verstorbenen ruht, vom Ende der Zhanguo-Zeit bis zum Ende der 
Ost-Han-Zeit weitgehend unverändert. Das Grab wurde stets für das ewige Haus des 
Verstorbenen und nicht für eine Zwischenstation gehalten. Dem Volksglauben zufolge 
müssen sich der Sitz des Herrn der Unterwelt und die Ruhestätte des Verstorbenen, 
nämlich das Grab, an unterschiedlichen Orten befunden haben.

15. Die Entstehung des Schreibens an die Unterwelt fällt zeitlich mit der Gründung des 
ersten Imperiums in der Qin- und Han-Zeit zusammen. Sie stand in engem Zusam-
menhang mit der Einführung des Systems des Haushaltsregisters, das die Struktur der 
Gesellschaft in großem Maßstab umformte. Die Entstehung des Landkaufvertrags und 
des grabschützenden Textes fand kurz nach der Ritualreform von Kaiser Ming statt, 
die das Zentrum des Ahnenkultes vom Ahnentempel zum Grab verlegte. Während der 
Landkaufvertrag unter dem Druck der Bodenannexion entstand, korrelierte die zeit-
liche Verbreitung grabschützendes Textes eng mit den Ausbruchsphasen von großen 
Epidemien, die in der Ost-Han-Zeit unzählige Familien dahinrafften. 



655

Zusammenfassung

16. Bei der Entstehung der drei oben genannten Hauptgattungen der Begräbnistexte 
spielte die obere Gesellschaftsschicht die entscheidende Rolle. Ihre Bestattungssitten 
wurden später von den tiefer stehenden Gesellschaftsschichten, insbesondere von der 
Mittelschicht nachgeahmt. Im Gegensatz zur Mittel- und Oberschicht, fand hingegen in 
der unteren Gesellschaftsschicht die Verwendung von Begräbnistexten nur eine geringe 
Verbreitung. Der Grund hierfür lag nicht nur in den armseligen Lebensverhältnissen, 
sondern auch in der geringen Lesekompetenz ihrer Mitglieder.

Vielmehr trugen in der Ost-Han-Zeit vor allem mächtige Familienclans zur Entste-
hung und Verbreitung der Landkaufverträge und grabschützenden Texte bei. Charak-
terisierend für diese Familien war, dass sie ihr soziales, ökonomisches und kulturelles 
Kapital dadurch sicherten, indem sie ihre Mitglieder zur Beherrschung klassischer Texte 
des Konfuzianismus erzogen und ihnen somit zu hohen Beamtenpositionen verhalfen. 
Sie verfügten nicht nur über die Finanzkraft ein feierliches Bestattungsritual durchzu-
führen, sondern auch über die Motivation, zum Wohl und für den Fortbestand der Fami-
lie (bzw. aus Sorge um diesen) das aus dem Tod bzw. der Errichtung des Grabes her-
rührende Unheil mittels grabschützender Texte abzuwenden und das Eigentumsrecht 
des Grabherrn auf das Friedland mittels Landkaufverträgen dauerhaft zu bestätigen. 

Der zunehmende Einfluss mächtiger Familienclans führte auch zur Entstehung und 
Verbreitung der Bestattungssitte Grabstelen vor dem Grab zu errichten. Die Koexistenz 
der Grabstele und des grabschützenden Textes im selben Grab scheint widersprüchlich 
zu sein. Die Grabstele, die insbesondere von den ehemaligen Schülern/Untergebenen 
des Grabherrn errichtet wurde, diente hauptsächlich dazu, die Verdienste und Tugenden 
des Grabherrn und die Genealogie seiner Familie zu rühmen, während der grabschüt-
zende Text vorrangig darauf abzielte, dass der Tod des Grabherrn den Hinterbliebenen 
kein Unheil zufügen möge. Die beiden Gattungen von Texten befriedigten somit zwei 
unterschiedliche Bedürfnisse eines mächtigen Familienclans, nämlich den Ruhm der 
Familie zu preisen und zugleich ihre Fortführung zu sichern. Dies lässt jedoch nicht 
den Schluss zu, dass die Grabstele der konfuzianischen Intention des Bestattungsritus 
entsprach und der grabschützende Text nicht, da beide Textarten im konfuzianischen 
Ritualkanon Yili keine Erwähnung fanden. Deshalb handelt es bei ihnen um zwei neue 
Bestattungssitten, die beide vom kanonisierten Text abwichen. Die Abweichung der 
rituellen Praxis vom rituellen Text lässt sich nicht nur mit dem Unterschied zwischen 
dem „dogmatischen Modus (doctrinal mode)“ und dem „bildlichen Modus (imagistic 
mode)“ im Sinne von Whitehouse erklären, sondern auch damit, dass ein weitreichen-
der sozialer Wandel im Zeitraum zwischen der Entstehungszeit des Ritualkanons Yili 
und der Ost-Han-Zeit stattfand, der zur Umwälzung der gesellschaftlichen Struktur und 
schließlich zur Entstehung einer neuen Jenseitsvorstellung führte.





Anhang





659

Abbildungen und Bildnachweise

Kapitel 1

Abb. 1-1. Steinschrein aus Xiaotangshan, Ost-Han-Zeit, aufbewahrt im Japanischen National
museum Tokyo, Foto Xu Chengrui.

Abb. 1-2. Strichzeichnung von einem Detail des Steinschreins aus Xiaotangshan. Zu sehen ist die 
Szene der Opferdarbietung vor dem Schrein. Xin Lixiang 2000, 191, Abb. 9.

Erschienen in: Chen, Liang: Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit: Eine typologische 
Untersuchung der Jenseitsvorstellung, Heidelberg: CrossAsia-eBooks, 2021. 
DOI: https://doi.org/10.11588/xabooks.670

https://doi.org/10.11588/xabooks.670


Anhang

660

Abb. 1-3. Der Opferaltar aus Qufu mit der Inschrift shanggu fuqing 上谷府卿, 2 n. Chr., Foto Xu 
Chengrui.

Abb. 1-4. Der Opferaltar aus Qufu mit der Inschrift zhu qiqing 祝其卿, Xin-Zeit oder Ost-Han-Zeit, 
Foto Xu Chengrui.

Abb. 1-5. Opferszene mit leeren Kartuschen in der vorderen Grabkammer, Grab bei Yinan, Ende 
Ost-Han, Zeng Zhaoyu et al 1956, Tafel 28.



661

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 1

Abb. 1-6. Halb verblasste Inschrift aus dem 
Grab bei Shipan, Kreis Lishi, Ende Ost-Han, 
Wang Jinyuan 2005, Abb. 19.

Abb. 1-7. Graffito eines Bauarbeiters, eingeritzt 
auf einem Ziegelstein, Grab des Hauses Cao im 
Kreis Bo. Li Can 1978, 45, Abb. 22.5.

Abb. 1-8. Abreibung einer gedruckten Ziegelsteininschrift aus einem Grab im Kreis Gai. Es handelt 
sich um einen kurzen Nekrolog. 140 n. Chr. Xu Yulin 1993, 57, Abb. 6.



Anhang

662

Abb. 1-9. Abreibung einer gedruckten Ziegelsteininschrift aus einem Grab 
im Kreis Gai. Es handelt sich um einen kurzen Vers für das Zurückrufen der 
Seele des Verstorbenen. Xu Yulin 1993, 57, Abb. 5.

Abb. 1-10. Abreibung einiger auf fächerförmige Ziegelsteine 
gestempelten Inschriften aus einem Grab im Kreis Ding. Ao 
Chenglong 1964, 132, Abb. 5.

Abb. 1-11. Perspektivische Zeichnung des Grabes bei Guishan, in dessen Grabrampe die bearbeite-
ten Steinblöcke mit Inschriften ursprünglich gestapelt und eng nebeneinander aufgereiht wurden. 
Mitte West-Han. You Zhenyao et al 1985, 121, Abb. 2.



663

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 1

Abb. 1-12. Graffito eines Steinmetzen neben der Nummerierung des Steinblocks, Grab bei Guishan. 
Mitte West-Han. Xu Yuli 2006, Vol. 1, 19.

Abb. 1-14. Inschrift zur Ermahnung der 
Grabbesucher. Strichzeichnung eines 
Recken lishi 力士 an der Ostwand der 
Grabrampe, Grab im Kreis Xunyi, Ende 
Ost-Han. Giele 2006a, 487, Abb.1.

Abb. 1-13. Abreibung der Steininschrift mit einem 
Verdammungsfluch gegen Grabräuber, Steinplatte aus 
dem Grab bei Jinxiang. Ost-Han-Zeit. Xu Yuli 2006, 
Vol. 1, 68.



Anhang

664

Abb. 1-15. jie-Bambusschildchen aus dem Grab M1 bei Mawang-
dui, 175-145 v. Chr. Qiu Xigui 2014, Vol.2, 250, Abb. 1-10.

Abb. 1-17. jian-Adresstäfelchen aus dem Grab M5 bei Huchang, Kreis Hanjiang, 70 v. Chr. Wang 
Qinjin et al 1981, 19, Abb. 18.

Abb. 1-16. jie-Holzschildchen 
aus dem Grab M1 bei Mawang-
dui, 175-145 v.  Chr. Qiu Xigui 
2014, Vol.2, 252, Abb. 5.



665

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 1

Abb. 1-18. Faksimile einer Sei-
denmalerei namens juzang tu 
居葬圖 aus dem Grab M3 bei 
Mawangdui, 168 v. Chr., gezeich-
net von Dong Shan. Qiu Xigui 
2014, Vol.6, 131, Abb. 1. Farbfoto 
Dong Shan.

Abb. 1-19. Eine Seidenmalerei 
namens pibing tu 辟兵圖 aus 
dem Grab M3 bei Mawangdui, 
168 v.  Chr. Rekonstruiert von 
Li Song. Li Song 2012, 34, Abb. 
1A06-6.



Anhang

666

Abb. 1-20. Abdrücke der in 
Changsha ausgegrabenen westhan-
zeitlichen Siegel, deren Inschriften 
zumeist kritzelig oder spiegelbild-
lich angeordnet wurden. Zhou Shi-
rong 1978, 273, Abb. 3. 

Abb. 1-21. Zwei gangmao-Talismane aus 
Jade, aufgefunden im Grab M1 bei Feng-
huangtai, Kreis Bo, Ost-Han-Zeit. Ouyang 
Moyi 2008a, 67, Abb. 3.



667

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 1

Abb. 1-22. Drei gangmao-Talismane aus Pfirsichholz, aufgefunden bei Juyan, Han-Zeit. Lu Xixing 
2013, 92, Abb. 6.

Abb. 1-23. shi-Weissagungsge-
rät aus dem Grab M10 bei Liuji, 
Stadt Yizheng, Anfang West-
Han. Liu Qin et al 2007, Titelseite 
2:1.



Anhang

668

Abb. 1-26. Abreibungen der Trinkwettspielmünzen aus dem 
Grab M2 bei Mancheng, 113-104 v. Chr. Mancheng hanmu 1980, 
273, Abb. 184.

Abb. 1-25. Bronzewürfel aus 
dem Grab M2 bei Mancheng, 
113-104 v.  Chr. Xu Ruobing 
2015, 60, Abb. 5.

Abb. 1-24. Strichzeichnungen der Spielsteine mit den Namen der kalendarischen Geister aus dem 
Grab von Liu Shen bei Heitoushan, Stadt Xuzhou, Anfang West-Han. Lü Jian & Geng Jianjun 2010, 
38, Abb. 54: 2-7.



669

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 1

Abb. 1-30. Vier miteinander 
verbundene apotropäische 
Münzen mit Motiven von 
Sternbildern und einem Gürtel-
haken, Han-Zeit. Gong Baiqing 
2011, 39, Abb. 4.

Abb. 1-31. Detail einer Goldmünze, gestempelt mit einem V-för-
migen Haken und dem Schriftzeichen huang 黃, zusätzlich ver-
sehen mit eingeritzten Schriftzeichen, aus einer in den Boden ein-
gegrabenen Vorratshöhle bei Xi’an, West-Han-Zeit. Xu Jin 2000, 
55, Abb. 12.

Abb. 1-27. Abreibung einer apotropäischen 
Münze mit Motiven von Sternbildern, vergoldete 
Bronze, Ost-Han-Zeit. Yashengqian bian 2013, 5, 
Abb. 0009.

Abb. 1-28. Abreibung einer apotropäischen 
Münze mit dem Motiv des Großen Wagens, eines 
Gürtelhakens, eines huasheng-Haarschmucks, 
eines huanshoudao-Backswords mit Ringknopf 
sowie eines Fisches, Bronze, Ost-Han-Zeit. Yas-
hengqian bian 2013, 8, Abb. 0024.

Abb. 1-29. Abreibung einer apotropäischen 
Münze mit Motiven von Sternbildern und dem 
liubo-Schachbrett, Bronze, Ost-Han-Zeit. Yas-
hengqian bian 2013, 7, Abb. 0018.



Anhang

670

Abb. 1-34. Zeichnungen der 
fünf Bronzeplatten, ursprünglich 
an Holzsärgen befestigt, aus dem 
Kreis Wushan, Provinz Sichuan. 
Ende Ost-Han. Pirazzoli-t’Sers-
tevens 2009, 1002, Abb. 8.

Abb. 1-32. Rückseite einer Münze aus einer 
Legierung aus Silber, Zinn und Blei, gestempelt 
mit zwei Inschriften, West-Han-Zeit. Durch-
messer 5,5cm, Gewicht 141g. Zhang Zhenlong & 
Zhang Hong 2015, 108.

Abb. 1-33. Vorderseite derselben Münze, auf 
der ein als Relief gegossener Drache dargestellt 
ist, West-Han-Zeit. Zhang Zhenlong & Zhang 
Hong 2015, 108, Abb. 1.



671

Abb. 1-35. Faksimile des Geräts zur Vermes-
sung des Himmelsäquators aus dem Grab von 
Xiahou Zhao bei Fuyang, 165 v. Chr. Yin Difei 
1978, 342, Abb. 3:1.

Abb. 1-36.  Rekonstruktion des Geräts zur Ver-
messung des Himmelsäquators, befestigt an einer 
Halterung, aus dem Grab von Xiahou Zhao bei 
Fuyang, 165 v. Chr. Shi Yunli et al 2012, 10, Abb. 16.

Abb. 1-37. Gräber der Zwangsarbeiter bei der Ausgrabung, Stadt Luoyang, 
107-121 n. Chr., Luoyang xingtu mudi 1972, Tafel 4:1.

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 1



Anhang

672

Abb. 1-38. Zwei Gräber von Zwangsarbeitern, 
Stadt Luoyang, 107-121 n. Chr., Luoyang xingtu 
mudi 1972, Tafel 5:3.

Abb. 1-39. Ziegelinschrift aus einem Grab eines 
Zwangsarbeiters bei Luoyang (T2M77:1), 107-
121 n. Chr., Luoyang xingtu mudi 1972, Tafel 5:2.

Abb. 1-40.  Abreibungen von 
sechs Ziegelinschriften aus 
Gräbern von Zwangsarbeitern 
bei Luoyang, 107-121 n.  Chr., 
Luoyang xingtu mudi 1972, 6, 
Abb. 5.



673

Kapitel 2

Abb. 2-1, 2-2. zhuan-Pass von Cui Zidang aus Juyan (15.19) und 
dessen Transkription. Juyan hanjian jiayi bian 1980, Tafel yi: 12. 
Bearbeitet von C.L.

Abb. 2-3. jian-Adresstäfelchen 
eines zhuan-Passes (175.20). 
Juyan hanjian jiayi bian 1980, 
Tafel yi: 127.

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 2



Anhang

674

Abb. 2-4, 2-5. Rückseite und Vorderseite der 
Genehmigung des Antrags auf die Erteilung 
eines zhuan-Passes für Qiu Zhang (505.37A) und 
dessen Transkription. Juyan hanjian jiayi bian 
1980, Taf. 147. Bearbeitet von C.L.

Abb. 2-6, 2-7. guosuo-Pass von Xing Bo aus 
Juyan (EPF22.698) und dessen Transkription. 
Juyan xinjian 1990, Vol.2:559-560. Bearbeitet 
von C.L.



675

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 2

Abb. 2-8. Strichzeichnung der jie-Kerbhölzer von Qi, des Herrn 
von E, Bronze, 323 v. Chr., aus dem Kreis Shou. von Falkenhausen 
2005, 80.

Abb. 2-9. Schreiben an die 
Unterwelt aus dem Grab M168 
bei Fenghuangshan. Chen Zhe-
nyu 1993, Tafel 11.

Abb. 2-10. fu-Kerbholz 
aus Juyan (D38.39). Oba 
2001, 141.

Abb. 2-11. Grundrissschema des Friedlandes, das im 
Landkaufvertrag K. 11. beschrieben ist. Bearbeitet von C.L.



Anhang

676

Abb. 2-12. Grab M17 bei Nanjiaokou, Stadt Sanmenxia, mit Grabhügel und umlaufender Grube, 
Grundriss und Aufriss. Wei Xingtao et al 2009, 5, Abb. 2. Bearbeitet von C.L.

Abb. 2-13. Grundriss des Grabes von Zhang Boya (M1) und des Grabes seiner Ehefrau bei Dahuting, 
Kreis Mi. An Jinhuai et al 1993, 4. Bearbeitet von C.L.



677

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 2

Abb. 2-16. Schema des Grundrisses des Fried-
landes von Liu Gongze. Bearbeitet von C.L.

Abb. 2-14. Grabhügel des Grabes von Liu 
Gongze, Kreis Wangdu. Ao Chenglong 1959, 16.

Abb. 2-15. Die Grabkammern und die Grab-
rampe, die sich vorwiegend unter dem Grabhü-
gel befanden. Ao Chenglong 1959, 17.

Abb. 2-17. Deckel des Lackkastens aus dem Grab 
des Marquis Zeng bei Leigudun, Kreis Suizhou, 
Ende des 5. Jh. v. Chr. Zhou Xiaolu 2004, Taf. 1.



Anhang

678

Abb. 2-18. Das Schriftzeichen 
dou 斗 auf dem Deckel des 
Lackkastens aus dem Grab des 
Marquis Zeng bei Leigudun. 
Bearbeitet von C.L.

Abb. 2-19. Faksimile des Weissagungsinstruments shi aus dem 
Grab M62 bei Mozuizi, Kreis Wuwei, auf dem das Schriftzeichen 
dou 斗 in Siegelschrift geschrieben steht. Wuwei mozuizi 1972, 
15, Abb. 8:1. Bearbeitet von C.L.

Abb. 2-20. Faksimile des Weissagungsinstruments shi aus dem 
Grab M1 bei Shuanggudui, Kreis Fuyang, auf dem das Schriftzei-
chen dou 斗 in Siegelschrift geschrieben steht. Yan Dunjie 1985, 
451, Abb. 3. Bearbeitet von C.L.

Abb. 2-21. Das Schriftzeichen 
dou 斗 in Siegelschrift. Shuo-
wen jiezi zhu 1981, 717.



679

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 2

Abb. 2-31. Transkription des Talismans II auf der grabschützenden Tonfla-
sche aus dem hanzeitlichen Grab bei Yaodian, Stadt Xianyang. Liu Weipeng 
& Li Zhaoyang 2004, 86, Abb.1. Bearbeitet von C.L.

Abb. 2-22, 2-23, 2-24. Das 
Schriftzeichen dou 斗 im Talis-
man T. 06, T. 33 und N. 30

Abb. 2-25, 2-26, 2-27, 2-28, 2-29, 2-30. Die Kombination von 
den Schriftzeichen dou 斗 und gui 鬼 im Talisman T. 06, T. 20-2, 
T. 33, N. 14, N. 21, N. 30



Anhang

680

Abb. 2-32. Strichzeichnung der Deckenmalerei des Grabes bei der Jiaotong-Universität Xi’an. Xi’an 
jiaotong daxue bihua mu 1991, 25, bearbeitet von C.L.

Abb. 2-33. Detail der schematischen Zeichnung 
des Talismans auf der grabschützenden Tonfla-
sche aus dem Grab bei Yaodian. Liu Weipeng & 
Li Zhaoyang 2004, 86, Abb.1. Bearbeitet von C.L.



681

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 2

Abb. 2-34. Schematische Zeichnung der Sternbilder des „zentralen Himmelspalastes“ zhonggong 中
宮, dargestellt auf der Deckenmalerei des west-hanzeitlichen Grabes M61 in Luoyang. Sun Changxu 
1965, Abb. 1, bearbeitet von C.L.

Abb. 2-35. Detail des Sternbildes Da tianyi im 
Talisman T. 06, bearbeitet von C.L.

Abb. 2-36. Detail des Sternbildes „Gefängnis 
der Niedrigen“ jianren zhi lao im Talisman T. 06. 
Zhuo Zhenxi 1980, 47, Abb. 7, bearbeitet von C.L.



Anhang

682

Abb. 2-37. Detail des Sternbildes „Gefängnis der Niedrigen“ in 
der schematischen Zeichnung der Sternbilder des „Zentralen 
Palastes“ zhonggong 中宮 des Sternhimmels. Sun Changxu 1965, 
Abb. 1, bearbeitet von C.L.

Abb. 2-38. Detail des Sternbil-
des „Gefängnis der Niedrigen“ 
im Talisman N. 19. Xi’an dong-
han mu 2009, 144, Abb. 61:2, 
bearbeitet von C.L.

Abb. 2-39. Detail des Sternbil-
des „Gefängnis der Niedrigen“ 
im Talisman N. 30. Zhang & Bai 
2006, 131, Abb. 1:4, bearbeitet 
von C.L.

Abb. 2-40. Detail der Strichzeichnung der Deckenmalerei des Grabes bei der Jiaotong-Universität 
Xi’an, auf der das Sternbild Yugui 輿鬼 und andere Sternbilder, u. a. Jing 井, dargestellt sind. Panke-
nier 2013, 79, Abb. 2.15b, bearbeitet von C.L.



683

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 2

Abb. 2-41. Strichzeichnung 
der Trage auf der Reliefstein-
platte des Wu Liang-Schreins. 
Sun Ji 1991, 117, Abb. 30-6.

Abb. 2-42. Detail der tangzeitlichen Sternkarte aus Dunhuang, 
auf der die Sternbilder Santai 三台 und Gui 鬼 dargestellt sind. 
Zhou Xiaolu 2004, Taf. 3.2, bearbeitet von C.L.

Abb. 2-43. Zusammenkunft der fünf Planeten im Feb. 1953 v. Chr. Der Stern α Pegasi markiert die 
Nordwestecke des Sternbildes Ding 定. Pankenier 2013, 36. 



Anhang

684

Abb. 2-44. Detail der schematischen Zeichnung des Talismans N. 22 mit dem Sternbild Jing unter-
halb der Deichsel des Großen Wagens. Liu Weipeng & Li Zhaoyang 2004, 86, Abb.1. Bearbeitet von 
C.L.

Abb. 2-45. Detail des Sternbildes Jing im Talisman N. 30. Zhang & Bai 2006, 131, Abb. 1:4, bearbeitet 
von C.L.



685

Kapitel 3

Abb. 3-1. Typen grabschützender Tontöpfe der Ost-Han-Zeit, Zhang & Bai 2006, 56.

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 3



Anhang

686

Abb. 3-2. Strichzeichnung der verschiedenen Typen der Tontöpfe aus den Gräbern bei Shaogou, 
Stadt Luoyang. Luoyang shaogou hanmu 1959, 98, Abb. 49. 



687

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 3

Abb. 3-3. Strichzeichnung der verschiedenen Typen der Tontöpfe aus den Gräbern bei Liujiaqu, 
Kreis Shaan. Ye Xiaoyan 1965, 122, Abb. 13.



Anhang

688

Abb. 3-4, 3-5. Typen der Tontöpfe, die im Jahr 2000 in der Stadt Xi’an aus osthanzeitlichen Gräbern 
ausgegraben wurden. Xi’an donghan mu 2009, 921/923, Abb. 440/441.

Abb. 3-6. Ein dünnes Bronzeplättchen, das einer 
Menschenfigur ähnelt, aus dem Grab M33 beim 
Ausbildungszentrum für Funktionäre des Finanz-
wesens. Xi’an  caizheng 1997, 20.



689

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 3

Abb. 3-9. Pfirsichholzmännlein, die aus den Gräbern M8 
und M168 bei Fenghuangshan und dem Grab XM26 bei 
Xiaojia caochang, Stadt Jingzhou ausgegraben wurden. 
Anfang West-Han. Lu Xixing 2012, 80. Bearbeitet von C.L.

Abb. 3-7, 3-8. Zwei und fünf aneinander geknüpfte Tonfigurinen aus dem Grab M53 beim Ausbil-
dungszentrum für Funktionäre des Finanzwesens, Stadt Xi’an. Xi’an caizheng 1997, 19, Abb. 14:2/4.

Abb. 3-10. Holzfigurinen aus dem 
Grab M168 bei Fenghuangshan, Stadt 
Jingzhou, 167 v. Chr. Jiangling fenghu-
angshan 1975, 8, Taf. 10.



Anhang

690

Abb. 3-11. Faksimile der T-förmigen Seiden-
fahne aus dem Grab M1 bei Mawangdui. 175-
145 v. Chr. Länge 205cm. Changsha mawangdui 
yihao hanmu 1973, Vol.1: 40.

Abb. 3-12. Faksimile der T-förmigen Seiden-
fahne aus dem Grab M3 bei Mawangdui. 168 
v. Chr. Länge 235cm. Li Ling 2009, 15.



691

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 3

Abb. 3-13, 3-14. Faksimile der Seidenfah-
nen aus den Gräbern M9 und M4 bei Jin-
queshan, Kreis Linyi. 140-87 v. Chr. Größe 
200×42cm / Größe unklar. Prüch & Kieser 
2006, 128.

Abb. 3-15. Faksimile der Seidenmalerei mit 
der Darstellung der Bestatteten, eines Dra-
chen und eines Zinnobervogels aus dem Grab 
bei Chenjia dashan, Stadt Changsha. Zhan-
guo-Zeit. Länge 31,2 cm. Li Song 2012, 8.



Anhang

692

Abb. 3-16. Faksimile der Seidenmalerei mit der 
Darstellung des auf einem Drachen stehenden 
Bestatteten aus dem Grab M1 bei Zidanku, Stadt 
Changsha. Ende der Mitte der Zhanguo-Zeit. 
Länge 37,5 cm. Li Song 2012, 10.

Abb. 3-17. Drei Seidenfahnen aus den Gräbern 
M22, M4 und M54 bei Mozuizi. Anfang bis Mitte 
Ost-Han. Größe 220×37cm, 206×45cm, 220×37cm. 
Ma Yi 2011, 62.



693

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 3

Abb. 3-18. Grabschützende 
Steinschafe M2:105 und M2: 95 
aus dem Grab M2 bei Houshi-
guo, Kreis Mixian. Zhao Shi-
gang & Ou Zhengwen 1987, 
157, Abb. 46:1-2.

Abb. 3-19. Grabschützende Steinschafe M1:115, M1:85, M1:137 
und M1:108 aus dem Grab M1 bei Houshiguo, Kreis Mixian. Zhao 
Shigang & Ou Zhengwen 1987, 128, Abb. 23:8-11.

Abb. 3-20. Fünf Erzsorten, 
Amethyst, Schwefel, Realgar, 
Ocker und Türkis, aus dem Grab 
von König Zhao Mei, gegen 122 
v. Chr. Xihan nanyuewang mu 
1991, Vol.2, Taf. 30. 



Anhang

694

Abb. 3-21. Grundriss der mittleren Ebene der westlichen Ohrenkammer des Grabes von König Zhao 
Mei, Stadt Guangzhou, gegen 122 v. Chr. Xihan nanyuewang mu 1991, Vol.1, 75. Bearbeitet von C.L.



695

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 3

Abb. 3-22. Zerbrochenes 
Bronzegerät in Form des 
Großen Wagens. Gesam-
melt von Duan Fang. Li 
Ling 2005, 39.

Abb. 3-23. Fundorte und Kristallstrukturen der gewöhnlichen Erzsor-
ten, zusammengestellt von Su Song (1020-1101) in seinem Werk Tujing 
bencao 圖經本草. Zhao Kuanghua & Zhou Jiahua 1998, 362, Abb. 5-5.



Anhang

696

Abb. 3-24. Das Register der Gebrauchsgeräte aus Juyan, angefertigt 93 n. Chr., Juyan hanjian jiayi 
bian 1980, Vol.1, Tafel jia:1.

Abb. 3-25. Faksimile der Seidenmalerei mit der Inschrift wuze 
youxing aus dem Grab M3 bei Mawangdui. 168 v. Chr. Qiu Xigui 
2014, Vol.4, 217.

Abb. 3-26. Planzeichnung und 
Schnittbild der Theorie des 
kuppelförmigen Himmels gai-
tianshuo. Li Jianmin 2005a, 286. 
Bearbeitet von C.L.



697

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 3

Abb. 3-27. Das Schema eines 
shi-Weissagungsgerätes aus 
Zhoujiatai, dargestellt auf meh-
reren Bambustäfelchen, Qin-
Zeit, Guanju qinhan mu jiandu 
2001, 107.

Abb. 3-28, 3-29. Faksimile der shi-Weissagungsgeräte der Typen liuren und jiugong aus dem Grab 
von Xiahou Zhao bei Fuyang, 165 v. Chr. Yin Difei 1978, 340/341, Abb. 1:3/2:1.



Anhang

698

Abb. 3-30. Transkrip-
tion des grabschützen-
den Siegels mit der 
Inschrift huangshen 
yueyin. Luo Fuyi 1978, 
Schriftrolle 2, 8.

Abb. 3-31. Schematische Zeichnung der in einer Wandmalerei des west-
hanzeitlichen Grabes M61 in Luoyang dargestellten Sternbilder xuanyuan, 
xianchi, lianghe und yue. Sun Changxu 1965, 58, Abb. 2, bearbeitet von C.L.

Abb. 3-32. Abreibung 
der Vorder- und Kehr-
seite des grabschüt-
zenden Siegels Y. 7-5. 
Wang Yucheng 2000, 
21. Bearbeitet von C.L.

Abb. 3-33. Bildersie-
gel mit runder oder 
quadratischer Druck-
fläche. Zhanguo-Zeit. 
Luo Fuyi 1981, 35.

Abb. 3-34. Zwei offi-
zielle Siegel, deren Griff 
die Form eines Nasen-
loches biniu aufweist. 
West-Han (oben) und 
Ost-Han (unten). Luo 
Fuyi 1981, 18.

Abb. 3-35. Ein offi-
zielles Siegel, dessen 
Griff die Form eines 
Dachziegels waniu 
annimmt. West-Han. 
Luo Fuyi 1981, 19.



699

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 3

Abb. 3-37. Strichzeichnungen der Rückseite und Vorder-
seite des Bronzegürtelhakens mit den Inschriften „Höchst 
glücklich 大吉“ und „Bote des Himmlischen Herrn 天帝

使者“, Fundort unbekannt, Han-Zeit. Zhang & Bai 2006, 
254, Taf. 1:82.

Abb. 3-36. Abreibung eines Reliefzie-
gelsteins, auf dem zwei Türschutzgöt-
ter und zwei Tiger auf zwei Türblättern 
dargestellt sind, aus dem Kreis Mi. Ost-
Han-Zeit. Zhu Qingsheng 1998, Taf. 21.

Abb. 3-38. Strichzeichnungen des 
Bronzegürtelhakens mit eingeritzten 
Inschriften. 102 n.  Chr. Xu Naichang 
1939, 10.

Abb. 3-39. Abreibungen von der Vorderseite zweier 
Bronzegürtelhaken mit der bildlichen Darstellung eines 
Waffen tragenden Gottes. Han-Zeit. Hayashi 1974, 226.



Anhang

700

Abb. 3-42, 3-43. Halstopf mit einem Tonsiegelabdruck, der sich im Griff 
des Deckels befindet, aus dem Grab des Herrn Liu Qiang bei Yongzhou, 
Mitte West-Han. Zheng Yuanri et al 1990, 1006/1009, Abb. 3:3/7:1. 

Abb. 3-40. Strichzeichnung der bärenähnlichen Gestalt, bewaff-
net mit verschiedenen Waffen und umgeben von den Göttern der 
vier Himmelsrichtungen, auf der Tür des Grabes bei Yinan. Seidel 
1987, 35, Abb. 2, bearbeitet von C.L.

Abb. 3-41. Strichzeichnungen 
des Bronzegürtelhakens mit 
einem Siegelabdruck. Han-Zeit. 
Xu Naichang 1939, 15.



701

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 3

Abb. 3-45. Tontöpfe aus dem Grab M2 bei Baoshan, versiegelt 
mit Tonsiegelabdrücken. 316 v. Chr. Baoshan chumu 1991, 196, 
Abb. 126. 

Abb. 3-44. Vorder- und Rückseite des Tonsiegelabdrucks mit 
der Inschrift huangshen shizhe zhang 黃神使者章, aus Go Cam, 
Quang Nam Provinz, Vietnam, 2. Jh. n. Chr., Glover & Dung 2011, 
Abb. 9a, b.

Abb. 3-46. Details der zwei 
Tonsiegelabdrücke, Grab M2 
bei Baoshan, 316 v. Chr. Baos-
han chumu 1991, 197, Abb. 127.



Anhang

702

Abb. 3-50. Ein Tontopf, versie-
gelt mit einem Tonsiegelabdruck, 
aus dem Grab M1 bei Mawang-
dui. Mawangdui yihao hanmu 
1973, Vol. 2, Taf. 252.

Abb. 3-47, 3-48. Ein Bambuskasten aus dem 
Grab M1 bei Mawangdui, versiegelt mit einem 
Tonsiegelabdruck, ca. 180 v.  Chr. Mawangdui 
yihao hanmu 1973, Vol. 2, Taf. 209/211.

Abb. 3-49. Abreibungen von drei Tonsiegel-
abdrücken, die sich jeweils in einem Tonsiegel-
abdruckkästchen befanden. Mawangdui yihao 
hanmu 1973, Vol. 1, Abb. 100.



703

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 3

Abb. 3-52. Bronzebehälter für Ton, Han-Zeit (Nr. 1-14), Jin-Zeit 
(Nr. 15) und Frühe Liang-Zeit (Nr. 16). Zhao Chongliang 2014, 96, 
Abb. 2.

Abb. 3-51. Verschiedene jian-Holztäfelchen aus Juyan, Han-Zeit. Oba 2001, Abb. 32 (mit der 
Inschrift yaohan 药函, „Medizinbehälter“), Abb. 34 (befestigt an einem Sack mit Kleidung und ande-
ren Gebrauchsgegenständen eines Soldaten), Abb. 35 (befestigt an einem Sack mit Bogen- und Arm-
brustsaiten), Abb. 41 (befestigt auf einem Dienstschreiben, auf beiden Seiten beschriftet), Abb. 40 
(befestigt auf einem Dienstschreiben, mit zwei integrierten Tonsiegelabdruckkästchen).

Abb. 3-53. Faksimile der 
Inschrift des grabschützenden 
Holztäfelchens und eine Abrei-
bung des Tonsiegelabdrucks 
aus der hanzeitlichen Ruine bei 
Shaojiagou, Kreis Gaoyou. Zhu 
Jiang 1960, 20-21.



Anhang

704

Abb. 3-55, 3-56. Linke Seite und Rückseite der 
Steintruhe zur Aufbewahrung tigerförmiger 
Kerbhölzer aus dem Kreis Haiyan, Provinz Qing-
hai, 1. Dez. 9 n. Chr. Li Ling 2004, Farbtafel 31/30.

Abb. 3-54. Truhenkorpus der Steintruhe zur 
Aufbewahrung tigerförmiger Kerbhölzer aus 
dem Kreis Haiyan, Provinz Qinghai, 1. Dez. 9 
n. Chr. Li Ling 2004, Farbtafel 27.

Abb. 3-57. Schematische 
Rekonstruktion der Steintruhe, 
in der das auf Jadetäfelchen ver-
fasste Schreiben während der 
feng-Opferzeremonie von Kaiser 
Guangwu aufbewahrt wurde. 
Chavannes 1910, 22, Abb. 5.

Abb. 3-58. Schematische 
Rekonstruktion der Steintruhe, 
verbunden mit zehn jian-Stein-
platten. Chavannes 1910, 23, 
Abb. 6.



705

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 3

Abb. 3-60. Bruchstück eines 
Steintäfelchens, gefunden bei 
der Ruine des Palastes Gui in 
der Stadt Chang’an. Xin-Zeit. 
Guigong sihao jianzhu 2002, 
Tafel 1.

Abb. 3-59. Schematische 
Rekonstruktion der Steintruhe, 
deren vier Ecken mit zwölf Stein-
pfosten nach den vier Himmels-
richtungen ausgerichtet wurden. 
Chavannes 1910, 24, Abb. 7.

Abb. 3-61. Strichzeichnung der dreiunddreißig Pfirsichholz-
männlein und der drei bekleideten apotropäischen Holzmänn-
lein aus dem Grab M1 bei Mawangdui, 175-145 v. Chr. Changsha 
mawangdui yihao hanmu 1973, Vol.1, 100.



Anhang

706

Abb.3-62. Aufsicht der Grabkammer des Grabes M1 bei Mawangdui. Changsha mawangdui yihao 
hanmu 1973, Vol.1, 36, bearbeitet von C.L.



707

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 3

Abb.3-63. Querschnitt und Längsschnitt der Grabkammer des Grabes M3 bei Mawangdui, Stadt 
Changsha. He Jiejun 2004, 31, Abb.17, bearbeitet von C.L.



Anhang

708

Abb. 3-64. Aufsicht der zweiten Ebene der Grabkammer des Grabes M3 bei Mawangdui. He Jiejun 
2004, Vol.1, 46, bearbeitet von C.L.



709

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 3

Abb. 3-65. Die Tür in der Mitte des Kopffachs des Gra-
bes M3 bei Mawangdui. He Jiejun 2004, Farbtafel IX.

Abb. 3-66. Strichzeichnung eines apotro-
päischen Holzmännleins und eines Pfir-
sichholzmännleins aus dem Grab M3 bei 
Mawangdui. Lu Xixing 2012, 79.

Abb. 3-67. Detail des Eingangsbereichs des 
Grabes M2 bei Houshiguo. Zhao Shigang & Ou 
Zhengwen 1987, 97. bearbeitet von C.L.

Abb. 3-68. Plan der Gräber M1 und M2 bei 
Houshiguo. Zhao Shigang & Ou Zhengwen 
1987, 96, bearbeitet von C.L.



Anhang

710

Abb. 3-69. Detail des Eingangsbereichs des 
Grabes M1 bei Houshiguo. Zhao Shigang & Ou 
Zhengwen 1987, bearbeitet von C.L.

Abb. 3-70. Grundriss des Gra-
bes bei Qilihe, Stadt Luoyang, 
Ende Ost-Han. Yu Fuwei 1975, 
116.



711

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 3

Abb. 3-71. Detail des Grundrisses des Grabes bei Qilihe. Nickel 2011, 318.

Abb. 3-72. Grab M143 bei Shaogou, Stadt Luoyang, Grundriss und Aufrisse, Ende Ost-Han. Luoyang 
shaogou hanmu 1959, 74, Abb. 39, bearbeitet von C.L.



Anhang

712

Abb. 3-73. Schematische Zeichnung von vier 
grabschützenden Lehmscheiben mit jeweils 
grüner, weißer, roter und schwarzer Einfärbung 
aus dem Grab C5M346 bei der Fahrzeugfabrik in 
Luoyang. Cheng Yongjian 1999, 18, Abb. 22:4-7, 
bearbeitet von C.L.

Abb. 3-74. Fünf grabschützende Tontöpfe, befüllt mit fünf Erzsorten, aus dem Grab beim Flughafen 
von Xianyang, Stadt Xianyang. Wang Xiaoqi et al 2016, 352, Abb.4.



713

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 3

Abb. 3-75. Positionen der fünf grabschützenden Töpfe im Grab M17 bei Nanjiaokou, Stadt Sanmen-
xia. Wei Xingtao et al 2009, 9, Abb. 6, bearbeitet von C.L.

Abb. 3-76. Das Schema der Fünfteilung des Raums, Li Ling 2000, 131, Abb. 28.



Anhang

714

Abb. 3-77. Das Schema der 
Neunteilung des Raums, Li Ling 
2000, 132, Abb. 30, bearbeitet 
von C.L.

Abb. 3-78. Schema der Zwölfteilung des Raums, Li Ling 2000, 
133, Abb. 31.



715

Kapitel 4

Abb. 4-1. Grab M2 bei der Fabrik für Medizinische Geräte in Nordwestchina, Stadt Xi’an. Grund-
riss, Aufriss und Rekonstruktion des Deckels der hölzernen Sargkammer. Anfang West-Han. Han 
Baoquan et al 1999, 16.

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 4



Anhang

716

Abb. 4-2. Faksimile der Inschrift der grabschüt-
zenden Tonflasche aus dem Grab M2 bei der 
Pädagogischen Hochschule der Stadt Xianyang. 
Liu Weipeng & Zhao Xuyang 2000, 233, Abb.6.

Abb. 4-3. Detailaufnahme der zwei Zeichen am 
Anfang der Inschrift der grabschützenden Ton-
flasche aus dem Grab M2 bei der Pädagogischen 
Hochschule der Stadt Xianyang. Foto Liang 
Chen.

Abb. 4-4. Ein Eisentäfelchen 
aus dem Grab M120 am Kanal 
Liujiaqu, Kreis Shaan. Ye Xia-
oyan 1965, Taf. 26:15.

Abb. 4-5, 4-6. Faksimile des Holztäfelchens aus dem Grab M6 
bei Longgang im Kreis Yunmeng und dessen Transkription, Ende 
Qin-Zeit. Hu Pingsheng 1996, 74, Abb. 1. Transkription bearbeitet 
von C.L.



717

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 4

Abb. 4-7. Aufsicht der Grabkammer des Grabes M6 bei Longgang. Yunmeng longgang 1994, 90, 
Abb.3, bearbeitet von C.L.

Abb. 4-8, 4-9, 4-10. jian-Adresstäfelchen G.02-1 (Zhang Wangao 1993, 18), Rück- und Vorderseite 
der Holztäfelchen G.02-2 und G. 02-3 (Jingzhou gaotai qinhan mu 2000, Tafel 34:1-4) und das Bei-
gabenregister G. 02-4 (Jingzhou gaotai qinhan mu 2000, Farbentafel 20: 4)



Anhang

718

Abb. 4-11. Aufstellung der Beigaben im Kopf-
fach des Grabes M168 bei Fenghuangshan. Prüch 
& Kieser 2006, 43.

Abb. 4-12, 4-13. Aufstellung der Beigaben im 
Seitenfach (obere und untere Ausgrabungs-
ebene) des Grabes M 168 bei Fenghuangshan. 
Prüch & Kieser 2006, 40/41.



719

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 4

Abb. 4-14. Bevölkerungsdichte in der West-Han-Zeit. Chinesische Akademie für Landvermessung 
und Kartographie, http://wangjun.casm.ac.cn/images/hanpop/xihanpop.jpg, bearbeitet von C.L.

Abb. 4-15. Bevölkerungsdichte in der Ost-Han-Zeit. Chinesische Akademie für Landvermessung 
und Kartographie, http://wangjun.casm.ac.cn/images/hanpop/donghanpop.jpg, bearbeitet von C.L.

http://wangjun.casm.ac.cn/images/hanpop/xihanpop.jpg
http://wangjun.casm.ac.cn/images/hanpop/donghanpop.jpg


Anhang

720

Abb. 4-16, 4-17. Namensverzeich-
nis der Götter auf dem Holztäfelchen 
G.08-3 aus dem Grab M5 bei Huchang 
und dessen Transkription, Kreis Han-
jiang. Wang Qinjin et al 1981, 18, 
Abb. 13. 

Abb. 4-18. Detail einer Reliefsteinplatte mit der Darstellung des Herrn des Berges Tai, auf einem 
Wagen sitzend, und einer Kartusche mit der Inschrift taishan jun 泰山君. Foto Xu Chengrui.



721

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 4

Abb. 4-19. Häufigkeit von  Epi-
demien zwischen dem 8. Jh. 
v. Chr. und dem 2. Jh. n. Chr. in 
China, Gong Shengsheng et al 
2010, 106.

Abb. 4-20. Räumliche und zeitliche Verteilung der Epidemien in der Ost-Han-Zeit. Gong Shengs-
heng et al 2010, 109.



Anhang

722

Abb. 4-21, 4-22. Illustration des Kapitels Sishi 死失 des 
Almanachs rishu aus dem Grab M8 bei Kongjiapo und die 
Rekonstruktion des Diagramms Sishi tu 死失圖, 142 v. Chr. 
Suizhou kongjiapo hanmu jiandu 2006, 95/168.

Abb. 4-23. Schema des Dia-
gramms Sishi tu aus dem Grab M8 
bei Kongjiapo. Bearbeitet von C.L.



723

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 4

Abb. 4-24. Rekonstruktion der drei Diagramme im Kapitel tugong 土功 des Almanachs aus dem 
Grab M8 bei Kongjiapo. 142 v. Chr. Suizhou kongjiapo hanmu jiandu 2006, 155-157.



Anhang

724

Abb. 4-25. Schaubild der angemessenen Orien-
tierung der verschiedenen Türen eines Hauses, 
Grab M11 bei Shuihudi, 217 v. Chr. Kalinowski 
2010, 350. 

Abb. 4-26. Vorder- und Rückseite des mit einem 
Text versehenen Holzmännleins aus einem 
Brunnen in der hanzeitlichen Ruine bei Zouma-
lou. Größe 24,1cm. 172 n. Chr. Changsha dong-
pailou 2006, Tafel 117.



725

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 4

Abb. 4-27. Schematische Zeichnung der relativen Lage der fünf hanzeitlichen Gräber bei Youxiang 
dadui xincun, Kreis Huayin. Du Baoren et al 1986, 46, Abb. 1. Bearbeitet von C.L.



Anhang

726

Abb. 4-28. Abreibung der Stele für Herrn Fei 
Zhi. Fan Yousheng 1992, 39, Abb. 3.

Abb. 4-29. Basis der Stele für Herrn Fei Zhi, 
Grundriss und Aufriss. Fan Yousheng 1992, 40, 
Abb. 4.



727

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 4

Abb. 4-30. Plan der Gräber des Hauses Yang bei Diaoqiao, Stadt Tongguan. Wang Yuqing 1961, 56, 
Abb.1, bearbeitet von C.L.

Abb. 4-31. Zuschreibung der Gräber des Hauses Yang bei Diaoqiao, Stadt Tongguan. Wang 
Zhongshu 1963, 33, bearbeitet von C.L.



Anhang

728

Abb. 4-32. Stammbaum des Hauses von Yang Zhen, dessen Herkunft die Präfektur Hongnong ist. 
Bearbeitet von C.L.

Abb. 4-33. Das südliche Ende der Hauptgrabkam-
mer des Grabes von Zhu Wei im Kreis Jiaxiang, 
Fairbank 1942, Abb. 17a.



729

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 4

Abb. 4-34. Grundriss und Aufriss des Grabes und des Schreins von Zhu Wei im Kreis Jiaxiang, Ost-
Han-Zeit, Fairbank 1942, Abb. 16.



Anhang

730

Abb. 4-35. Grundriss und Aufriss des Grabes und des Schreins von Zhu Wei im Kreis Jiaxiang, Fair-
bank 1942, Abb. 16, modifiziert von C.L.



731

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 4

Abb. 4-36. Schematischer Plan des Grabes von 
Zhang Boya, rekonstruiert nach der Beschreibung 
im Werk Shuijing zhu. Sahara 1991, 4, Abb. 1.

Abb. 4-37. Zeitliche Verteilung der vorhandenen Stelen, der Grabstelen, und der im Werk Shuijing 
zhu dokumentierten Stelen aus der Ost-Han-Zeit, Brown 2007, 50, Abb. 2.2.



Anhang

732

Abb. 4-38. Abreibung der Grabstele von Yang 
Zhen, die später anhand der Transkription von 
Hong Kuo reproduziert wurde. Nagata 1994, 175, 
Abb. 96.

Abb. 4-39, 4-40. Aufriss der Hauptkammer des 
Grabes M2 von Herrn Yang Zhen bei Diaoqiao 
und die Abreibung des Fragments der im Grab 
gefundenen Stele. Wang Yuqing 1961, 58/64, 
Abb.7/39.



733

Abbildungen und Bildnachweise: Kapitel 4

Abb. 4-41. Positionsschema der Grabstele und der grabschützenden Tonflaschen im Grab von Yang 
Zhen, bearbeitet von C.L.





735

Literaturverzeichnis

Akizuki 1987: Akizuki Kan’ei 秋月觀暎, Hrsg. Dokyō to shūkyō bunka 道教と宗教文化 [Taoism 
and Religious Culture]. Tokyo: Hirakawa Shuppansha 平河出版社, 1987.

Allan & Xing 2004: Allan, Sarah 艾蘭, und Xing Wen 邢文. Xinchu jianbo yanjiu 新出簡帛研究. 
Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 2004.

An Jinhuai et al 1993: An Jinhuai 安金槐, Wang Yugang 王與剛, Xu Shunzhan 許順湛, Liu Jianz-
hou 劉建洲 et al, und Henan sheng wenwu yanjiusuo 河南省文物研究所. Mixian dahuting 
hanmu 密縣打虎亭漢墓. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 1993.

An Zhimin 1973: An Zhimin 安志敏. „Changsha xin faxian de xihan bohua shitan 長沙新發現的西
漢帛畫試探“. Kaogu 考古, Nr. 1 (1973): 43-53.

An Zhongyi 2012: An Zhongyi 安忠義. „Qinhan jiandu zhong de zhishu yu zhiji kaobian 秦漢簡牘
中的“致書”與“致籍”考辨“. Jianghan kaogu 江漢考古, Nr. 1 (2012): 111-16.

Ao Chenglong 1959: Ao Chenglong 敖承隆, und Hebei sheng wenhuaju wenwu gongzuodui 河北
省文化局文物工作隊. Wangdu erhao hanmu 望都二號漢墓. Beijing: Wenwu chubanshe 文
物出版社, 1959.

Ao Chenglong 1964: Ao Chenglong 敖承隆, und Hebei sheng wenhuaju wenwu gongzuodui 河北
省文化局文物工作隊. „Hebei dingxian beizhuang hanmu fajue baogao 河北定縣北莊漢墓
發掘報告“. Kaogu xuebao 考古學報, Nr. 2 (1964): 127-194/243-254.

Assmann & Hölscher 1988: Assmann, Jan, und Tonio Hölscher. Kultur und Gedächtnis. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp, 1988.

Assmann 1992: Assmann, Jan. Das kulturelle Gedächtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identität 
in frühen Hochkulturen. München: Beck, 1992.

Bai Qianshen 2006: Bai Qianshen 白謙慎. Übersetzt von Sun Jingru 孫靜如, und Zhang Jiajie 張
佳傑. Fu Shan de shijie: shiqi shiji zhongguo shufa de shanbian 傅山的世界: 十七世紀中國
書法的嬗變 [Fu Shan‘s World: the Transformation of Chinese Calligraphy in the Seventeenth 
Century]. Beijing: Sanlian shudian 三聯书店, 2006.

Baihu tong shuzheng 1994: Chen Li 陳立. Kommentiert von Wu Zeyu 吳則虞. Baihu tong shuzheng 
白虎通疏證. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1994.

Baopuzi neipian jiaoshi 1985: Ge Hong 葛洪. Kommentiert von Wang Ming 王明. Baopuzi neipian 
jiaoshi 抱樸子內篇校釋. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1985.

Baoshan chumu 1991: Hubei sheng jingsha tielu kaogudui 湖北省荊沙鐵路考古隊. Baoshan chumu 
包山楚墓. 2 Bände. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 1991.

Bauer 1976: Bauer, Wolfgang. China and the Search for Happiness: Recurring Themes in Four Thousand 
Years of Chinese Cultural History. New York: Seabury Press, 1976.

Behr 1996: Behr, Wolfgang. „Reimende Bronzeinschriften und die Entstehung der chinesischen End-
reimdichtung“. Diss., Goethe University Frankfurt, 1996.

Beijing tushuguan 1989: Beijing tushuguan jinshi zu 北京圖書館金石組. Beijing tushuguan cang 
zhongguo lidai shike taben huibian 北京圖書館藏中國歷代石刻拓本匯編. Zhengzhou: 
Zhongzhou guji chubanshe 中州古籍出版社, 1989.

Beitie xueshu yantaohui lunwenji 2012: Zhenjiang jiaoshan beike bowuguan 鎮江焦山碑刻博物
館, Hrsg. Quanguo dierjie beitie xueshu yantaohui lunwenji 全國第二屆碑帖學術研討會論
文集. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 2012.

Erschienen in: Chen, Liang: Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit: Eine typologische 
Untersuchung der Jenseitsvorstellung, Heidelberg: CrossAsia-eBooks, 2021. 
DOI: https://doi.org/10.11588/xabooks.670

https://doi.org/10.11588/xabooks.670


Anhang

736

Bell 1992: Bell, Catherine M. Ritual Theory, Ritual Practice. New York [u.a.]: Oxford University Press, 
1992.

Bokenkamp & Nickerson 1997: Bokenkamp, Stephen R, und Peter Nickerson. Early Daoist Scriptures. 
Berkeley, Calif.: University of California Press, 1997.

Bokenkamp 2009: Bokenkamp, Stephen R. Ancestors and Anxiety: Daoism and the Birth of Rebirth in 
China. Berkeley: University of California Press, 2009.

Bourdieu 1987: Bourdieu, Pierre. „What Makes a Social Class? On the Theoretical and Practical 
Existence of Groups“. Berkeley Journal of Sociology, 32 (1987): 1-17.

Brashier 1996: Brashier, K. E. „Han Thanatology and the Division of ‚Souls‘“. Early China, 21 (1996): 
125-58.

Brashier 2005: Brashier, K. E. „Text and Ritual in Early Chinese Stelae“. In Kern 2005, 249-84.
Brashier 2009: Brashier, K. E. „Eastern Han Commemorative Stelae: Laying The Cornerstones of 

Public Memory“. In Lagerwey & Kalinowski 2009, 1083-1116.
Brashier 2011: Brashier, K. E. Ancestral Memory in Early China. Cambridge, Mass. [u.a.]: Harvard 

Univ. Asia Center for the Harvard-Yenching Inst., 2011.
Brown 2007: Brown, Miranda. The Politics of Mourning in Early China. Albany, N.Y.: State University 

of New York Press, 2007.

Cai Yunzhang 1989: Cai Yunzhang 蔡運章. „Donghan yongshou ernian zhenmu ping taowen kaolue 
東漢永壽二年鎮墓瓶陶文考略“. Kaogu 考古, Nr. 7 (1989): 649-61.

Cai Zhonglang ji 1936: Cai Yong 蔡邕. Cai Zhonglang ji 蔡中郎集. Sibu beiyao 1920-1936, Nr. 67. 
Shanghai: Zhonghua shuju 中華書局, 1936.

Cao Guoxin 1999: Cao Guoxin 曹國新. „Luotuocheng chutu zhengui wenwu 駱駝城出土珍貴文物“. 
Sichou zhi lu 絲綢之路, Nr. 3 (1999): 54-55.

Cao Lüning 2008: Cao Lüning 曹旅寧. „Ernian lüling yu qinhan jichengfa 《二年律令》與秦漢繼
承法“. Shaanxi shifan daxue xuebao 陝西師範大學學報, Nr. 1 (2008): 62-68.

Cao Zhi ji jiaozhu 1984: Cao Zhi 曹植. Kommentiert von Zhao Youwen 趙幼文. Cao Zhi ji jiaozhu 
曹植集校注. Beijing: Renmin wenxue chubanshe 人民文學出版社, 1984.

Cedzich 1993: Cedzich, Angelika. „Ghosts and Demons, Law and Order: Grave Quelling Texts and 
Early Taoist Liturgy“. Taoist Resources, Nr. 4 (1993): 23-36.

Ch’ü T’ung-tsu 1972: Ch’ü T’ung-tsu 瞿同祖. Jack L Dull, Hrsg. Han Social Structure. Seattle: 
University of Washington Press, 1972.

Chang Chao-jan 2010: Chang Chao-jan 張超然. „Zaoqi daojiao sangzang yishi de xingcheng 早期道
教喪葬儀式的形成“. Furen zongjiao yanjiu 輔仁宗教研究 20 (2010): 27–66.

Changsha dongpailou 2006: Changsha shi wenwu kaogu yanjiusuo 長沙市文物考古研究所, und 
Zhongguo wenwu yanjiusuo 中國文物研究所. Changsha dongpailou donghan jiandu 長沙東
牌樓東漢簡牘. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 2006.

Changsha mawangdui er sanhao hanmu 1974: Hunan sheng bowuguan 湖南省博物館, und Zhong-
guo kexueyuan kaogu yanjiusuo 中國科學院考古研究所. „Changsha mawangdui er sanhao 
hanmu fajue jianbao 長沙馬王堆二、三號漢墓發掘簡報“. Wenwu 文物, Nr.  7 (1974): 
39-48/63/95-111.

Changsha mawangdui gushi 1980: Hunan yixueyuan 湖南醫學院. Changsha mawangdui yihao 
hanmu gushi yanjiu 長沙馬王堆一號漢墓古屍硏究. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版
社, 1980.



737

Literaturverzeichnis

Changsha mawangdui yihao hanmu 1973: Hunan sheng bowuguan 湖南省博物館, und Zhongguo 
kexueyuan kaogu yanjiusuo 中國科學院考古研究所. Changsha mawangdui yihao hanmu 長
沙馬王堆一號漢墓. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 1973.

Chao Fulin 2016: Chao Fulin 晁福林. „Shanhaijing tu yu shanhaijing chengshu wenti bushi “山海經
圖”與《山海經》成書問題補釋“. Jinyang xuekan 晉陽學刊, Nr. 2 (2016): 41-58/74.

Chavannes 1910: Chavannes, Édouard. Le T’ai chan: Essai de monographie d’un culte chinois. Paris: 
Ernest Leroux, 1910.

Chen Banghuai 1980: Chen Banghuai 陳邦懷. „Juyan hanjian kaolue 居延漢簡考略“. Zhonghua 
wenshi luncong 中華文史論叢, Nr. 2 (1980): 83-94.

Chen Gongrou 2005: Chen Gongrou 陳公柔. Xianqin lianghan kaoguxue luncong 先秦兩漢考古學
論叢. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 2005.

Chen Guofu 1954: Chen Guofu 陳國符. „Zhongguo waidan huangbaishu shilue 中國外丹黃白術史
略“. Huaxue tongbao 化學通報, Nr. 12 (1954): 600-607/595.

Chen Guofu 1979: Chen Guofu 陳國符. „Daozang jing zhong waidan huangbaishu cailiao de zhengli 
道藏經中外丹黃白術材料的整理“. Huaxue tongbao 化學通報, Nr. 6 (1979): 78-87.

Chen Hao 2006: Chen Hao 陳昊. „Hantang jian muzang wenshu zhong de zhubing shuxie 漢唐間
墓葬文書中的注(疰)病書寫“. Tang yanjiu 唐研究 12 (2006): 267-304.

Chen Hao 2008: Chen Hao 陳昊. „Yishi shenti zuize: hantang jian tianshidao de shangzhang yishi 
yu jibing 儀式、身體、罪謫：漢唐間天師道的上章儀式與疾病“. Tianwen 天問 24 (2008): 
241-68.

Chen Hsiu-hui 2010: Chen Hsiu-hui 陳秀慧. „Tengzhou citang huaxiangshi kongjian peizhi fuyuan 
jiqi diyu zichuantong (shang) 滕州祠堂畫像石空間配置復原及其地域子傳統（上）“. In 
Zhongguo hanhua yanjiu 2010, 228-367.

Chen Huang 2005: Chen Huang 陳鍠. Gudai bohua 古代帛畫. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出
版社, 2005.

Chen Jian 2011: Chen Jian 陳劍. „Du qinhan jian zhaji san pian 讀秦漢簡劄記三篇“, Erstveröffent-
lichung am 4. Juni 2011. http://www.gwz.fudan.edu.cn/Web/Show/1518.

Chen Jianming 2016: Chen Jianming 陳建明, und Hunan sheng bowuguan 湖南省博物館, Hrsg. 
Jinian mawangdui hanmu fajue sishi zhounian guoji xueshu yantaohui lunwenji 紀念馬王
堆漢墓發掘四十周年國際學術研討會論文集 [Preceedings of the International Symposium 
Commemorating the 40th Anniversary of the Excavation of the Han Tombs at Mawangdui]. 
Changsha: Yuelu shushe 嶽麓書社, 2016.

Chen Jiujin 1983: Chen Jiujin 陳久金. „Zhongguo gudai shizhi yanjiu jiqi huansuan 中國古代時
制研究及其換算“. Ziran kexueshi yanjiu 自然科學史研究 [Studies in the History of Natural 
Sciences] 2, Nr. 2 (1983): 118-32.

Chen Kanli 2013: Chen Kanli 陳侃理. „Qin jiandu fusheng gushi yu yifengyisu 秦簡牘復生故事與
移風易俗“. Jianbo 簡帛 8 (2013): 69-82/579.

Chen Mengjia 2011: 陳夢家, und 中國社會科學院考古硏究所. Xizhou tongqi duandai 西周銅器斷
代. 2 Bände. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 2004.

Chen Pan 1972: Chen Pan 陳槃. „Dunhuang mujian fulu shishi 敦煌木簡符籙試釋“. Zhongyang 
yanjiuyuan minzuxue yanjiusuo jikan 中央研究院民族學研究所集刊 32 (1972): 237-44.

Chen Pan 1975: Chen Pan 陳槃. Hanjin yijian shi xiao qizhong 漢晉遺簡識小七種. Taibei: Zhongy-
ang yanjiuyuan lishi yuyan yanjiusuo 中央研究院歷史語言研究所, 1975.

Chen Pan 1981: Chen Pan 陳槃. „Yu lishi yu minsu zhijian kann suowei yiqian yu diquan 於歷史與
民俗之間看所謂“瘞錢”與“地券”“. In Zhongyang yanjiuyuan 1981, 855-905.

http://www.gwz.fudan.edu.cn/Web/Show/1518
http://www.gwz.fudan.edu.cn/Web/Show/1518


Anhang

738

Chen Ping & Wang Qinjin 1987: Chen Ping 陳平, und Wang Qinjin 王勤金. „Yizheng xupu 101 hao 
xihan mu xianling quanshu chukao 儀征胥浦101號西漢墓《先令券書》初考“. Wenwu 文
物, Nr. 1 (1987): 20-25/36.

Chen Ping 1992: Chen Ping 陳平. „Yizheng Xupu ‚xian ling quan shu‘ xukao 儀徵胥浦《先令券
書》續考“. Kaogu yu wenwu 考古與文物, Nr. 2 (1992): 84-92/83.

Chen Songchang 1994: Chen Songchang 陳松長. „Mawangdui sanhao hanmu mudu sanlun 馬王堆
三號漢墓木牘散論“. Wenwu 文物, Nr. 6 (1994): 64-70.

Chen Songchang 1997: Chen Songchang 陳松長. „Mawangdui sanhao hanmu jinian mudu xingzhi 
de zai renshi 馬王堆三號漢墓紀年木牘性質的再認識“. Wenwu 文物, Nr. 1 (1997): 62-64/61.

Chen Songchang 2001: Chen Songchang 陳松長. Xianggang zhongwen daxue wenwuguan cang 
jiandu 香港中文大學文物館藏簡牘. Hong Kong: Xianggang zhongwen daxue wenwuguan 
香港中文大學文物館, 2001.

Chen Songchang 2004: Chen Songchang 陳松長. „Xianggang zhongwen daxue wenwuguan cang 
jiandu de neirong yu jiazhi 香港中文大學文物館藏簡牘的內容與價值“. In Allan & Xing 
2004, 71-75.

Chen Songchang 2008: Chen Songchang 陳松長. „Gaodice de xingwen geshi yu xiangguan wenti 
告地策的行文格式與相關問題“. Hunan daxue xuebao (shehui kexue ban) 湖南大學學報(社
會科學版), Nr. 3 (2008): 21-25.

Chen Suzhen 2010: Chen Suzhen 陳蘇鎮. „Donghan de haozu yu lizhi 東漢的豪族與吏治“. Wen shi 
zhe 文史哲 [Journal of Literature, History and Philosophy], Nr. 5 (1994): 167-71.

Chen Wei 1996: Chen Wei 陳偉. „Guanyu baoshan chujian zhong de sangzang wenshu 關於包山楚
簡中的喪葬文書“. Kaogu yu wenwu 考古與文物, Nr. 10 (1996): 70-74.

Chen Wei 2011: Chen Wei 陳偉. „Ye shuo ernian lüling hulü zhong de gu 也説《二年律令·戶律》中
的“古（從糹）”“, Erstveröffentlichung am 4. Juni 2011. http://www.bsm.org.cn/show_article.
php?id=1487.

Chen Wei 2017: Chen Wei 陳偉. „Cong chenqie nuqie dao nubi 從“臣妾”、“奴妾”到“奴婢”“, Erst-
veröffentlichung am 27. Januar 2017. http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=2715.

Chen Xianru 1960: Chen Xianru 陳賢儒, und Gansusheng bowuguan 甘肅省博物館. „Gansu wuwei 
mozuizi hanmu fajue 甘肅武威磨咀子漢墓發掘“. Kaogu 考古, Nr. 9 (1960): 15-28/6-11.

Chen Yuan 1956: Chen Yuan 陳垣. Ershi shi shuorun biao 二十史朔閏表. Beijing: Zhonghua shuju 
中華書局, 1956.

Chen Zhenyu 1993: Chen Zhenyu 陳振裕. „Jiangling fenghuangshan yi liu ba hao hanmu 江陵鳳凰
山一六八號漢墓“. Kaogu xuebao 考古學報, Nr. 4 (1993): 455-513/551-566.

Chen Zhi 1957: Chen Zhi 陳直. „Han zhang shujing zhushu taoping yu zhang jiao huangjingjiao de 
guanxi 漢張叔敬朱書陶瓶與張角黃巾教的關係“. Xibei daxue xuebao (zhexue shehui kexue 
ban) 西北大學學報(哲學社會科學版), Nr. 1 (1957): 78-80.

Chen Zhi 1962: Chen Zhi 陳直. „Hanjin guosuo tongkao 漢晉過所通考“. Lishi yanjiu 歷史研究, 
Nr. 6 (1962): 145-48.

Chen Zhi 1977: Chen Zhi 陳直. „Guanyu jianglingcheng gao dixiacheng 關於“江陵丞”告“地下丞”“. 
Wenwu 文物, Nr. 12 (1977): 76.

Chen Zhi 1979: Chen Zhi 陳直. „Han Xiang Ta jun shicitang tizi tongkao 漢薌他君石祠堂題字通
考“. Xibei daxue xuebao (zhexue shehui kexue ban) 西北大學學報(哲學社會科學版), Nr. 4 
(1979): 65-67.

Chen Zhi 1981: Chen Zhi 陳直. „Han chuping sinian wangshi zhushu taoping kaoshi 漢初平四年
王氏朱書陶瓶考釋“. Kaogu yu wenwu 考古與文物, Nr. 4 (1981): 114-16.

http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=1487
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=1487
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=2715
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=2715


739

Literaturverzeichnis

Chen Zhi 1988: Chen Zhi 陳直. Wenshi kaogu luncong 文史考古論叢. Tianjin: Tianjin guji chu-
banshe 天津古籍出版社, 1988.

Cheng Pengwan 2006: Cheng Pengwan 程鵬萬. „Jiandu boshu geshi yanjiu 簡牘帛書格式研究“. 
Diss., Jilin University 吉林大學, 2006.

Cheng Yongjian 1999: Cheng Yongjian 程永建, und Luoyang shi wenwu gongzuodui 洛陽市文物
工作隊. „Luoyang fajue de sizuo donghan yuyi mu 洛陽發掘的四座東漢玉衣墓“. Kaogu yu 
wenwu 考古與文物, Nr. 1 (1999): 5-28.

Cheng Zhaohui 2010: Cheng Zhaohui 程召輝, und Luoyang shi wenwu gongzuodui 洛陽市文物
工作隊. „Luoyang jili qu xijin mu fajue jianbao 洛陽吉利區西晉墓發掘簡報“. Wenwu 文物, 
Nr. 8 (2010): 29-47/1.

Chiang Ta-chih 1991: Chiang Ta-chih 江達智. „You donghan shiqi de sangzang zhidu kann daowu 
guanxi 由東漢時期的喪葬制度看道巫關係“. Daojiaoxue tansuo 道教學探索, Nr. 5 (1991): 
67-89.

Chou Min-hwa 2009: Chou Min-hwa 周美華. „Ernian lüling zhong de zhihou yu huhou jicheng 
zhidu 《二年律令》中的“置後”與“戶後”繼承制度 [Succession of Noble Rank and House-
hold as Outlined in the ‚Laws on Posthumous Succession‘ in the Laws and Decrees of the 
Second Year]“. Dongwu zhongwen xuebao 東吳中文學報 18 (2009): 33-60.

Chutu wenxian yanjiu xuji 1989: Guojia wenwuju guwenxian yanjiushi 國家文物局古文獻研究室. 
Chutu wenxian yanjiu xuji 出土文獻研究續集. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 1989.

Congshu jicheng chubian 1935-1940: Wang Yunwu 王雲五, Hrsg. Congshu jicheng chubian 叢書集
成初編. 4000 Bände. Shanghai: Shangwu yinshuguan 商務印書館, 1935.

Croissant 1964: Croissant, Doris. „Die Opferschreine von ‚Wu-liang-tz’u‘: stilkritische, ikonogra-
phische und typologische Untersuchungen zu dem tz’u-t’ang der Familie Wu in Shantung“. 
Monumenta Serica 23 (1964): 89-162.

Cui Xiangdong 2003: Cui Xiangdong 崔向東. Handai haozu yanjiu 漢代豪族硏究 [Research on the 
Mighty Families of the Han Dynasty]. Wuhan: Chongwen shuju 崇文書局, 2003.

Cullen 1981: Cullen, Christopher. „Some Further Points on the Shih“. Early China 6 (1981): 31-46.

Dang Guodong 1958: Dang Guodong 党國棟. „Wuwei xian mozuizi gumu qingli jiyao 武威縣磨嘴
子古墓清理記要“. Wenwu cankao ziliao 文物參考資料, Nr. 11 (1958): 68-71.

Daojia wenhua yanjiu 1996: Chen Guying 陳鼓應. Daojia wenhua yanjiu: Daojia yu daojiao xueshu 
yantaohui lunwen zhuanhao Vol. 9 道家文化研究: 道家與道教學術研討會論文專號 第九輯. 
Shanghai: Shanghai guji chubanshe 上海古籍出版社, 1996.

Dong Shan 2012: Dong Shan 董珊. „Mawangdui boshu wuzeyouxing tu yu daojia yingwu xueshuo 
馬王堆帛書“物則有形”圖與道家應物學說“. Wenshi 文史, Nr. 2 (2012): 31-40.

Dou Lei 2016: Dou Lei 竇磊. „Hanjin yiwushu jijiao ji xiangguan wenti kaocha 漢晉衣物疏集校及
相關問題考察“. Diss., Wuhan University 武漢大學, 2016.

Du Baoren et al 1986: Du Baoren 杜葆仁, Xia Zhenying 夏振英, und Hu Lingui 呼林貴. „Donghan 
situ liu qi jiqi jiazumu de qingli 東漢司徒劉崎及其家族墓的清理“. Kaogu yu wenwu 考古與
文物, Nr. 5 (1986): 45-56.

Du Linyuan 2011: Du Linyuan 杜林淵. „Lun chu han bohua de gongneng yu zhuti 論楚漢帛畫的功
能與主題“. Jianghan kaogu 江漢考古, Nr. 3 (2011): 96-101.

Duan Fang 1909: Duan Fang 端方. Taozhai cangshi ji 陶齋藏石記. Vorwort 1909. In Shike shiliao 
xinbian 1977-2006, 1:11, 7967-8434.

Duan Fang 1909a: Duan Fang 端方. „Taozhai cangzhuan ji 匋齋臧甎記“. Erstveröffentlichung 1909. 
In Shike shiliao xinbian 1977-2006, 1:11, 8435-56.



Anhang

740

Dunhuang hanjian 1991: Gansu sheng wenwu kaogu yanjiusuo 甘肅省文物考古研究所. Dunhuang 
hanjian 敦煌漢簡. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1991.

Eisenstadt 1992: Eisenstadt, S. N. Übersetzt von Yan Buke 閻步克. Diguo de zhengzhi tixi 帝國的政
治體系. Guiyang: Guizhou renmin chubanshe 貴州人民出版社, 1992.

Erya zhushu 2000: Shisan jing zhushu zhengli weiyuanhui 《十三經注疏》整理委員會. Erya 
zhushu 爾雅注疏. Beijing: Beijing daxue chubanshe 北京大學出版社, 2000.

Faguo hanxue di qi ji 2002: Faguo hanxue congshu bianji weiyuanhui 《法國漢學》叢書編輯委
員會. Faguo hanxue di qi ji: zongjiaoshi zhuanhao 法國漢學·第七輯：宗教史專號. Beijing: 
Zhonghua shuju 中華書局, 2002.

Fairbank 1941: Fairbank, Wilma. „The Offering Shrines of “Wu Liang Tz’u”“. Harvard Journal of 
Asiatic Studies 6, Nr. 1 (1941): 1–36. 

Fairbank 1942: Fairbank, Wilma. „A Structural Key to Han Mural Art“. Harvard Journal of Asiatic 
Studies 7, Nr. 1 (1942): 52-88.

Fan Kawai 1997: Fan Kawai 範家偉. „Houhan zhi tangdai jiyi liuxing ji yingxiang: yi renkou yidong 
wei zhongxin de kaocha 後漢至唐代疾疫流行及影響──以人口移動為中心的考察“. Diss., 
香港中文大學 The Chinese University of Hong Kong, 1997.

Fan Yousheng 1992: Fan Yousheng 樊有升. „Yanshi xian nancaizhuang xiang han fei zhi mu fajue 
jianbao 偃師縣南蔡莊鄉漢肥致墓發掘簡報“. Wenwu 文物, Nr. 9 (1992): 37-42.

Fan Zhijun 2006: Fan Zhijun 範志軍. „Handai sangli yanjiu 漢代喪禮研究 [Research on the Funeral 
Ritual in the Han Dynasty]“. Diss., Zhengzhou University 鄭州大學, 2006.

Fan Ziye 2009: Fan Ziye 範子燁. „Handai taoping shang de yishou qiyanshi 漢代陶瓶上的一首七
言詩“. Wenxue yichan 文學遺產, Nr. 1 (2009): 130.

Fang Pengjun & Zhang Xunliao 1980: Fang Pengjun 方鵬均, und Zhang Xunliao 張勳燎. „Shandong 
cangshan yuanjia yuannian huaxiangshi tiji de shidai he youguan wenti de taolun 山東蒼山
元嘉元年畫象石題記的時代和有關問題的討論“. Kaogu 考古, Nr. 3 (1980): 271-78.

Fang Shiming 1973: Fang Shiming 方詩銘. „Cong Xu Sheng maidiquan lun handai diquan de jianbie 
從徐勝買地券論漢代‘地券’的鑒別“. Wenwu 文物, Nr. 5 (1973): 52-55.

Fang Shiming 1979: Fang Shiming 方詩銘. „Zailun diquan de jianbie: da Li Shougang xiansheng 再
論“地券”的鑒別——答李壽岡先生“. Wenwu 文物, Nr. 8 (1979): 83-89.

Fang Shiming 1993: Fang Shiming 方詩銘. „Huangjin qiyi xianqu yu wu ji yuanshi daojiao de guanxi: 
jianlun huangjin yu huangshen yuezhang 黃巾起義先驅與巫及原始道教的關係——兼論“黃
巾”與“黃神越章”“. Lishi yanjiu 歷史研究, Nr. 3 (1993): 3-13.

Feng Ligui 1986: Feng Ligui 馮禮貴. „Zhoubi suanjing chengshu niandai kao 《周髀算經》成書年
代考“. Guji zhengli yanjiu xuekan 古籍整理研究學刊, Nr. 4 (1986): 37-41.

Feng Shi 2006: Feng Shi 馮時. „Xinmang fengshan yudie yanjiu 新莽封禪玉牒研究“. Kaogu xuebao 
考古學報, Nr. 1 (2006): 31-58.

Fengni kaolue 1904: Wu Shifen 吳式芬, und Chen Jieqi 陳介祺. Fengni kaolue 封泥考略. privat 
gedruckt, 1904.

Fengsu tongyi jiaoshi 1980: Ying Shao 應劭. Kommentiert von Wu Shuping 吳樹平. Fengsu tongyi 
jiaoshi 風俗通義校釋. Tianjin: Tianjin renmin chubanshe 天津人民出版社, 1980.

Fengsu tongyi jiaozhu 1981: Ying Shao 應劭. Kommentiert von Wang Liqi 王利器. Fengsu tongyi 
jiaozhu 風俗通義校注. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1981.

Forke 1907: Wang, Chong. Übersetzt von Alfred Forke. Lun-Heng: Part I, Philosophical Essays of Wang 
Ch’ung. Leipzig, London, Shanghai: Harrasowitz, Luzac Co, Kelly & Walsh Limited, 1907.



741

Literaturverzeichnis

Forke 1962: Wang, Chong. Übersetzt von Forke, Alfred. Lun Heng. Part I: Philosophical Essays of 
Wang Chong. New York: Paragon Book Gallery, 1962.

Fraser 2004: Fraser, Sarah E. Performing the Visual: The Practice of Buddhist Wall Painting in China 
and Central Asia, 618-960. Stanford, Calif.: Standord University Press, 2004.

Friedrich 2006: Friedrich, Michael, Hrsg. Han-Zeit: Festschrift für Hans Stumpfeldt aus Anlaß seines 
65. Geburtstages. Wiesbaden: Harrassowitz, 2006.

Friedrich 2010: Friedrich, Michael 傅敏怡. Übersetzt von Li Jingrong 李婧嶸. „Lun mawangdui 3 
hao hanmu gaodishu 論馬王堆3號漢墓“告地書”“. Hunan daxue xuebao (shehui kexue ban) 湖
南大學學報(社會科學版), Nr. 4 (2010): 42-47.

Fu Juyou & Chen Songchang 1992: Fu Juyou 傅舉有, und Chen Songchang 陳松長. Mawangdui 
hanmu wenwu 馬王堆漢墓文物. Changsha: Hunan chubanshe 湖南出版社, 1992.

Fukui 1958: Fukui Kojun 福井康順. Dōkyō no kisoteki kenkyū 道教の基礎的研究. Tokyo: Shoseki 
bunbutsu ryutsukai 書籍文物流通會, 1958.

Gai Jianmin 2001: Gai Jianmin 蓋建民. Daojiao yixue 道教醫學. Beijing: Zongjiao wenhua chu-
banshe 宗教文化出版社, 2001.

Gaiyu congkao 1957: Zhao Yi 趙翼. Gaiyu congkao 陔余叢考. Shanghai: Shangwu yinshuguan 商
務印書館, 1957.

Gan Huai-zhen 2004: Gan Huai-zhen 甘懷真. Huangquan liyi yu jingdian quanshi: zhongguo gudai 
zhengzhishi yanjiu 皇權, 禮儀與經典詮釋: 中國古代政治史硏究. Taibei: Taiwan daxue chu-
banshe 臺灣大學出版社, 2004.

Gao Chongwen 1988: Gao Chongwen 高崇文. „Xihan changshawang mu he nanyuewang mu zang-
zhi chutan 西漢長沙王墓和南越王墓葬制初探“. Kaogu 考古, Nr. 4 (1988): 342-47.

Gao Dalun & Jia Maiming 1987: Gao Dalun 高大倫, und Jia Maiming 賈麥明. „Han chuping yuan-
nian zhushu zhenmu taoping 漢初平元年朱書鎮墓陶瓶“. Wenwu 文物, Nr. 6 (1987): 71-72.

Gao Ming xiansheng jiuzhi 2016: Beijing daxue kaogu wenbo xueyuan 北京大學考古文博學院. 
Gao Ming xiansheng jiuzhi huadan qingshou lunwenji 高明先生九秩華誕慶壽論文集, Bei-
jing: Kexue chubanshe 科學出版社, 2016.

Gaoling zhangbu qin han tang mu 2004: Shaanxi sheng kaogu yanjiusuo 陝西省考古硏究所. Gaoling 
zhangbu qin han tang mu 高陵張卜秦漢唐墓. Xi’an: Sanqin chubanshe 三秦出版社, 2004.

Ge Jianxiong 1986: Ge Jianxiong 葛劍雄. Xihan renkou dili 西漢人口地理. Beijing: Renmin chu-
banshe 人民出版社, 1986.

Ge Jianxiong 2005: Ge Jianxiong 葛劍雄. Zhongguo renkoushi 中國人口史. Shanghai: Fudan daxue 
chubanshe 復旦大學出版社, 2005.

Geng Zhiqiang 1994: Geng Zhiqiang 耿志強, und Ningxia kaogusuo guyuan gongzuodui 寧夏考古
研究所固原工作隊. „Ningxia guyuan beiyuan donghan mu 寧夏固原北原東漢墓“. Kaogu 考
古, Nr. 4 (1994): 334–37.

Giddens 1984: Giddens, Anthony. The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 
Berkeley [u.a.]: Univ. of Calif. Pr., 1984.

Giele 1999: Giele, Enno. „Early Chinese Manuscripts: Including Addenda and Corrigenda to New 
Sources of Early Chinese History: An Introduction to The Reading of Inscriptions and Manu-
scripts“. Early China 23/24 (1999): 247-337.

Giele 2003: Giele, Enno. „Using Early Chinese Manuscripts as Historical Source Materials“. Monu-
menta Serica 51 (2003): 409-38.

Giele 2005: Giele, Enno. „Signatures of ‚Scribes‘ in Early Imperial China“. Asiatische Studien/Études 
Asiatique 59, Nr. 1 (2005): 353-87.



Anhang

742

Giele 2006: Giele, Enno. Imperial Decision-Making and Communication in Early China: A Study of Cai 
Yongʼs Duduan. Wiesbaden: Harrassowitz, 2006.

Giele 2006a: Giele, Enno. „Das Wandmalereigrab im Dorf Bǎizǐ, Kreis Xúnyì, Shǎnxī“. In Friedrich 
2006, 483-515.

Giele 2008: Giele, Enno. „Ancient Chinese Checkpoints and How They Possibly Worked“. Unpub-
lished, 2008.

Giele 2010: Giele, Enno. „Excavated Manuscripts: Context and Methodology“. In Nylan & Loewe 
2010, 114-34.

Giele et al 2015: Giele, Enno, Klaus Oschema, und Diamantis Panagiotopoulos. „Siegeln, Stempeln 
und Prägen“. In Meier et al 2015, 551-66.

Glover & Dung 2011: Glover, Ian, und Nguyễn Kim Dung. „Excavations at Gò Cầm, Quảng Nam, 
2000-3: Linyi and the Emergence of the Cham Kingdoms“. In Lockhart & Trần 2011, 54-78.

Gong Baiqing 2011: Gong Baiqing 公柏青. „Qiantan handai yashengqian shang de daigou tu’an 淺
談漢代厭勝錢上的帶鉤圖案“. Zhongguo qianbi 中國錢幣, Nr. 3 (2011): 36–40.

Gong Shengsheng et al 2010: Gong Shengsheng 龔勝生, Liu Yang 劉楊, und Zhang Tao 張濤. „Xian-
qin lianghan shiqi yizhai dili yanjiu 先秦兩漢時期疫災地理研究“. Zhongguo lishi dili luncong 
中國歷史地理論叢, Nr. 3 (2010): 96-112.

Guangya shuzheng 1966: Zhang Yi 張揖. Kommentiert von Wang Niansun 王念孫. Guangya 
shuzheng 廣雅疏證. Taibei: Zhonghua shuju 中華書局, 1966.

Guanju qinhan mu jiandu 2001: Hubei sheng jingzhou shi zhouliang yuqiao yizhi bowuguan 湖北省
荊州市周梁玉橋遺址博物館. Guanju qinhan mu jiandu 關沮秦漢墓簡牘. Beijing: Zhonghua 
shuju 中華書局, 2001.

Guigong sihao jianzhu 2002: Zhongguo shehui kexueyuan kaogu yanjiusuo 中國社會科學院考古
研究所, und Riben nailiang guoli wenhua cai yanjiusuo 日本奈良國立文化財研究所. „Han 
chang’an cheng guigong sihao jianzhu yizhi fajue jianbao 漢長安城桂宮四號建築遺址發掘
簡報“. Kaogu 考古, Nr. 1 (2002): 3-15.

Guixin za shi 1988: Zhou Mi 周密. Guixin zashi 癸辛雜識. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1988.
Guo Baojun et al 1956: Guo Baojun 郭寶鈞, Ma Dezhi 馬得志, Zhang Yunpeng 張雲鵬, und Zhou 

Yongzhen 周永珍. „Yi jiu wu si nian chun luoyang xijiao fajue baogao 一九五四年春洛陽西
郊發掘報告“. Kaogu xuebao 考古學報, Nr. 2 (1956): 1-31.

Guo Jue 2011: Guo, Jue. „Concepts of Death and the Afterlife Reflected in Newly Discovered Tomb 
Objects and Texts from Han China“. In Olberding & Ivanhoe 2011, 85-115.

Guo Jue 2014: Guo Jue 郭珏. „Communication between the Living and the Dead: Ancient Egyptian 
‚Letters to the Dead‘ and Western Han ‚Documents for Transferring to the Underworld‘ in 
Comparison“. International Conference on Newly Unearthed Bamboo-Strip Documents, Uni-
versity of Chicago, Chicago, October 24-26, 2014.

Guo Moruo 1965: Guo Moruo 郭沫若. „You wangxie muzhi de chutu lundao lantingxu de zhen-
wei 由王謝墓誌的出土論到《蘭亭序》的真偽“. Erstveröffentlichung 1965. In Guo Moruo 
quanji 1982, 620-68.

Guo Moruo quanji 1982: Guo Moruo zhuzuo bianji chuban weiyuanhui 郭沫若著作編輯出版委員
會, Hrsg. Guo Moruo quanji lishibian disan juan 郭沫若全集 歷史編 第三卷. Beijing: Renmin 
chubanshe 人民出版社, 1982.

Guo Qinghua 1982: Guo Qinghua 郭清華. „Shaanxi mianxian laodaosi sihao hanmu fajue jianbao 陝
西勉縣老道寺四號漢墓發掘簡報“. Kaogu yu wenwu 考古與文物, Nr. 2 (1982): 25-29.

Guwenzi yanjiu 2002: Zhongguo guwenzi yanjiuhui 中國古文字研究會. Guwenzi yanjiu di ershisi 
ji 古文字研究·第二十四輯. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 2002.



743

Literaturverzeichnis

Halbwachs 1985: Halbwachs, Maurice. Das kollektive Gedächtnis. Ungekürzte Ausg. Frankfurt am 
Main: Fischer-Taschenbuch-Verl., 1985.

Han Baoquan et al 1999: Han Baoquan 韓保全, Cheng Linquan 程林泉, Han Guohe 韓國河, und 
Xi’an shi wenwu baohu kaogusuo 西安市文物保護考古所. Xi’an longshouyuan hanmu 西安
龍首原漢墓. Xi’an: Xibei daxue chubanshe 西北大學出版社, 1999.

Han chang’an cheng weiyang gong 1996: Zhongguo shehui kexueyuan kaogu yanjiusuo 中國社會
科學院考古研究所. Han chang’an cheng weiyang gong: 1980-1989 nian kaogu fajue baogao 漢
長安城未央宮: 1980-1989 年考古發掘報告. Beijing: Zhongguo dabaike quanshu chubanshe 
中國大百科全書出版社, 1996.

Han Ziqiang & Li Can 1988: Han Ziqiang 韓自強, und Li Can 李燦. „Boxian fuyang chutu handai 
qianquan jianshi 亳縣、阜陽出土漢代鉛券箋釋“. Wenwu yanjiu 文物研究 3 (1988): 253-58.

Hang Dezhou 1958: Hang Dezhou 杭德州. „Chang’an xian sanlicun donghan muzang fajue jianbao 
長安縣三里村東漢墓葬發掘簡報“. Wenwu cankao ziliao 文物參考資料, Nr. 7 (1958): 62-65.

Hanguan yi ji qita erzhong 1939: Ying Shao 應劭, Cai Zhi 蔡質, und Sun Xingyan 孫星衍. Hanguan 
yi ji qita er zhong 漢官儀及其他二種. Congshu jicheng chubian 1935-1940, G1551 shang. 
Changsha: Shangwu yinshuguan 商務印書館, 1939.

Hanjian yanjiu wenji 1984: Gansu sheng wenwu gongzuodui 甘肅省文物工作隊, und Gansu sheng 
bowuguan 甘肅省博物館. Hanjian yanjiu wenji 漢簡研究文集. Lanzhou: Gansu renmin chu-
banshe 甘肅人民出版社, 1984.

Hanshu: Ban Gu 班固. Kommentiert von Yan Shigu 顏師古. Hanshu 漢書 [Book of Han]. 12 Bände. 
Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1962.

Hao Benxing & Wei Xingtao 2009: Hao Benxing 郝本性, und Wei Xingtao 魏興濤. „Sanmenxia 
nanjiaokou donghan mu zhenmuping zhushuwen kaolue 三門峽南交口東漢墓鎮墓瓶朱書
文考略“. Wenwu 文物, Nr. 3 (2009): 57-61.

Harada 1963: Harada Masami 原田正己. „Minzoku shiryo to shite no boken: jodai chugokujin no 
shiryokan no ichimen 民俗資料としての墓券——上代中國人の死霊観の一面“. フィロソ
フィア Philosophia, 45 (1963): 1-26.

Harada 1967: Harada Masami 原田正己. „Bokenbun ni mirareru meikai no kami to sono saishi 墓
券文に見られる冥界の神とその祭祀“. Tōhō shūkyō 東方宗教 [The Journal of eastern reli-
gions], Nr. 7 (1967): 17-35.

Harper 1979: Harper, Donald J. „The Han Cosmic Board (Shih 式)“. Early China 4 (1979): 1-10.
Harper 1994: Harper, Donald. „Resurrection in Warring States Popular Religion -Harper 1994“. Taoist 

Resources, Nr. 5 (1994): 13-28.
Harper 2004: Harper, Donald. „Contracts with the Spirit World in Han Common Religion: The 

Xuning Prayer and Sacrifice Documents of A.D. 79“. Cahiers d’Extrême-Asie, 14 (2004): 227-67.
Harth & Schenk 2004: Harth, Dietrich, und Gerrit Schenk, Hrsg. Ritualdynamik : Kulturübergreifende 

Studien zur Theorie und Geschichte rituellen Handels. Heidelberg: Synchron, Wiss.-Verl. der 
Autoren, 2004.

Hayashi 1974: Hayashi Minao 林巳奈夫. „Kandai kishin no sekai 漢代鬼神の世界“. Tōhō Gakuhō 
東方學報, Nr. 46 (1974): 223-306.

He Changqun 1958: He Changqun 賀昌群. Hantang jian fengjian de guoyou tudizhi yu juntianzhi 
漢唐間封建的國有土地制與均田制. Shanghai: Shanghai renmin chubanshe 上海人民出版
社, 1958.

He Jiejun 2004: He Jiejun 何介鈞, Hunan sheng bowuguan 湖南省博物館, und Hunan sheng wenwu 
kaogu yanjiusuo 湖南省文物考古硏究所. Changsha mawangdui er sanhao hanmu di yi juan: 



Anhang

744

tianye kaogu fajue baogao 長沙馬王堆二, 三號漢墓 第一卷：田野考古發掘報告. Beijing: 
Wenwu chubanshe 文物出版社, 2004.

He Shuangquan 1989: He Shuangquan 何雙全. „Tianshui fangmatan qinjian zongshu 天水放馬灘
秦簡綜述“. Wenwu 文物, Nr. 2 (1989): 23-31/102-103.

He Shuangquan 2004: He Shuangquan 何雙全. Jiandu 簡牘. Lanzhou: Dunhuang wenyi chubanshe 
敦煌文藝出版社, 2004.

He Yinghui 1993: He Yinghui 何應輝. Zhongguo shufa quanji di 7-8 juan: qinhan keshi juan 中國書
法全集·第7-8卷：秦漢刻石卷. Beijing: Rongbao zhai 榮寳齋, 1993.

Heo Sun-young 2005: Heo Sun-young 許仙瑛. „Handai wadang yanjiu 漢代瓦當研究“. Diss., Natio-
nal Taiwan University 國立臺灣大學, 2005.

Hobsbawm & Ranger 1983: Hobsbawm, Eric J., und Terence Ranger, Hrsg. The Invention of Tradition. 
Cambridge [u.a.]: Cambridge University Press, 1983.

Hobsbawm 1983: Hobsbawm, Eric. „Mass-Producing Traditions: Europe, 1870-1914“. In Hobsbawm 
& Ranger 1983, 263-307.

Hong Shi 2006: Hong Shi 洪石. Zhanguo qinhan qiqi yanjiu 戰國秦漢漆器研究. Beijing: Wenwu 
chubanshe 文物出版社, 2006.

Hong Yi 1974: Hong Yi 弘一. „Jiangling fenghuangshan shihao hanmu jiandu chutan 江陵鳳凰山
十號漢墓簡牘初探“. Wenwu 文物, Nr. 6 (1974): 78-84.

Hou Xudong 2005: Hou Xudong 侯旭東. Beichao cunmin de shenghuo shijie: chaoting zhouxian yu 
cunli 北朝村民的生活世界: 朝廷，州縣與村里. Beijing 北京: Shangwu yinshuguan 商務印
書館, 2005.

Hou Xudong 2009: Hou Xudong 侯旭東. „Beijing dabaotai hanmu zhujian shiyi: handai juluo ziming 
de xinzhengju 北京大葆台漢墓竹簡釋義——漢代聚落自名的新證據“. Zhongguo lishi wenwu 
中國歷史文物, Nr. 5 (2009): 62-66.

Houhanshu: Fan Ye 範曄. Kommentiert von Li Xian 李賢 et al. Houhanshu 後漢書. Beijing: Zhong-
hua shuju 中華書局, 1965.

Hsiao Teng-fu 1990: Hsiao Teng-fu 蕭登福. Xianqin lianghan mingjie ji shenxian sixiang tanyuan 
先秦兩漢冥界及神仙思想探原. Taibei: Wenjin chubanshe youxian gongsi 文津出版社有限
公司, 1990.

Hsieh Shu-wei 2008: Hsieh Shu-wie 謝世維. „Shouguo yu chanhui: zhonggu shiqi zuiguan wenhua 
tantao 首過與懺悔：中古時期罪感文化探討“. Internationale Konferenz über „Chenglun 
chanhui zu jiudu: zhongguo wenhua de chanhui shuxie 沉淪、懺悔與救度：中國文化的懺
悔書寫“, Zhongyang yanjiuyuan zhongguo wenzhe yanjiusuo ji fagu fojiao xueyuan zhuban 
中央研究院中國文哲研究所暨法鼓佛教學院主辦, Taibei, 4-6 Dezember, 2008.

Hsing I-tien 1989: Hsing I-tien 邢義田. „Handai anbi zai xian huo zai xiang 漢代案比在縣或在
鄉？“. Zhongyang yanjiuyuan lishi yuyan yanjiusuo jikan 中央研究院歷史語言研究所集刊 
[Bulletin of the Institute of History and Philology Academia Sinica] 60, Nr. 2 (1989): 451-87.

Hsing I-tien 2005: Hsing I-tien 邢義田. „Cong zhanguo zhi xihan de zuju zuzang shiye: lun zhong-
guo gudai zongzu shehui de yanxu 從戰國至西漢的族居、族葬、世業：論中國古代宗族
社會的延續“. In Huang & Liu 2005, 88-121.

Hsing I-tien 2006: Hsing I-tien 邢義田. „Shanxi xunyi baizicun bihuamu de muzhu shidai yu tian-
men wenti 陝西旬邑百子村壁畫墓的墓主、時代與「天門」問題“. Gugong xueshu jikan 故
宮學術季刊 23, Nr. 3 (2006): 1-38/156.

Hsing I-tien 2011: Hsing I-tien 邢義田. Zhiguo angbang: fazhi xingzheng yu junshi 治國安邦: 法制, 
行政與軍事. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 2011.



745

Literaturverzeichnis

Hsing I-tien 2011a: Hsing I-tien 邢義田. „Qinhan de lüling xue 秦漢的律令學“. In Hsing I-tien 2011, 
1-61.

Hsing I-tien 2011b: Hsing I-tien 邢義田. „Cong jiandu kan handai de xingzheng wenshu fanben: shi 
從簡牘看漢代的行政文書範本──「式」“. In Hsing I-tien 2011, 450-72.

Hsing I-tien 2011c: Hsing I-tien 邢義田. „Cong chutu ziliao kann qinhan juluo xingtai he xiangli 
xingzheng 從出土資料看秦漢聚落形態和鄉里行政“. In Hsing I-tien 2011, 249-355.

Hsing I-tien 2011d: Hsing I-tien 邢義田. „Hunan longshan liye J1(8) he J1(9)1-12 hao qindu de 
wenshu goucheng biji he yuandang cunfang xingshi 湖南龍山里耶J1(8)157和J1(9)1-12號秦
牘的文書構成，筆跡和原檔存放形式“. Erstveröffentlichung 1989. In Hsing I-tien 2011, 471-
98.

Hsing I-tien 2011e: Hsing I-tien 邢義田. „Handai shuzhuo wenshu yongyu taru moumou ji jianwu 
sannian shieryue housu jun suo ze kouen shi jiance dang’an de goucheng 漢代書佐、文書
用語“它如某某”及“建武三年十二月候粟君所責寇恩事”簡冊檔案的構成“. In Hsing I-tien 
2011, 499-529.

Hsing & Liu 2013: Hsing I-tien 邢義田, und Liu Tseng-kuei 劉增貴. Gudai shumin shehui 古代庶民
社會. Taibei: Zhongyang yanjiuyuan 中央研究院, 2013.

Hsu Cho-yun 1965: Hsu Cho-yun 許倬雲. Ancient China in Transition: An Analysis of Social Mobility, 
722-222 B.C. Stanford, Calif.: Stanford University Press, 1965.

Hsu Cho-yun 1982: Hsu Cho-yun 許倬雲. Qiugu bian 求古編 . Taibei: Lianjing chuban shiye gongsi 
聯經出版事業公司, 1982.

Hsu Cho-yun 1998: Xu Zhuoyun 許倬雲. Handai nongye: zaoqi zhongguo nongye jingji de xingcheng 
漢代農業:早期中國農業經濟的形成. Nanjing: Jiangsu renmin chubanshe 江蘇人民出版社, 
1998.

Hsu Fu-kuan 2001: Hsu Fu-kuan 徐復觀. Lianghan sixiangshi 兩漢思想史 [History of Thought in the 
Western and Eastern Han Dynasties]. 3 Bände. Shanghai: Huadong shifan daxue chubanshe 華
東師範大學出版社, 2001.

Hsu Fu-kuan 2001a: Hsu Fu-kuan 徐復觀. Zhongguo renxinglun shi: xianqin pian 中國人性論史·
先秦篇. Shanghai: Shanghai sanlian shudian 上海三聯書店, 2001.

Hu Changchun 2011: Hu Changchun 胡常春. „Kaogu faxian de donghan shiqi ‚tiandi shizhe‘ yu 
‚chiije shizhe‘ 考古發現的東漢時期‘天帝使者’與‘持節使者’ “. Kaogu yu wenwu 考古與文
物, Nr. 5 (2011): 66-74.

Hu Changchun 2012: Hu Changchun 胡常春. „Chuqi daojiao diyuxing xiangguan wenti yanjiu 初
期道教地域性相關問題研究“. Diss., Nagoya University 名古屋大學, 2012.

Hu Pingsheng & Li Tianhong 2004: Hu Pingsheng 胡平生, und Li Tianhong 李天虹. Changjiang 
liuyu chutu jiandu yu yanjiu 長江流域出土簡牘與研究. Wuhan: Hubei jiaoyu chubanshe 湖
北教育出版社, 2004.

Hu Pingsheng & Ma Yuehua 2004: Hu Pingsheng 胡平生, und Ma Yuehua 馬月華. Jiandu jianshu 
kao jiaozhu 簡牘檢署考校注. Shanghai: Shanghai guji chubanshe 上海古籍出版社, 2004.

Hu Pingsheng & Zhang Defang 2001: Hu Pingsheng 胡平生, und Zhang Defang 張德芳. Dunhuang 
xuanquan hanjian shicui 敦煌懸泉漢簡釋粹. Shanghai: Shanghai guji chubanshe 上海古籍
出版社, 2001.

Hu Pingsheng 1996: Hu Pingsheng 胡平生. „Yunmeng longgang liuhao qinmu muzhu kao 雲夢龍
崗六號秦墓墓主考“. Wenwu 文物, Nr. 8 (1996): 73-76.

Hu Pingsheng 2009: Hu Pingsheng 胡平生. „Xiejiaqiao hanjian ‚gaodishu‘ shijie 謝家橋漢簡《告
地書》釋解“, Erstveröffentlichung am 15. April 2009. http://www.bsm.org.cn/show_article.
php?id=1025.

http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=1025
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=1025
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=1025


Anhang

746

Hu Shih 1946: Hu, Shih. „The Concept of Immortality in Chinese Thought“. Harvard Divinity School 
Bulletin 122 (1946): 23-46.

Huainanzi jishi 1998: He Ning 何寧. Huainanzi jishi 淮南子集釋 . Beijing: Zhonghua shuju 中華
書局, 1998.

Huang & Liu 2005: Huang Kuan-chung 黃寬重, und Liu Tseng-kuei 劉增貴. Jiazu yu shehui 家族與
社會. Beijing: Zhongguo dabaike quanshu chubanshe 中國大百科全書出版社, 2005.

Huang & Shan 1980: Huang Yunfu 黃運甫, Shan Xiushan 閃修山, Nanyang diqu wenwudui 南陽
地區文物隊, und Nanyang bowuguan 南陽博物館. „Tanghe han yuping dayin feng ruren 
huaxiangshimu 唐河漢郁平大尹馮君孺人畫象石墓“. Kaogu xuebao 考古學報, Nr. 2 (1980): 
239-62.

Huang Jingchun 2004: Huang Jingchun 黃景春. „Zaoqi maidiquan zhenmuwen zhengli yu yanjiu 早
期買地券、鎮墓文整理與研究“. Diss., East China Normal University 華東師範大學, 2004.

Huang Jingchun 2009: Huang Jingchun 黄景春. „Cong yipian donghan zhenmuwen kan woguo 
minghun xisu 从一篇东汉镇墓文看我国冥婚习俗“. Hubei minzu xueyuan xuebao (zhexue 
shehui kexue ban) 湖北民族学院学报(哲学社会科学版), Nr. 6 (2009): 41–45.

Huang Jingchun 2018: Huang Jingchun 黃景春. Zhongguo zongjiaoxing suizang wenshu yanjiu: yi 
maidiquan zhenmuwen yiwushu weizhu 中國宗教性隨葬文書研究——以買地券、鎮墓文、
衣物疏為主. Shanghai: Shanghai renmin chubanshe 上海人民出版社, 2018.

Huang Kuan-chung 2009: Huang Kuan-chung 黃寬重. Zhongguoshi xinlun: jiceng shehui fence 中國
史新論·基層社會分冊 . Taibei: Zhongyang yanjiuyuan 中央研究院 und Lianjing chuban 
shiye gufen youxian gongsi 聯經出版事業股份有限公司, 2009.

Huang Ren-erh 2007: Huang Ren-erh 黃人二. „Changsha dongpailou donghan xiping yuannian tan 
chao renxing mudu shitan 長沙東牌樓東漢熹平元年覃超人形木牘試探“. Dongfang congkan 
東方叢刊 3 (2007): 85-91.

Huang Ru-xuan 2015: Huang Ru-xuan 黃儒宣. „Shitu yu shipan 式圖與式盤“. Kaogu 考古, Nr. 1 
(2015): 92-102.

Huang Shengzhang 1974: Huang Shengzhang 黃盛璋. „Jiangling fenghuangshan jiandu jiqi zai lishi 
dili yanjiu shang de jiazhi 江陵鳳凰山漢墓簡牘及其在歷史地理研究上的價值“. Wenwu 文
物, Nr. 6 (1974): 66-77.

Huang Shengzhang 1977: Huang Shengzhang 黃盛璋. „Guanyu jiangling fenghuangshan 168 hao 
hanmu de jige wenti 關於江陵鳳凰山168號漢墓的幾個問題“. Kaogu 考古, Nr.  1 (1977): 
43-50.

Huang Shengzhang 1982: Huang Shengzhang 黃盛璋. Lishi dili lunji  歷史地理論集. Beijing: 
Renmin chubanshe 人民出版社, 1982.

Huang Shengzhang 1982a: Huang Shengzhang 黃盛璋. „Jiangling fenghuangshan hanmu jiandu yu 
lishi dili yanjiu 江陵鳳凰山漢墓簡牘與歷史地理研究“. In Huang Shengzhang 1982, 456-79.

Huang Shengzhang 1994: Huang Shengzhang 黃盛璋. „Jiangling gaotai hanmu xinchu gaodice 
qiance yu xiangguan zhidu fafu 江陵高臺漢墓新出“告地策”、遣策與相關制度發複“. Jiang-
han kaogu 江漢考古, Nr. 2 (1994): 41-44/26.

Huang Shengzhang 1996: Huang Shengzhang 黃盛璋. „Jiekai gaodice zhumi: cong yunmeng long-
gang qinmu hanjiang huchang hanmu mudu shuoqi 揭開“告地策”諸迷——從雲夢龍崗秦
墓、邗江胡場漢墓木牘說起“. Gugong wenwu yuekan 故宮文物月刊 14, Nr. 8 (1996): 124-34.

Huang Shengzhang 1996a: Huang Shengzhang 黃盛璋. „Hanjiang huchang hanmu suowei wen-
gaodu yu gaodice mi zai jie 邗江胡場漢墓所謂“文告牘”與告地策謎再揭“. Wenbo 文博, Nr. 5 
(1996): 54-59.



747

Literaturverzeichnis

Huang Xiaofen 2003: Huang Xiaofen 黃曉芬. Hanmu de kaoguxue yanjiu 漢墓的考古學硏究. 
Changsha: Yuelu shushe 嶽麓書社, 2003.

Huang Yijun 2015: Huang Yijun 黃義軍. „Chang’an’s Funerary Culture and the Core Han Culture“. 
In Nylan & Vankeerberghen 2015, 153-74.

Huangdi neijing suwen jiaoshi 1982: Shandong zhongyi xueyuan 山東中醫學院, und Hebei 
yixueyuan 河北醫學院. Huangdi neijing suwen jiaoshi 黃帝內經素問校釋. Beijing: Renmin 
weisheng chubanshe 人民衛生出版社, 1982.

Huaxia wenming yu chuanshi cangshu 1996: Zhongguo shehui kexueyuan lishi yanjiusuo 中國社
會科學院歷史研究所, Hrsg. Huaxia wenming yu chuanshi cangshu: zhongguo guoji hanxue 
yantaohui lunwenji 華夏文明與傳世藏書: 中國國際漢學硏討會論文集. Beijing: Zhongguo 
shehui kexue chubanshe 中國社會科學出版社, 1996.

Hucker 1985: Hucker, Charles O. A Dictionary of Official Titles in Imperial China. Stanford, Calif.: 
Stanford University Press, 1985.

Hulsewé 1957: Hulsewé, A. F. P. „Han-Time Documents: A Survey of Recent Studies Occasioned 
by the Finding of Han-Time Documents in Central Asia “. T’oung Pao, Second Series, Vol. 45, 
Livr. 1/3 (1957): 1-50.

Hulsewé 1978: Hulsewé, A. F. P. „‚Contracts‘ of the Han period.“ In Lanciotti 1978, 11-38.

Ikeda 1981: Ikeda On 池田溫. „Chugoku rekidai boken ryakko 中國歷代墓券略考 [Textuntersu-
chungen zu den das Grab beschützenden Texten aus China]“. Toyo bunka kenkyujo kiyo 東洋
文化研究所紀要 86 (1981): 193-278

Ikezawa 2008: Ikezawa Masaru 池澤優. „Gokanjidai no chinbobun to doukyo no jyoshoubun no 
bunshoukousei: chugoku doukyokoukogaku no kentou o chushin ni 後漢時代の鎮墓文と
道教の上章文の文書構成――『中國道教考古』の検討を中心に“. In Watanabe 2008, 342-
427.

Itano 1972: Itano Chōhachi 板野長八. Chūgoku kodai ni okeru ningenkan no tenkai 中國古代にお
ける人間観の展開. Tokyo: Iwanami Shoten 岩波書店, 1976.

Itano 1972a: Itano Chōhachi 板野長八. „Zenkanmatsu ni okeru soubyo koushi no kaikaku undou 前
漢末に於ける宗廟·郊祀の改革運動“. In Itano 1972, 543-60.

Jao Tsung-i 1996: Jao Tsung-i 饒宗頤. „Ji jianxing nianba nian songren jiechu jian 記建興廿八年“
松人”解除簡——漢“五龍相拘絞”說 “. In Jianbo yanjiu 1996, 390-94.

Jao Tsung-i 1996a: Jao Tsung-i 饒宗頤. „Zhongwen daxue wenwuguan cang jianchu sinian ‚xuning 
bing jian‘ yu ‚baoshan jian‘: lun woguo qin han jieji daoci zhi zhushen yu gushi renwu 中文
大學文物館藏建初四年“序寧病簡”與“包山簡”——論我國秦、漢解疾禱祠之諸神與古史
人物“. In Huaxia wenming yu chuanshi cangshu 1996, 662-72.

Jao Tsung-i 1998: Jao Tsung-i 饒宗頤. „Dunhuang chutu zhenmuwen suojian jiechu guanyu kaoshi 
敦煌出土鎮墓文所見解除慣語考釋“. Dunhuang tulufan yanjiu 敦煌吐魯番研究, Nr.  3 
(1998): 13-18.

Jao Tsung-i 2009: Jao Tsung-i 饒宗頤. Rao zongyi ershi shiji xueshu wenji 饒宗頤二十世紀學術文
集. Beijing: Zhongguo renmin daxue chubanshe 中國人民大學出版社, 2009.

Ji Xinhong & Yang Chunqiao 2008: Ji Xinhong 吉新宏, und Yang Chunqiao 楊春俏. „Haoli kao‚ 蒿
里‘考“. Shidai jiaoyu (jiaoyu jiaoxue ban) 時代教育(教育教學版), Nr. 7 (2008): 15-17.

Jia Maiming 1993: Jia Maiming 賈麥明. „Hancheng shi hanmu chutu lüshi zhushu taoping kaoshi 韓
城市漢墓出土閭氏朱書陶瓶考釋“. Dongnan wenhua 東南文化, Nr. 3 (1993): 59-62.



Anhang

748

Jianbo 2009: Chen Wei 陳偉, Hrsg. Jianbo disi ji 簡帛·第四輯. Shanghai: Shanghai guji chubanshe 
上海古籍出版社, 2009.

Jianbo yanjiu 1996: Li Xueqin 李學勤, Hrsg. Jianbo yanjiu di er ji 簡帛研究·第二輯. Beijing: Falü 
chubanshe 法律出版社, 1996.

Jianbo yanjiu 2008: Bu Xianqun 卜憲群, und Yang Zhenhong 楊振紅, Hrsg. Jianbo yanjiu 2006 簡
帛研究·二〇〇六. Guilin: Guangxi shifan daxue chubanshe 廣西師範大學出版社, 2008.

Jianbo yanjiu yicong di er ji 1998: Zhongguo shehui kexueyuan jianbo yanjiu zhongxin 中國社會科
學院簡帛研究中心. Jianbo yanjiu yicong di er ji 簡帛研究譯叢·第二輯. Changsha: Hunan 
renmin chubanshe 湖南人民出版社, 1998.

Jiang Baolian & Zhao Qiang 2016: Jiang Baolian 姜寶蓮, und Zhao Qiang 趙強. „Yangzhou hanmu 
chutu longwen qianbing chutan 揚州漢墓出土龍紋鉛餅初探“. Zhongguo wenwubao 中國文
物報, 13. Dez. 2016, 5. Seite.

Jiang Boqin 1996: Jiang Boqin 姜伯勤. Dunhuang yishu zongjiao yu liyue wenming: dunhuang xinshi 
sanlun 敦煌藝術宗敎與禮樂文明: 敦煌心史散論. Beijing: Zhongguo shehui kexue chu-
banshe 中國社會科學出版社, 1996.

Jiang Hua 1980: Jiang Hua 蔣華. „Yangzhou ganquanshan chutu donghan liu yuantai maidi zhuan-
quan 揚州甘泉山出土東漢劉元台買地磚券“. Wenwu 文物, Nr. 6 (1980): 57-58.

Jiang Li 2004: Jiang Li 蔣莉. „Chu qin hanjian biaodian fuhao chutan 楚秦漢簡標點符號初探“. 
Master thesis, Sichuan Normal University 四川師範大學, 2004.

Jiang Ruoshi 1997: Jiang Ruoshi 蔣若是. Qinhan qianbi yanjiu 秦漢錢幣硏究. Beijing: Zhonghua 
shuju 中華書局, 1997.

Jiang Shoucheng 2006: Jiang Shoucheng 姜守誠. „Xianggang suo cang songren jiechu mudu yu 
hanjin muzang zhi jinji fengsu 香港所藏「松人」解除木牘與漢晉墓葬之禁忌風俗 [Hong 
Kong Collection of ‚Songren‘ Releasing Bamboo Tablets and Taboos Custom of Burial Rituals 
during HanJin Dynasties]“. Chengda lishi xuebao 成大歷史學報 31 (2006): 1-64.

Jiang Shoucheng 2013: Jiang Shoucheng 姜守誠. „Fangmatan qinjian zhiguai gushi zhong de zong-
jiao xinyang 放馬灘秦簡《志怪故事》中的宗教信仰“. Shijie zongjiao yanjiu 世界宗教研
究, Nr. 5 (2013): 160-75.

Jiang Shoucheng 2014: Jiang Shoucheng 姜守誠. „Beida qindu taiyuan you sizhe kaoshi 北大秦牘
《泰原有死者》考釋“. Zhonghua wenshi luncong 中華文史論叢, Nr. 3 (2014): 143-178/393-
394.

Jiang Yingju 1983: Jiang Yingju 蔣英炬. „Handai de xiao citang: jiaxiang Songshan han huaxiangshi 
de jianzhu fuyuan 漢代的小祠堂——嘉祥宋山漢畫像石的建築復原“. Kaogu 考古, Nr.  8 
(1983): 741-51.

Jiang Zhongmu 2014: Jiang Zhongmu 蔣重母. „Huangdi neijing suwen handai chengshu shuo 
buzheng: cong yizu chongyongci yanbian guiji rushou 《黃帝內經·素問》漢代成書說補
正——從一組常用詞演變軌跡入手“. Hubei keji xueyuan xuebao 湖北科技學院學報, Nr. 2 
(2014): 60-62.

Jiangling fenghuangshan 1975: Jinancheng fenghuangshan yi liu ba hao hanmu fajue zhenglizu 
紀南城鳳凰山一六八號漢墓發掘整理組. „Hubei jiangling fenghuangshan yi liu ba hao 
hanmu fajue jianbao 湖北江陵鳳凰山一六八號漢墓發掘簡報“. Wenwu 文物, Nr. 9 (1975): 
1-7/22/8/5-12.

Jiangling jiudian dongzhou mu 1995: Hubei sheng wenwu kaogu yanjiusuo 湖北省文物考古研究
所. Jiangling jiudian dongzhou mu 江陵九店東周墓. Beijing: Kexue chubanshe 科學出版社, 
1995.



749

Literaturverzeichnis

Jiao Nanfeng et al 2017: Jiao Nanfeng 焦南峰, Ma Yongying 馬永嬴, Wang Dong 王東, Yang Wuzhan 
楊武站, Zhao Xuyang 趙旭陽 et al. „Shaanxi xianyang weichengqu mingsheng gongcheng 
hanmu fajue jianbo 陝西咸陽渭城區民生工程漢墓發掘簡報“. Kaogu yu wenwu 考古與文
物, Nr. 2 (2017): 10-27.

Jin Zhengyao 1991: Jin Zhengyao 金正耀. „Luelun daojiao waidan zhong de jizhong kuangwu jinshu 
略論道教外丹中的幾種礦物金屬“. Zhongguo daojiao 中國道教, Nr. 4 (1991): 6-12.

Jingzhou gaotai qinhan mu 2000: Hubei sheng jingzhou bowuguan 湖北省荊州博物館. Jingzhou 
gaotai qinhan mu: yihuanggonglu jingzhou duan tianye kaogu baogao zhiyi 荊州高臺秦漢墓: 
宜黃公路荊州段田野考古報告之一. Beijing: Kexue chubanshe 科學出版社, 2000.

Jinshi lubu: Ye Yibao 葉奕苞. Jinshi lubu 金石錄補, In Shike shiliao xinbian 1977-2006, 1:12, 8985-
9190.

Jinshu 1974: Fang Xuanling 房玄齡. Jinshu 晉書. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1974.
Jinwen bian 2012: Rong Geng 容庚. Jinwen bian 金文編. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 2012.
Juyan hanjian jiayi bian 1980: Zhongguo shehui kexueyuan kaogu yanjiusuo 中國社會科學院考古

硏究所. Juyan hanjian jiayi bian 居延漢簡甲乙編. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1980.
Juyan xinjian 1990: Gansu sheng wenwu kaogu yanjiusuo 甘肅省文物考古硏究所. Juyan xinjian: 

jiaqu houguan yu disi sui 居延新簡: 甲渠候官與第四燧. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出
版社, 1990.

Kalinowski 1995: Kalinowski, Marc. „Mawangdui boshu xingde shitan 馬王堆帛書<刑德>試探“. 
Huaxue 華學 1 (1995): 82-101.

Kalinowski 2010: Kalinowski, Marc. „Divination and Astrology: Received Texts and Excavated 
Manuscripts“. In Nylan & Loewe 2010, 339-58.

Kaneko 2006: Kaneko Shūichi 金子修一. Chūgoku kodai kōtei saishi no kenkyū 中國古代皇帝祭祀
の研究. Tokyo: Iwanami Shoten 岩波書店, 2006.

Kawakatsu 2007: Kawakatsu Yoshio 川勝義雄. Übersetzt von Xu Gufan 徐穀芃, und Li Jicang 李濟
滄. Liuchao guizuzhi shehui yanjiu 六朝貴族制社會研究. Shanghai: Shanghai guji chubanshe 
上海古籍出版社, 2007.

Kern 2005: Kern, Martin. Text and Ritual in Early China. Seattle: University of Washington Press, 
2005.

Kern 2015: Kern, Martin. Übersetzt von 劉倩. Qinshihuang shike: zaoqi zhongguo de wenben yu yishi 
秦始皇石刻: 早期中國的文本與儀式. Shanghai: Shanghai guji chubanshe 上海古籍出版社, 
2015.

Kleeman 1984: Kleeman, Terry. „Land Contracts and Related Documents“. In Makio Ryokai hakase 
shoju 1984, 1-34.

Koh 2003: Koh Yuko 江優子. „Kanbo shutsudo no chinbohei ni tsuite meibun to bo nai haichi ni 
mieru shiseikan 漢墓出土の鎮墓瓶について : 銘文と墓內配置に見える死生観 [On The 
Zhen-Mu-Ping Unearthed from Han Tombs : The Concept of Death as seen from its Inscripti-
ons and Arrangement in Tombs]“. Bukkyo University 鷹陵史學 [Journal of historical studies] 
29 (2003): 1-45.

Koh 2005: Koh Yuko 江優子. „Gokan jidai no boken ni kansuru ichi kosatsu tokuni boken no bunrui 
ni tsuite 後漢時代の墓券に関する一考察 : 特に墓券の分類について“. 佛教大學大學院紀
要 Memoirs of the Postgraduate Research Institute, Bukkyo University 33 (2005): 65-78.

Kominami 1994: Kominami Ichiro 小南一郞. „Kandai no sorei kannen 漢代の祖靈觀念 [Han Con-
ceptions of Ancestral Spirits]“. Tōhō Gakuhō 東方學報 66 (1994): 1-62. 



Anhang

750

Kong Xiangxing & Liu Yiman 1984: Kong Xiangxing 孔祥星, und Liu Yiman 劉一曼. Zhongguo 
gudai tongjing 中國古代銅鏡. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 1984.

Lagerwey 2004: Lagerwey, John, Hrsg. Religion and Chinese Society: Ancient and Medieval China. 
Hong Kong: Chinese University Press, 2004.

Lagerwey & Kalinowski 2009: Lagerwey, John, und Marc Kalinowski. Early Chinese Religion, Part 
One: Shang Through Han (1250 BC-220 AD). Leiden: Brill, 2009.

Lai Chi-tim 2003: Lai Chi-tim 黎志添. Daojiao yanjiu yu zhongguo zongjiao wenhua 道教研究與中
國宗教文化. Hongkong: Zhonghua shuju 中華書局, 2003.

Lai Guolong 2005: Lai, Guolong. „Death and the Otherworldly Journey in Early China as Seen 
through Tomb Texts, Travel Paraphernalia and Road Rituals “. Asia Major, 3. Serie, Vol. 28, 
Nr. 01 (2005): 1-44.

Lai Guolong 2006: Lai Guolong 來國龍. „Mawangdui sangfutu xukao 馬王堆《喪服圖》續考“. In 
Gao Ming xiansheng jiuzhi 2016, 271-282.

Lai Guolong 2014: Lai Guolong 來國龍. „Hanjin zhijian heguishu de shanbian he guishenhua de 
yuanliu 漢晉之間劾鬼術的嬗變和鬼神畫的源流“. In Shih & Yen 2014 2014, 63-89.

Lai Guolong 2015: Lai, Guolong. Excavating the Afterlife: The Archaeology of Early Chinese Religion. 
Seattle: University of Washington Press, 2015.

Lanciotti 1978: Lanciotti, Lionello. Il diritto in Cina: teoria e applicazioni durante le dinastie imperiali 
e problematica del diritto cinese contemporaneo. Firenze: L.S. Olschki, 1978.

Lao Kan 1935: Lao Kan 勞榦. „Lianghan junguo mianji zhi guji ji koushu zengjian zhi tuice 兩漢
郡國面積之估計及口數增減之推測“. Zhongyang yanjiuyuan lishi yuyan yanjiusuo jikan 中
央研究院歷史語言研究所集刊 [Bulletin of the Institute of History and Philology Academia 
Sinica] 5, Nr. 2 (1935): 215-40.

Lao Kan 1943-1944: Lao Kan 勞榦. Juyan hanjian kaoshi 居延漢簡攷釋. 6 Bände. Lizhuang (Sichuan): 
Guoli zhongyang yanjiuyuan lishi yuyan yanjiusuo 國立中央硏究院歷史語言硏究所, 1943-
1944.

Lao Kan 1956: Lao Kan 勞榦. „Yupei yu gangmao 玉佩與剛卯“. Zhongyang yanjiuyuan lishi yuyan 
yanjiusuo jikan 中央研究院歷史語言硏究所集刊 [Bulletin of the Institute of History and Phi-
lology Academia Sinica]27 (1956): 183-96.

Lao Kan 1962: Lao Kan 勞榦. „Kongmiao baishi zushi bei kao 孔廟百石卒史碑考“. Zhongyang yan-
jiuyuan lishi yuyan yanjiusuo jikan 中央研究院歷史語言硏究所集刊 [Bulletin of the Institute 
of History and Philology Academia Sinica] 34 (1962): 99-114.

Lao Kan 1969: Lao Kan 勞榦. „The Division of Time in the Han Dynasty as seen in the Mooden 
Slips“. Zhongyang yanjiuyuan lishi yuyan yanjiusuo jikan 中央研究院歷史語言研究所集刊 
[Bulletin of the Institute of History and Philology Academia Sinica] 39 (1969): 351-68.

Laufer 1909: Laufer, Berthold. Chinese Pottery of the Han Dynasty. Leiden: E.J. Brill, 1909.
Ledderose & Schlombs 1990: Ledderose, Lothar, und Adele Schlombs, Hrsg. Jenseits der Grossen 

Mauer: der erste Kaiser von China und seine Terrakotta-Armee. Gütersloh [u.a.]: Bertelsmann-
Lexikon-Verl., 1990.

Ledderose 1988: Ledderose, Lothar. „Die Gedenkhalle für Mao Zedong: Ein Beispiel von Gedächtnis-
architektur“. In Assmann & Hölscher 1988, 311-39.

Ledderose 2000: Ledderose, Lothar. Ten Thousand Things: Module and Mass Production in Chinese Art. 
Princeton, NJ: Princeton University Press, 2000.



751

Literaturverzeichnis

Ledderose 2005: Ledderose, Lothar 雷德侯. Übersetzt von Zhang Zong 張總 et al. Wanwu: zhongguo 
yishu zhong de mojianhua he guimohua shengchan 萬物: 中國藝術中的模件化和規模化生產. 
Beijing: Sanlian shudian 三聯書店, 2005.

Lei Hongji 2007: Lei Hongji 雷虹霽. Qinhan lishi dili yu wenhua fenqu yanjiu: yi Shiji Hanshu 
Fangyan wei zhongxin 秦漢歷史地理與文化分區研究: 以《史記》《漢書》《方言》為中
心. Beijing: Zhongyang minzu daxue chubanshe 中央民族大學出版社, 2007.

Lévi 1987: Lévi, Jean. „Les Fonctions religieuses de la bureaucratie céleste “. L’Homme 27, Nr. 101 
(1987): 35-57.

Lewis 1999: Lewis, Mark Edward. Writing and Authority in Early China. Albany: State University of 
New York Press, 1999.

Li Can 1978: Li Can 李燦. „Boxian caocao zongzu muzang 亳縣曹操宗族墓葬“. Wenwu 文物, Nr. 8 
(1978): 32-45.

Li Defang et al 1982: Li Defang 李德方, Song Yutao 宋雲濤, Yu Fuwei 余扶危, Ye Wansong 葉
萬松, und Luoyang shi wenwu gongzuodui 洛陽市文物工作隊. „Luoyang xigong donghan 
bihuamu 洛陽西工東漢壁畫墓“. Zhongyuan wenwu 中原文物, Nr. 3 (1982): 18-24.

Li Feng 2007: Li Feng 李峰. Übersetzt von 徐峰. Xizhou de miewang: zhongguo zaoqi guojia de dili 
he zhengzhi weiji 西周的滅亡: 中國早期國家的地理和政治危機. Shanghai: Shanghai guji 
chubanshe 上海古籍出版社, 2007.

Li Jiahao 1996: Li Jiahao 李家浩. „Wuzun zong ji qita 毋尊、縱及其他“. Wenwu 文物, Nr. 6 (1994): 
64-70.

Li Jianmin 1999: Li Jianmin 李建民. „Contagion and its Consequences: The Problem of Death Pollu-
tion in Ancient China“. In Otsuka et al 1999, 201-22.

Li Jianmin 2001: Li Jianmin 李建民. „Hanshu jiang chong zhuan tongmuren xiaokao 《漢書·江充
傳》“桐木人”小考“. Zhongguo kejishi zazhi 中國科技史雜誌, Nr. 4 (2001): 360-62.

Li Jianmin 2002: Li Jianmin 李建民. „Zhongguo zaoqi shushu tongkao 中囯早期數朮通考“. In 
Faguo hanxue 2002, 68-77.

Li Jianmin 2005: Li Jianmin 李建民. Shengming shixue: cong yiliao kann zhongguo lishi 生命史學:
從醫療看中國歷史. Taibei: Sanmin shuju 三民書局, 2005.

Li Jianmin 2005a: Li Jianmin 李建民. „Mawangdui hanmu boshu yuzang maibaotu jianzheng 馬王
堆漢墓帛書「禹藏埋胞圖」箋証“. Erstveröffentlichung 1994. In Li Jianmin 2005, 207-324.

Li Jiemin 2005: Li Jiemin 李解民. „Yangzhou yizheng xupu jianshu xinkao 揚州儀征胥浦簡書新考“. 
In Changsha sanguo wujian 2005, 449-57.

Li Jinghua 1964: Li Jinghua 李京華, und Henan sheng wenhuaju wenwu gongzuodui 河南省文化
局文物工作隊. „Luoyang xihan bihuamu fajue baogao 洛陽西漢壁畫墓發掘報告“. Kaogu 
xuebao 考古學報, Nr. 2 (1964): 107-125/235-242/259-260.

Li Junming & He Shuangquan 1990: Li Junming 李均明, und He Shuangquan 何雙全. Sanjian jiandu 
heji 散見簡牘合輯. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 1990.

Li Junming 1983: Li Junming 李均明. „Hanjian suojian churufu zhuan yu churu mingji 漢簡所見出
入符、傳與出入名籍“. Wenshi 文史 19 (1983): 33-35.

Li Junming 1999: Li Junming 李均明. Chuxue lu 初學錄. Taibei: Lantai chubanshe 蘭臺出版社, 
1999.

Li Junming 2002: Li Junming 李均明. „Du ‘Xianggang zhongwen daxue wenwuguan cang jiandu’ 
oushi 讀<香港中文大學文物館藏簡牘>偶識“. In Guwenzi yanjiu 2002, 449-53.

Li Junming 2002a: Li Junming 李均明. „Hanjian suo fanying de guanjin zhidu 漢簡所反映的關津
制度“. Lishi yanjiu 歷史研究, Nr. 3 (2002): 26-35.



Anhang

752

Li Kaiyuan 2000: Li Kaiyuan 李開元. Han diguo de jianli yu liu bang jituan: jungong shouyi jieceng 
yanjiu 漢帝國的建立與劉邦集團: 軍功受益階層硏究. Beijing: Sanlian shudian 三聯書店, 
2000.

Li Ling 1991: Li Ling 李零. „Mawangdui hanmu shenqitu ying shu bibingtu 馬王堆漢墓“神祇圖”應
屬辟兵圖“. Kaogu 考古, Nr. 10 (1991): 940-42.

Li Ling 1999: Li Ling 李零. „Qin Yin daobin yuban de yanjiu 秦駰禱病玉版的研究“. Guoxue yanjiu 
國學研究 6 (1999): 525-48.

Li Ling 2000: Li Ling 李零. Zhongguo fangshu xukao 中國方術續考. Beijing: Dongfang chubanshe 
東方出版社, 2000.

Li Ling 2001: Li Ling 李零. Zhongguo fangshu kao (xiudingben) 中國方術考（修訂本）. Beijing: 
Dongfang chubanshe 東方出版社, 2001.

Li Ling 2004: Li Ling 李零. Rushan yu chusai 入山與出塞. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版
社, 2004.

Li Ling 2005: Li Ling 李零. Shuo gu zhu jin: kaogu faxian yu fugu yishu 鑠古鑄今: 考古發現和復古
藝術. Hong Kong: Zhongwen daxue chubanshe 中文大學出版社, 2005.

Li Ling 2008: Li Ling 李零. Jianbo gushu yu xueshu yuanliu 簡帛古書與學術源流. Beijing: Sanlian 
shudian 三聯書店, 2008.

Li Ling 2008a: Li Ling 李零. „Shiri rishu he yeshu: sanzhong jianbo wenxian de qubie yu dingming 
視日、日書和葉書——三種簡帛文獻的區別與定名“. Wenwu 文物, Nr. 12 (2008): 73-80.

Li Ling 2009: Li Ling 李零. „Zhongguo gudai de muzhu huaxiang: kaogu yishushi biji 中國古代的
墓主畫像——考古藝術史筆記“. Zhongguo lishi wenwu 中國歷史文物, Nr. 2 (2009): 12-20.

Li Ling 2011: Li Ling 李零. „Qinjian de dingming yu fenlei 秦簡的定名與分類“. Jianbo 簡帛 6 
(2011): 1-12.

Li Ling 2012: Li Ling 李零. „Beida qindu taiyuan you sizhe jianjie 北大秦牘《泰原有死者》簡介“. 
Wenwu 文物, Nr. 6 (2012): 81-84.

Li Mingxiao 2016: Li Mingxiao 李明曉. „Shanxi xinzhou xiping ernian (173) zhang shujing zhenmu-
wen jizhu 山西忻州熹平二年（173）張叔敬鎮墓文集注“, Erstveröffentlichung am 30. März 
2016. http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=2508.

Li Minsheng 1984: Li Minsheng 李敏生. „Xianqin yongqian de lishi gaikuang 先秦用鉛的歷史概
況“. Wenwu 文物, Nr. 10 (1984): 84-89.

Li Shougang 1978: Li Shougang 李壽岡. „Yetan diquan de jianbie 也談「地券」的鑒別“. Wenwu 文
物, Nr. 7 (1978): 79-80.

Li Song 2000: Li Song 李凇. Lun handai yishu zhong de xiwangmu tuxiang 論漢代藝術中的西王母
圖像. Changsha: Hunan jiaoyu chubanshe 湖南教育出版社, 2000.

Li Song 2010: Li Song 李凇. „Zouhui tuxiang: cong liangge handai shili kann dutu de wuqu 走回圖
像——從兩個漢代實例看讀圖的誤區“. Nanjing yishu xueyuan xuebao (meishu yu sheji) 南京
藝術學院學報(美術與設計), Nr. 5 (2010): 14-21.

Li Song 2012: Li Song 李凇. Zhongguo daojiao meishushi di yi juan 中國道教美術史·第一卷 
[A History of Chinese Daoist art Vol. 1]. Changsha: Hunan meishu chubanshe 湖南美術出版
社, 2012.

Li Tao 1939: Li Tao 李濤. „Zhongguo jiehebing shi 中國結核病史“. Zhonghua yixue zazhi 中華醫學
雜誌 25, Nr. 12 (1939): 1047-55.

Li Tianhong 2004: Li Tianhong 2004 李天虹. „Hanjian zhiji kaobian: du zhangjiashan jinguanlü zhaji 
漢簡“致籍”考辨：讀張家山〈津關律〉劄記“. Wenshi 文史, Nr. 2 (2004): 33-37.

http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=2508


753

Literaturverzeichnis

Li Xinxin 2014: Li Xinxin 李欣欣. „Lianghan wuweijin shiqi moshu wenzi de zhengli yu jishi: yi 
qiangbi tiji deng cailiao wei zhongxin 兩漢吳魏晉時期墨書文字的整理與集釋——以牆壁題
記等材料為中心“. Master thesis, Jilin University 吉林大學, 2014.

Li Xueqin 1978: Li Xueqin 李學勤. „Tan zhangye duwei qixin 談“張掖都尉棨信”“. Wenwu 文物, 
Nr. 1 (1978): 42-43.

Li Xueqin 1990: Li Xueqin 李學勤. „Fangmatan jian zhong de zhiguai gushi 放馬灘簡中的志怪故
事“. Wenwu 文物, Nr. 4 (1990): 43-47.

Li Xueqin 2007: Li Xueqin 李學勤. Dongzhou yu qinhan wenming 東周與秦代文明. Shanghai: Shiji 
chuban jituan 世紀出版集團, 2007.

Li Zebin 1991: Li Zebin 李則斌, Yangzhou bowuguan 揚州博物館, und Hanjiang xian tushuguan 
邗江縣圖書館. „Jiangsu hanjiang xian yangshou xiang baonüdun xinmang mu 江蘇邗江縣
楊壽鄉寶女墩新莽墓“. Wenwu 文物, Nr. 10 (1991): 39-61/104.

Li Zhaoyang 2012: Li Zhaoyang 李朝陽. „Xianyang shi dongjiao chutu donghan zhenmuping 咸陽
市東郊出土東漢鎮墓瓶“. Kaogu yu wenwu 考古與文物, Nr. 1 (2012): 48-51.

Li Zhenhong 1981: Li Zhenhong 李振宏. „Lianghan dijia chutan 兩漢地價初探“. Zhongguo shi yan-
jiu 中國史研究, Nr. 2 (1981): 37-47.

Li Zhenhong 1990: Li Zhenhong 李振宏. „Lianghan dijia bulun 兩漢地價補論“. Shixue yuekan 史
學月刊, Nr. 3 (1990): 19-23/93.

Lian Shaoming 1995: Lian Shaoming 連劭名. „Kaogu faxian yu zaoqi daofu 考古發現與早期道符“. 
Kaogu 考古, Nr. 12 (1995): 1125-30.

Lian Shaoming 1996: Lian Shaoming 連劭名. „Donghan jianchu sinian wudao quanshu yu gudai de 
cezhu 東漢建初四年巫禱券書與古代的冊祝“. Chuantong wenhua yu xiandaihua 傳統文化
與現代化, Nr. 6 (1996): 28-33.

Lian Shaoming 1998: Lian Shaoming 連劭名. „Hanjin jiechuwen yu daojia fangshu 漢晉解除文與
道家方術“. Huaxia kaogu 華夏考古, Nr. 4 (1998): 75-86.

Liang Yong 2010: Liang Yong 梁勇. „Shilun dajiang gongsikong 試論“大匠宮司空”“. Xuzhou shifan 
daxue xuebao (zhexue shehui kexue ban) 徐州師範大學學報(哲學社會科學版), Nr. 1 (2010): 
69-73.

Liang Yong 2011: Liang Yong 梁勇. „Jiangsu hanjiang huchang wuhao hanmu mudu tongyin ji 
xiangguan wenti zai kao 江蘇邗江胡場五號漢墓木牘、銅印及相關問題再考“. Dongnan 
wenhua 東南文化, Nr. 2 (2011): 55-59.

Liangge shijie de paihuai 2016: Beijing daxue zhongguo kaoguxue yanjiu zhongxin 北京大學中國
考古學研究中心, Hrsg. Liangge shijie de paihuai: zhonggu shiji sangzang guannian fengsu yu 
liyi zhidu xueshu yantaohui lunwenji 兩個世界的徘徊——中古時期喪葬觀念風俗與禮儀制
度學術研討會論文集. Beijing: Kexue chubanshe 科學出版社, 2016.

Lianghan ji 2002: Xun Yue 荀悅, Yuan Hong 袁宏. Zhang Lie 張烈, Hrsg. Lianghan ji 兩漢紀. Bei-
jing: Zhonghua shuju 中華書局, 2002.

Lin Bo & Li Deren 1989: Lin Bo 林泊, und Li Deren 李德仁. „Lintong faxian han chuping yuannian 
mu 臨潼發現漢初平元年墓“. Wenbo 文博, Nr. 1 (1989): 37-41/97.

Lin Fu-shih 1988: Lin Fu-shih 林富士. Handai de wuzhe 漢代的巫者. Xinbei: Daoxiang chubanshe 
稻鄉出版社, 1988.

Lin Fu-shih 1995: Lin Fu-shih 林富士. „Donghan wanqi de jiyi yu zongjiao 東漢晚期的疾疫與
宗教“. Zhongyang yanjiuyuan lishi yuyan yanjiusuo jikan 中央研究院歷史語言研究所集刊 
[Bulletin of the Institute of History and Philology Academia Sinica], 66, Nr. 3 (1995): 695-745.

Lin Fu-shih 2010: Lin Fu-shih 林富士. Zhongguoshi xinlun: zongjiaoshi fence 中國史新論：宗教史
分冊. Taibei: Lianjing chuban sheye gongsi 聯經出版事業公司, 2010.



Anhang

754

Lin Jianming 1982: Lin Jianming 林劍鳴. „Lun handai ‚nubi‘ bushi nuli 論漢代“奴婢”不是奴隸“. 
Xueshu yuekan 學術月刊, Nr. 3 (1982): 75-79.

Lin Yi-der 2010: Lin Yi-der 林益德. „Review on Miranda Brown, The Politics of Mourning in Early 
China 評介 Miranda Brown, The Politics of Mourning in Early “. Taiwan shida lishi xuebao 臺
灣師大歷史學報 44 (2010): 295-308.

Lishi lixu 1985: Hong Kuo 洪適. Lishi lixu 隸釋·隸續. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1985.
Little 1992: Little, Daniel. Understanding Peasant China: Case Studies in the Philosophy of Social 

Science. New Haven: Yale University Press, 1992.
Liu Chenggan 1933: Liu Chenggan 劉承幹. Xigulou jinshi cuibian 希古樓金石萃編. Auflage 1933. 

In Shike shiliao xinbian 1977-2006, 1:5, 3787-3946.
Liu Daiyun 1989: Liu Daiyun 劉呆運, und Shaanxi sheng kaogusuo peihe jijian kaogudui 陝西省考

古所配合基建考古隊. „Shaanxi chang‘an xian 206 jijian gongdi hanjin mu qingli jianbao 陝
西長安縣206基建工地漢晉墓清理簡報“. Kaogu yu wenwu 考古與文物, Nr. 5 (1989): 38-47.

Liu Fude 2008: Liu Fude 劉夫德. „Mingjing de tuxiang yu wenzi 銘旌的圖像與文字“. Wenbo 文博, 
Nr. 4 (2008): 12-25.

Liu Guosheng 1997: Liu Guosheng 劉國勝. „Yunmeng longgang jiandu kaoshi buzheng jiqi xiang-
guan wenti de tantao 雲夢龍崗簡牘考釋補正及其相關問題的探討“. Jianghan kaogu 江漢
考古, Nr. 1 (1997): 62-69.

Liu Guosheng 2002: Liu Guosheng 劉國勝. „Gaotai handu andu biejie 高臺漢牘“安都”別解“. Gu 
wenzi yanjiu 古文字研究 24 (2002): 444-48.

Liu Guosheng 2008: Liu Guosheng 劉國勝. „Jiangling maojiayuan yihao hanmu gaodishu du buyi 
江陵毛家園一號漢墓《告地書》牘補議“, Erstveröffentlichung am 27. Oktober 2008. http://
www.bsm.org.cn/show_article.php?id=890.

Liu Guosheng 2009: Liu Guosheng 劉國勝. „Xiejiaqiao yihao hanmu gaodishu du de chubu kaocha 
謝家橋一號漢墓《告地書》牘的初步考察“. Jianghan kaogu 江漢考古, Nr. 3 (2009): 120-22.

Liu Guosheng 2011: Liu Guosheng 劉國勝. „Du xihan sangzang wenshu zhaji 讀西漢喪葬文書劄
記“. Jianghan kaogu 江漢考古, Nr. 3 (2011): 116-19.

Liu Hsin-ning 2007: Liu Hsin-ning 劉欣寧. „Liye huji jiandu yu ‚xiaoshangzao‘ zaitan 里耶戶籍
簡牘與“小上造”再探“, Erstveröffentlichung am 20. November 2007. http://www.bsm.org.cn/
show_article.php?id=751.

Liu Jinhua 2008: Liu Jinhua 劉金華. „Handai wujia kao (er): yi hanjian wei zhongxin 漢代物價考
(二)——以漢簡為中心“. Wenbo 文博, Nr. 2 (2008): 27-33.

Liu Lexian 1993: Liu Lexian 劉樂賢. „Shuihudi qinjian rishu jiejiupian yanjiu 睡虎地秦簡日書《詰
咎篇》研究“. Kaogu xuebao 考古學報, Nr. 4 (1993): 435-54.

Liu Lexian 1994: Liu Lexian 劉樂賢. Shuihudi qinjin rishu yanjiu 睡虎地秦簡日書研究 [Research 
on the Daybook written on Qin Bamboo Slips from Shuihudi]. Taibei: Wenjin chubanshe 文津
出版社, 1994.

Liu Lexian 2001: Liu Lexian 劉樂賢. „Du xianggang zhongwen daxue wenwuguan cang jiandu 讀香
港中文大學文物館藏簡牘“. Jianghan kaogu 江漢考古, Nr. 4 (2001): 60-64.

Liu Lexian 2002: Liu Lexian 劉樂賢. Jianbo shushu wenxian tanlun 簡帛數術文獻探論. Wuhan 武
漢: Hubei jiaoyu chubanshe 湖北教育出版社, 2002.

Liu Lexian 2006: Liu Lexian 劉樂賢. „Donghan xuning jian bushi 東漢“序寧”簡補釋“. Huaxue 華
學 8 (2006): 190-95.

Liu Lexian 2007: Liu Lexian 劉樂賢. „Du kongjiapo hanmu gaodishu zhaji 讀孔家坡漢墓《告地
書》劄記“, Erstveröffentlichung am 14. April 2007. http://www.bsm.org.cn/show_article.
php?id=547.

http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=890
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=890
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=890
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=751
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=751
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=751
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=547
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=547
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=547


755

Literaturverzeichnis

Liu Lexian 2008: Liu Lexian 劉樂賢. „Xuanquan hanjian zhong de jianchu zhan shi canwen 懸泉漢
簡中的建除占“失”殘文 “. Wenwu 文物, Nr. 12 (2008): 81-85.

Liu Lexian 2010: Liu Lexian 劉樂賢. Zhanguo qinhan jianbo congkao 戰國秦漢簡帛叢考. Beijing: 
Wenwu chubanshe 文物出版社, 2010.

Liu Lexian 2011: Liu Lexian 劉樂賢. „Shengsi yilu geyou chengguo: du luotuocheng chutu de yijian 
minghun wenshu “生死異路，各有城郭”——讀駱駝城出土的一件冥婚文書“. Lishi yanjiu 
歷史研究, Nr. 6 (2011): 86-98.

Liu Qin et al 2007: Liu Qin 劉勤, Guo Fei 郭菲, und Ma Zhaowu 馬照武. „Jiangsu yizheng liuji 
lianying xihan mu chutu zhanbu qipan 江蘇儀征劉集聯營西漢墓出土占卜漆盤“. Dongnan 
wenhua 東南文化, Nr. 6 (2007): 19-22/97.

Liu Tseng-kuei 1985: Liu Tseng-kuei 劉增貴. „Cong beike shiliao lun hanmo shizu 從碑刻史料論
漢末士族“. In Zhongguo shi xinlun 1985, 321-70.

Liu Tseng-kuei 2007: Liu Tseng-kuei 劉增貴. „Jinji: qinhan xinyang de yige cemian 禁忌——秦漢信
仰的一個側面“. Xin shixue 新史學 18, Nr. 4 (2007): 1-70.

Liu Tseng-kuei 2007a: Liu Tseng-kuei 劉增貴. „Shuihudi qinjian rishu tuji pian shushu kaoshi 睡虎
地秦簡《日書》〈土忌〉篇數術考釋 “. Zhongyang yanjiuyuan lishi yuyan yanjiusuo jikan 
中央研究院歷史語言研究所集刊 [Bulletin of the Institute of History and Philology Academia 
Sinica] 78, Nr. 4 (2007): 671-704.

Liu Tseng-kuei 2009: Liu Tseng-kuei 劉增貴. „Taboos: An Aspect of Beliefs in the Qin and Han“. In 
Lagerwey & Kalinowski 2009, 881-948.

Liu Weipeng: Liu Weipeng 劉衛鵬. „Wufang zhenmu kao 五方鎮墓考“, unveröffentlichter Aufsatz.
Liu Weipeng & Cheng Yi 2008: Liu Weipeng 劉衛鵬, und Cheng Yi 程義. „Hanjin muzang zhong sui-

zang taoping neichengwu de chubu yanjiu 漢晉墓葬中隨葬陶瓶內盛物的初步研究. Jiang-
han kaogu 江漢考古, Nr. 3 (2008): 78-85.

Liu Weipeng & Li Zhaoyang 2004: Liu Weipeng 劉衛鵬, und Li Zhaoyang 李朝陽. „Xianyang yao-
dian chutu de donghan zhushu taoping 咸陽窯店出土的東漢朱書陶瓶“. Wenwu 文物, Nr. 2 
(2004): 86-87.

Liu Weipeng & Zhao Xuyang 2000: Liu Weipeng 劉衛鵬, Zhao Xuyang 趙旭陽, und Xianyang shi 
wenwu kaogu yanjiusuo 咸陽市文物考古研究所. „Xianyang jiaoyu xueyuan hanmu qingli 
jianbao 咸陽教育學院漢墓清理簡報“. In Wenwu kaogu lunji 2000, 227-34.

Liu Weipeng 2000: Liu Weipeng 劉衛鵬. „Han yongping sannian zhushu taoping kaoshi 漢永平三
年朱書陶瓶考釋“. In Wenwu kaogu lunji 2000, 164-69.

Liu Weipeng 2001: Liu Weipeng 劉衛鵬. „Wushi zhenmu shuo 五石鎮墓說“. Wenbo 文博, Nr. 1 
(2001): 24-29.

Liu Weipeng 2009: Liu Weipeng 劉衛鵬. „Shanxi gaoling chutu de donghan jianhe sannian zhushu 
taoping 陝西高陵出土的東漢建和三年朱書陶瓶“. Wenwu 文物, Nr. 12 (2009): 82-86.

Liu Xinfang 1997: Liu Xinfang 劉信芳. „Guanyu yunmeng longgang qindu shaxian de diwang wenti 
關於雲夢龍崗秦牘“沙羨”的地望問題“. Wenwu 文物, Nr. 11 (1997): 76-77.

Liu Yi 2005: Liu Yi 劉屹. Jingtian yu chongdao: zhonggu jingjiao daojiao xingcheng de sixiangshi 
beijing 敬天與崇道: 中古經教道教形成的思想史背景. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 
2005.

Liu Yi 2016: Liu Yi 劉屹. „Zhenmu de xinyang chuantong yu zongjiao qinghuai “鎮墓”的信仰傳統
與宗教情懷“. In Liangge shijie de paihuai 2016, 331-45.

Liu Zhao 2003: Liu Zhao 劉釗. „Jiangsu gaoyou shaojiagou handai yizhi chutu mujian shenming 
kaoshi 江蘇高郵邵家溝漢代遺址出土木簡神名考釋“. Dongnan wenhua 東南文化, Nr.  1 
(2003): 69-70.



Anhang

756

Liu Zhao 2004: Liu Zhao 劉釗. Chutu jianbo wenzi congkao 出土簡帛文字叢考. Taibei: Taiwan guji 
chuban youxian gongsi 台灣古籍出版有限公司, 2004.

Liu Zhaorui 1991: Liu Zhaorui 劉昭瑞. „Tan kaogu faxian de daojiao jiezhuwen 談考古發現的道教
解注文“. Dunhuang 敦煌研究, Nr. 4 (1991): 51-57.

Liu Zhaorui 1992: Liu Zhaorui 劉昭瑞. „Taiping jing yu kaogu faxian de donghan zhenmuwen《太
平經》與考古發現的東漢鎮墓文“. Shijie zongjiao yanjiu 世界宗教研究, Nr. 4 (1992): 111-19.

Liu Zhaorui 1993: Liu Zhaorui 劉昭瑞. „Guanyu tulufan chutu suizang yiwushu de jige wenti 關於
吐魯番出土隨葬衣物疏的幾個問題“. Dunhuang yanjiu 敦煌研究, Nr. 3 (1993): 64-72.

Liu Zhaorui 1995: Liu Zhaorui 劉昭瑞. „Chengfu shuo yuanqi lun “承負說”緣起論“. In Shijie zong-
jiao yanjiu 世界宗教研究, Nr. 04 (1995): 100-107.

Liu Zhaorui 1996: Liu Zhaorui 劉昭瑞. „Lun huangshen yuezhang: jiantan huangjin kouhao de yiyi 
ji xiangguan wenti 論“黃神越章”——兼談黃巾口號的意義及相關問題“. Lishi yanjiu 歷史研
究, Nr. 1 (1996): 125-32.

Liu Zhaorui 2001: Liu Zhaorui 劉昭瑞. „Kaogu faxian yu minsuxue faxian er san shi 考古發現與民
俗學研究二三事“. Zhongshan daxue xuebao (shehui kexue ban) 中山大學學報(社會科學版), 
Nr. 3 (2001): 122-29.

Liu Zhaorui 2001a: Liu Zhaorui 劉昭瑞. Hanwei shike wenzi xinian 漢魏石刻文字繫年. Taibei: Xin 
wenfeng chuban gongsi 新文豐出版公司, 2001.

Liu Zhaorui 2002: Liu Zhaorui 劉昭瑞. „Andu cheng yu wuyi jun 安都丞與武夷君“. Wenshi 文史 
59 (2002): 51-59.

Liu Zhaorui 2002b: Liu Zhaorui 劉昭瑞. „Ji liangjian chutu de xingyu mudu 記兩件出土的刑獄木
牘“. Gu wenzi yanjiu 古文字研究 24 (2002): 440-443.

Liu Zhaorui 2007: Liu Zhaorui 劉昭瑞. Kaogu faxian yu zaoqi daojiao yanjiu 考古發現與早期道教
研究. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 2007.

Liu Zunzhi & Liang Yong 2003: Liu Zunzhi 劉尊志, und Liang Yong 梁勇. „Xuzhou chutu mifu 
fengni de fengjian fangfa qianxi 徐州出土“祕府”封泥的封緘方法淺析“. Huaxia kaogu 華夏
考古, Nr. 3 (2003): 96-97/108.

Liusha zhuijian 1993: Luo Zhenyu 羅振玉, und Wang Guowei 王國維. Liusha zhuijian 流沙墜簡. 
Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1993.

Lockhart & Trần 2011: Lockhart, Bruce McFarland, und Kỳ Phương Trần. The Cham of Vietnam: 
History, Society, and Art. Singapore: NUS Press, 2011.

Loewe 1967: Loewe, Michael. Records of Han Administration. 2 Bände. London: Cambridge Univer-
sity Press, 1967.

Loewe 1974: Loewe, Michael. Crisis and Conflict in Han China: 104 BC to AD 9. London: Allen & 
Unwin, 1974.

Loewe 1979: Loewe, Michael. Ways to Paradise: The Chinese Quest for Immortality. London: Allen & 
Unwin, 1979.

Loewe 2000: Loewe, Michael. A Biographical Dictionary of the Qin, Former Han and Xin Periods 221 
BC - AD 24. Leiden; Boston; Köln: Brill, 2000.

Lü Jian & Geng Jianjun 2010: Lü Jian 呂健, Geng Jianjun 耿建軍, und Xuzhou bowuguan 徐州博物
館. „Jiangsu xuzhou heitoushan xihan liu shen mu fajue jianbao 江蘇徐州黑頭山西漢劉慎
墓發掘簡報“. Wenwu 文物, Nr. 11 (2010): 17-41.

Lü Simian 1983: Lü Simian 呂思勉. Qinhan shi 秦漢史. Shanghai: Shanghai guji chubanshe 上海古
籍出版社, 1983.

Lu Xiqi 2006: Lu Xiqi 魯西奇. „Handai maidiquan de shizhi yuanyuan yu yiyi 漢代買地券的實質、
淵源與意義“. Zhongguoshi yanjiu 中國史研究, Nr. 1 (2006): 47-68.



757

Literaturverzeichnis

Lu Xiqi 2014: Lu Xiqi 魯西奇. Zhongguo gudai maidiquan yanjiu 中國古代買地券研究. Xiamen: 
Xiamen daxue chubanshe 廈門大學出版社, 2014.

Lu Xixing 2003: Lu Xixing 陸錫興. „Songdai yongchu hanjian de zhengli he yanjiu 宋代永初漢簡
的整理和研究“. Nanchang daxue xuebao (renwen shehui kexue ban) 南昌大學學報(人文社會
科學版), Nr. 4 (2003): 72-77.

Lu Xixing 2012: Lu Xixing 陸錫興. „Kaogu faxian de taogeng yu taoren 考古發現的桃梗與桃人“. 
Kaogu 考古, Nr. 12 (2012): 78-85.

Lu Xixing 2013: Lu Xixing 陸錫興. „Cong chutu wenwu kan shuowen shushu 從出土文物看《說
文》殳書“. Minsu dianji wenzi yanjiu 民俗典籍文字研究, Nr. 1 (2013): 89-98.

Lu Yun 1986: Lu Yun 盧雲. „Lun wenhua de chuanbo yu wenhua quyu de bianqian 論文化的傳播
與文化區域的變遷“. Fudan xuebao (shehui kexue ban) 復旦學報(社會科學版), Nr. 03 (1986): 
11-18.

Lu Yun 1991: Lu Yun 盧雲. Han jin wenhua dili 漢晉文化地理. Xi’an: Shaanxi renmin jiaoyu chu-
banshe 陝西人民教育出版社, 1991.

Lu Zengxiang 1925: Lu Zengxiang 陸增祥. „Baqiongshi jinshi buzheng 八瓊室金石補正“. Vorwort 
1925. In Shike shiliao xinbian 1977-2006, 1:6-8, 3947-6130.

Lü Zhifeng 2007: Lü Zhifeng 呂志峰. „Donghan xiping ernian zhang shujing wafou kaoshi 東漢熹
平二年張叔敬瓦缶考釋“. Zhongwen zixue zhidao 中文自學指導, Nr. 2 (2007): 19-23.

Lü Zhifeng 2013: Lü Zhifeng 呂志峰. „Jiangsu xuyi dongyang hanmu zhudao ciling kaoshi 江蘇盱
眙東陽漢墓祝禱辭令考釋“. Zhongguo wenzi yanjiu 中國文字研究 17 (2013): 108-10.

Lunheng jiaoshi 1990: Wang Chong 王充. Kommentiert von Huang Hui 黃暉. Lunheng jiaoshi 論衡
校釋. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1990.

Lunyu jishi 1990: Cheng Shude 程樹德. Cheng Junying 程俊英, und Jiang Jianyuan 蔣見元, Hrsg. 
Lunyu jishi 論語集釋. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1990.

Luo Erhu 2007: Luo Erhu 羅二虎. „Donghan huaxiang zhong suojian de zaoqi minjian daojiao 東漢
畫像中所見的早期民間道教“. Wenyi yanjiu 文藝研究, Nr. 2 (2007): 121-29.

Luo Fuyi 1960: Luo Fuyi 羅福頤. „Xiang Ta jun shicitang tizi jieshi 薌他君石祠堂題字解釋“. Gugong 
bowuyuan yuankan 故宮博物院院刊, Nr. 2 (1960): 178-81.

Luo Fuyi 1978: Luo Fuyi 羅福頤. Hanyin wenzi zheng 漢印文字征. Beijing: Wenwu chubanshe 文
物出版社, 1978.

Luo Fuyi 1981: Luo Fuyi 羅福頤. Gu xiyin gailun 古璽印概論. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出
版社, 1981.

Luo Fuyi 1987: Luo Fuyi 羅福頤. Qinhan nanbeichao guanyin zhengcun 秦漢南北朝官印征存. Bei-
jing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 1987.

Luo Shi-jie 2008: Luo Shi-jie 羅仕傑. „Juyan hanjian jiaqu saibu sui houzhang houshi renming 
zhengli ji renqi fuyuan 居延漢簡甲渠塞部燧候長、候史人名整理及任期復原“. Zhishan 止
善, Nr. 4 (2008): 175-201.

Luo Xuetang xiansheng quanji 1968-1977: Luo Zhenyu 羅振玉. Luo Xuetang xiansheng quanji 羅雪
堂先生全集. 7 Serien, 140 Bände, Taibei: Wenhua chuban gongsi 文華出版公司 und Datong 
shuju 大通書局, 1968-1977.

Luo Zhenyu 1886: Luo Zhenyu 羅振玉. „Bu huanyu fangbei lu kanwu 補寰宇訪碑錄刊誤“. Vorwort 
1886. In Shike shiliao xinbian 1977-2006, 1:27, 20271-84.

Luo Zhenyu 1914: Luo Zhenyu 羅振玉. Haoli yizhen 蒿里遺珍. Holzdruck. Vorwort 1914.
Luo Zhenyu 1915: Luo Zhenyu 羅振玉. „Mangluo zhongmu yiwen xubian 芒洛塚墓遺文續編“. 

Vorwort 1915. In Shike shiliao xinbian 1977-2006, 1:19, 14055-106.



Anhang

758

Luo Zhenyu 1916: Luo Zhenyu 羅振玉. Gu mingqi tulu 古明器圖錄. Vorwort 1916. In Luo Xuetang 
xiansheng quanji 1968-1977, 2:6, 2413-2556.

Luo Zhenyu 1918: Luo Zhenyu 羅振玉. Diquan zhengcun 地券徴存. Vorwort 1918. In Luo Xuetang 
xiansheng quanji 1968-1977, 5:3, 1299–1309.

Luo Zhenyu 1929: Luo Zhenyu 羅振玉. „Gu qiwu shi xiaolu 古器物識小錄“. Vorwort 1929. In Luo-
xuetang xiansheng quanji 1968-1977, 1:7, 2839-88.

Luo Zhenyu 1930: Luo Zhenyu 羅振玉. „Zhensong tang jigu yiwen 貞松堂集古遺文“. Vorwort 
1930. In Luoxuetang xiansheng quanji 1968-1977, 1:13, 5167-5290.

Luoyang shaogou hanmu 1959: Luoyang qu kaogu fajuedui 洛陽區考古發掘隊, und Zhongguo 
kexueyuan kaogu yanjiusuo 中國科學院考古研究所. Luoyang shaogou hanmu 洛陽燒溝漢
墓. Beijing: Kexue chubanshe 科學出版社, 1959.

Luoyang xingtu mudi 1972: Zhongguo kexueyuan kaogu yanjiusuo luoyang gongzuodui 中國科學
院考古研究所洛陽工作隊. „Donghan luoyang nanjiao de xingtu mudi 東漢洛陽城南郊的
刑徒墓地“. Kaogu 考古, Nr. 4 (1972): 2-19/68-69.

Luoyang zhongzhoulu 1959: Zhongguo kexueyuan kaogu yanjiusuo 中國科學院考古研究所. 
Luoyang zhongzhoulu: xigongduan 洛陽中州路: 西工段. Beijing: Kexue chubanshe 科學出
版社, 1959.

Ma Boying 1991: Ma Boying 馬伯英. „Zhongguo gudai zhuyao chuanranbing bianyi 中國古代主要
傳染病辨異“. Ziran kexueshi yanjiu 自然科學史研究, Nr. 3 (1991): 280-87.

Ma Heng 1958: Ma Heng 馬衡. „Handai wulu chong mu chutu de cixiu canpian 漢代五鹿充墓出土
的刺繡殘片“. Wenwu cankao ziliao 文物參考資料, Nr. 11 (1958): 68-71.

Ma Jian 1981: Ma Jian 馬儉. „Baoji shi chanchechang hanmu: jiantan M1 chutu de xingkaiti zhushu 
taoping 寶雞市鏟車廠漢墓——兼談M1出土的行楷體朱書陶瓶“. Wenwu 文物, Nr. 3 (1981): 
46-52.

Ma Jingqing 1935-1949: Ma Jingqing 馬鏡清. Han Zhang Shujing biyang wapen wen 漢張叔敬避央
瓦盆文. privat gedruckt, 1935.

Ma Yi 2004: Ma Yi 馬怡. „Zaonang yu hanjian suojian zao weishu 皂囊與漢簡所見皂緯書“. Wenshi 
文史, Nr. 4 (2004): 37-47.

Ma Yi 2006: Ma Yi 馬怡. „Handai de jishiqi ji xiangguan wenti 漢代的計時器及相關問題“. Zhong-
guoshi yanjiu 中國史研究, Nr. 3 (2006): 17-36.

Ma Yi 2011: Ma Yi 馬怡. „Wuwei hanmu zhi zhao: muzang fanwu de mingcheng tezheng yu yange 
武威漢墓之旐——墓葬幡物的名稱、特徵與沿革“. Zhongguoshi yanjiu 中國史研究, Nr.  4 
(2011): 61-82.

Ma Yi 2013: Ma Yi 馬怡. „Handai de mabu ji xiangguan wenti tantao 漢代的麻布及相關問題探討“. 
In Hsing & Liu 2013, 171-240.

Ma Yong 1973: Ma Yong 馬雍. „Lun changsha mawangdui yihao hanmu chutu bohua de mingcheng 
he zuoyong 論長沙馬王堆一號漢墓出土帛畫的名稱和作用“. Kaogu 考古, Nr. 2 (1973): 118-
25.

Makio Ryokai hakase shoju 1984: Makio Ryōkai Hakase Shōju Kinen Ronshū Kankōkai 牧尾良海
博士頌壽記念論集刊行會. Chūgoku no Shūkyō, Shisō to Kagaku: Makio Ryōkai Hakase Shōju 
Kinen Ronshū 中國の宗教・思想と科學 : 牧尾良海博士頌壽記念論集. Tokyo: Kokusho 
Kankōkai 國書刊行會, 1984.

Mancheng hanmu 1980: Zhongguo shehui kexueyuan kaogu yanjiusuo 中國社會科學院考古研究
所, und Hebei sheng wenwu guanlichu 河北省文物管理處. Mancheng hanmu fajue baogao 
滿城漢墓發掘報告. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 1980.



759

Literaturverzeichnis

Maran 2009: Maran, Joseph, Hrsg. Constructing Power: Architecture, Ideology and Social Practice = 
Konstruktion Der Macht : Architektur, Ideologie Und Soziales Handeln. Hamburg: LIT Verlag, 
2009.

Meier et al 2015: Meier, Thomas, Michael R. Ott, und Rebecca Sauer, Hrsg. Materiale Textkulturen: 
Konzepte, Materialien, Praktiken. Berlin ; München [u.a.]: De Gruyter, 2015.

Meng Naichang & Meng Qingxuan 1993: Meng Naichang 孟乃昌, und Meng Qingxuan 孟慶軒. 
Wangu danjing wang: zhouyi cantongqi sanshi si jia zhushi jicui 萬古丹經王:《周易參同契》
三十四家注釋集萃. Beijing: Huaxia chubanshe 華夏出版社, 1993.

Meng Zhaolin 1959: Meng Zhaolin 孟昭林. „Wuji zhenshi zhu mu de faxian jiqi youguan wenti 無
極甄氏諸墓的發現及其有關問題“. Wenwu 文物, Nr. 1 (1959): 44-46.

Mikami 1965: Mikami Yoshio 三上義夫, und Lin Ketang 林科棠. Zhongguo suanxue zhi tese 中國算
學之特色. Taibei: Taiwan shangwu yinshuguan 臺灣商務印書館, 1965.

Momiyama 1998: Momiyama Akira 籾山明. Übersetzt von Hu Pingsheng 胡平生. „Kechi jiandu 
chuban: hanjian xingtai lun 刻齒簡牘初探——漢簡形態論“. In Jianbo yanjiu yicong di er ji 
1998, 147-77.

Momiyama 2015: Momiyama Akira 籾山明. Shin kan shutsudo moji shiryō no kenkyū: keitai seido 
shakai 秦漢出土文字史料の研究: 形態・制度・社會. Tokyo: Sōbunsha 創文社, 2015.

Nagata 1994: Nagata Hidemasa 永田英正, Hrsg. Kandai sekkoku shūsei. zuhan shakubun hen 漢代石
刻集成•圖版•釋文篇 [A Collection of Stone Inscriptions of the Han Dynasty]. Kyoto: Dōhōsha 
Shuppan 同朋舎出版, 1994.

Nakamura 1927: Nakamura Fusetsu 中村不折. Uiki shutsudo bokuhō shohō genryū kō: Kōkotei Naka-
mura Fusetsu zō narabini cho 禹域出土墨寶書法源流考——孔固亭中邨不折蔵並著. Tokyo: 
Seitō Shobō 西東書房, 1927.

Nakamura 2003: Nakamura Fusetsu 中村不折. Übersetzt von Li Defan 李德範. Yuyu chutu mobao 
shufa yuanliukao 禹域出土墨寶書法源流考. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 2003.

Needham 1976: Needham, Joseph, Ho Ping-yü, und Lu Gwei-djen. Science and Civilisation in China, 
Vol. 5: Chemistry and Chemical Technology, Part 3: Spagyrical Discovery and Invention: Histori-
cal Survey, from Cinnabar Elixirs to Synthetic Insulin. Cambridge: Cambridge University Press, 
1976.

Needham 1978: Needham, Joseph 李約瑟. Übersetzt von Zhongguo kexue jishushi fanyi xiaozu 
《中國科學技術史》翻譯小組. Zhongguo kexue jishushi di sanjuan shuxue 中國科學技術
史·第三卷·數學. Beijing: Kexue chubanshe 科學出版社, 1978.

Nickel 2011: Nickel, Lukas. Gräber der Han-Zeit in Luoyang. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2011.
Nickerson 1996: Nickerson, Peter Samuel. „Taoism, Death, and Bureaucracy in Early Medieval 

China“. Diss., University of California, Berkeley, 1996.
Nickerson 1997: Nickerson, Peter. „Introduction to and Translation of ‚The Great Petition for Sepul-

chral Plaints‘“. In Bokenkamp & Nickerson 1997, 230-74.
Nienhauser 1978: Nienhauser, William H., Jr. „Once Again, the Authorship of the Hsi-ching tsa-chi 

西京雜記 (Miscellanies of the Western Capital)“. Journal of the American Oriental Society 98 
(1978): 219-36.

Niida 1938: Niida Noboru 仁井田 陞. „Kangi rikuchō no tochi baibai monjo 漢魏六朝の土地賣買
文書“. Tōhō Gakuhō 東方學報 (東京), Nr. 8 (1938): 33-101.

Niida 1960: Niida Noboru 仁井田陞. Chūgoku hōseishi kenkyū: Tochihō, Torihikihō 中國法制史
研究：土地法・取引法 [A Study of Chinese Legal History: Law of Land and Law of Trans
actions]. Tokyo: Tōkyō Daigaku Shuppankai 東京大學出版會, 1960.



Anhang

760

Niida 2011: Niida Noboru 仁井田陞. Übersetzt von 牟發松. Zhongguo fazhi shi 中國法制史. Shang-
hai: Shanghai guji chubanshe 上海古籍出版社, 2011.

Ning Ke 1980: Ning Ke 寧可. „Handai de she 漢代的社“. Wenshi 文史 9 (1980): 7-13.
Ning Ke 1999: Ning Ke 寧可. Ning Ke shixue lunji 寧可史學論集. Beijing: Zhongguo shehui kexue 

chubanshe 中國社會科學出版社, 1999.
Nishijima 2004: Nishijima Sadao 西嶋定生. Übersetzt von 武尚清. Zhongguo gudai diguo de xing-

cheng yu jiegou: ershideng juezhi yanjiu 中國古代帝國的形成與結構: 二十等爵制研究. Bei-
jing: Zhonghua shuju 中華書局, 2004.

Nylan & Loewe 2010: Nylan, Michael, und Michael Loewe, Hrsg. China’s Early Empires: A Re-
Appraisal. Cambridge: Cambridge University Press, 2010.

Nylan & Vankeerberghen 2015: Nylan, Michael, und Griet Vankeerberghen. Chang’an 26 BCE: An 
Augustan Age in China. Seattle: University of Washington Press, 2015.

Nylan 2001: Nylan, Michael. The Five “Confucian” Classics. New Haven [u.a.]: Yale University Press, 
2001.

Nylan 2005: Nylan, Michael. „Toward an Archaeology of Writing“. In Kern 2005, Text and Ritual in 
Early China, 3-49.

Oba 1982: Oba Osamu 大庭脩. Shin Kan hōseishi no kenkyū 秦漢法制史の硏究. Tokyo: Sōbunsha 
創文社, 1982.

Oba 1992: Oba Osamu 大庭脩. Kankan kenkyū 漢簡研究. Kyoto: Dōhōsha Shuppan 同朋舎, 1992.
Oba 2001: Oba Osamu 大庭脩. Übersetzt von Xu Shihong 徐世虹. Hanjian yanjiu 漢簡硏究. Guilin: 

Guangxi shifan daxue chubanshe 廣西師範大學出版社, 2001.
Olberding & Ivanhoe 2011: Olberding, Amy, und Philip J. Ivanhoe. Mortality in Traditional Chinese 

Thought. Albany: State University of New York Press, 2011.
Otsuka et al 1999: Otsuka, Yasuo, Shizu Sakai, und Shigehisa Kuriyama, Hrsg. Medicine and the 

History of the Body: Proceedings of the 20th, 21st and 22nd International Symposium on the 
Comparative History of Medicine, East and West. Tokyo: Ishiyaku EuroAmerica, 1999.

Ouyang Moyi 2008: Ouyang moyi 歐陽摩一. „Lun han huaxiangshi wenzi bangti he tiji 論漢畫像
石文字榜題和題記“. Wenwu yanjiu 文物研究, Nr. 1 (2008): 61-65.

Pankenier 2013: Pankenier, David W. Astrology and Cosmology in Early China: Conforming Earth to 
Heaven. Cambridge: Cambridge University Press, 2013.

Peng Hao et al 2007: Peng Hao 彭浩, Chen Wei 陳偉, und Kudō Motoo 工藤元男. Ernian lüling yu 
zouyanshu: zhangjiashan er si qi hao hanmu chutu falü wenxian shidu 二年律令與奏讞書: 張
家山二四七號漢墓出土法律文獻釋讀. Shanghai: Shanghai guji chubanshe 上海古籍出版
社, 2007.

Pirazzoli-t’Serstevens 2009: Pirazzoli-t’Serstevens, Michèle. „Death and the Dead“. In Lagerwey & 
Kalinowski 2009, Vol. 2, 949-1026.

Poo Mu-chou 1993: Poo Mu-chou 蒲慕州. Muzang yu shengsi: zhongguo gudai zongjiao zhi xingsi 
墓葬與生死: 中國古代宗教之省思. Taibei: Lianjing chuban shiye gongsi 聯經出版事業公
司, 1993.

Poo Mu-chou 1998: Poo, Mu-chou. In Search of Personal Welfare: A View of Ancient Chinese Religion. 
Albany: State University of New York Press, 1998.

Poo Mu-chou 2007: Poo Mu-chou 蒲慕州. Zhuixun yiji zhi fu 追尋一己之福. Shanghai: Shanghai 
guji chubanshe 上海古籍出版社, 2007.



761

Literaturverzeichnis

Poo Mu-chou 2009: Poo, Mu-Chou. „Ritual and Ritual Texts in Early China“. In Lagerwey & Kali-
nowski 2009, Vol. 1, 281-314.

Poo Mu-chou 2013: Poo Mu-chou 蒲慕州. „Handai zhi xinyang xianxiang yu xinfu zhi zhuiqiu 漢代
之信仰、想像、與幸福之追求“. In Hsing & Liu 2013, 299-323.

Prüch & Kieser 2006: Prüch, Margarete, und Annette Kieser. Tradition und Wandel: Untersuchungen 
zu Gräberfeldern der westlichen Han-Zeit (206 v. Chr. - 9 n. Chr.). Wiesbaden: Reichert, 2006.

Qi Dongfang 2006: Qi Dongfang 齊東方. „Fuzang mu yu gudai jiating 祔葬墓與古代家庭“. Gugong 
bowuyuan yuankan 故宮博物院院刊, Nr. 5 (2006): 26-51.

Qi Dongfang 2015: Qi Dongfang 齊東方. „Zhongguo gudai sangzang zhong de jinzhi 中國古代喪
葬中的晉制“. Kaogu xuebao 考古學報, Nr. 3 (2015): 345-66.

Qi Hao 2009: Qi Hao 亓浩. „Handai yinzhang yanjiu 漢代印章研究“. Master thesis, Shandong Uni-
versity 山東大學, 2009.

Qian Baocong 1932: Qian Baocong 錢寶琮. „Taiyi kao 太一考“. Yanjing xuebao 燕京學報, Nr. 12 
(1932): 2449-78.

Qian Baocong 1983: Qian Baocong 錢寶琮, und Zhongguo kexueyuan zirankexueshi yanjiusuo 中
囯科學院自然科學史研究所. Qian Baocong kexueshi lunwen xuanji 錢寶琮科學史論文選集. 
Beijing: Kexue chubanshe 科學出版社, 1983.

Qian Baokang 1990: Qian Baokang 錢寶康. „Baoji xian chutu tiandishizhe yinzhang 寶雞縣出土“
天帝使者”印章“. Kaogu yu wenwu 考古與文物, Nr. 4 (1990): 110.

Qian Cunxun 2004: Qian Cunxun 錢存訓. Shuyu zhubo: zhongguo gudai de wenzi jilu 書於竹帛——
中國古代的文字記錄. Shanghai: Shanghai shudian chubanshe 上海書店出版社, 2004.

Qian Mu 1994: Qian Mu 錢穆. Guoshi dagang 國史大綱. Beijing: Shangwu yinshuguan 商務印書
館, 1994.

Qian yejin 1976: Dongbei gongxueyuan youse zhongjinshu yelian jiaoyanshi 東北工學院有色重金
屬冶煉教研室. Qian yejin 鉛冶金. Beijing: Yejin gongye chubanshe 冶金工業出版社, 1976.

Qianfu lun jian jiaozheng 1985: Wang Fu 王符. Kommentiert von Wang Jipei 汪繼培. Peng Duo 彭
鐸, Hrsg. Qianfu lun jian jiaozheng 潛夫論箋校正 [Emendation of the Commentary on Qian-
fulun]. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1985.

Qin Jin 1980: Qin Jin 秦晉. „Fengxiang nanguchueng yizhi de zhuantan he shijue 鳳翔南古城遺址
的鑽探和試掘“. Kaogu yu wenwu 考古與文物, Nr. 4 (1980): 48-54.

Qingyi lu: Tao Gu 陶穀. Li Xiling 李錫齡, Hrsg. Qingyi lu 清異錄. Undatiert.
Qiu Xigui 1974: Qiu Xigui 裘錫圭. „Hubei jiangling fenghuangshan shihao hanmu chutu jiandu 

kaoshi 湖北江陵鳳凰山十號漢墓出土簡牘考釋“. Wenwu 文物, Nr. 7 (1974): 49-63.
Qiu Xigui 1980: Qiu Xigui 裘錫圭. „Guanyu caoshi mu zhushu guan wenzi shiwen 關於曹氏墓朱

書罐文字釋文“. Kaogu yu wenwu 考古與文物, Nr. 1 (1980): 124.
Qiu Xigui 1981: Qiu Xigui 裘錫圭. „Du kaogu fajue suode wenzi biji ziliao biji (yi) 讀考古發掘所得

文字資料筆記（一）“. Renwen zazhi 人文雜誌, Nr. 6 (1981): 97-99.
Qiu Xigui 1981a: Qiu Xigui 裘錫圭. „Hanjian lingshi 漢簡零拾“. Wenshi 文史 12 (1981): 1-37.
Qiu Xigui 1988: Qiu Xigui 裘錫圭. Wenzixue gaiyao 文字學概要. Beijing: Shangwu yinshuguan 商

務印書館, 1988.
Qiu Xigui 1992: Qiu Xigui 裘錫圭. Gu wenzi lunji 古文字論集. Beijing: Zhonghua shuju 中華書

局, 1992.
Qiu Xigui 2014: Qiu Xigui 裘錫圭, Hunan sheng bowuguan 湖南省博物館, und Fudan daxue chutu 

wenxian yu guwenzi yanjiu zhongxin 復旦大學出土文獻與古文字研究中心. Changsha 



Anhang

762

mawangdui hanmu jianbo jicheng 長沙馬王堆漢墓簡帛集成. 7 Bände. Beijing: Zhonghua 
shuju 中華書局, 2014.

Quan hanfu pingzhu houhan bufen 2003: Gong Kechang 龔克昌. Quan hanfu pingzhu houhan bufen 
全漢賦評注·後漢部分. Shijiazhuang: Huashan wenyi chubanshe 花山文藝出版社, 2003.

Rawson 2002: Rawson, Jessica. Übersetzt von Sun Xinfei 孫心菲. Zhongguo gudai de yishu yu wen-
hua 中國古代的藝術與文化. Beijing: Peking University Press 北京大學出版社, 2002.

Ren Buyun 1984: Ren Buyun 任步雲. „Jiaqu houguan hanjian nianhao shuorun biao 甲渠侯官漢簡
年號朔閏表“. In Hanjian yanjiu wenji 1984, 418-63.

Rizhi lu jiaozhu 2007: Gu Yanwu 顧炎武. Kommentiert von Chen Yuan 陳垣. Rizhi lu jiaozhu 日知
錄校注. Hefei: Anhui daxue chubanshe 安徽大學出版社, 2007.

Röllicke 2006: Röllicke, Hermann-Josef. „Die ‚Als-ob‘-Struktur der Riten: Ein Beitrag zur Ritual
hermeneutik der Zhanguo- und Han-Zeit“. In Friedrich 2006, 517-31.

Sahara 1991: Sahara Yasuo 佐原康夫. „Kandai shidō gazō kō 漢代祠堂畫像考“. Tōhō Gakuhō 東方
學報 63 (1991): 1-60.

Sands & Myers 1986: Sands, Barbara, und Ramon H. Myers. „The Spatial Approach to Chinese His-
tory: A Test“. The Journal of Asian Studies 45, Nr. 4 (1986): 721-43.

Sangoku 2006: Sangoku jidai shutsudo moji shiryo no kenkyuhan「三國時代出土文字資料の研
究」班. „Kōryō Chōkazan Kankan shutsudo ‚Ninen ritsuryō‘ yakuchū sono san 江陵張家山
漢墓出土「二年律令」譯注稿(その3) [A translation and annotation of Ernian luling 二年
律令 (3), being a report of the research project on Written Materials in the Three Kingdoms 
Period]“. Tōhō Gakuhō 東方學報 78 (2006): 113-239.

Schenk 2004: Schenk, Gerrit J. „Einleitung: Tradition und Wiederkehr des Rituellen“. In Harth & 
Schenk 2004, 11-26.

Schwartz 1985: Schwartz, Benjamin I. The World of Thought in Ancient China. Cambridge, Mass.: 
Belknap Press of Harvard University Press, 1985.

Scogin 1990: Scogin, Hugh T. Jr. „Between Heaven and Man: Contract and the State in Han Dynasty 
China“. Southern California Law Review, 63 (1990): 1325-1404.

Scogin 2004: Scogin, H. T. 宋格文. „Tianren zhijian: handai de qiyue yu guojia 天人之間：漢代的
契約與國家“. In Turner et al 2004, 180-238.

Segawa 2012: Segawa Eiji 佐川英治. Übersetzt von Wang Wei 王薇. „Han liuchao de jiaosi yu 
chengshi guihua 漢六朝的郊祀與城市規劃“. In Yu Xin 2012, 194-223.

Seidel 1987: Seidel, Anna. „Traces of Han Religion in Funeral Texts Found in Tombs “. In Akizuki 
1987, 21-57.

Seidel 2002: Seidel, Anna 索安. Übersetzt von Zhao Hongbo 趙宏勃. „Cong muzang de zangyi 
wenshu kann handai zongjiao de guiji 從墓葬的葬儀文書看漢代宗教的軌跡“. In Faguo 
hanxue di qi ji 2002, 118-48.

Seidel 2002a: Seidel, Anna 索安. Übersetzt von Lv Pengzhi 呂鵬志, und Chen Ping 陳平. Xifang 
dajiao yanjiu biannianshi 西方道敎研究編年史. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 2002.

Sekino 1916: Sekino Tadashi 関野貞. Shina santōshō ni okeru kandai funbo no hyōshoku 支那山東省
に於ける漢代墳墓の表飾. Tokyo: Tōkyō Teikoku Daigaku 東京帝國大學, 1916.

Shandong 2: Ledderose, Lothar 雷德侯, Wang Yongbo 王永波, und Caludia Wenzel 溫狄婭. Zhong-
guo fojiao shijing: Shandong Sheng di er juan 中國佛教石經：山東省第二卷. Buddhist Stone 
Sutras in China: Shandong Province Volume 2. Hangzhou und Wiesbaden: China Academy of 
Art Press 中國美院出版社 und Harrassowitz Verlag, 2015.



763

Literaturverzeichnis

Shandong wenwu xuanji 1959: Shandong sheng wenwu guanlichu 山東省文物管理処, und Shan-
dong sheng bowuguan 山東省博物館. Shandong wenwu xuanji: pucha bufen 山東文物選集·
普查部分. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 1959.

Shang sunjiazhai hanjin mu 1993: Qinghai sheng wenwu kaogu yanjiusuo 青海省文物考古研究所. 
Shang sunjiazhai hanjin mu 上孫家寨漢晉墓. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 1993.

Shang Tongliu & Liu Yongsheng 1992: Shang Tongliu 商彤流, Liu Yongsheng 劉永生, Shanxi sheng 
kaogu yanjiusuo 陝西省考古研究所, Lüliang diqu wenwu gongzuoshi 呂梁地區文物工作
室, und Lishi xian wenwu guanlisuo 離石縣文物管理所. „Shanxi lishi mamaozhuang dong-
han huaxiangshimu 山西離石馬茂莊東漢畫像石墓“. Wenwu 文物, Nr. 4 (1992): 14-40.

Shang Zhijun 1981: Shang Zhijun 尚志鈞. Shennong bencao jing jiaodian 神農本草經校點. Wuhu: 
Wannan yixueyuan keyanchu 皖南醫學院科研處, 1981.

Shanghan zabing lun 1980: Zhang Zhongjing 張仲景. Guilin guben shanghan zabing lun 桂林古本
傷寒雜病論. Nanning: Guangxi renmin chubanshe 廣西人民出版社, 1980.

Shangshu yizhu 2004: Li Min 李民, und Wang Jian 王健. Shangshu yizhu 尚書譯注. Shanghai: 
Shanghai guji chubanshe 上海古籍出版社, 2004.

Shao Lei & Zhou Weilin 2001: Shao Lei 邵磊, und Zhou Weilin 周維林. „Jiangsu jiangning chutu 
sanmei guyin 江蘇江甯出土三枚古印“. Wenwu 文物, Nr. 7 (2001): 84-85.

Shen Congwen & Wang Yu 2004: Shen Congwen 沈從文, und Wang Yu 王㐨. Zhongguo fushishi 中
國服飾史. Xi’an: Shaanxi shifan daxue chubanshe 陝西師範大學出版社, 2004.

Shen Gang 2008: Shen Gang 沈剛. Juyan hanjian yuci huishi 居延漢簡語詞匯釋. Beijing: Kexue 
chubanshe 科學出版社, 2008.

Shennong bencao jing 1996.: Wu Pu 吳普. Sun Xingyan 孫星衍, und Sun Pingyi 孫馮翼, Hrsg. 
Shennong bencao jing 神農本草經. Beijing: Kexue jishu wenxian chubanshe 科學技術文獻
出版社, 1996.

Shi Shuqing 1956: Shi Shuqing 史樹青. „Jin Zhou Fangming qi panshi yiwuquan kaoshi 晉周芳命
妻潘氏衣物券考釋“. Kaogu tongxun 考古通訊, Nr. 2 (1956): 95-99.

Shi Xiaoqun & Dang Shunmin 2004: Shi Xiaoqun 師小群, und Dang Shunmin 党順民. „Longwen 
qianbing tan 龍紋鉛餅探“. Wenbo 文博, Nr. 1 (2004): 51-54.

Shi Yang 2015: Shi Yang 石洋. „Qinhan caichan diaocha zhidu chutan 秦漢財產調查制度初探“. 
Hanxue yanjiu 漢學研究 33, Nr. 1 (2015): 1-32.

Shi Yunli et al 2012: Shi Yunli 石雲里, Fang Lin 方林, und Han Chao 韓朝. „Xihan xiahou zhao mu 
chutu tianwen yiqi xintan 西漢夏侯灶墓出土天文儀器新探“. Ziran kexueshi yanjiu zazhi 自
然科學史研究雜誌 [Studies in History of Natural Sciences] 31, Nr. 1 (2012): 1-13.

Shi Zhen 1992: Shi Zhen 史箴. „Fengshui diangu kaolue 風水典故考略“. In Wang Qiheng 1992, 
11-25.

Shih & Yen 2014: 石守謙 Shih Shou-chien, und Yen Chuan-ying 顏娟英. Yishushi zhong de hanjin yu 
tangsong zhi bian 藝術史中的漢晉與唐宋之變. Taibei: Shitou chuban gufen youxian gongsi 
石頭出版股份有限公司, 2014.

Shiji: Sima Qian 司馬遷. Kommentiert von Pei Yin 裴駰, Sima Zhen 司馬貞, und Zhang Shoujie 張
守節. Shiji 史記. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1959.

Shijia zhai yangxin lu 1983: Qian Daxin 錢大昕. Shijia zhai yangxin lu 十駕齋養新錄. Shanghai: 
Shanghai shudian 上海書店, 1983.

Shijiao lu 1939: Luo Zhenyu 羅振玉. Shijiao lu 石交錄. Vorwort 1939. In Zhensong laoren yigao 
jiaji 1996.

Shijing zhuxi 1991: Cheng Junying 程俊英, und Jiang Jianyuan 蔣見元. Shijing zhuxi 詩經注析. 
Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1991.



Anhang

764

Shike shiliao xinbian 1977-2006: Xinwenfeng chuban gongsi bianjibu 新文豐出版公司編輯部. 
Shike shiliao xinbian 石刻史料新編. 4 Serien, 100 Bände. Taibei: Xinwenfeng chuban gongsi 
新文豐出版公司, 1977-2006.

Shiming huijiao 2006: Ren Jifang 任繼昉. Shiming huijiao 釋名匯校. Ji’an: Qilu shushe 齊魯書社, 
2006.

Shiming shuzheng bu 1896: Liu Xi 劉熙. Kommentiert von Wang Xianqian 王先謙, und Bi Yuan 畢
沅. Shiming shuzheng bu 釋名疏證補. privat gedruckt, 1896.

Shimokura 2013: Shimokura Wataru 下倉涉. „Donghan jianchu sinian xuningjian kaoshi 東漢建初
四年「序寧簡」考釋“. In Hsing & Liu 2013, 361-90.

Shimonaka 1931: Shimonaka Yasaburō 下中彌三郎. Shodō zenshū dai 3 kan 書道全集·第3卷. Tokyo: 
Heibonsha 平凡社, 1931.

Shiomi 1991: Shiomi Hiroshi 潮見浩. Higashi Ajia no shoki tekki bunka 東アジアの初期鐵器文化. 
Tokyo: Yoshikawa Kōbunkan 吉川弘文館, 1991.

Shirakawa 2004-2005: Shirakawa Shizuka 白川靜. Kinbun tsūshaku 金文通釈. 9 Bände. 東京: Hei-
bonsha 平凡社, 2004-2005.

Shisanjing zhushu 1980: Ruan Yuan 阮元. Shisanjing zhushu 十三經注疏. Beijing: Zhonghua shuju 
中華書局, 1980.

Shuihudi qinmu zhujian 1990: Shuihudi qinmu zhujian zhengli xiaozu 睡虎地秦墓竹簡整理小組. 
Shuihudi qinmu zhujian 睡虎地秦墓竹簡. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 1990.

Shuowen jiezi zhu 1981: Duan Yucai 段玉裁. Shuowen jiezi zhu 說文解字注. Shanghai: Shanghai 
guji chubanshe 上海古籍出版社, 1981.

Shuoyuan jiaozheng 1987: Liu Xiang 劉向. Kommentiert von Xiang Zonglu 向宗魯. Shuoyuan 
jiaozheng 說苑校證. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1987.

Sibu beiyao 1920-1936: Zhonghua shuju bianjibu 中華書局編輯部. Sibu beiyao 四部備要. 336 
Bände. Shanghai: Zhonghua shuju 中華書局, 1920-1936.

Sivin 1968: Sivin, Nathan. Chinese Alchemy: Preliminary Studies. Cambridge: Harvard University 
Press, 1968.

Sivin 2011: Sivin, Nathan. Übersetzt von Ren Anbo 任安波. Kexueshi fangfalun jiangyanlu [Meth-
odology of the history of science] 科學史方法論講演錄. Beijing: Beijing daxue chubanshe 北
京大學出版社, 2011.

Skinner 1978: Skinner, G. William. „Cities and the Hierarchy of Local Systems -Skinner 1978“. In 
Wolf 1978, 1-78.

Sofukawa 1993: Sofukawa Hiroshi 曽布川寛. „Kandai gazoseki ni okeru shosenzu no keifu 漢代畫
像石における昇仙図の系譜“. Tōhō Gakuhō 東方學報, 65 (1993): 23-221.

Sommarström 1956-1958: Sommarström, Bo. Archaeological Researches in the Edsen-Gol Region, Inner 
Mongolia. 2 Bände. Stockholm: Statens Etnografiska Museum, 1956-1958.

Song Huaqiang 2010: Song Huaqiang 宋華強. „Fangmatan qinjian dicheng ye yushi shu shidu zhaji 
放馬灘秦簡〈邸丞謁禦史書〉釋讀劄記“. Chutu wenxian yanjiu 出土文獻研究 10 (2010): 
137-43.

Song Jie 1994: Song Jie 宋傑. Jiuzhang suansu yu handai shehui jingji 九章算術與漢代社會經濟. 
Beijing: Shoudu shifan daxue chubanshe 首都師範大學出版社, 1994.

Song Rentao 2003: Song Rentao 宋任桃. „Qinhan jiating guanxi yanjiu 秦漢家庭關係研究“. Master 
thesis, Suzhou University 蘇州大學, 2003.

Song Shaohua 2010: Song Shaohua 宋少華. „Changsha xihan yuyang mu xiangguan wenti chuyi 長
沙西漢漁陽墓相關問題芻議“. Wenwu 文物, Nr. 4 (2010): 59-63.



765

Literaturverzeichnis

Stausberg 2004: Stausberg, Michael. „Ritualtheorien und Religionstheorien“. In Harth & Schenk 
2004, 29-48.

Stein 1979: Stein, Rolf Alfred. „Religious Taoism and Popular Religion from the Second to Seventh 
Centuries“. In Welch & Seidel 1979, 53-81.

Su Bai 2002: Su Bai 宿白. Baisha songmu 白沙宋墓. Beijing: Wen wu chu ban she 文物出版社, 2002.
Suizhou kongjiapo hanmu jiandu 2006: Hubei sheng wenwu kaogu yanjiusuo 湖北省文物考古研

究所, und Suizhou shi kaogudui 隨州市考古隊. Suizhou kongjiapo hanmu jiandu 隨州孔家
坡漢墓簡牘. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 2006.

Sun Changxu 1965: Sun Changxu 孫常敘. „Luoyang xihan bihuamu xingxiangtu kaozheng 洛陽西
漢壁畫墓星象圖考證“. Jilin shida xuebao (shehui kexue) 吉林師大學報（社會科學）, Nr. 1 
(1965): 51-61.

Sun Fuxi et al 2002: Sun Fuxi 孫福喜, Sun Wu 孫武, und Yang Junkai 楊軍凱. „Xi’an zhonghua 
xiaoqu donghan mu fajue jianbao 西安中華小區東漢墓發掘簡報“. Wenwu 文物, Nr.  12 
(2002): 15-31.

Sun Ji 1991: Sun Ji 孫機. Handai wuzhi wenhua ziliao tushuo 漢代物質文化資料圖說. Beijing: 
Wenwu chubanshe 文物出版社, 1991.

Sun Liying 2009: Sun Liying 孫立英. „Ceming weizhi yu donghan zhengzhi: mensheng guli zai 
yanjiu “策名委質”與東漢政治——門生故吏再研究“. Master thesis, Suzhou University 蘇州
大學, 2009.

Sun Sheng 1999: Sun Sheng 孫生. „Mensheng juzhu zhi guanxi yu hanshi fuwang 門生舉主之關係
與漢室覆亡“. Xibei minzu xueyuan xuebao (zhexue shehui kexue ban hanwen) 西北民族學院
學報(哲學社會科學版·漢文), Nr. 4 (1999): 52-58.

Sun Weizu 2002: Sun Weizu 孫慰祖. Fengni: faxian yu yanjiu 封泥：發現與硏究. Shanghai: Shang-
hai shudian chubanshe 上海書店出版社, 2002.

Sun Zhanyu 2010: Sun Zhanyu 孫占宇. „Fangmatan qinjian yi 360-366 hao muzhuji shuo shangque 
放馬灘秦簡乙360-366號“墓主記”說商榷“. Xibei shida xuebao (shehui kexue ban) 西北師大
學報(社會科學版), Nr. 05 (2010): 46-49.

Sun Zhanyu 2012: Sun Zhanyu 孫占宇. „Fangmatan qinjian dan pian jiaozhu 放馬灘秦簡
《丹》篇校注“, Erstveröffentlichung am 31. Juli 2012. http://www.bsm.org.cn/show_article.
php?id=1725.

Suzuki 2003: Suzuki Masataka 鈴木雅隆. „Chinbobun no keifu to ten shido to no kankei 鎮墓文の
系譜と天師道との関係“. Shiteki 史滴, 25 (2003): 2-20.

Taiping jing hejiao 1979: Wang Ming 王明. Taiping jing hejiao 太平經合校. Beijing: Zhonghua shuju 
中華書局, 1979.

Tan Dan-jiong 1987: Tan Dan-jiong 譚旦冏. Taoci hui lu 陶瓷彙錄. Taibei: Guoli gugong bowuyuan 
國立故宮博物院, 1987.

Tan Qixiang 1982-1987: Tan Qixiang 譚其驤. Zhongguo lishi dituji 中國歷史地圖集. 8 Bände. Bei-
jing: Zhongguo ditu chubanshe 中國地圖出版社, 1982.

Tang Changshou 1994: Tang Changshou 唐長壽. Leshan yamu he pengshan yamu 樂山崖墓和彭山
崖墓. Chengdu: Dianzi keji daxue chubanshe 電子科技大學出版社, 1994.

Tang Jinyu 1980: Tang Jinyu 唐金裕. „Han chuping sinian zhushu taoping 漢初平四年王氏朱書陶
瓶“. Wenwu 文物, Nr. 1 (1980): 95.

Tengzhou handai citang huaxiangshi 2008: Tengzhou shi zhengxie wenshi ziliao weiyuanhui 滕州
市政協文史資料委員會. Tengzhou handai citang huaxiangshi 滕州漢代祠堂畫像石. Beijing: 
Zhongguo wenshi chubanshe 中國文史出版社, 2008.

http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=1725
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=1725
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=1725


Anhang

766

Tian Jiali 2014: Tian Jiali 田家溧. „Hanjian suojian zhiji yu churumingji kaobian: yi jianshuijinguan 
jian wei zhongxin 漢簡所見“致籍”與“出入名籍”考辨——以肩水金關簡為中心“. Shixue 
jikan 史學集刊, Nr. 6 (2014): 112-17.

Tian Lizhen et al 1994: Tian Lizhen 田立振, Gu Chengyin 顧承銀, Su Yanbiao 蘇延標, Wu Jian 武
健, und Jining shi bowuguan 濟寧市博物館. „Shandong jining faxian yizuo donghan mu 山
東濟寧發現一座東漢墓“. Kaogu 考古, Nr. 2 (1994): 127-134/195-196.

Tian Tian 2011: Tian Tian 田天. „Donghan shanchuan jisi yanjiu: yi shike shiliao wei zhongxin 
東漢山川祭祀研究——以石刻史料為中心“. Zhonghua wenshi luncong 中華文史論叢, Nr. 1 
(2011): 105-34.

Tian Tian 2012: Tian Tian 田天. „Jiangsu hanjiang huchang wuhao hanmu mudu de zairenshi 江蘇
邗江胡場五號漢墓木牘的再認識“. Chutu wenxian 出土文獻 3 (2012): 291–304.

Tian Tian 2014: Tian Tian 田天. „Xihan monian de guoji jisi gaige 西漢末年的國家祭祀改革“. Lishi 
yanjiu 歷史研究, Nr. 2 (2014): 24-39/188.

Tianshui fangmatan qinjian 2009: Gansu sheng wenwu kaogu yanjiusuo 甘肅省文物考古研究所. 
Tianshui fangmatan qinjian 天水放馬灘秦簡. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 2009.

Tomiya 2013: Tomiya Itaru 富谷至. „Shumin de shizhi nengli yu wenzi chuanda de xiaoyong 庶民
的識字能力與文字傳達的效用“. In Hsing & Liu 2013, 289-98.

Tsai Yi-ching 2000: Tsai Yi-ching 蔡宜靜. „Shanggu qinhan la zhi kaoshu 上古秦漢「臘」之考述“. 
Zhongxing shixue 中興史學, Nr. 4 (2000): 1-13.

Tseng 2011: Tseng, Lillian Lan-ying. Picturing Heaven in Early China. Cambridge, MA: Harvard Uni-
versity Asia Center, 2011.

Tu Baikui 2005: Tu Baikui 塗白奎. „Yao Xiaojing zhuanwen xingzhi jianshuo 《姚孝經磚文》性質
簡說“. Huaxia kaogu 華夏考古, Nr. 1 (2005): 87-88.

Tu Cheng-sheng 1988: Tu Cheng-sheng 杜正勝. Bianhu qimin: chuantong zhengzhi shehui jiegou zhi 
xingcheng 編戶齊民: 傳統政治社會結構之形成. Taibei: Lianjing chuban shiye gongsi 聯經
出版事業公司, 1988.

Tu Cheng-sheng 1992: Tu Cheng-sheng 杜正勝. Gudai shehui yu guojia 古代社會與國家. Taibei: 
Yunchen wenhua shiye gufen youxian gongsi 允晨文化實業股份有限公司, 1992.

Turner et al 2004: Turner, Karen 高道蘊, Gao Hongjun 高鴻鈞, und He Weifang 賀衛方. Meiguo 
xuezhe lun zhongguo falü chuantong 美國學者論中國法律傳統 [Recent American Academic 
Writings on Traditional Chinese Law]. Beijing: Qinghua daxue chubanshe 淸華大學出版社, 
2004.

Twitchett & Loewe 1992: Twitchett, Denis Crispin 崔瑞德, Michael Loewe 魯惟一. Übersetzt von 
Yang Pinquan 楊品泉. Jianqiao zhongguo Qinhan shi: gongyuan qian 221 nian zhi gongyuan 
220 nian 劍橋中國秦漢史 : 西元前221年至西元220年 [ The Ch’in and Han Empires, 221 B.C.-
220 A.D.] Beijing: Zhongguo shehui kexue chubanshe 中國社會科學出版社, 1992.

Venture 2009: Venture, Olivier 風儀誠. „Gudai jiandu xingshi de yanbian: cong sangzang wushu 
shuoqi 古代簡牘形式的演變——從喪葬物疏說起“. In Jianbo 2009, 357-65.

von Falkenhausen 1993: von Falkenhausen, Lothar. „Issues in Western Zhou Studies: a Review 
Article“. Early China 18 (1993): 139-226.

von Falkenhausen 2005: von Falkenhausen, Lothar. „The E Jun Qi Metal Tallies: Inscribed Texts and 
Ritual Contexts“. In Kern 2005, 79-123.

von Falkenhausen 2006: von Falkenhausen, Lothar. Chinese Society in the Age of Confucius: (1000–
250 BC); the Archaeological Evidence. Los Angeles: Cotsen Institute of Archaeology at UCLA, 
2006.



767

Literaturverzeichnis

Wang Aihe 2000: Wang, Aihe. Cosmology and Political Culture in Early China. Cambridge, UK [u.a.]: 
Cambridge University Press, 2000.

Wang Bing 2000: Wang Bing 王冰. „Yangzhou huchang hanmuqun suizangpin suo fanying de jige 
wenti 揚州胡場漢墓群隨葬品所反映的幾個問題“. Dongnan wenhua 東南文化, Nr. 5 (2000): 
35-41.

Wang Buyi 1993: Wang Buyi 王步毅. „Anhui Suxian Chulan Han huaxiangshi mu 安徽宿縣褚蘭漢
畫像石墓“. Kaogu xuebao 考古學報, Nr. 4 (1993): 515-49.

Wang Chunbin 2013: Wang Chunbin 王春斌. „Handai taoqi shengchan jishu yanjiu 漢代陶器生產
技術研究“. Diss., Jilin University 吉林大學, 2013.

Wang Degang 1991: Wang Degang 王德剛. „Handai daojiao yu maidiquan zhenmuping 漢代道教
與“買地券”、“鎮墓瓶”“. Wenxian 文獻, Nr. 2 (1991): 264-71.

Wang Eugene 2015: Wang Eugene 汪悅進. „Rudi ruhe zai shengtian: mawangdui meishu shikong 
lun 入地如何再升天?——馬王堆美術時空論“. Wenyi yanjiu 文藝研究, Nr. 12 (2015): 136-55.

Wang Guangyong 1981: Wang Guangyong 王光永. „Baoji shi hanmu faxian guanghe yu yongyuan 
nianjian zhushu taoqi 寶雞市漢墓發現光和與永元年間朱書陶器“. Wenwu 文物, Nr.  3 
(1981): 53-55.

Wang Guihai 1999: Wang Guihai 汪桂海. Handai guanwenshu zhidu 漢代官文書制度. Nanning: 
Guangxi jiaoyu chubanshe 廣西敎育出版社, 1999.

Wang Guihai 2008: Wang Guihai 汪桂海. „Handai jiandu zhong de gaodice ziliao 漢代簡牘中的告
地策資料“. In Jianbo yanjiu 2008, 242-48.

Wang Guihai 2009: Wang Guihai 汪桂海. Qinhan jiandu tanyan 秦漢簡牘探研. 臺北: Wenjin chu-
banshe 文津出版社, 2009.

Wang Guihai 2009a: Wang Guihai 汪桂海. „Cong xiangxi liye qinjian kan qin guanwenshu zhidu 從
湘西里耶秦簡看秦官文書制度“. In Wang Guihai 2009, 1-16.

Wang Guiyuan 2010: Wang Guiyuan 王貴元. „Xiejiaqiao yihao hanmu ‚gaodice‘ zici kaoshi 謝家橋
一號漢墓《告地策》字詞考釋“. Gu hanyu yanjiu 古漢語研究, Nr. 4 (2010): 57-59/96.

Wang Hui 2009: Wang Hui 王卉. „Handai tongqi mingwen ciyu tongshi yu yanjiu 漢代銅器銘文詞
語通釋與研究 [The General Translation and Research on the Words of Inscription on Bronze 
Ware in Han Dynasty]“. Diss., East China Normal University 華東師範大學, 2009.

Wang Jiakui & Zhang Ruixian 2001: Wang Jiakui 王家奎, und Zhang Ruixian 張瑞賢. Shennong ben 
cao jing yan jiu 《神農本草經》硏究. Beijing: Beijing kexue jishu chubanshe 北京科學技
術出版社, 2001.

Wang Jinyuan 2005: Wang Jinyuan 王金元. „Shanxi lishi shipan handai huaxiangshimu 山西離石
石盤漢代畫像石墓“. Wenwu 文物, Nr. 2 (2005): 42-51.

Wang Jun 1875: Wang Jun 汪鋆. „Shier yan zhai jinshi guoyan lu 十二硯齋金石過眼錄“. Vorwort 
1875. In Shike shiliao xinbian 1977-2006, 1:10, 7781-7966.

Wang Mingming 1997: Wang Mingming 王銘銘. Shehui renleixue yu zhongguo yanjiu [Social anthro-
pology and Chinese Studies] 社會人類學與中國研究. Beijing: Sanlian shudian 三聯書店, 1997.

Wang Mingqin & Yang Kaiyong 2009: Wang Mingqin 王明欽, Yang Kaiyong 楊開勇, und Jingzhou 
bowuguan 荊州博物館. „Hubei jingzhou xiejiaoqiao yihao hanmu fajue jianbao 湖北荊州謝
家橋一號漢墓發掘簡報“. Wenwu 文物, Nr. 4 (2009): 26-42/1.

Wang Muduo 2001: Wang Muduo 王木鐸. „Luoyang xinhuo zhuanzhi shuolue 洛陽新獲磚志說略“. 
Zhongguo shufa 中國書法, Nr. 4 (2001): 47-49.

Wang Qinjin et al 1981: Wang Qinjin 王勤金, Wu Wei 吳煒, Fang Ning 房寧, Zhang Rongsheng 
張容生, Yangzhou bowuguan 揚州博物館, und Hanjiang xian tushuguan 邗江縣圖書館. 



Anhang

768

„Jiangsu hanjiang huchang wuhao hanmu 江蘇邗江胡場五號漢墓“. Wenwu 文物, Nr.  11 
(1981): 12-23/101.

Wang Weifeng 2014: Wang Weifeng 王偉鋒, Li Man 李蔓, und Xia Yin 夏寅. „Zhongguo gudai 
muzang bihua zhizuo gongyi chubu yanjiu 中國古代墓葬壁畫製作工藝初步研究“. Wenbo 
文博, Nr. 05 (2014): 88-93.

Wang Xiaoqi et al 2016: Wang, Xiaoqi, Weipeng Liu, Gaowen Xie, Mengqun Zhang, und Shaochun 
Dong. „An Interdisciplinary Investigation on Daoist Wushi (五石, five minerals) Unearthed 
from Three Tombs Dated to the Eastern Han Dynasty (AD 25-220) in Xianyang City, China“. 
Journal of Cultural Heritage 18 (2016): 349-54.

Wang Yanfei 2009: Wang Yanfei 王燕飛. „Maidiquan de wenxian jiazhi: yi shaoxing tushuguan daji 
maidi shandi keshi he jianning maidiquan tapian wei zhongxin “買地契”的文獻價值——以
紹興圖書館“大吉買地山地記刻石”和“建寧買地券”拓片為中心“. Tushu yu qingbao 圖書與
情報, Nr. 4 (2009): 145-49.

Wang Yanhui 2012: Wang Yanhui 王彥輝. „Lun handai de zisuan yu yizizhengfu 論漢代的「訾算」
與「以訾徵賦」“. Zhongguo shi yanjiu 中國史研究, Nr. 1 (2012): 57-75.

Wang Yong 1992: Wang Yong 王鏞. Zhongguo shufa quanji di 9 juan: qinhan jinwen taowen 中國書
法全集·第9卷：秦漢金文陶文. Beijing: Rongbaozhai chubanshe 榮寶齋出版社, 1992.

Wang Yucheng 1991: Wang Yucheng 王育成. „Donghan daofu shili 東漢道符釋例“. Kaogu xuebao 
考古學報, Nr. 1 (1991): 45-56.

Wang Yucheng 1993: Wang Yucheng 王育成. „Luoyang yanguang yuannian zhushu taoguan kaoshi 
洛陽延光元年朱書陶罐考釋“. Zhongyuan wenwu 中原文物, Nr. 1 (1993): 74-79/84.

Wang Yucheng 1996: Wang Yucheng 王育成. „Nanliwang taoping zhushu yu xiangguan zongjiao 
wenhua wenti yanjiu 南李王陶瓶朱書與相關宗教文化問題研究“. Kaogu yu wenwu 考古與
文物, Nr. 2 (1996): 61-70.

Wang Yucheng 1997: Wang Yucheng 王育成. „Zhongguo gudai daojiao qiyi fuming kaolun 中國
古代道教奇異符銘考論“. Zhongguo lishi bowuguan guankan 中國歷史博物館館刊, Nr.  2 
(1997): 25-50.

Wang Yucheng 1998: Wang Yucheng 王育成. „Luelun kaogu faxian de zaoqi daofu 略論考古發現的
早期道符“. Kaogu 考古, Nr. 1 (1998): 75-81.

Wang Yucheng 1999: Wang Yucheng 王育成. „Donghan tiandi shizhe lei daoren yu daojiao qiyuan 
東漢天帝使者類道人與道教起源“. Daojia wenhua yanjiu 道家文化研究, 16 (1999): 181-203.

Wang Yucheng 2000: Wang Yucheng 王育成. Daojiao fayin lingpai tan’ao 道敎法印權杖探奧. Bei-
jing: Zongjiao wenhua chubanshe 宗敎文化出版社, 2000.

Wang Yucheng 2003: Wang Yucheng 王育成. „Kaogu suojian daojiao jiandu kaoshu 考古所見道教
簡牘考述“. Kaogu xuebao 考古學報, Nr. 4 (2003): 483-510.

Wang Yuqing 1961: Wang Yuqing 王玉清. „Tongguan diaoqiao handai yangshi muqun fajue jianji 
潼關吊橋漢代楊氏墓群發掘簡記“. Wenwu 文物, Nr. 1 (1961): 56-66.

Wang Yuquan 1954: Wang Yuquan 王毓銓. „Handai ting yu xiang li butong xingzhi butong xing-
zheng xitong shuo: ‚shili yiting ... shiting yixiang‘ bianzheng 漢代“亭”與“鄉”“里”不同性質不
同行政系統說——“十里一亭……十亭一鄉”辨正“. Lishi yanjiu 歷史研究, Nr. 2 (1954): 127-35.

Wang Zhengshu 1991: Wang Zhengshu 王正書. „Handai gangmao zhenwei kaoshu 漢代剛卯真偽
考述“. Wenwu 文物, Nr. 11 (1991): 65-75.

Wang Zhihou 1990: Wang Zhihou 王之厚. „Shandong sheng bowuguan cang fengni lingshi 山東省
博物館藏封泥零拾“. Wenwu 文物, Nr. 10 (1990): 79-81.

Wang Zhongluo 1998: Wang Zhongluo 王仲犖. Zheng Yixiu 鄭宜秀, Hrsg. Jinni yuxie congkao 金
泥玉屑叢考. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1998.



769

Literaturverzeichnis

Wang Zhongshu 1963: Wang Zhongshu 王仲殊. „Han tongting hongnong yangshi zhongying kao-
lue 漢潼亭弘農楊氏冡塋考略“. Kaogu 考古, Nr. 1 (1963): 30-33.

Wang Zijin 1994: Wang Zijin 王子今. Qinhan jiaotong shigao 秦漢交通史稿. Beijing: Zhonggong 
zhongyang dangxiao chubanshe 中共中央黨校出版社, 1994.

Wang Zijin 1998: Wang Zijin 王子今. Qinhan quyu wenhua yanjiu 秦漢區域文化硏究. Chengdu: 
Sichuan renmin chubanshe 四川人民出版社, 1998.

Wang Zijin 1999: Wang Zijin 王子今. Zhongguo daomushi: yizhong shehui xianxiang de wenhua kao-
cha 中國盜墓史: 一種社會現象的文化考察. Beijing: Zhongguo guangbo dianshi chubanshe 
中國廣播電視出版社, 1999.

Wang Zijin 2003: Wang Zijin 王子今. Shuihudi qinjian rishu jiazhong shuzheng 睡虎地秦簡《日
書》甲種疏證. Wuhan: Hubei jiaoyu chubanshe 湖北教育出版社, 2003.

Wang Zijin 2005: Wang Zijin 王子今. „Handai ketian ji xiangguan wenti 漢代“客田”及相關問題“. 
Chutu wenxian yanjiu 出土文獻研究 7 (2005): 102-7.

Wang Zijin 2006: Wang Zijin 王子今. Qinhan shehuishi lunkao 秦漢社會史論考. Beijing: Shangwu 
yinshuguan 商務印書館, 2006.

Wang Zijin 2006a: Wang Zijin 王子今. „Lianghan liumin yundong ji zhengfu duice de deshi 兩漢流
民運動及政府對策的得失“. In Wang Zijin 2006, 86-101.

Watanabe 2008: Watanabe Yoshihiro 渡辺義浩. Ryōkan jukyō no shinkenkyū 両漢儒教の新研究. 
Tokyo: Kyūkoshoin 汲古書院, 2008.

Wei Daoming 2000: Wei Daoming 魏道明. „Zhongguo gudai yizu jicheng zhidu zhiyi 中國古代遺
囑繼承制度質疑“. Lishi yanjiu 歷史研究, Nr. 6 (2000): 156-165/193.

Wei Xingtao et al 2009: Wei Xingtao 魏興濤, Zhao Hong 趙宏, Shi Zhimin 史智民, und Henan 
sheng wenwu kaogu yanjiusuo 河南省文物考古研究所. „Henan sanmenxia nanjiaokou 
hanmu (M17) fajue jianbao 河南三門峽南交口漢墓(M17)發掘簡報“. Wenwu 文物, Nr.  3 
(2009): 4-18/1.

Welch & Seidel 1979: Welch, Holmes, Anna Seidel, Hrsg. Facets of Taoism: Essays in Chinese Religion. 
New Haven: Yale Univ. Press, 1979.

Wenwu kaogu lunji 2000: Xianyang shi wenwu kaogu yanjiusuo 咸陽市文物考古硏究所. Wenwu 
kaogu lunji: xianyang shi wenwu kaogu yanjiusuo chengli shi zhounian jinian 文物考古論集: 
咸陽市文物考古硏究所成立十周年紀念. Xi’an: Sanqin chubanshe 三秦出版社, 2000.

Whitehouse 2000: Whitehouse, Harvey. Arguments and Icons: Divergent Modes of Religiosity. Oxford; 
New York: Oxford University Press, 2000.

Wolf 1978: Wolf, Arthur P., Hrsg. Studies in Chinese Society. Stanford, Calif.: Stanford University 
Press, 1978.

Wu Haojun 2014: Wu Haojun 吳浩軍. „Hexi zhenmuwen congkao (yi): dunhuang muzang wenxian 
yanjiu xilie zhi wu 河西鎮墓文叢考（一）——敦煌墓葬文獻研究系列之五“. Dunhuangxue 
jikan 敦煌學輯刊, Nr. 1 (2014): 53-70.

Wu Hung & Zhu Zhirong 2011: Wu Hung 巫鴻, und Zhu Zhirong 朱志榮. „ Zhongguo meishushi 
yanjiu de fangfa: Wu Hung jiaoshou fangtan lu 中國美術史研究的方法——巫鴻教授訪談
錄“. Yishu baijia 藝術百家, Nr. 04 (2011): 62-69.

Wu Hung 1988: Wu Hung 巫鴻. „From Temple to Tomb: Ancient Chinese Art and Religion in Tran-
sition“. Early China 13 (1988): 78-115.

Wu Hung 1992: Wu, Hung. „Art in a Ritual Context: Rethinking Mawangdui“. Early China 17 (1992): 
111-44.

Wu Hung 1995: Wu, Hung. Monumentality in Early Chinese Art and Architecture. Stanford, CA: Stan-
ford University Press, 1995.



Anhang

770

Wu Hung 2005: Wu Hung 巫鴻. Zheng Yan 鄭岩, und Wang Rui 王睿, Hrsg. Liyi zhong de meishu: 
Wu Hung zhongguo gudai meishushi wenbian 禮儀中的美術：巫鴻中國古代美術史文編 
[Art in Its Ritual Context: Essays on Ancient Chinese Art by Wu Hung]. Beijing: Sanlian shudian 
三聯書店, 2005.

Wu Hung 2005a: Wu Hung 巫鴻. „Handai daojiao meishu shitan 漢代道教美術試探“. Erstveröffent-
lichung 1999. In Wu Hung 2005, 455-84.

Wu Hung 2005b: Wu Hung 巫鴻. „Si’ai yu gongyi: handai huaxiang zhong de ertong tuxiang “私愛”
與“公義”——漢代畫像中的兒童圖像“. Erstveröffentlichung 1995. In Wu Hung 2005, 225-42.

Wu Hung 2008: Wu Hung 巫鴻. Meishushi shiyi 美術史十議. Beijing: Sanlian shudian 三聯書店, 
2008.

Wu Hung 2010: 巫鴻 Wu Hung. 黃泉下的美術: 宏觀中國古代墓葬 Huang quan xia de mei shu : 
hong guan Zhongguo gu dai mu zang = The art of the Yellow Springs : understanding Chinese 
tombs. Beijing: Sanlian shudian 三聯書店, 2010.

Wu Hung 2010a: Wu Hung 巫鴻. „Shengqi de gainian yu shijian “生器”的概念與實踐“. Wenwu 文
物, Nr. 1 (2010): 87-96.

Wu Rongzeng 1981: Wu Rongzeng 吳榮曾. „Zhenmuwen zhong suo jiandao de donghan daowu 
guanxi 鎮墓文中所見到的東漢道巫關係“. Wenwu 文物, Nr. 3 (1981): 56-63.

Wu Tianying 1982: Wu Tianying 吳天穎. „Handai maidiquan kao 漢代買地券考“. Kaogu xuebao 考
古學報, Nr. 01 (1982): 15-33.

Wu Zhenfeng 1996: Wu Zhenfeng 吳鎮烽. „Shaanxi lishi bowuguan guancang fengni kao (xia) 陝西
歷史博物館館藏封泥考（下）“. Kaogu yu wenwu 考古與文物, Nr. 6 (1996): 53-61.

Wushier bingfang 1979: Mawangdui hanmu boshu zhengli xiaozu 馬王堆漢墓帛書整理小組. 
Mawangdui hanmu boshu wushier bingfang 馬王堆漢墓帛書·五十二病方. Beijing: Wenwu 
chubanshe 文物出版社, 1979.

Wuwei hanjian 1964: Chen Mengjia 陳夢家 et al, Gansu sheng bowuguan 甘肅省博物館, und 
Zhongguo kexueyuan kaogu yanjiusuo 中國科學院考古研究所. Wuwei hanjian 武威漢簡. 
Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 1964.

Wuwei mozuizi 1972: Gansu sheng bowuguan 甘肅省博物館. „Wuwei mozuizi sanzuo hanmu fajue 
jianbao 武威磨咀子三座漢墓發掘簡報“. Wenwu 文物, Nr. 12 (1972): 9-23/79-80.

Wuyue chunqiu quanyi 1993: Zhao Ye 趙曄. Kommentiert von Zhang Jue 張覺. Wuyue chunqiu 
quanyi 吳越春秋全譯. Guiyang: Guizhou renmin chubanshe 貴州人民出版社, 1994.

Xi’an caizheng 1997: Xi’an shi wenwu baohu kaogusuo 西安市文物保護考古所. „Xi’an caizheng 
ganbu peixun zhongxin han houzhao mu fajue jianbao 西安財政幹部培訓中心漢、後趙墓
發掘簡報“. Wenbo 文博, Nr. 6 (1997): 3-39.

Xi’an donghan mu 2009: Cheng Linquan 程林泉 et al, und Xi’an shi wenwu baohu kaogusuo 西安
市文物保護考古所. Xi’an donghan mu 西安東漢墓. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版
社, 2009.

Xi’an jiaotong daxue xihan bihuamu 1991: Shaanxi sheng kaogu yanjiusuo 陝西省考古硏究所, und 
Xi’an jiaotong daxue 西安交通大學. Xi’an jiaotong daxue xihan bihuamu 西安交通大學西漢
壁畫墓. Xi’an: Xi’an jiaotong daxue chubanshe 西安交通大學出版社, 1991.

Xia Nai 1961: Xia Nai 夏鼐. Kaoguxue lunwen ji 考古學論文集. Beijing: Kexue chubanshe 科學出
版社, 1961.

Xia Nai 1965: Xia Nai 夏鼐. „洛陽西漢壁畫墓中的星象圖“. Kaogu 考古, Nr. 2 (1965): 80-90.
Xiang Taochu 1994: Xiang Taochu 向桃初. „Hunan dayong donghan zhuanshimu 湖南大庸東漢磚

室墓“. Kaogu 考古, Nr. 12 (1994): 1078-96.



771

Literaturverzeichnis

Xihan nanyuewang mu 1991: Guangzhou shi wenwu guanli weiyuanhui 廣州市文物管理委員會, 
Zhongguo shehui kexueyuan kaogu yanjiusuo 中國社會科學院考古研究所, und Guangdong 
sheng bowuguan 廣東省博物館. Xihan nanyuewang mu 西漢南越王墓. Beijing: Wenwu chu-
banshe 文物出版社, 1991.

Xijing zaji 2006: Ge Hong 葛洪. Kommentiert von Zhou Tianyou 周天遊. Xijing zaji 西京雜記. 
Xi’an: Sanqin chubanshe 三秦出版社, 2006.

Xin jiaguwen bian 2015: Liu Zhao 劉釗, Hong Yang 洪颺, und Zhang Xinjun 張新俊. Xin jiaguwen 
bian 新甲骨文編. Fuzhou: Fujian renmin chubanshe 福建人民出版社, 2015.

Xin Lixiang 2000: Xin Lixiang 信立祥. Handai huaxiangshi zonghe yanjiu 漢代畫像石綜合硏究. 
Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 2000.

Xinxu quanyi 1994: Liu Xiang 劉向. Kommentiert von Li Huanian 李華年. Xinxu quanyi 新序全譯. 
Guiyang: Guizhou renmin chubanshe 貴州人民出版社, 1994.

Xu Aqu muzhi 1974: Nanyang shi bowuguan 南陽市博物館. „Nanyang faxian donghan xu aqu 
muzhi huaxiangshi 南陽發現東漢許阿瞿墓誌畫像石“. Wenwu 文物, Nr. 8 (1974): 73-75/41.

Xu Jin 2000: Xu Jin 徐進, und Shanxi sheng wenwuju wenwu jiandingzu 陝西省文物局文物鑒定
組. „Ji Xi’an beijiao tanjiaxiang chutu de handai jinbing 記西安北郊譚家鄉出土的漢代金餅 
[Gold Pies of the Han Dynasty Unearthed at Tanjiaxiang in the Outskirts of Xi’an]“. Wenwu 
文物, Nr. 6 (2000): 50-59.

Xu Naichang 1936: Xu Naichang 徐乃昌. „Anhui jinshi guwu kao gao 安徽通志金石古物考稿“. In 
Shike shiliao xinbian 1977-2006, 3:11, 1-564.

Xu Naichang 1939: Xu Naichang 徐乃昌. Jingyinglou gouying 鏡影樓鉤影. Changsha: Shangwu 
yinshuguan 商務印書館, 1939.

Xu Qianxue 1881: Xu Qianxue 徐乾學. Du li tongkao 讀禮通考. Shanghai: Jiangsu shuju 江蘇書
局, 1881.

Xu Ruobing 2015: Xu Ruobing 徐若冰. „Shuo tou 說骰“. Wenwu chunqiu 文物春秋, Nr. 2 (2015): 
58-70.

Xu Shubin 1998: Xu Shubin 徐淑彬. „Linyi jinqueshan 1997 nian faxian de sizuo xihan mu 臨沂金
雀山1997年發現的四座西漢墓“. Wenwu 文物, Nr. 12 (1998): 17-25.

Xu Yuli 2006: Xu Yuli 徐玉立. Hanbei quanji 漢碑全集. 6 Bände. Zhengzhou: Henan meishu chu-
banshe 河南美術出版社, 2006.

Xu Yulin 1993: Xu Yulin 許玉林. „Liaoning gaixian donghan mu 遼寧蓋縣東漢墓“. Wenwu 文物, 
Nr. 4 (1993): 54-70.

Xu Zhengkao 2005: Xu Zhengkao 徐正考. Handai tongqi mingwen wenzi bian 漢代銅器銘文文字
編. Changchun: Jilin daxue chubanshe 吉林大學出版社, 2005.

Xue Yingqun et al 1988.: Xue Yingqun 薛英群, Xiang Shuangquan 向雙全, Li Yongliang 李永良, und 
Gansu sheng wenwu kaogu yanjiusuo 甘肅省文物考古研究所. Juyan xinjian shicui 居延新
簡釋粹. Lanzhou: Lanzhou guji shudian 蘭州古籍書店, 1990.

Yamada 2006: Yamada Katsuyoshi 山田勝芳. Übersetzt von Zhuang Xiaoxia 莊小霞. „Jiuzhang yu 
yaoyi zhidu 鳩杖與徭役制度“. In Jianbo yanjiu (2004) 簡帛研究·二〇〇四, 2006, 192-209.

Yan Buke 2009: Yan Buke 閻步克. Cong juebenwei dao guanbenwei: qinhan guanliao pinwei jiegou 
yanjiu 從爵本位到官本位: 秦漢官僚品位結構研究. Beijing: Sanlian shudian 三聯書店, 
2009.

Yan Dunjie 1985: Yan Dunjie 嚴敦傑. „Shipan zongshu 式盤綜述 [On the Ancient Chinese Divina-
tory Instrument Shi Pan]“. Kaogu xuebao 考古學報 [Acta Archaeologia Sinica], Nr. 4 (1985): 
445-64.



Anhang

772

Yang Aiguo 2000: Yang Aiguo 楊愛國. „Handai huaxiangshi ci yanjiu 漢代畫像石祠研究“. In 
Zhongguo hanhua xuehui 中國漢畫學會, Hrsg. Zhongguo hanhua xuehui di qi jie nianhui 
lunwen xuan 中國漢畫學會第七屆年會論文選, 2000, 1-10.

Yang Aiguo 2005: Yang Aiguo 楊愛國. „Handai huaxiangshi bangti luelun 漢代畫像石榜題略論“. 
Kaogu 考古, Nr. 5 (2005): 59-72.

Yang Aiguo 2006: Yang Aiguo 楊愛國. Youming liangjie: jinian handai huaxiangshi yanjiu 幽明兩界: 
紀年漢代畫像石研究. Xi’an: Shaanxi renmin meishu chubanshe 陝西人民美術出版社, 2006.

Yang Aiguo 2011: Yang Aiguo 楊愛國. „Donghan shiqi daojiao canyu sangzang huodong de kaogu-
xue zhengju 東漢時期道教參與喪葬活動的考古學證據“. Wenshizhe 文史哲, Nr. 4 (2011): 
86-91.

Yang Chia-ling 2014: Yang, Chia-ling. „Power, Identity and Antiquarian Approaches in Modern Chi-
nese Art“. Journal of Art Historiography, Nr. 6 (2014).

Yang Ding’ai 1988: Yang Ding’ai 楊定愛. „Jiangling xian maojiayuan 1 hao hanmu 江陵縣毛家園1
號西漢墓“. In Zhongguo kaoguxue nianjian 1988, 204.

Yang Hua 2007: Yang Hua 楊華. Xinchu jianbo yu lizhi yanjiu 新出簡帛與禮制研究. Taibei: Taiwan 
guji chuban youxian gongsi 台灣古籍出版有限公司, 2007.

Yang Hua 2007a: Yang Hua 楊華. „Xuning daoquan jishi 序寧禱券集釋“. In Yang Hua 2007, 283-304.
Yang Huanxin 1991: Yang Huanxin 楊煥新, und Zhongguo shehui kexueyuan kaogu yanjiusuo 

luoyang tangchengdui 中國社會科學院考古研究所洛陽唐城隊. „1984 zhi 1986 nian luoyang 
shiqu hanjin mu fajue jianbao 1984至1986年洛陽市區漢晉墓發掘簡報“. Kaoguxue jikan 考
古學集刊 7 (1991): 51-78.

Yang Jian 2010: Yang Jian 楊建. Xihan chuqi jinguan zhidu yanjiu: fu jinguanling jianshi 西漢初期
津關制度研究: 附“津關令”簡釋. Shanghai: Shanghai guji chubanshe 上海古籍出版社, 2010.

Yang Jianhong 1988: Yang Jianhong 楊劍虹. „Cong xianling quanshu kan handai youguan yichan 
jicheng wenti 從《先令券書》看漢代有關遺產繼承問題“. Wuhan daxue xuebao (shehui 
kexue ban) 武漢大學學報（社會科學版）, Nr. 3 (1988): 99-102.

Yang Jiping 1998: Yang Jiping 楊際平. „Handai neijun de liyuan goucheng yu xiang ting li guanxi: 
donghaijun yinwan hanjian yanjiu 漢代內郡的吏員構成與鄉、亭、里關係——東海郡尹灣
漢簡研究“. Xiamen daxue xuebao (zhexue shehui kexue ban) 廈門大學學報（哲學社會科學
版）, Nr. 4 (1998): 28-36.

Yang Jiping 2007: Yang Jiping 楊際平. „Qin Han huji guanli zhidu yanjiu”秦漢戶籍管理制度研究“. 
Zhonghua wenshi luncong 中華文史論叢, Nr. 1 (2007): 1-35.

Yang Kuan 1985: Yang Kuan 楊寬. Zhongguo gudai lingqin zhidushi yanjiu 中國古代陵寢制度史研
究. Shanghai: Shanghai guji chubanshe 上海古籍出版社, 1985.

Yang Lien-sheng 1936: Yang Lien-sheng 楊聯升. „Donghan de haozu 東漢的豪族 [Mighty Families 
in the Eastern Han Dynasty]“. Qinghua daxue xuebao 清華大學學報, Nr. 4 (1936): 1007-63.

Yang Shengmin 1993: Yang Shengmin 楊生民. Handai shehui xingzhi yanjiu 漢代社會性質研究. 
Beijing: Beijing shifan xueyuan chubanshe 北京師範學院出版社, 1993.

Yang Shoujing 1907: Yang Shoujing 楊守敬. Rengui jinshi ba 壬癸金石跋. In Yang Shoujing ji 1997, 
Vol. 8, 981-1054.

Yang Shoujing ji 1997: Yang Shoujing 楊守敬. Xie Chengren 謝承仁, Hrsg. Yang Shoujing ji 楊守敬
集. 12 Bände. Wuhan: Hubei renmin chubanshe 湖北人民出版社 ; Hubei jiaoyu chubanshe 
湖北教育出版社, 1997.

Yang Shuda 1955: Yang Shuda 楊樹達. Jiweiju xiaoxue jinshi luncong 積微居小學金石論叢. Beijing: 
Kexue chubanshe 科學出版社, 1955.



773

Literaturverzeichnis

Yang Shuda 1997: Yang Shuda 楊樹達. Jiweiju jinwen shuo (zengdingben) 積微居金文說（增訂本）. 
Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1997.

Yang Tianyu 2004: Yang Tianyu 楊天宇. Yili yizhu 儀禮譯注. Shanghai: Shanghai guji chubanshe 
上海古籍出版社, 2004.

Yang Yubin et al 1975: Yang Yubin 楊育彬, Zhang Changsen 張長森, Zhao Qingyun 趙青雲, und 
Henan sheng bowuguan 河南省博物館. „Lingbao zhangwan hanmu 靈寶張灣漢墓“. Wenwu 
文物, Nr. 11 (1975): 75-93/107.

Yashengqian bian 2013: Zhongguo qianbi dacidian bianji weiyuanhui 中國錢幣大辭典編輯委員會. 
Zhongguo qianbi dacidian yashengqian bian 中國錢幣大辭典·壓勝錢編. Beijing: Zhong-
hua shuju 中華書局, 2013.

Ye Xiaoyan 1965: Ye Xiaoyan 葉小燕, und Huanghe shuiku kaogu gongzuodui 黃河水庫考古工作
隊. „Henan shaanxian liujiaqu hanmu 河南陝縣劉家渠漢墓“. Kaogu xuebao 考古學報, Nr. 1 
(1965): 107-168/182-219.

Yin Difei 1978: Yin Difei 殷滌非. „Xihan ruyinhou mu chutu de zhanpan he tianwen yiqi 西漢汝陰
侯墓出土的占盤和天文僅器“. Kaogu 考古, Nr. 5 (1978): 338-43.

Yin Difei 1980: Yin Difei 殷滌非. „Dui Cao Cao zongzu mu zhuanming de yidian kanfa 對曹操宗族
墓磚銘的一點看法“. Wenwu 文物, Nr. 7 (1980): 83-88.

Yin Zhihua 2000: Yin Zhihua 印志華. „Jiang su hanjiang xian yaozhuang 102 hao hanmu 江蘇邗江
縣姚莊102號漢墓“. Kaogu 考古, Nr. 4 (2000): 50-65.

Yinwan hanmu jiandu 1997: Donghai xian bowuguan 東海縣博物館, Zhongguo wenwu yanjiu-
suo 中國文物研究所, Lianyungang shi bowuguan 連雲港市博物館, und Zhongguo shehui 
kexueyuan jianbo yanjiu zhongxin 中國社會科學院簡帛研究中心. Yinwan hanmu jiandu 尹
灣漢墓簡牘. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1997.

Yoshioka 1976: Yoshioka Yoshitoyo 吉岡義豐. Dōkyō to bukkyō 道教と佛教. Tokyo: Kokusho 
kankōkai 國書刊行會, 1976.

You Rende 1991: You Rende 尤仁德. „Handai yupei gangmao yanmao kaolun 漢代玉佩剛卯嚴卯考
論“. Renwen zazhi 人文雜誌, Nr. 6 (1991): 86-90.

You Yi-fei 2017: You Yi-fei 遊逸飛. „Hanchu qiguo wu jun lun: zhanguo qinhan junxianzhi ge’an 
yanjiu zhi san 漢初齊國無郡論——戰國秦漢郡縣制個案研究之三“, Erstveröffentlichung am 
4. Februar 2017. http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=2721.

You Zhenyao 1981: You Zhenyao 尤振堯, und Nanjing bowuyuan 南京博物院. „Xuzhou qings-
hanquan baiji donghan huaxiangshi mu 徐州青山泉白集東漢畫象石墓“. Kaogu 考古, Nr. 2 
(1981): 137-50.

You Zhenyao et al 1985: You Zhenyao 尤振堯, He Yunxiang 賀雲翔, und Yin Zhiqiang 殷志強. 
„Tongshan guishan erhao xihan yadongmu 銅山龜山二號西漢崖洞墓“. Kaogu xuebao 考古
學報, Nr. 1 (1985): 119-133/152-153.

Yu Fuwei 1975: Yu Fuwei 余扶危, und Luoyang bowuguan 洛陽博物館. „洛陽澗西七裡河東漢墓
發掘簡報“. Kaogu 考古, Nr. 2 (1975): 116-123/134.

Yu Weichao 1985: Yu Weichao 俞偉超. Xianqin lianghan kaoguxue lunji 先秦兩漢考古學論集. Bei-
jing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 1985.

Yu Weichao 1985a: Yu Weichao 俞偉超. „Handai zhuhouwang yu liehou muzang de xingzhi fenxi: 
jianlun zhouzhi hanzhi yu jinzhi de sanjieduanxing 漢代諸侯王與列侯墓葬的形制分析——
兼論“周制”、“漢制”與“晉制”的三階段性“. In Yu Weichao 1985, 117-24.

Yu Weichao et al 1975: Yu Weichao 俞偉超 et al. „Guanyu fenghuangshan yi liu ba hao hanmu 
zuotan jiyao 關於鳳凰山一六八號漢墓座談紀要“. Wenwu 文物, Nr. 9 (1975): 9-19/28.

http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=2721
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=2721
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=2721


Anhang

774

Yu Xin 2012: Yu Xin 余欣. Zhonggu shidai de liyi zongjiao yu zhidu 中古時代的禮儀, 宗教與制度. 
Shanghai: Shanghai guji chubanshe 上海古籍出版社, 2012.

Yu Xingmai 1992: Yu Xingmai 余行邁. „Handai xiangting buli kaolue 漢代鄉亭部吏考略“. Suzhou 
daxue (zhexue shehui kexue ban) 蘇州大學(哲學社會科學版), Nr. 1 (1992): 110-16.

Yu Ying-shih 1987: Yu Ying-shih 余英時. Shi yu zhongguo wenhua 士與中國文化 [Shi and Chinese 
Culture]. Shanghai: Shanghai renmin chubanshe 上海人民出版社, 1987.

Yu Ying-shih 2004: Yu Ying-shih 余英時. Shen Zhijia 沈志佳, Hrsg. Yu Yingshi wenji 余英時文集. 
Nanning: Guangxi shifan daxue chubanshe 廣西師範大學出版社, 2004.

Yü Ying-Shih 2004a: Yü Ying-shih 余英時. „Zhongguo gudai sihou shijieguan de yanbian 中國古代
死後世界觀的演變“. In Yü Ying-Shih 2004, Vol.2, 7-23.

Yu Zhenbo 2003: Yu Zhenbo 于振波. „Liye qinjian zhong de chuyouren jian 里耶秦簡中的“除郵人“
簡“. Hunan daxue xuebao (shehui kexue ban) 湖南大學學報(社會科學版), Nr. 3 (2003): 8-12.

Yuan Ke 1991: Yuan Ke 袁珂. Shanhaijing quanyi 山海經全譯. Guiyang: Guizhou renmin chubanshe 
貴州人民出版社, 1991.

Yuan Ke 1992: Yuan Ke 袁珂. Shanghaijing jiaozhu 山海經校注. Chengdu: Bashu shushe 巴蜀書
社, 1992.

Yuan Yansheng 2005: Yuan Yansheng 袁延勝. „論東漢的戶籍問題“. Zhongguoshi yanjiu 中國史研
究, Nr. 1 (2005): 11-24.

Yuasa 1981: Yuasa Yukihiko 湯淺幸孫. „Chiken chozon koshaku”地券徵存考釋“. Chûgoku shisôshi 
kenkyû 中國思想史研究, Nr. 4 (1981): 1-34.

Yuefu shiji 1979: Guo Maoqian 郭茂倩. Yuefu shiji 樂府詩集. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 
1979.

Yunlu manchao 1996: Zhao Yanwei 趙彥衛. Yunlu manchao 雲麓漫鈔. Vorwort 1206. Beijing: 
Zhonghua shuju 中華書局, 1996.

Yunmeng longgang 1994: Hubei sheng wenwu kaogu yanjiusuo 湖北省文物考古研究所, Xiaogan 
diqu bowuguan 孝感地區博物館, und Yunmeng xian bowuguan 雲夢縣博物館. „Yunmeng 
longgang liuhao qinmu ji chutu jiandu 雲夢龍崗6號秦墓及出土簡牘“. Kaoguxue jikan 考古
學集刊 8 (1994): 87-121.

Yunmeng shuihudi qinmu 1981: Yunmeng shuihudi qinmu bianxiezu „雲夢睡虎地秦墓“編寫組. 
Yunmeng shuihudi qinmu 雲夢睡虎地秦墓. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 1981.

Yushi jiaozhu 1995: Ye Changchi 葉昌熾. Kommentiert von Han Yue 韓說. Yushi jiaozhu 語石校注. 
Beijing: Jinri zhongguo chubanshe 今日中國出版社, 1995.

Yushi yushi yitong ping 1994: Ye Changchi 葉昌熾, und Ke Changsi 柯昌泗. Yushi yushi yitong ping 
語石·語石異同評. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1994.

Zeng Jianhua 2010: Zeng Jianhua 曾劍華. „Xiejiaqiao yihao hanmu jiandu gaishu 謝家橋一號漢墓
簡牘概述“. Changjiang daxue xuebao (shehui kexue ban) 長江大學學報(社會科學版), Nr. 2 
(2010): 9-11.

Zeng Zhaoyu et al 1956: Zeng Zhaoyu 曾昭燏, Jiang Baogen 蔣寳庚, Li Zhongyi 黎忠義, Nanjing 
bowuyuan 南京博物院, und Shandongsheng wenwu guanlichu 山東省文物管理處. Yinan gu 
huaxiangshimu fajue baogao 沂南古畫像石墓發掘報告. Beijing: Wenhuabu wenwu guanliju 
文化部文物管理局, 1956.

Zenghou yi mu 1989: Hubei sheng bowuguan 湖北省博物館. Zenghou yi mu 曾侯乙墓. Beijing: 
Wenwu chubanshe 文物出版社, 1989.

Zhan Yinxin 2001: Zhan Yinxin 詹鄞鑫. Xinzhi de wuqu: wushu yu zhongguo wushu wenhua 心智的
誤區: 巫術與中國巫術文化. Shanghai: Shanghai jiaoyu chubanshe 上海敎育出版社, 2001.



775

Literaturverzeichnis

Zhang & Bai 2006: Zhang Xunliao 張勳燎, und Bai Bin 白彬. Zhongguo daojiao kaogu 中國道教考
古 第一卷 [Archaeological Finds of Daoism in China Vol. 1]. Beijing: Xianzhuang shuju 線裝
書局, 2006.

Zhang Chuanxi 1995: Zhang Chuanxi 張傳璽, Hrsg. Zhongguo lidai qiyue huibian kaoshi 中國歷代
契約會編考釋. Beijing: Beijing daxue chubanshe 北京大學出版社, 1995.

Zhang Chuanxi 2008: Zhang Chuanxi 張傳璽. Qiyueshi maidiquan yanjiu 契約史買地券研究. Bei-
jing: Zhonghua shuju 中華書局, 2008.

Zhang Dan 2013: Zhang Dan 張丹. „Handai tongjing mingwen yanjiu gaikuang ji wenzi bian 漢代
銅鏡銘文研究概況及文字編“. Master Thesis, Jilin University 吉林大學, 2013.

Zhang Hequan 1995: Zhang Hequan 張鶴泉. „Donghan guli wenti shitan 東漢故吏問題試探“. Jilin 
daxue shehui kexue xuebao 吉林大學社會科學學報, Nr. 5 (1995): 8-14.

Zhang Jian & Yu Fuwei 1984: Zhang Jian 張劍, und Yu Fuwei 余扶危. „Luoyang tangsimen liangzuo 
hanmu fajue jianbao 洛陽唐寺門兩座漢墓發掘簡報“. Zhongyuan wenwu 中原文物, Nr. 3 
(1984): 34-42/118-119.

Zhang Jian 1997: Zhang Jian 張劍, und Luoyang shi wenwu gongzuodui 洛陽市文物工作隊. 
„Luoyang litun donghan yuanjia ernian mu fajue jianbao 洛陽李屯東漢元嘉二年墓發掘簡
報“. Kaogu yu wenwu 考古與文物, Nr. 2 (1997): 2-8.

Zhang Jingjing 2011: Zhang Jingjing 張晶晶. „Handai guanyin zhidu kaoshu 漢代官印制度考述“. 
Master Thesis, Jilin University 吉林大學, 2011.

Zhang Jinguang 1997: Zhang Jinguang 張金光. „秦鄉官制度及鄉、亭、里關係“. Lishi yanjiu 歷史
研究, Nr. 6 (1997): 22-39.

Zhang Jinpan & Xu Shihong 1999: Zhang Jinpan 張晉藩, und Xu Shihong 徐世虹. Zhongguo fazhi 
tongshi 中國法制通史. Beijing: Falü chubanshe 法律出版社, 1999.

Zhang Junmin 2001: Zhang Junmin 張俊民. „江陵高臺18號墓木牘釋文淺析“. In Li Xueqin 李學
勤, und Xie Guihua 謝桂華, Hrsg. Jianbo yanjiu 2001 簡帛研究·二〇〇一, 288-291. Guilin: 
Guangxi shifan daxue chubanshe 廣西師範大學出版社, 2001.

Zhang Le 2011: Zhang Le 張樂. „Leye jiandu moushou kao: cong gaodice rushou kaocha 里耶簡
牘“某手”考——從告地策入手考察“, Erstveröffentlichung am 18. April 2011. http://www.bsm.
org.cn/show_article.php?id=1461.

Zhang Peiyu 1989: Zhang Peiyu 張培瑜. „Chutu hanjian boshu shang de lizhu 出土漢簡帛書上的
曆注“. In Chutu wenxian yanjiu xuji 1989, 135-47.

Zhang Qiang 2016: Zhang Qiang 張強. „Overland Traffic in Northwest China During the Han 
Period: A Study of Travel Documents as Recorded in Northwest Manuscripts“. Master thesis, 
Heidelberg University, 2016.

Zhang Qihai 1975: Zhang Qihai 張其海, Shandongsheng bowuguan 山東省博物館, und Cangshan-
xian wenhuaguan 蒼山縣文化館. „Shandong cangshan yuanjia yuannian huaxiangshi mu 山
東蒼山元嘉元年畫象石墓“. Kaogu 考古, Nr. 2 (1975): 124-34.

Zhang Quanmin et al 2007: Zhang Quanmin 張全民, Li Xiaowu 李小武, Yang Junkai 楊軍凱, und 
Xi’an shi wenwu baohu kaogusuo 西安市文物保護考古所. „西安三國曹魏紀年墓清理簡
報“. Kaogu yu wenwu 考古與文物, Nr. 2 (2007): 21-29.

Zhang Rongqiang 2006: Zhang Rongqiang 張榮強. „Sunwu jian zhong de huji wenshu 孫吳簡中的
戶籍文書“. Lishi yanjiu 歷史研究, Nr. 4 (2006): 1-20.

Zhang Rongqiang 2009: Zhang Rongqiang 張榮強. „Qianqin jianyuan ji yu hantang jian jizhang 
zhidu de bianhua <前秦建元籍>與漢唐間籍帳制度的變化“. Lishi yanjiu 歷史研究, Nr. 3 
(2009): 16-38.

http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=1461
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=1461
http://www.bsm.org.cn/show_article.php?id=1461


Anhang

776

Zhang Rongqiang 2010: Zhang Rongqiang 張榮強. Hantang jizhang zhidu yanjiu 漢唐籍帳制度研
究. Beijing: Shangwu yinshuguan 商務印書館, 2010.

Zhang Ruifeng 2003: Zhang Ruifeng 張瑞峰. „Dunhuang shi bowuguan cang ‚tongxin jiaowei‘ gui-
niu yinyin qianshi 敦煌市博物館藏“通信校尉”龜紐銀印淺識“. Wenbo 文博, Nr. 2 (2003): 
79-80.

Zhang Wangao 1993: Zhang Wangao 張萬高. „Jiangling gaotai 18 hao mu fajue jianbao 江陵高臺
18號墓發掘簡報“. Wenwu 文物, Nr. 8 (1993): 12-20/100.

Zhang Wenhan 2012: Zhang Wenhan 張文瀚. „Xiejiaqiao yihao hanmu gaodice bushi 謝家橋一號
漢墓告地策補釋“. Zhongyuan wenwu 中原文物, Nr. 6 (2012): 66-69.

Zhang Xinchao 2014: Zhang Xinchao 張新超. „Qindai chengdanchong kaobian: jianlun qinlü de 
yixie tedian 秦代“城旦舂”考辨——兼論秦律的一些特點“. Shixue jikan 史學集刊, Nr.  10 
(2014): 24-34/78.

Zhang Xiugui 1991: Zhang Xiugui 張修桂. „Tianshui fangmatan ditu de huizhi niandai 天水〈放
馬灘地圖〉的繪製年代“. Fudan xuebao (shehui kexue ban) 復旦學報（社會科學版）, Nr. 1 
(1991): 44-48.

Zhang Xunliao 1996: Zhang Xunliao 1996 張勳燎. „Donghan muzang chutu de jiezhuqi he tians-
hidao de qiyuan 東漢墓葬出土的解注器和天師道的起源“. In Daojia wenhua yanjiu 1996, 
253-66.

Zhang Zhaoyang 2010: Zhang Zhaoyang 張朝陽. „Civil Laws and Civil Justice in Early China“. Diss., 
University of California, Berkeley, 2010.

Zhang Zhenglang 2001: Zhang Zhenglang 張政烺. „Qinhan xingtu de kaogu ziliao 秦漢刑徒的考
古資料“. Lishi jiaoxue 歷史教學, Nr. 1 (2001): 36-39.

Zhang Zhenglang 2004: Zhang Zhenglang 張政烺. Zhang Zhenglang wenshi lunji 張政烺文史論集. 
Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 2004.

Zhang Zhenlong & Zhang Hong 2015: Zhang Zhenlong 張振龍, und Zhang Hong 張宏. „Guanyu 
sima qian bixia baijin sanpin huobi kaobian 關於司馬遷筆下“白金三品”貨幣考辨“. Zhong-
guo qianbijie 中國錢幣界, Nr. 3 (2015): 105-10.

Zhangjiashan hanmu zhujian 2006: Zhangjiashan er si qi hao hanmu zhujian zhengli xiaozu 張家山
二四七號漢墓竹簡整理小組. Zhangjiashan hanmu zhujian (er si qi hao mu) 張家山漢墓竹
簡 (二四七號墓). Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 2006.

Zhao Chao 1992: Zhao Chao 趙超. Hanwei nanbeichao muzhi huibian 漢魏南北朝墓誌彙編. Tian-
jin: Tianjin guji chubanshe 天津古籍出版社, 1992.

Zhao Chongliang 2014: Zhao Chongliang 趙寵亮. „Ye shuo nitong 也說泥筩“. Dongnan wenhua 東
南文化, Nr. 2 (2014): 95-99.

Zhao Kuanghua & Zhou Jiahua 1998: Zhao Kuanghua 趙匡華, und Zhou Jiahua 周嘉華. Zhongguo 
kexue jishushi huaxue juan 中國科學技術史·化學卷. Beijing: Kexue chubanshe 科學出版社, 
1998.

Zhao Kuanghua et al 1990: Zhao Kuanghua 趙匡華, Zhang Qingjian 張清健, und Guo Baozhang 郭
保章. „Zhongguo gudai de qian huaxue 中國古代的鉛化學“. Ziran kexueshi yanjiu 自然科學
史研究, Nr. 3 (1990): 248-57.

Zhao Ning 2014: Zhao Ning 趙寧. „Sanjian hanjin jiandu de souji yu zhengli (shang) 散見漢晉簡牘
的蒐集與整理（上）“. Master thesis, Jilin University 吉林大學, 2014.

Zhao Ping’an 2012: Zhao Ping’an 趙平安. Qin xihan yinzhang yanjiu 秦西漢印章研究. Shanghai: 
Shanghai guji chubanshe 上海古籍出版社, 2012.



777

Literaturverzeichnis

Zhao Shigang & Ou Zhengwen 1987: Zhao Shigang 趙世綱, und Ou Zhengwen 歐正文. „Mixian 
houshiguo han huanxiangshimu fajue baogao 密縣後士郭漢畫像石墓發掘報告“. Huaxia 
kaogu 華夏考古, Nr. 2 (1987): 96-159/223.

Zhao Xueye & Zhao Wanjun 2008: Zhao Xueye 趙雪野, und Zhao Wanjun 趙萬鈞. „Gansu gaotai 
weijin mu muquan ji suo sheji de shenqi he buzhaitu 甘肅高臺魏晉墓墓券及所涉及的神祇
和卜宅圖“. Kaogu yu wenwu 考古與文物, Nr. 1 (2008): 85-90.

Zhao Zhenhua & Dong Yanshou 2010: Zhao Zhenhua 趙振華, und Dong Yanshou 董延壽. „Dong-
han luoyang xian nanzi ...qin maidi qianquan yanjiu 東漢雒陽縣男子□□卿買地鉛券研究“. 
Zhongyuan wenwu 中原文物, Nr. 3 (2010): 74-79.

Zhao Zhenhua 2007: Zhao Zhenhua 趙振華. „Luoyang chutu huangshen zhiduzongshe daojiao 
fayin kao 洛陽出土“黃神”、“治都總攝”道教法印考“. Zhongyuan wenwu 中原文物, Nr.  1 
(2007): 69-71.

Zhao Zhiqian 1864: Zhao Zhiqian 趙之謙. „Bu huanyu fangbei lu 補寰宇訪碑録“. Vorwort 1864. In 
Shike shiliao xinbian 1977-2006, 1:27, 20191-270.

Zheng Jingang 2014: Zheng Jingang 鄭金剛. „Xupu hanmu xianling quanshu shidu wenti buyi 胥浦
漢墓《先令券書》釋讀問題補議“. Wenxian 文獻, Nr. 4 (2014): 6-11.

Zheng Shubin 2005: Zheng Shubin 鄭曙斌. „Qiance de kaogu faxian yu wenxian quanshi 遣策的考
古發現與文獻詮釋“. Nanfang wenwu 南方文物, Nr. 2 (2005): 109-23.

Zheng Shubin 2007: Zheng Shubin 鄭曙斌. „Mawangdui hanmu bohua daoyintu 馬王堆漢墓帛畫
《導引圖》“. Lishi xuexi 歷史學習, Nr. 1 (2007): 12-13.

Zheng Yakun 1985: Zheng Yakun 鄭雅坤. „Tan woguo gudai de fujie (pai) zhidu jiqi yanbian 談我國
古代的符節(牌)制度及其演變“. Xibei daxue xuebao (zhexue shehui kexue ban) 西北大學學報
(哲學社會科學版), Nr. 1 (1985): 56-63.

Zheng Yan 2013: Zheng Yan 鄭岩. Shizhe de mianju: hantang muzang yishu yanjiu 逝者的面具: 漢
唐墓葬藝術研究 [Masking Death : Funerary Art of Medieval China]. Beijing: Beijing daxue 
chubanshe 北京大學出版社, 2013.

Zheng Yuanri et al 1990: Zheng Yuanri 鄭元日, Liu Huaxing 劉華興, Wang Fengyuan 王鳳元, und 
Lingling diqu wenwu gongzuodui 零陵地區文物工作隊. „Hunan yongzhou shi yaozishan 
xihan liu jiang mu 湖南永州市鷂子山西漢“劉疆”墓“. Kaogu 考古, Nr. 11 (1990): 1002-11.

Zhensong laoren yigao jiaji 1996: Luo Zhenyu 羅振玉. Zhensong laoren yigao jiaji 貞松老人遺稿·甲
集. Shanghai: Shanghai shudian 上海書店, 1996.

Zhensong tang jigu yiwen 2003: Luo Zhenyu 羅振玉. Zhensong tang jigu yiwen 貞松堂集古遺文. 2 
Bände. Vorwort 1930. Beijing: Beijing tushuguan chubanshe 北京圖書館出版社, 2003.

Zhong Changfa 1993: Zhong Changfa 鐘長髮, und Wuwei diqu bowuguan 武威地區博物館. „Gansu 
wuwei hantanpo donghan mu 甘肅武威旱灘坡東漢墓“. Wenwu 文物, Nr. 10 (1993): 28-33.

Zhongguo hanhua yanjiu 2010: Zhu Qingsheng 朱青生, Hrsg. Zhongguo hanhua yanjiu di san juan 
中國漢畫研究. 第三卷. Guilin: Guangxi shifan daxue chubanshe 廣西師範大學出版社, 2010.

Zhongguo kaoguxue nianjian 1988: Zhongguo kaogu xuehui 中國考古學會. Zhongguo kaoguxue 
nianjian 1987 中國考古學年鑒·1987. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 1988.

Zhongguo kaoguxue qinhan juan 2010: Zhongguo shehui kexueyuan 中國社會科學院. Zhongguo 
kaoguxue qinhan juan 中國考古學·秦漢卷. Beijing: Zhongguo shehui kexue chubanshe 中國
社會科學出版社, 2010.

Zhongyang yanjiuyuan 1981: Zhongyang yanjiuyuan 中央研究院, Hrsg. Zhongyang yanjiuyuan 
guoji hanxue huiyi lunwenji: lishi kaogu zu 中央研究院國際漢學會議論文集·歷史考古組. 
Taibei: Zhongyang yanjiuyuan 中央研究院, 1981.



Anhang

778

Zhou Jin 1929: Zhou Jin 周進. Juzhencaotang hanjin shiying 居貞草堂漢晉石影. Tianjin: privat 
gedruckt, 1929.

Zhou Shirong 1978: Zhou Shirong 周世榮. „Changsha chutu xihan yinzhang jiqi youguan wenti 
yanjiu 長沙出土西漢印章及其有關問題研究“. Kaogu 考古, Nr. 4 (1978): 271-79.

Zhou Shirong 1990: Zhou Shirong 周世榮. „Mawangdui hanmu de shenqitu bohua 馬王堆漢墓的“
神祗圖”帛畫“. Kaogu 考古, Nr. 10 (1990): 925-928/965.

Zhou Xiaolu 2004: Zhou Xiaolu 周曉陸. Butiange yanjiu 步天歌硏究. Beijing: Zhongguo shudian 
中國書店, 2004.

Zhu Dexi & Qiu Xigui 1980: Zhu Dexi 朱德熙, und Qiu Xigui 裘錫圭. „Mawangdui yihao hanmu 
qiance kaoshi buzheng 馬王堆一號漢墓遣策考釋補正“. Wenshi 文史 10 (1980): 61-74.

Zhu Dexi 1995: Zhu Dexi 朱德熙. Qiu Xigui 裘錫圭, und 李家浩, Hrsg. Zhu Dexi gu wenzi lunji 朱
德熙古文字論集. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1995.

Zhu Jiang 1960: Zhu Jiang 朱江, und Jiangsu sheng wenwu guanli weiyuanhui 江蘇省文物管理委
員會. „Jiangsu gaoyou shaojiagou handai yizhi de qingli 江蘇高郵邵家溝漢代遺址的清理“. 
Kaogu 考古, Nr. 10 (1960): 18-23/44.

Zhu Lei 2011: Zhu Lei 朱磊. „Tan handai jiezhuping shang de beidou yu guixiu 談漢代解注瓶上的
北斗與鬼宿“. Wenwu 文物, Nr. 4 (2011): 92-96.

Zhu Liang & Yu Fuwei 1980: Zhu Liang 朱亮, und Yu Fuwei 余扶危. „Luoyang donghan guanghe 
ernian wang dang mu fajue jianbao 洛陽東漢光和二年王當墓發掘簡報“. Wenwu 文物, Nr. 6 
(1980): 52-56.

Zhu Qingsheng 1995: Zhu, Qingsheng. „Türschutzgötter in chinesischen Farbholzdrucken: die 
Geschichte ihrer Entstehung“. Diss., Heidelberg University, 1995.

Zhu Qingsheng 1998: Zhu Qingsheng 朱青生. Jiangjun menshen qiyuan yanjiu: lun wujie yu cheng-
xing 將軍門神起源研究: 論誤解與成形. Beijing: Beijing daxue chubanshe 北京大學出版
社, 1998.

Zhu Sheng 1983: Zhu Sheng 朱晟. „Woguo gudai guanyu qian de huaxue zhishi 我國古代關於鉛的
化學知識“. Huaxue tongbao 化學通報, Nr. 4 (1983): 52-55.

Zhuo Zhenxi 1980: Zhuo Zhenxi 禚振西. „Shaanxi huxian de liangzuo hanmu 陝西戶縣的兩座漢
墓“. Kaogu yu wenwu 考古與文物, Nr. 1 (1980): 44-48.

Ziwei doushu quanshu 1984: Chen Tuan 陳摶. Kommentiert von Tong Pengnian 童彭年. Ziwei 
doushu quanshu 紫微鬥數全書. Taibei: privat gedruckt, 1984.

Zixia ji: Li Kuangyi 李匡義. Zixia ji 資暇集. In Congshu jicheng chubian, Vol. 279, 1-28.
Zizhi tongjian: Sima Guang 司馬光. Kommentiert von Hu Sanxing 胡三省. Zizhi tongjian 資治通

鑑. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1956.
Zou Houben 1979: Zou Houben 鄒厚本. „Jiangsu xuyi dongyang hanmu 江蘇盱眙東陽漢墓“. 

Kaogu 考古, Nr. 5 (1979): 412-426/483-486.
Zou Ji-wan 1981: Zou Ji-wan 鄒紀萬. Lianghan tudi wenti yanjiu 兩漢土地問題研究. Taibei 臺北: 

國立臺灣大學文學院印行, 1981.
Zou Shuijie 2011: Zou Shuijie 鄒水傑. „Qindai jiandu wenshu gangao moumouzhu geshi kao 秦代

簡牘文書“敢告某某主”格式考“. Jianbo yanjiu 簡帛研究, 2011, 79-87.
Zou Shuijie 2014: Zou Shuijie 鄒水傑. „里耶秦簡“敢告某主”文書格式再考“. Ludong daxue xuebao 

(zhexue shehui kexue ban) 魯東大學學報(哲學社會科學版) 31, Nr. 5 (2014): 75-83.



779

Glossar

Chinesisch Deutsch

柏梁體 Versmaß Boliangti

薄命蚤死 aufgrund seines unglücklichen Schicksals früh verstorben

報應 Vergeltung

表章 Thronbericht

察舉 Empfehlung 

成熟期 Reifephase

承負 übertragene Schuld

尺六桃券 der Pfirsichholzvertrag von einem Fuß und sechs Zoll 
Länge

除 tilgen; eliminieren; austreiben

丹書鐵券 mit Zinnober beschrifteter Eisenvertrag

誕生期 Entstehungsphase

地券 Vertrag über ein Landstück

地下二千石 der Beamte der Unterwelt mit dem Rang von zweitausend 
Shi

地支 Erdzweig

發展初期 Frühphase

發展中期 Frühe  Reifephase

封禪 fengshan-Opferzeremonien 

封泥 Tonsiegelabdruck

封泥匣 Tonsiegelabdruckkästchen

符 fu-Kerbholz

祔葬 Bestattung der Mitglieder einer ganzen Familie in einem 
Gemeinschaftsgrab

復 fu-Tabu

敢告 Ehrfurchtsvoll setze [ich] … hierüber in Kenntnis

Erschienen in: Chen, Liang: Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit: Eine typologische 
Untersuchung der Jenseitsvorstellung, Heidelberg: CrossAsia-eBooks, 2021. 
DOI: https://doi.org/10.11588/xabooks.670

https://doi.org/10.11588/xabooks.670


Anhang

780

敢言之 Ehrfurchtsvoll erstatte [ich] hierüber Bericht

告地書 (衣器契, 衣物券, 
告墓牘, 告地策, 告地下
的文移, 告地下官吏文
書, 告地文書, 告地下官
吏文, 文告牘, 告地下官
吏的冥間文書, 冥書 )

Schreiben an die Unterwelt

鈎挍 zeitliche Verstrickungen zwischen den Verstorbenen  
und den Hinterbliebenen

故吏 ehemalige Untergebenen  

漢制 Han-Typus  

豪族 mächtiger Familienclan

合葬 Paarbestattung

河南尹類型 Henanyin-Typus

弘農類型 Hongnong-Typus

戶籍 Haushaltsregister

華勝 huasheng-Haarschmuck 

急急如律令 [Das oben Stehende] eilt sehr und soll gemäß den 
Gesetzen und Regularien behandelt werden.

檢 jian-Adresstäfelchen

建除 astrologisches Ordnungssystem Jianchu

教育資源 Bildungsressourcen

楬 jie-Holz- oder Bambusschildchen

節 jie-Kerbholz

節氣 Knoten von Qi

解 auflösen; entfernen; eliminieren

晉制 Jin-Typus  

禁忌 Tabu

京兆尹類型 Jingzhaoyin-Typus

經典化 Kanonisierung



781

Glossar

舉主 Ernenner  

君臣名分 Monarch-Untertan-Beziehung

軍功階層 Kriegsverdienstschichten

考據學 beweismittelbasierte Forschung

來世觀念 Jenseitsvorstellung

禮儀改革 Ritualreform

利益共同體 Interessengemeinschaft

買地券 (買地莂, 買田券) Landkaufvertrag

門生 ehemalige  Schüler 

冥界文書 Texte der Unterwelt

銘旌 mingjing-Seelenfahne

墓伯 Grabsenior 

墓券 Grabvertrag

墓葬文書 Grabtext

墓誌 Epitaph

辟除 Nominierung 

鉛人 Bleimännlein

錢即日畢 Das Geld wurde noch am selben Tag bezahlt. 

錢千無五十 Im Falle einer Zahlung mit Münzen von niedrigem Rein-
heitsgrad des Metalls wird der Kaufpreis um 5% reduziert.

遣冊 (遣策) Beigabenregister

丘丞 Hügelminister

日書 rishu-Almanach

如律令 [Das oben Stehende] soll gemäß den Gesetzen  
und Regularien behandelt werden.

三命說 Lehre der drei Schicksale

三年喪 dreijähriges Trauergewand 

三蹻 Drei Reittiere

三屍 Drei böse Begierden



Anhang

782

社會階層 gesellschaftliche Schicht

石羊 Steinschaf

式 shi-Weissagungsgerät

受數 das Haushaltsregister entgegennehmen

數術 Zahlenkunst

四角立封 An den vier Ecken [des Grabs] wurden Abwehrzeichen 
errichtet.

泰山君 Herr des Berges Tai  

桃券 Pfirsichholzvertrag 

桃人 Pfirsichholzmännlein

天帝神師 Geistermeister des Himmlischen Herrn

天帝使者 Bote des Himmlischen Herrn

天干 Himmelsstamm

土地兼併 Bodenannexion

瓦當 wadang-Traufziegel

文本 Text

文化傳播 kultureller Transfer; Kulturtransfer

文化傳承 Kulturtradierung

文化中心 kulturelles Zentrum

五石 Fünf Erzsorten

五銖錢 wuzhu-Münze

孝 kindliche Pietät

壓勝錢 apotropäische Münze

移葬 die erneute Bestattung 

儀式 Ritual

有天帝教 Das ist ein Befehl des Himmlischen Herrn.

葬儀文書 Begräbnistext

斬草 Stroh durchhauen



783

Glossar

旐 zhao-Seelenfahne

適 Verfehlung

鎮墓罐 grabschützender Tontopf

鎮墓瓶 grabschützende Tonflasche

鎮墓文(削除文, 解除文) grabschützender Text

中央政府 Zentralregierung

重復 zeitliche Verstrickungen zwischen den Verstorbenen  
und den Hinterbliebenen

注 zeitliche Verstrickungen zwischen den Verstorbenen  
und den Hinterbliebenen



Während der Han-Zeit (202 v. Chr.–220 n. Chr.) wurden in China den Gräbern Begräbnistexte 
beigegeben. Diese sollten der Kommunikation zwischen Diesseits und Jenseits dienen. Dieses 
Werk analysiert systematisch Begräbnistexte aus etwa 180 Gräbern und zeigt so die Entwick-
lung der Jenseitsvorstellung in Verbindung mit dem gesellschaftlichen Wandel in der Han-Zeit 
auf. Ein besonderes Augenmerk wird dabei auf die Form und materielle Beschaffenheit der 
Texte, ihre physische und symbolische Position im Grab sowie das Layout der Begräbnistexte 
und die in ihnen verwendeten Siegel gelegt. Durch die statistische Auswertung des geografi-
schen und zeitlichen Auftretens der Begräbnistexte werden zudem die Verbreitungszentren 
identifiziert und regionale Interaktionen aufgezeigt. Außerdem wird der Zusammenhang 
zwischen dem Ausbruch von Epidemien und der Verbreitung der grabschützenden Texte in 
der Ost-Han-Zeit untersucht. Anhand ausführlicher Textanalysen wird anschließend der Frage 
nachgegangen, ob grabschützende Texte als Produkte des Volksglaubens oder des Daoismus 
anzusehen sind.

ISBN 978-3-946742-74-6

9 783946 742746


	Impressum
	Danksagung
	Inhaltsverzeichnis
	Zeittafel der Han-Zeit
	0. Einführung
	0.1 Forschungsobjekt und Ziel
	0.2 Forschungsmethode
	0.3 Forschungsgeschichte

	1. Abgrenzung des Forschungsfeldes
	1.1		Der Begriff „Begräbnistext“ und seine Klassifikation
	1.1.1	Begräbnistexte im engeren Sinne und im weiteren Sinne
	1.1.2	Klassifikation der Grabtexte und Begräbnistexte

	1.2	Die vier Gattungen der Begräbnistexte
	1.2.1	Schreiben an die Unterwelt gaodishu
	1.2.2 Landkaufvertrag maidiquan
	1.2.3	Grabschützender Text zhenmuwen
	1.2.4 Grabschützender Talisman und grabschützendes Siegel


	2. Schriftlichkeit
	2.1	Das Schreiben an die Unterwelt
	2.1.1	Typische und untypische Schreiben an die Unterwelt
	2.1.2	Funktionen der Schreiben an die Unterwelt und ihr Textmuster

	2.2		Landkaufverträge
	2.2.1	Einordnung der Landkaufverträge in zwei Gruppen
	2.2.2	Preis, Fläche des Landstücks und die Identität der Käufer, Verkäufer und Zeugen

	2.3		Grabschützende Texte
	2.3.1	Genau datierbare grabschützende Texte
	2.3.2	Grabschützende Texte ohne identifizierbare Zeitangabe
	2.3.3	Textliche Merkmale der grabschützenden Texte

	2.4	Talisman
	2.4.1	Module der Talismane
	2.4.2 Bedeutung der Talismane


	3. Materialität und Raum
	3.1	Form und Material
	3.1.1	Tontöpfe
	3.1.2	Bleitäfelchen
	3.1.3	Bleimännlein
	3.1.4	Holztäfelchen
	3.1.5	Seidenfahnen
	3.1.6	Steinplatten, Steinschafe und Jadeplättchen
	3.1.7	Ziegelsteintafel und Ziegelsteinröhrchen
	3.1.8	Erze
	3.1.9	Organische Überreste

	3.2	Bildliche Erscheinungsform und Siegel
	3.2.1	Layout der Inschrift
	3.2.2	Grabschützende Siegel
	3.2.3	Versiegelung des Schreibens

	3.3	Der Raum
	3.3.1	Die physische Position der Begräbnistexte und ­grabschützenden Töpfe im Grab
	3.3.2	Die symbolische Position der Begräbnistexte und grabschützende Töpfe im Grab
	3.3.3	Schematische Einteilungen des Raums nach Prinzipien der Zahlenkunst


	4. Die Begräbnistexte im sozialen Wandel der Han-Zeit
	4.1	Die geographische und zeitliche Verteilung der Begräbnistexte
	4.1.1	Geographische Verteilung der Begräbnistexte
	4.1.2	Zeitliche Verteilung der Begräbnistexte

	4.2	Entwicklung der Jenseitsvorstellung
	4.3	Epidemien und Proto-Daoismus
	4.3.1	Epidemien und grabschützende Texte
	4.3.2	Volksglaube oder Daoismus

	4.4	Begräbnistexte und mächtige Familien
	4.4.1	Grabherren und ihre Gesellschaftsschichten
	4.4.2	Begräbnistexten, Grabstelen und mächtige Familien


	5. Zusammenfassung
	Glossar
	Literaturverzeichnis
	Abbildungen und Bildnachweise



