

Histoire, archéologie et société conférences académiques franco-chinoises

#### L'ÉTUDE DES CONTES

CE QUE LES CONTES NOUS APPRENNENT SUR L'HOMME

François Flahault







### Histoire, archéologie et société conférences académiques franco-chinoises

Cahier No.5

#### L'ÉTUDE DES CONTES CE QUE LES CONTES NOUS APPRENNENT SUR L'HOMME

François Flahault

École française d'Extrême-Orient Centre de Pékin Ouvrage réalisé avec le concours du Ministère des Affaires étrangères

EFEO Centre de Pékin

Histoire, archéologie et société - conférences académiques franco-chinoises

Cahier nº 5

ISBN 2 85539 625-5

Imprimé à Pékin en août 2003 en 950 exemplaires

Ce cahier a été réalisé par Michela Bussotti

Depuis 1997, le centre de l'École française d'Extrême-Orient à Pékin organise avec le soutien du Ministère des Affaires étrangères et de l'Ambassade de France un programme intitulé Histoire, archéologie et société - conférences académiques franco-chinoises.

Ces conférences sont prononcées par des spécialistes français et chinois qui viennent exposer les résultats de leurs travaux les plus récents. Elles sont suivies par des chercheurs, des professeurs et des étudiants, ainsi que par un public cultivé.

Plusieurs universités et institutions de recherche accueillent à tour de rôle les conférenciers et participent à l'organisation des rencontres : l'Université de Pékin, l'Université Tsinghua, l'Université Normale de Pékin, les Instituts d'Histoire, d'Archéologie et de Sociologie de l'Académie des Sciences Sociales de Chine, l'Institut d'Histoire des Sciences de l'Académie des Sciences et la Bibliothèque Nationale.

Afin de diffuser plus largement ces recherches, nous entreprenons la publication de certaines d'entre elles en français et en chinois. Dans ce cinquième *Cahier* nous présentons la conférence de François Flahault, directeur de recherches au Centre National de la Recherche Scientifique.

Après un bref aperçu sur l'histoire de l'étude des mythes, des légendes et des contes en Europe, l'auteur montre comment les contes mettent toujours en scène un personnage qui, placé dans certaines circonstances, parvient ou ne parvient pas à réaliser son désir. En analysant la structure des contes à l'aide d'exemples, il explique que, malgré leur invraisemblance, ils témoignent pourtant de certaines réalités humaines.

Depuis 1997, le centre de l'Ecole rangaise d'Extranse-Orleite à Pélais organise avec le soutien du Ministère des Afrants etrangeires et de l'Ambassade de France, un programme instituté Airebira, archéologie et toutes conférence academques frants climités, le secont de conférence de la littre de l'Ambassade de l'Ambassad

Ces conférences sont pronouctes par des spécialistes français et chinois qui viennent exposer les résultats de teurs travaux les plos recents. I'lles sont suivies par des charcheurs, des professeurs et des éméliants, ainsi que par un public cultive.

Plusieurs universités et institutions de recherche accaeillent à rout de rise conférences et participant à l'organisation des resourtes. l'Université de Pelan, l'Université Normale de Pelan, les festiums d'Université Normale de Pelan, les festiums d'Université, d'Archéologie et de Sociologie de l'Académie des Sciences Sociales de Clarie, l'Institut d'Histoire des Sociences de l'Académie des Sciences et la Bilistration d'Alistoire des Sociences de l'Académie des Sciences et la Bilistration d'Alistoire des Sociences de l'Académie des Sciences et la Bilistration de Sciences et la Bilistration des Sciences de l'Académie des Sciences et la Bilistration de Sciences et la Bilistration des Sciences de l'Académie des Sciences et la Bilistration des Sciences de l'Académie des Sciences et la Bilistration de Sciences de l'Académie des Sciences et la Bilistration de l'Académie des Sciences de l'Académie de l'Ac

Afin de diffuser plus largement ets recherches, nous entreprenous la publication de certaines d'entre elles en trançais et en clanois. Dans ce chaquiente Catar neus présentions la conference de financials l'labault, directeur de recherches au Centre Nademal de la facilitation Scientifique.

Apresson bret aperor sur l'histoire de l'éngle des invries, des légendes et des conces entent toujours et des conces entent toujours en seère un précipituage qui, place dons certaines enconstances, parvient ou un parvient par à réaliste son violin l'in analysant la séruenne des conces à l'aide d'exemples, il explique que, maigre laur it vraisenblance, de taines grouss pourrant de curraigne pour la la la concession de curraigne de la contrait de curraigne pour la contrait de curraigne pour la curraigne de la curraigne de la curraigne de curraigne

Linguis, A. a. Marco, Ac. 2004 Million 224, Co. of Mills

Constitution of the Consti

## L'ÉTUDE DES CONTES CE QUE LES CONTES NOUS APPRENNENT SUR L'HOMME

#### François Flahault

Directeur de recherches au Centre National de la Recherche Scientifique Membre du Centre de Recherches sur les Arts et le Langage

Dans la Grèce ancienne, il y a deux mille cinq cents ans environ, les lettrés se préoccupaient déjà des mythes et des légendes. Comme les anciennes civilisations de Mésopotamie ou d'Egypte, les Grecs honoraient de multiples dieux et racontaient à leur sujet de nombreuses histoires. Les Grecs aimaient croire que dans un passé lointain, les hommes et les dieux avaient vécu plus proches les uns des autres et ils racontaient des légendes au sujet de héros — comme, par exemple, Prométhée — qui n'étaient pas des dieux mais qui étaient tout de même plus puissants que les êtres humains Il aurait été difficile aux intellectuels de l'antiquité grecque, et ensuite à ceux de l'empire romain, de rejeter entièrement les croyances et les récits qui étaient intimement liés à leur culture. Cependant, il ne pouvaient pas non plus accepter tout à fait ces histoires invraisemblables et bizarres. Ils cherchèrent donc à se former une conception plus philosophique et plus abstraite des dieux en les débarrassant des faiblesses et des passions humaines que la mythologie leur attribuait. Ils cherchèrent également à donner un sens aux légendes apparemment absurdes qui entouraient les héros et les dieux.

Pour cela, ils utilisèrent deux méthodes. La première méthode consistait à dire que la légende contenait un fond de vérité historique : ce qui était invraisemblable était le fruit de l'imagination, mais en débarrassant la légende de ses éléments fictifs, on pouvait retrouver derrière un noyau de faits historiques. La seconde méthode consistait à se convaincre que contes, mythes et légendes avaient une signification symbolique. On pensait que chaque élément du récit avait un sens caché. Dans ces conditions, il fallait déchiffrer ces éléments, les traduire, c'est-à-dire remplacer ce

qu'ils paraissaient dire par ce qu'on croyait qu'ils voulaient vraiment signifier. Cette seconde méthode présentait plusieurs avantages :

- 1 -Elle permettait de conserver toutes ces histoires en leur donnant une place dans la culture savante puisque ce qu'elles avaient d'absurde et d'incompréhensible était considéré comme une simple apparence sous laquelle se trouvait un sens précieux et instructif.
- 2 Pour interpréter ces histoires, il fallait posséder des connaissances et faire preuve de finesse. L'activité d'interprétation permettait donc aux lettrés de se mettre en valeur et d'en imposer à leurs lecteurs.
- 3 Ces lettrés pouvaient toujours s'arranger pour montrer que la signification du récit confirmait leurs propres convictions philosophiques et religieuses.

Etant donné ces avantages, il n'est pas étonnant que les chrétiens aient utilisé eux aussi cette méthode. En appliquant à la Bible le même procédé d'interprétation symbolique que les lettrés païens utilisaient, les chrétiens pouvaient montrer à ceux-ci que les histoires vulgaires ou invraisemblables que contenait la Bible dissimulaient en réalité une sagesse profonde.

C'est ainsi que ce procédé d'interprétation symbolique prit une place importante et durable dans la pensée européenne jusqu'à nos jours. C'est seulement au cours du XX<sup>e</sup> siècle que quelques savants prirent clairement conscience des deux graves défauts que comporte cette méthode et y renoncèrent. Le premier défaut est celui-ci : pour croire que les contes, les mythes ou les légendes veulent dire quelque chose, il faut supposer qu'il y a derrière ces histoires une intention, comme si, à travers elles, quelqu'un voulait dire quelque chose. Pour les prêtres qui lisaient la Bible, cela allait de soi puisqu'ils croyaient que le texte de la Bible avait été révélé par Dieu et qu'à travers les nombreux récits que contient ce livre, Dieu parlait aux hommes dans le but de les instruire. Mais un savant qui lit des contes populaires sait bien que ces contes n'ont pas été imaginés pour transmettre une signification. Il sait qu'il s'agit seulement d'histoires destinées à distraire ceux qui les écoutent et à leur faire plaisir [ill. 1]. L'idée qu'un conte ou une légende doit être déchiffré comme un message apparaît donc très discutable. Une maison, avec ses différentes pièces, sa cour, son jardin, a un sens pour la personne qui habite cette maison. Et pourtant, une maison ne veut rien dire, elle n'est pas un message qui demande à être traduit. De même, un conte a un sens pour ceux qui l'écoutent et qui y prennent plaisir, mais cela ne prouve pas qu'il signifie quelque chose.

Le deuxième défaut de l'interprétation symbolique, c'est qu'elle permet de faire dire ce qu'on veut aux récits que l'on étudie. En fait, on retrouve à la fin ce qu'on savait déjà avant d'interpréter le récit. On ne découvre rien de nouveau puisque, pour interpréter le récit, on s'appuie sur un ensemble de significations que l'on connaît d'avance. Par exemple, dans l'histoire d'Adam et Eve, on raconte que Dieu, lorsqu'il chasse du Paradis le premier homme et la première femme parce qu'ils lui ont désobéi, leur fabrique des vêtements avec des peaux de bêtes. Les premiers chrétiens expliquèrent cet épisode à l'aide de la méthode symbolique : les peaux de bêtes dont Adam et Eve étaient revêtus symbolisaient les désirs corporels qui, désormais, pesaient sur eux, des désirs qui les éloignaient de Dieu et les rapprochaient des bêtes. Ainsi, l'histoire d'Adam et Eve était utilisée pour confirmer la doctrine chrétienne et pour en donner une illustration.

Une fois qu'on a repéré les deux principaux points faibles de la méthode symbolique, la question qui se pose est celle-ci : comment éviter de tomber dans ces difficultés ?

La méthode vers laquelle les chercheurs se sont orientés a consisté à laisser provisoirement de côté la question du sens des récits et à commencer par en étudier la structure, l'organisation. Cette voie doit être complétée par une autre qui consiste à essayer de comprendre ce que ces histoires évoquent pour les gens qui les aiment, avec quels aspects de leur culture elles sont en résonance, pourquoi ces histoires leur plaisent, pourquoi elles se fixent dans leur mémoire.

Ici, il faut citer quelques chercheurs parmi les plus importants. D'abord, Georges Dumézil (mort à Paris en 1986), qui avait consacré sa vie à l'étude comparée des mythologies et des institutions des peuples indo-européens. Il a notamment publié Les dieux des Indo-Européens en 1952, aux Presses Universitaires de France, et Mythe et épopée en 1968, aux éditions Gallimard. Dans Mythe et épopée, il a montré comment des récits que les Romains présentaient comme des histoires vraies dérivaient en fait de mythes que l'on pouvait retrouver chez d'autres peuples indo-européens. En confrontant ces mythes les uns aux autres, il a fait apparaître leur structure commune. Il a également montré que cette structure, où l'on retrouve toujours trois types de personnages, les prêtres, les guerriers et les travailleurs, était en résonance avec les institutions fondamentales de ces peuples.

Claude Lévi-Strauss a quelques années de moins que Dumézil. J'ai suivi ses cours lorsque j'étais jeune. Il a développé la méthode d'analyse structurale en s'inspirant

de la linguistique, plus précisément de la phonologie. En effet, les sons fondamentaux d'une langue forment une série d'oppositions, et grâce à ces oppositions, ils se distinguent les uns des autres. Lévi-Strauss a pensé que les éléments des mythes, eux aussi, s'opposent les uns aux autres et, ainsi, s'ordonnent les uns par rapport aux autres. Cette hypothèse s'est révélée féconde. On a pu ainsi comprendre que des récits apparemment absurdes ne sont cependant pas le fruit du hasard : ils ont un sens, un peu comme les différentes parties d'une maison ont un sens les unes par rapport aux autres. Ou comme les différents motifs dont l'assemblage constitue un morceau de musique : en répondant les uns aux autres, les motifs musicaux forment une suite qui a un sens pour les auditeurs.

Je dois citer également un chercheur dont j'ai été l'élève et à qui je dois beaucoup, Jean-Pierre Vernant. Comme Dumézil et Lévi-Strauss, Vernant a étudié les mythes, mais en se spécialisant sur la Grèce ancienne. Parmi ses principaux ouvrages, on peut citer Mythe et pensée chez les Grecs (1965, éditions Maspero, republié par les éditions La Découverte); Mythe et tragédie en Grèce ancienne (avec l'historien Pierre Vidal-Naquet, 1972, mêmes éditeurs), qui contient une étude passionnante sur l'histoire d'Œdipe; La cuisine du sacrifice en pays grec (avec Marcel Detienne, 1979, éditions Gallimard). À mon avis, ces ouvrages sont plus formateurs que ceux que Lévi-Strauss a consacrés aux mythes des Indiens d'Amérique. En effet, Vernant expose en détail sa démarche, il montre bien sur quoi reposent ses conclusions.

Je dois mentionner encore Paul Veyne, un historien de l'Antiquité qui a écrit un livre très suggestif pour ceux qui travaillent sur les légendes et qui s'intéressent à la croyance. Cet ouvrage a pour titre Les Grecs ont-ils cru à leurs mythes ? (éditions du Seuil, 1983). Paul Veyne montre que les êtres humains ne font pas toujours une distinction nette entre la vérité et la fiction, il explique comment nous pouvons à la fois constater qu'une légende est invraisemblable et croire tout de même qu'elle n'est pas dépourvue de vérité.

Lorsque j'ai commencé à étudier les contes qui ont été collectés en Europe, ces contes avaient été classés soigneusement. Les chercheurs qui travaillent sur les contes connaissent *The types of the Folktale: a Classification and Bibliography*, d'Antti Aarne et Stith Thompson (publié à Helsinki en 1961) : cet ouvrage est très utile parce qu'il constitue un répertoire de toutes les intrigues des contes recueillis en Europe. Les scénarios-types des contes, c'est-à-dire le genre de personnages, de situation et d'actions que l'on retrouve d'un conte à l'autre avaient également été étudiés par un chercheur russe, Vladimir Propp. Mais ce qui m'intéressait, pour ma part, c'était de comprendre

non pas les traits communs à l'ensemble des contes, mais ce qu'il y a de particulier dans chacun. Pourquoi, par exemple, les jeunes enfants sont-ils fascinés par l'histoire d'une petite fille qui finit par être dévorée par un loup. L'histoire de Cendrillon est très célèbre en Europe [ill. 2], mais il en existe également des variantes en Asie [ill. 3] : pourquoi ce conte suscite-t-il un intérêt presque universel?

Un point qu'il faut d'abord souligner, c'est que les contes ne sont pas racontés pour les mêmes raisons que les légendes. Une légende est souvent aussi distrayante qu'un conte, mais elle intéresse également les auditeurs pour une autre raison : elle se rattache à quelque chose de vrai, par exemple à un lieu bien réel où l'on croit qu'il s'est passé autrefois quelque chose d'extraordinaire. Les contes, au contraire, se présentent comme des histoires fictives : lorsque nous lisons un conte, nous savons bien que rien n'est vrai [ill. 4]. Mais cela ne nous gêne pas : on ne lit pas un conte pour s'instruire, on le lit ou on l'écoute pour éprouver du plaisir. Cependant, il faut ajouter que la frontière qui sépare les contes des légendes n'est pas toujours aussi nette ; c'est le cas pour les histoires de revenants comme celles que l'on trouve dans le recueil de Pu Songling, Contes fantastiques du Pavillon des Loisirs : les lecteurs savent bien que ces histoires ont été inventées, mais cela n'empêche pas que certains d'entre eux croient tout de même que les revenants existent.

D'une manière générale, si nous aimons un conte, si nous nous en souvenens, ce n'est pas parce que nous croyons qu'il est vrai, ce n'est pas pour nous instruire, c'est parce que ce conte nous fait plaisir. De ce point de vue, les contes peuvent être comparés aux chansons, bien que les contes soient faits de paroles (ils comportent tout au plus une petite formule chantée). De même qu'on mémorise une chanson parce que les motifs musicaux ont une forme qui nous plaît et qui s'imprime en nous, les contes, eux aussi, comportent une suite de motifs. Chacun des motifs a un lien avec le précédent du fait qu'il le répète, ou parce qu'il introduit une variation, ou parce qu'il contraste avec lui. La voix du conteur donne vie à cette suite de motifs. À cet égard, les contes, comme la musique ou comme les jeux, répondent à un désir que nous éprouvons tous, le désir que le temps qui passe ne soit pas vide, le désir d'avoir conscience de quelque chose plutôt que d'avoir conscience qu'il n'y a rien (car avoir conscience qu'il n'y a rien, être en proie au vide est une expérience désagréable).

Toutefois, ceux qui écoutent un conteur n'entendent pas seulement sa voix et ses paroles. Car, bien sûr, ses paroles évoquent des images et ces images s'enchaînent

dans l'esprit des auditeurs pour former une histoire, c'est-à-dire pour évoquer quelque chose qui arrive à quelqu'un. La question que peut alors se poser le chercheur est celle-ci : qu'est-ce qui fait que nous avons plaisir à nous souvenir de ce qui est arrivé à quelqu'un alors que nous savons très bien qu'en réalité ce quelqu'un n'a jamais existé et que les événements racontés ne se sont jamais produits ?

Il y a une première réponse, qui est simple : un récit qui n'est pas vrai permet d'imaginer des choses plus intéressantes que celles qui peuvent se produire dans la vie quotidienne. Autrement dit, un conte nous fait plaisir parce qu'il nous permet d'habiter en imagination dans un monde plus vaste que celui dans lequel nous vivons en réalité, un monde qui échappe aux limites de la vie ordinaire.

Mais cette réponse ne suffit pas. En effet, une histoire qui ne ressemblerait pas du tout à la vie ordinaire, une histoire qui n'aurait rien de commun avec notre propre existence ne pourrait pas nous intéresser. Même si une histoire met en scène un monde imaginaire, il est donc nécessaire qu'elle comporte aussi des enjeux qui sont en résonance avec ce qui nous concerne fortement dans la vie réelle. C'est pourquoi, en racontant l'histoire de ce qui est arrivé à quelqu'un, un conte raconte l'histoire d'un désir qui se réalise ou qui ne se réalise pas, un désir qui se développe dans une situation donnée, qui est soumis à certaines contraintes, un désir qui trouve un chemin qui lui permet de se réaliser ou qui ne trouve pas ce chemin. Le conte nous invite à imaginer un état de manque, un état d'insatisfaction. Il nous invite également à imaginer un état de plénitude, de satisfaction. Et entre ces deux états, il y a évidemment un écart, une distance, et la question est de savoir si cette distance peut être franchie et comment. C'est là un enjeu fondamental pour chacun de nous. Il n'est donc pas étonnant qu'un récit qui met en scène cet enjeu nous intéresse : le récit n'est pas vrai, et pourtant ce dont il parle est vrai dans la mesure où cela évoque quelque chose qui existe réellement en nous : le désir, ce que nous désirons et les chemins favorables ou défavorables à la réalisation de nos désirs.

Voici un conte qui va me permettre d'illustrer ce que je viens de dire :

Un pauvre bûcheron se plaint de sa misère. Voici qu'une divinité lui apparaît. Cet être surnaturel lui promet de réaliser les trois premiers souhaits qu'il formulera, quels qu'ils soient. Le bûcheron retourne chez lui tout joyeux et raconte à sa femme ce qui lui est arrivé. Ils décident tous deux d'attendre et de réfléchir avant de formuler un souhait. L'homme

s'assoit devant le feu pour se réchauffer. L'idée lui vient qu'un morceau de boudin grillé sur le feu serait bien agréable à manger, et voici que, sans même s'en rendre compte, il formule ce souhait. Le boudin apparaît aussitôt. La femme du bûcheron se met en colère contre son mari : « Tu pouvais obtenir de l'or, des diamants, de beaux habits, ou même un empire, et voilà que tu demandes du boudin! » Le mari répond sur le même ton et tous deux se disputent. Le bûcheron en vient à s'écrier : « Ah, si ce boudin pouvait te pendre au bout du nez! » Et le boudin se fixe sur le nez de la femme. Il ne reste donc plus qu'un souhait. Si la femme du bûcheron souhaite, par exemple, être reine, le boudin restera au bout de son nez. Il ne lui reste donc plus qu'à demander que le boudin se détache de son visage. C'est ainsi que les deux époux retombent dans la misère.

Au début de ce conte, l'écart entre le manque et la plénitude paraît facile à franchir : le bûcheron et sa femme n'ont qu'à souhaiter être heureux et ils le seront. Mais s'ils formulaient ce souhait, il n'y aurait pas d'histoire à raconter. Le conte serait comparable à un éventail dont les deux extrémités se touchent, c'est-à-dire un éventail qui reste fermé. Pour qu'on voie ce qui est peint sur un éventail, il faut qu'il se déploie. Autrement dit, il faut qu'il y ait un chemin à parcourir entre le manque et le plein, il faut qu'il y ait des obstacles pour que le chemin ne puisse pas être franchi d'un seul coup. Dans l'histoire que je viens de vous raconter, il se trouve que les deux personnages ne parviennent pas à franchir ces obstacles. Pour eux, c'est un échec. Mais pour nous qui écoutons l'histoire, elle est réussie puisque les événements qui sont racontés, à la fois invraisemblables et inattendus, nous amusent.

Ces événements, nous le savons, ne se sont jamais produits et ne pourraient pas se produire. Malgré cela, il y a dans cette histoire quelque chose de vrai, quelque chose qui ressemble à ce que nous sommes, quelque chose qui ressemble à la manière dont nos désirs peuvent naître en nous.

Le premier souhait du bûcheron se développe en lui comme s'il avait oublié sa femme. C'est la raison pour laquelle ce désir ne conduit pas à un résultat heureux. Je pourrais vous donner d'autres exemples de contes dans lesquels on voit un personnage qui ne pense qu'à l'objet de son désir et qui, pour cette raison, oublie ce qui l'entoure, ne prête pas suffisamment attention à des choses ou à des personnes qu'il ne désire pas mais qui, pourtant, sont là. Ces personnages échouent toujours.

Passons au deuxième souhait formulé par le bûcheron. Le souhait que le boudin

se fixe sur le nez de sa femme jaillit de la dispute qui les oppose. C'est le défaut inverse du premier souhait : cette fois, le désir du bûcheron ne vient plus de lui, il est entièrement provoqué par l'autre. Le bûcheron désire que quelque chose de mal arrive à sa femme parce que, dans cette situation de conflit, c'est ce mal qui lui fait du bien. Du coup, il ne voit pas du tout que ce plaisir immédiat (riposter aux reproches de sa femme) l'empêche de penser à ce qui aurait pu faire réellement leur bonheur. Ici aussi, on pourrait donner d'autres exemples de contes dans lesquels un personnage est aveuglé par son désir de rivaliser avec un autre. Son désir ne s'enracine donc pas dans sa propre personne, mais dans l'autre. En conséquence, même si ce désir se réalise, cette réalisation produit des effets néfastes.

Ce conte nous offre donc une occasion de réfléchir à ce qui fait qu'un désir est viable ou ne l'est pas. L'échec du bûcheron nous suggère que pour qu'un désir soit viable, il doit éviter les deux écueils que nous venons de voir. Il est sans doute bon que notre désir prenne sa source en nous, mais si ce désir ne tient pas compte des réalités qui nous entourent, il ne donne pas de bons résultats. Et il ne faut pas non plus que la source de notre désir se trouve dans quelqu'un d'autre, quelqu'un qui provoque en nous ce désir. Pour qu'un désir soit viable, il faut sans doute qu'il se tienne entre ces deux extrêmes. Mais ce conte nous suggère également que, malheureusement, notre désir est plus fort que nous, de sorte que, parfois, il nous pousse malgré nous à faire notre propre malheur.

Ces réflexions que je viens de formuler ne sont pas un message que le conte veut signifier. Le conte n'a pas d'intentions philosophiques. Il cherche seulement à nous intéresser. Comme ce conte part d'une situation dans laquelle, grâce à l'intervention d'un personnage surnaturel, tout désir peut être réalisé sans aucune difficulté, il faut bien, ensuite, qu'il mette en scène quelque chose qui fait obstacle à la réalisation du désir. Sans cela, il n'y aurait pas d'histoire à raconter ; ou alors ce serait une histoire qui n'aurait aucun rapport avec notre situation d'êtres humains : une histoire qui, par conséquent, ne nous intéresserait pas. Ce qui, dans les contes, peut donner matière à réflexion se forme donc sans qu'il y ait une intention de signifier quelque chose. Tout se passe comme si les différents motifs qui composent le récit, les différents épisodes se choisissaient les uns les autres et s'organisaient d'eux-mêmes. Les meilleurs agencements de motifs forment des contes qui se gravent d'eux-mêmes dans les mémoires et qui, par conséquent, se transmettent à travers les siècles. Au contraire, les agencements qui ont trop peu de rapport avec ce que sont les êtres humains et avec ce qui les intéresse n'éveillent guère d'écho en eux et par conséquent sont vite oubliés.

Voici un autre exemple. Il s'agit d'un conte largement répandu dans l'Europe occidentale.

Certaines nuits de l'année, les lutins se réunissent pour chanter et danser en faisant la ronde, toujours au son de la même chanson : «Lundi, mardi et mercredi ; lundi, mardi et mercredi. » Un soir, un bossu qui se promène à l'écart du village les entend. Il s'approche. Les lutins l'invitent à se joindre à eux. Pour enrichir les paroles, le bossu chante : « Lundi, mardi, mercredi et jeudi! » Les lutins sont ravis par cette innovation. « Ah, vraiment, ça sonne mieux ainsi! » disent-ils. Et ils reprennent en chœur la chanson. Après quoi, pour récompenser l'homme, ils lui enlèvent sa bosse. L'homme revient chez lui, tout content. Un autre bossu finit par lui arracher le secret de sa guérison. Il part donc à la recherche des lutins. Il les trouve et entre dans la ronde des danseurs. Chantant avec eux, il ajoute : « Et vendredi! » Mais cette fois les lutins n'apprécient pas du tout le changement. « Ce n'est pas bien, ça ne va pas du tout! » s'écrient-ils. Et ils renvoient le malheureux en lui ajoutant la bosse qu'ils avaient enlevée au premier.

La structure du conte est simple. D'abord, évidemment, l'opposition entre la disgrâce physique (être bossu) et son contraire (ne pas être bossu). Autre contraste : entre êtres humains et êtres surnaturels [ill. 4]. Pour les humains, rien n'est plus quotidien que les jours de la semaine ; pour les lutins [ill. 5], au contraire, les noms des jours de la semaine résonnent comme une poésie (c'est ce qui fait le caractère humoristique du conte). Ensuite, un contraste entre ce qui se répète (les jours de la semaine) et ce qui est unique, singulier (la rencontre entre le premier bossu et les lutins). Encore une autre opposition : d'un côté une action qui vient à point (quand le premier bossu ajoute « Et jeudi ! »), de l'autre une initiative qui tombé mal (quand le deuxième bossu ajoute « Et vendredi ! »).

En y regardant de plus près, on constate que le premier bossu n'est pas poussé par le désir de perdre sa bosse : il danse avec les lutins parce qu'il les a rencontrés par hasard. C'est sans doute la raison pour laquelle le mot qu'il ajoute convient aux circonstances et plaît aux lutins. Le second bossu au contraire, veut reproduire volontairement ce qui s'est produit une fois grâce à un heureux concours de circonstances. Contrairement au premier bossu, son désir est fixé sur le but qu'il veut atteindre. Il n'est donc pas assez disponible pour tenir compte de la situation et s'adapter

à ce que souhaitent les lutins. C'est pourquoi le contact entre les lutins et lui n'est pas harmonieux, de sorte qu'il n'atteint pas ce qu'il désirait. On pourrait citer beaucoup d'autres contes dans lesquels le chemin qui mène du manque à la satisfaction exige que le personnage principal ne se fixe pas exclusivement sur le but qu'il veut atteindre; ainsi, il reste disponible pour s'intéresser à ce qu'il rencontre en chemin, et c'est précisément cela qui fait qu'il réussit là où d'autres échouent.

Passons maintenant à un type de conte très différent. Il s'agit d'une histoire d'ogre, un ogre qui a ceci de particulier qu'il n'a qu'un seul œil, situé au milieu du front (ndr : ce conte narre une variante de la célèbre rencontre entre Ulysse et Polyphème de l'Odysée).

Le capitaine d'un navire et ses marins abordent sur une île inconnue. Ils pénètrent dans une caverne en l'absence de son propriétaire et, en attendant son retour, mangent quelques uns des fromages qu'ils y trouvent. Vers le soir, ils voient entrer un terrible géant, accompagné de son troupeau de moutons et de béliers. Le monstre ferme l'ouverture de la caverne au moyen d'une grosse pierre. Le capitaine lui demande l'hospitalité, mais le géant s'empare de deux de ses camarades et les dévore. Le lendemain soir, l'ogre mange encore deux marins. Le capitaine lui offre alors du vin qu'il avait apporté avec lui. L'ogre lui demande son nom. Le capitaine répond qu'il s'appelle « Moi-même ». Après quoi l'ogre sombre dans un profond sommeil. Le capitaine et ses compagnons lui enfoncent alors un grand pieu dans son œil unique [ill. 6]. L'ogre pousse de grands cris de douleur qui alertent d'autres géants qui habitent non loin de sa caverne. « Qui te fait pousser de tels cris ? », demandent-ils. « Moi-même », répond l'ogre. Entendant cette réponse, les autres s'éloignent. L'ogre aveugle retire alors l'énorme pierre qui bouche l'ouverture de la caverne et étend devant lui ses mains pour saisir ceux qui tenteraient de sortir. Mais le héros et ses compagnons se sont accrochés sous le ventre de grands béliers. L'ogre tâte le dos des animaux mais ne s'aperçoit pas de la ruse. L'ogre ne tarde pas à constater que sa caverne est vide. Il se met donc à courir après les fugitifs. Il crie au capitaine : « Tiens, prends cette bague que je te lance. Ainsi, lorsque tu raconteras tes aventures, tu pourras en donner une preuve. » Le capitaine ramasse la bague, mais à peine l'a-t-il passée à son doigt que

la bague se met à crier : « Je suis ici, je suis ici ! » Du coup, l'ogre s'oriente vers le héros. Impossible de retirer la bague. L'homme, alors, n'a plus qu'à se mordre le doigt pour le sectionner, et il jette loin de lui, dans un fleuve, le doigt et la bague qui parle. Comme l'ogre suit la voix, il se jette à l'eau lui aussi et se noie.

L'ogre est un personnage surnaturel bien plus redoutable que les lutins. Ce qui caractérise les ogres (de même que les loups ou les tigres que l'on rencontre dans d'autres contes), c'est qu'ils vivent dans un monde où il n'y a pas place pour deux. C'est d'ailleurs ce qui explique que le géant dont je viens de parler n'ait qu'un œil au milieu du front au lieu de deux. Il est comparable à une mère ou un père dénaturé qui, au lieu d'accueillir son bébé, de lui donner une place, de l'aider à prendre sa place parmi les autres, le regarderait comme si ce bébé n'était pas une personne, comme s'il était une chose qui lui appartient et dont il peut faire ce qu'il veut [ill. 7]. On pourrait le comparer aussi à une mère qui aimerait trop son enfant (ou un enfant qui aimerait trop sa mère), au point de désirer ne faire qu'un avec l'autre. Ainsi, le conte met en scène une lutte entre deux désirs opposés. D'un côté, il y a l'ogre qui n'accepte aucune limite et par conséquent ne conçoit même pas que quelqu'un d'autre que lui existe. C'est pourquoi il est incapable de s'imaginer à la place de son interlocuteur. Il ne peut donc pas comprendre que le mot « Moi-même » n'est pas un nom propre, mais un pronom qui désigne tantôt une personne, tantôt une autre. D'un autre côté, il y a le héros, qui cherche au contraire par tous les moyens à rétablir un monde où il n'y a pas place pour une seule personne, mais pour plusieurs. Il rétablit ainsi ce qui constitue la base même de toute société. Le combat se déroule donc contre le pouvoir de l'ogre, qui est un pouvoir de localiser sa proie afin de la détruire. Pour cela, le héros emploie différentes ruses, d'abord contre le pouvoir de la vue, puis contre le pouvoir du toucher, et enfin contre le pouvoir de l'ouïe. En ce sens, le héros du conte ressemble au héros civilisateur de certaines légendes, qui parvient à instaurer un ordre à partir du chaos en remportant une victoire sur un être puissant et destructeur.

Comme beaucoup d'autres contes, cette histoire d'ogre illustre la question « Que serait un état de satisfaction complète du désir ? » Et, comme tant d'autres contes, celui-ci montre qu'à cette question, il n'y a pas une réponse, mais deux.

Première réponse : un état de complétude absolue. On est tout-puissant et sans aucun manque, on n'est limité par rien ni par personne. Mais dans cet état, les relations avec les autres sont des relations de destruction.

Deuxième réponse : un état dans lequel on a une place parmi les autres, un état dan lequel on compte aux yeux des autres. Cette seconde forme de satisfaction a l'avantage de permettre que plusieurs êtres coexistent sans se détruire, mais, du coup, la satisfaction n'est pas une complétude absolue et sans limite.

Pour avoir la satisfaction de compter aux yeux des autres, il faut que ces autres existent, il faut donc qu'ils aient une place eux aussi, ce qui fait que la place de chacun ne peut pas être illimitée. Il est donc évident que l'on ne peut pas jouir à la fois de la première et de la deuxième forme de satisfaction. Il faut choisir. Et choisir, c'est se limiter. En chaque être humain, il y a donc un conflit entre ces deux formes de plénitude, et des solutions plus ou moins harmonieuses pour apaiser ce conflit. Les contes d'ogres nous intéressent parce qu'ils ont pour enjeu ce conflit. Ils mettent en scène un personnage dont le désir sans limite n'accepte aucun compromis. Un personnage qui ressemble à un bébé tyrannique ou à une mère dévoratrice.

On trouve des histoires de revenants partout dans le monde, et ces histoires nous intéressent parce que, elles aussi, elles mettent en scène ce conflit entre les deux formes de plénitude. Les revenants sont des êtres qui n'occupent pas une place définie et délimitée. N'étant plus soumis aux mêmes limites que nous, les revenants sont beaucoup plus puissants que nous, ils jouissent d'une plus grande complétude, c'est pourquoi les êtres humains ont toujours eu plaisir à imaginer de tels êtres. Mais n'étant plus soumis aux limites qui sont nécessaires pour que chaque être humain ait sa place, les revenants, en conséquence, ont un effet destructeur sur les vivants. C'est pourquoi, les revenants font peur. La véritable source de cette peur n'est évidemment pas les revenants eux-mêmes, mais ce qu'il y a d'illimité en nous.

Il existe également toute une série de contes qui évoque ce conflit entre les deux grandes formes de satisfaction du désir, mais en situant ce conflit à l'âge où l'on cesse d'être un enfant pour devenir un jeune homme ou une jeune fille. Je vais vous en donner un exemple : le conte de Cendrillon, un conte très répandu en Europe [ill. 2], mais aussi en Asie. J'en ai recueilli une version au Viet-Nam. Dans cette version, l'héroïne s'appelle Tâm [ill. 3].

La mère de Tâm est morte, et son père s'est remarié. La bellemère maltraite Tâm. Mais lorsque Tâm a un moment de libre, elle se rend au bord d'un puits et appelle un poisson. Ce poisson est son unique source de réconfort, il remplace sa mère. La belle-mère fait tuer le poisson. Tâm enterre les arêtes dans un vase qu'elle garde précieusement. Un jour, le prince annonce qu'il va se rendre dans le village où habite Tâm. Tâm pleure parce que sa belle-mère l'empêche de se rendre à la fête qui sera donnée en l'honneur du prince. Cependant, Tâm regarde son vase, et, à l'intérieur, elle trouve de beaux vêtements. Ainsi, elle peut aller à la fête. Elle y rencontrera le prince, et après différents épisodes au cours desquels la belle-mère essaie de supprimer Tâm, tous deux seront réunis et heureux.

Dans ce conte, les deux formes de désir (le désir sans limite et le désir qui donne une place aux autres) se manifestent à travers le personnage de la bonne mère et celui de la mauvaise mère. Accepter que chacun ait sa place, c'est accepter de s'inscrire dans une lignée. Et s'inscrire dans une lignée, c'est accepter qu'une génération soit remplacée par une autre. C'est donc accepter à l'avance de s'effacer et de mourir, ce qui n'est pas facile. La mauvaise mère n'accepte pas de céder la place. Elle ne veut pas céder à la fille le pouvoir de devenir femme, elle fait obstacle au processus normal de transmission. La bonne mère, au contraire, transmet à sa fille le pouvoir de devenir une femme. Ainsi, elle lui permet de la quitter pour rejoindre un homme, et la jeune femme pourra devenir mère à son tour.

J'espère vous avoir montré dans cet exposé comment les contes, pour susciter notre intérêt, mettent en scène à travers diverses intrigues la question qui nous intéresse le plus : la réalisation de notre désir. Et puisque les contes sont des récits, ils ne peuvent que raconter comment un désir se réalise ou ne se réalise pas, ce qui fait que quelqu'un parvient à se réaliser ou n'y parvient pas.

J'aimerais, pour finir, insister sur un dernier point : si l'on veut étudier de manière profitable les histoires plus ou moins étranges qui se transmettent de génération en génération, il faut renoncer à l'espoir de trouver une méthode qui permette de les comprendre rapidement. En effet, la manière dont un conte est construit, les oppositions et les relations sur lesquelles il repose, les raisons pour lesquelles il intéresse ceux qui l'entendent ou qui le racontent, tout cela, aucune méthode ne permet de le deviner rapidement. Lorsque j'étais jeune, j'espérais qu'il me suffirait d'assimiler une méthode scientifique et ensuite de l'appliquer pour tout comprendre. En réalité, il m'a fallu des années et des années pour comprendre certaines choses. Ces choses, une fois que je les ai comprises, elles m'ont paru évidentes. Et pourtant, auparavant je ne

les voyais pas. Je termine donc en vous proposant sept conseils qui vous aideront peut-être dans l'étude des contes ou des légendes :

- 1 se méfier de son propre désir de maîtrise ;
- 2 ne pas vouloir atteindre un résultat trop vite, accepter de laisser passer le temps ;
- 3 ne pas travailler sur une seule version du récit, mais comparer entre elles les différentes versions qui ont été recueillies. Repérer ainsi, peu à peu, par tâtonnement, les éléments qui sont communs à différentes versions ;
- 4 essayer de comprendre comment ces éléments sont associés ou opposés les uns aux autres ;
- 5 comparer entre eux des contes différents qui reprennent un même motif. Repérer ainsi le rôle que joue un même motif dans des récits différents;
- 6 mettre en rapport ces données avec les conceptions ou les pratiques en usage dans la société où circulent ces histoires;
- 7 reconnaître que, même si on est très savant, on ne sait pourtant pas à l'avance les véritables raisons pour lesquelles tel récit particulier intéresse les gens. On peut seulement découvrir certaines de ces raisons.

Conférence organisée en collaboration avec l'Institut de recherche sur la culture populaire chinoise de l'Université Normale de Pékin, prononcée le 25 juin 2002.

#### Illustrations

- 1 La lecture des contes en famille, de Gustave Doré, frontispice gravé par Adolphe-François Pannemaker, 33,3 x 27 cm; *Les Contes de Perrault*, Paris, Jules Hetzel, 1862. Cliché Bibliothèque nationale de France.
- 2 Cendrillon: (a) carte à jouer du XIX<sup>e</sup> siècle, lithographie en quadrichromie, 8,5 x 5,2 cm; (b) illustration de Félix Lorioux, Charles Perrault, *Contes*, Paris, Librairie Hachette, 1926, © Adagp, Paris 2003; (c) illustration de Jacques Touchet, 23,3 x 17,3; *Contes de Perrault*, Paris, L'Édition d'art Henri Piazza, 1930, © Adagp, Paris 2003. Clichés Bibliothèque nationale de France.
- 3 La marâtre et la demi-sœur de Tâm tuent son poisson, *Tâm et Câm*, conte populaire du Vietnam, illustré par Mai Long, Editions Kim Dong, Hanoi, 2000.
- 4 Frontispice de Le livre des enfants, Magasin des fées, Contes des fées, choisis par Mmes Élise Voïart et Amable Tastu, Paris, Ch. Paulin, 1836. Cliché Bibliothèque nationale de France.
- 5 Entrée des Lutins, première moitié du XVII<sup>e</sup> siècle, dessin, 28,5 x 44 cm ; Daniel Rabel (1578-1637), Album « Ballet du Chasteau de Bicêtre » ; Paris, Musée du Louvre, Département des Arts Graphiques.
- 6 Ulysse et ses compagnons enfoncent un pieu dans l'œil de Polyphème, petite œnochoé à figures noires, Grèce, 500-490 avant notre ère, 22 cm; Paris, Musée du Louvre, Antiquités grecques, étrusques et romaines, photographie de Chuzeville.
- 7 Ogresse, illustration d'Henry Emy, gravée par Jacques Adrien Lavieille, dans Madame d'Aulnoy, Romans, Contes et Nouvelles illustrés. Contes de Madame d'Aulnoy, [Paris], G. Havard, (1851). Cliché Bibliothèque nationale de France.



圖7-《吃人女魔》,亨利·埃米(Henry Emy)畫,雅克-阿德利安·拉維埃耶(Jacques Adrien Lavieille)刻;《奥努瓦夫人的故事》(Contes de Madame d'Aulnoy),巴黎,1851年出版。

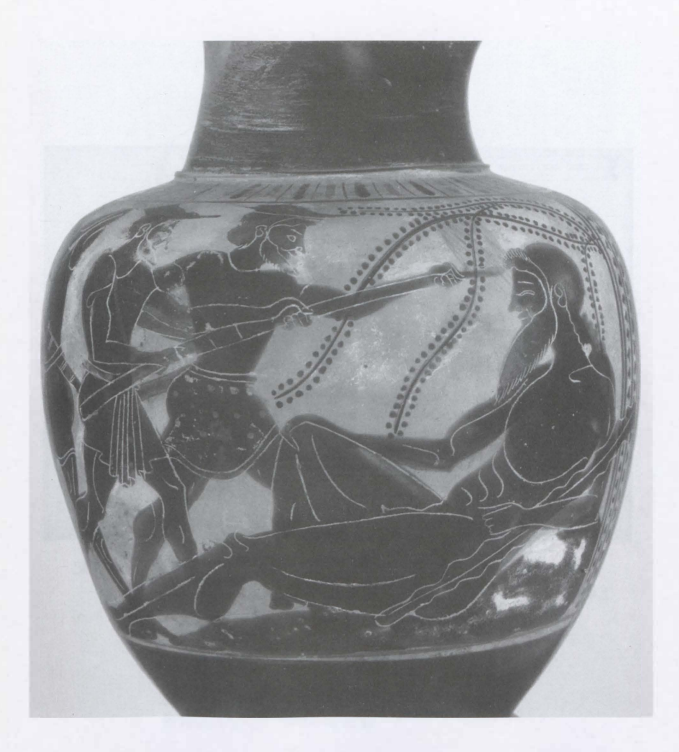


圖 6- 尤利西斯 (Ulysses) 和他的同伴把一個木樁刺進巨人唯一的眼睛裏,陶器,希臘,公元前 500 — 490 年,22 厘米。



圖 5- 達尼埃爾·拉貝爾(Daniel Rabel, 1578—1637),《妖精》,十七世紀上半葉, 28.5 × 44 厘米。

#### Frontispice.



圖4-埃利斯·沃亞爾(Élise Voïart)和阿馬布萊·塔斯圖(Amable Tastu)主編《儿童的書,仙女叢書,仙女故事》(Le livre des enfants, Magasin des fées, Contes des fées)的封面,巴黎,1836年出版。



圖 3-《唐的後母殺了唐的這一條魚》,越南民間故事的插圖, Tâm et Cám,河內,2000年出版。

圖 2- 《灰姑娘》:

- (a)《故事葉子》的一張紙牌,十九世紀,石印四色套版,8.5×5.2厘米(右圖)。
- (b) 費利克斯·洛里沃 (Félix Lorioux) 所繪的封面; 夏爾·佩羅(Charles Perrault),《故事》(Contes), 巴 黎, 1926 年出版(右下圖)。
- (c) 雅克·圖謝(Jacques Touchet) 所繪的 插圖;《佩羅的故事》(Les Contes de Perrault), 巴黎, 1930 年出版(左 下圖)。



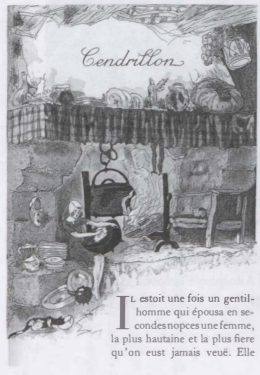






圖1-《在家里講的故事》,居斯塔夫·多雷(Gustave Doré) 畫,阿多夫—弗朗素瓦·帕內馬克(Adolphe-François Pannemaker) 刻,33.3×27厘米;《佩羅的故事》(Les Contes de Perrault),巴黎,1862年出版。

能發現其中的一部分原因。

與社會》中法學術系列講座上的講稿) (本文是二零零二年六月三十日法國遠東學院北京中心在北京師範大學中國民間文化研究所舉行的 《歷史、考古

### 注釋

- (法)杜梅齊爾(Georges Dumézil),《印歐諸神》(Les dieux des Indo-Européens), 巴黎,Presses Universitaires de France, 1952;《神 話與史詩》(Mythe et épopée), 巴黎, Gallimard, 1968.
- (二) (法)讓-皮埃爾·韋爾南(Jean-Pierre Vernant),《希臘人的神話與思想》(Mythe et pensée chez les Grecs), 巴黎,Maspero, 1965; 巴黎,Maspero,1972;讓-皮埃爾·韋爾南和馬塞·德涕恩呢(Marcel Detienne),《希臘的祭神犧牲》(La cuisine du sacrifice en pays grec), 巴黎, Gallimard, 1979. 讓-皮埃爾·韋爾南和皮埃爾·韋大樂-納克德(Pierre Vidal-Naquet), 《古希臘的神話與悲劇》(Mythe et tragédie en Grèce ancienne),
- (三)保羅・章恩(Paul Veyne), 《希臘人相信其神話嗎?》(Les Grecs ont-ils cru à leurs mythes?), 巴黎,Seuil, 1983.
- 安蒂·阿爾奈(Antri Aarne)和斯蒂·湯普森(Stith Thompson), 《民間故事的類型》(The Types of The Folktak: a Classification and Bibliography ), FFC No. 3, Helsinki, Suomalainen Tiedeakatemia, Academia Scientiarum Fennica, 1961.

或 人們最感興趣的 爲何未實現 所 述, 問題: 是什麼使其實現或未實現 在這篇文章中, 如 何實現欲望。 我希望闡明故事 由於故事 如 是 何引起人們的興 種敍事 藝術, 它們只 趣 如 能講 何 通 述 過 不同 個 的 欲 望是 情 節結 如 構 何 展現了 實 現

的

際上 覺得它們是那麼的 學的方法, 是不會讓 最後我想強調的 故事的結構形式,故事裏的對立元素和 研究者很快地找到的。 就能理解一 明 顯 切了。 點是:如果想使故事的研究取得成效,就不要想到很快找到研究故事的方法。實 可是以前我卻看不出 現在事隔多年, 我年輕的時候, 種種關係, 我才對故事瞭解到 來。 總想找到 以及那些 種研究故事的方法, 一讓講述人和聽眾發生興趣的原因等, 點點。 有些 内容我 还以為只要拥有 旦理解了, 種科

在此 我提出七 項建議 也許 對 大家研究故事會 有 幫助

- (-)研究者要節制 個 人能掌握故事 中 的 切的
- 不要急於求 成, 讓 時間告訴你真理
- $(\Xi)$ 研究各種異式的 故事 然後 點一點地、 反復摸索出 其 中 共 同 的 要素
- (四) 試著去 理 一解這些 一要素彼此之間是如何關聯 和 對 立 的
- (五) 比較具 有 同 情節單 元的不同故事, 找出 這 個情節單元在不同的虛實結構中所扮演 的 角色。
- (六) 更重要 的 是 把所搜集到的故事文本與講述者所在社會文化習俗中的概念和實踐聯繫起來
- 請記住 即使我們的見聞很廣博, 我們仍不能事先知道一個特定的故事引人興趣的全部原因 只

(七)

我

僅舉 一例, 女主人公叫 還有 即在歐亞國家流傳頗廣的灰姑娘故事。 類故事講 『唐』 到 兩種欲望滿足形式的衝突, (Tâm) 我所搜集到的灰姑娘故事 不過發生在人類告別童年成為青年的成年禮 是 個越 南異文, 在該異文 時 期

#### 唐

愛的 這條 她去參加歡迎王子的舞會。 幸 它們去參加了 福 魚是她的生母變的 唐的生母去世了, 個花瓶 的 活 裹, 舞會, 小心地收藏好。一天,王子來了,住了下來,唐卻 受到了王子的青睞。 父親娶了後娘。後娘經常虐待唐, 是唯 魚骨變成漂亮的衣服和鞋子。 能安慰她的生物。 後來唐衝破 後母叫 了 後母的 唐看到花瓶時, 人把魚殺掉。 唐就跑到井 重 重阻力與 哭了, 唐把名 邊, 看見了這些, 魚骨放在她 E 向一 因為後母 ,結婚 條魚傾 就穿 不讓 最珍 訴

成 姑 個家系。 出 有 娘 來。 機會成 下 在 的 這 這 代 故事 為 而確認家系, 是 個 母親。 的母 故 中, 個講 事 中, 親 生母 後母 述 成年禮欲望的 兩種形式 也就是接受世代傳承,自己也必然消亡,當然要承認這 `接受了自己的消亡, 卻設置重重障礙 的 欲望 故 事, (沒有限制的欲望和給別人位置的欲望) 告訴大家,接受每個人享有的位置, 阻撓女兒得到女人的權利, 讓女兒獲得機會, 獲得做, 女人的權利, 不肯讓出自己的地位 點可不容易。 也就是確 由 好 與另一 母 親 認 和壞母 個男人結合 自己屬於某 在唐 阻撓女兒 親 表現 (灰

覺 欲 強 到 有 和 所 望 力的 觸 有的 這與 覺 獵 毀 戰勝 人類社會的規 滅 物 者, 把 了食人魔, 他們 在混 統 亂中建立了秩序 則相符。 統 吃掉。 挽救 了大家。 於是衝突就在他與食人魔之間展開, 船長 便使用 這與 創世 了計謀 传说的意義 採用 了一系列 有些 相 行 似 食人魔要利用它的 動 那些 控 制 創 世 食人 英 雄 魔 們 巨 一人力量 戰 的 視 了 個 聽 抓

的存 享, 着自 是 有 兩條途 魔的故 在 我限 種毀 就像 不足是要受到限 食 人 每 徑 魔的 事 制 滅 性 感 個 個人存在的空間不能毫無限制 **興趣就** 的 每 而不 故事 小 個 關 霸 是 還提 人都 係 王 是因 制 嬰 會 第二條途 出了另一 條途徑。 兒 爲它提 面 無法達 臨 或 兩種滿足的 是 供 徑是 個問 第一 到絕對或無限制的滿 了這 個佔有欲 題: 相對滿足, 條途徑是絕對滿足, 樣的衝 衝突, 人類不能 極強的母 突。 麼是欲望完全滿足的狀態?』 都會採取各種多少 即在與他 故事中 足。 同 親 時 有 人建立共享關 即自己 擁 擁 它是要求絕對 有 有 個欲望 兩 顧及到他 滿 種滿足, 可以協調 足, 不受限制 係中得到 不 人的滿足, 滿 從這 能與 只有選擇其 的 足 方式消 的 滿 他人建立 個 又不接受任 故 足, 前 事 解 看 提是要有 其好 衝 一共享關 突。 欲望 選 處 何 澤就 我們對 是 調調 被滿 其他人 定多人共 代表 的 足, 只 食

怕 的 何 緣故 限 恐懼 定 世 界各地 本 但 它 身 是 們 顯然並 因 都 不 一爲它們 像 有 我 鬼故事及其研究者, 們 非 不像人那樣受限制各安其位 來自鬼本身 有 那些 限 制 比 而 也正因為這類故事也表現了兩種欲望的 我們 是來自我們所具 更 有 力, 享有更多的 因 l而會對· 有的無限性 人產生 滿 足, 破 這 壞 性的 也 就 衝突。 影 是 人們喜 鬼的 所以 歡 存 鬼才令人害 想 在 像 不 鬼 有任 存

船長 指上, 送給 了 然後設 長 綁 和 抓 魔 在大綿羊的肚 水手。 尋 你, 食人魔 船 起 再也無法摘掉那只魔戒, 戒指忽然叫起來: 『我在這兒!我在這兒!』 長答 法 來吃了。 逃 而 拿去吧, 把堵 跑。 不久, 至, 我自己』。 第二天晚上,食人魔又吃掉了兩個水手。 子底下, 食人魔醒來大叫, 掉 在洞口的大石頭搬開 回家 食人魔發現洞裏空無一人, 進河裏淹死了。 你講冒險故事的時候, 食人魔被 跟着羊群一 只好咬斷自己的手指, 灌醉, 眾妖魔問是誰害了它, 起往外走, 把手伸到洞裏, 船長和剩下的水手就用一 就追了出來, 這可是證據啊』。 食人魔去摸羊背, 食人魔聽見了, 把手指和會叫的戒 要抓船 船長請 它答: 朝着船長 長。 它喝酒, 根大木 船長拾 船長和 沒有發現羊肚 『我自己』, 就向船 大喊 指 椿把它的 起 它問 他的 長的方向撲過 起丟進河 戒指 我把 船 同 眾妖 子下面 伴們 長叫 眼 我 睛 的 把 魔 什 刺 走 戒 的 自 麼名 在 指 船

掉。 作是物而 比是不近 瞭 個 一爲他 從中 解 食 在這 們 人魔 我們 人情的父母, 我自己』不是 都 不是人。 點 個 有同 是横 不 故 能 事 可 想像別 以 樣的欲望: 裏, 行 我們也可以把食人魔比 明 霸 白 道 龐然大物食人魔比小妖精要恐怖得多。食人魔 非但不照顧自己的嬰兒,不給他自由的空間, 人的 一個名字, 蠻不講 在故 存在, 兩個人相 事 中, 理。 不能接受任何約束, 而是指明這個或那個人的代詞 互 為什麼它的臉上沒有兩只眼睛的位置, 凡是有他 一融 喻爲 爲 一個太溺愛自己小孩的媽媽 體。 存在的 因此, 地方, 不能設身處地地從對方的角度思考。 個故事展現了兩種欲望的鬥爭。 就 不容許 另一種欲望是船長所要建立的分享的 (在其 不幫他融 別 (或是太愛自己媽媽的小孩 的 他故事中 因 存 入團體中; 為它看 在 的 否 不見 則 狼 它就 或 別 老 而把 所以 在故事中 人。 把 虎 孩子看 他也無 別 也 是

羅鍋 神 比。二 詞 和妖精的相遇 是人與 獲得成功; 歌 超自然存在的 般 第二個畫 (這也许 的對比。四是兩個羅鍋行为方式的對比,第一個隨心自然 正是這個故事的幽默所在 對比: 蛇添足 對人而言, (加上『還有星期五』的 個禮 )。三是有重復 拜的日子再平常也 唱詞 ,反遭失敗 (一個禮拜的 不過了, (加上 但 日 期 對 『還有星期 妖 與單一 精 而 四 第 却 的 非 常常 個

諧 大 劃 而他 利用這 自然而 所以 路 們 能 步 人感興 個快樂的機會達到個人目標,對小妖精玩耍的情形關注得不夠真誠 不容易實現欲望。 觀 夠 然 心 他加 趣的無拘無束的品質 無雜念地、 還可 上 一去的 以 、發現, 全心全意地去做事, 在其他故事中也有這種情況。 歌 詞 第一 也就顯得恰到好處, 個羅鍋開始並沒有治病的非份之想, 他與小妖精的交往, 而這恰恰是他之所以成功而別人失敗的 最後成功了; 讓 小妖精們感到十分開心。 通常成功的人都不是刻意追求什麼目的的 那些 一刻意作秀的 ,與小妖精們的交往也 人失敗了。 主要原 相反, 因 第二個 成功者 羅 氛 不融 和

故 事 另 種全 一然不同 .類型的故事 食人魔》 食人魔, 獨眼 長額 监頭上, 這是尤利 西 斯碰 到 獨 眼

## 《食人魔》

他 吃了洞裏的 艘 船 來 到 塊大石頭把洞 奶酪 了 座 傍 無名 晚 島 他們看見, 1 堵上了 船 長和 他 船長很客氣地跟它打招呼 的水手登上 個高 大的食人魔領着一群綿羊回 了小島, 進 了 它不理 個 洞 到 主人還 把他的 洞 内 没回 兩個水

實中的 最 意表達任何含意, 情節安排就 人與事毫不沾邊,人們怎麼能對它報以好感呢?在上述故事中, 故事 就 插 會深深地留在人們的記憶中, 進了 但它的情節結構組織得好, 種 種現實的 障礙, 阻止 欲望的實現, 故事也就會流傳千 敍述得曲折生動、 否則便無事可敘。 不然,一 古, 起伏迭宕,一 否則聽眾聽完就忘了。 用以形成反思的素材 步接 步地 個 發展 故事 本身 那 並 跟 無 現

再舉一個在西歐很流行的故事:

# 《兩個羅鍋》

住了歌 上了 聽見了 反 精们很討厭, 羅鍋聽說 而 把 星期二、星期三; 第一 歌聲。 詞 個 年裏頭, 总有幾 了, 『星期四』, 人的 一高興, 114 也去找小妖精, 也和它們一起跳舞唱歌, 他又加上了: 小妖精们邀請 道: 羅鍋也加到他的背上, 『哎呀,一點也不好聽, 還把他背上的羅鍋 小妖精們很愛聽, 星期 天晚上, 小妖精们要聚到一 他加 入, 星期二、星期三。』一天晚上,一 他就唱: 『星期一、星期二、星期三、 讓他變成了雙羅 去掉了, 齊聲說:『啊! 彆扭死了。』它們不但沒有去掉他背上 來表示感謝。 起, 鍋 跳舞唱歌, 這麼唱, 羅鍋高興地回 真的更好聽!」它們就記 『還有星 個羅鍋, 它們反復地唱: 星期四 家了 走到 期 五 !』小妖 了村口, 的 另一個 『星 一加

這個故事十分簡單。 首先是有幾個對比: 是正常人與有生理缺陷的人 的

此 對 但 就 接 聽 也要有障 行 了。 合, 衆 來 這 但 旧 說 個 一要看 礙 如 故 使之不能 果 卻非 的 到 他 開 扇 常 倆 成 面 頭,缺乏與滿足的鴻溝似乎很容易跨越: 下子成功了, E 功 展而就。 所繪的圖 因 爲被描述的 在講 案, 聽眾就沒故事 述的故事中, 就必 事件既荒 須 打開扇子。 可 誕又出 聽了。 兩個人無法超越障 換句話說 平意料 故事 樵夫和他的妻子只要許 就好比是把摺扇 引 必 礙, 人 須 入勝 有 對 條道 他們而言是 合著 路連 願 日 時 子过 通 兩端 匱 個失敗 得 乏與 的 幸福 八滿足, 扇 美滿 旧 彼

帶來真 望, 個 着 覺得舒 好 本 《像有什 人的 要血 而完全是 這 腸 正的幸福 服 願 而 種 些。 望 麼事也會在自己身上發生。 事 在 於 或者說, 樵夫的 由他人所引起。 我們 別 時之間, 人。 我們還 知 第 他只考慮 道 大 此, 他完全不明白這個立即的 能找到其他例子, 個願望來自他 從來也 即使這 樵夫希望不好的事情降臨 自己 不會發生。 的 個欲望實現 欲望, 樵夫的第一 妻子的 主人公也因 把周 雖 壓 然如此, 力, 個欲望是要豬血烤腸 了, 韋 快感 的其 也只能 這個錯誤與第 (反擊他妻子的埋 他人給忽略了, 到他妻子身上, 爲與他人爭勝的欲望 故事中 導致 卻 有 仿佛 害 個 的 有某種真 結果這 因爲這 相 這時他忘 怨 結 反。 果 使自己 而變得盲 種情況 它並 個 實性在牽動 人肯 記 非 了妻 無法思考究竟什 目 在 出 定 子 衝突中, 自 不 其欲 樵夫 的 能 着 順 存 望非 我們 自 利 在 會讓 地 麼能 的 出 實 他 欲 想 或 現

醒 是如果欲 所 我 現 到 在 遺憾的 的 一我們需要思考, 望 兩 大 個 是 別 障 礙。 人 而 欲望要比 起, 一個欲望如何才能 是初 結果更不會好。 衷也許 反思的· 是好 力量 的 強大得多, 只 實現呢? 有不從這 但 如果不考慮 樵夫的失敗提醒我們, 它難免有時把我 兩 個極 周 端 量 出 其 發, 他 們推向 的 欲望才容易 和 欲望要 事 不幸 也 實現 可 不會得 行, 就 這 到 個故 必 好 須 的 事 避 結 免以 還

從 個 超 H 自 都 然的 不是 神靈開 故 事 本身具. 始的 有意義 它來了 所謂 能實現任何欲望 多少有意義, 是為了愉悅聽眾。 那麼 理 應所有的 欲望 比 如 都 能 剛 暢 才 通 的 無 阳 故 事 地 情 實 現 節 是

到特定限制的欲望在既定的情境中能否展開,是否找到實現之路。

卻能 人都要就此 的技巧在於能否跨越這道鴻溝和怎樣跨越這道鴻溝?這就與人們本身的欲望產生了微妙的關聯。我們每 途 或歧 真實地喚起人們身上的某些與生俱來的東西, 大凡 途 故 打个賭。這並不奇怪,人們就對能夠體現這一賭注的敍事感興 事 下面的 都 有兩 改事, 種 狀 態 可以 種是缺乏的 說 明我講 的這個道 狀態,一種是滿足的狀態,兩者之間存在着 即欲望, 理 它包括人們希望得到的东西以及實現欲望的 趣: 這種敍事 雖然不真實 高鴻溝。 講 故

#### 《三個愿望》

望了, 起, 掛到你的鼻子上就好了!』神就把烤豬血腸挂到了他的妻子的鼻子上。 夫很高興, 個 要是火爐上有根烤豬血腸就好了,神就給了他一根烤豬 豬 了 窮樵夫正在哭窮, 如果讓 Ŧ 第 血腸從妻 或 個願。 回到家, 告訴了妻子, 兩人決定等想好了再說。 你卻只要一根烤豬血腸!』樵夫与她吵了起來,大喊道: 樵夫的妻子當女皇,那麼烤豬血腸就永遠掛在她的鼻子上了, 子的鼻子上拿下 他的妻子很生氣,說: 『你可以要金子、 瞧, 神仙 來, 來了,答應讓他許三個願,什麼都行, 神滿足了他。 樵夫等於什麼也沒要, 血腸, 要宝石 樵夫坐在火堆前烤火, 他還没明白是怎麼 现在只剩下最後 『要是那根烤豬 要美麗的 夫妻倆 再幫他實現。樵 於是他 衣服 照 要求神 突然想 血 口 或者 腸能 窮日 個願

信 是 並 地 為 鬼 非總是那麼清楚, 點 魂是存 了學習哲學、 和 我 們首先需 物 的 在 的 原 型 要區 是 歷史或受教育, 別故事 如蒲松齡在 真 實的 與傳說 故 事 《聊齋志異》 則是杜 在傳播動力上的差別。 而是爲了 撰 消遣。 的, 中所編撰的鬼魂傳聞 只是這點不會造成對聽眾的干擾。 當然, 兩者都有消遣性, 必 須補 充 讀者都明白不會是真的 點: 介於傳說與故 但 傳說有真實性的 人們 事 來 之間 聽 但 故 仍然相 的 事 面 界限 不 其

幾段旋 蕩 生 個地 成 有 同 活中 故 神 聽音樂、 事 是一 相 搖 律 並 連 故 也 種不愉快的 故事的傳播主要依靠語言媒介(至多包括 不存在的 連 事 做遊戲 相接、 就 在 本身而言, 是說, 起, 或相反, 人物和事情, 樣, 經驗 令人憶起發生在某人身上的某些事。 便 我們樂於記憶某 好聽易 總不能讓時間白白地過去, 講述人再使用語 聽故事不僅僅是對聲音的反應, 記 那麽, 故事將幾段情節連在 讓我們感到愉悅的究竟是什 故事, 氣聲調 並非因為它真假, 將之連接起來表達, 個小唱段 白過時間的 起, 在此, 還要在聽眾的頭 我們聽了也喜歡。 心理體驗是很不好的 研究者可 但仍不妨將之與音樂相比 麼呢 或能從中獲益與否, 就會讓 能 會發 腦中產生 人產生強烈的 問 故事 (人意識 我們 的 映 只是曾 母 去回 象 題 較 到 興 憶現 於是形 趣 為它心 音樂將 無所 個 實 如

想 像 第 讓 人們 個答案很簡單: 隨着想像馳騁在 不真實的存在反而能使人們想像出比現實存在更有 個比現實生活更寬廣的世界中, 這樣故事便令人開 趣的事情,能產 心 生 超 越 日 常的

產生與 想像的世界中 個似乎跟 这 現 個 實相似性的 答案並 人们現實生存的世界毫不相 搬演的 不 錯 某種 但也必須包含有某種既定的因 但 呼 不完整。 應, 触及到了人們能夠實現或未實現的欲望, 完整的答案應該 干的故事, 事實上是不會引起聽眾興趣的。 素, 是, 與人們在現實生活遇到的某種既定因素相遇合 故事有超現實 的 才能讓 成分, 人們 也有現 此 三故 愛聽 事 成 實 的 分雖然是在 故事中, 依 據

的疊 曲 的 組合起來變成了 段音樂; 音樂的疊曲彼此呼應, 便形 成了組 曲 而這些 一組曲 對 聽眾來說是有

寫的 代表作有 十分詳細, 勞斯的美洲印地安神話研究著作相比, Detienne ) 《古希臘的神話與悲劇 還要介紹一位研究者(我也做過他的學生, 《希臘人的神話與思想 合寫的 還對所做的結論提供了充分的依據, 他與杜梅 《希臘的祭神犧牲》 齊爾 和列 》,該書對俄狄浦斯情結有精妙之論, 維 以及與歷史學家皮埃爾·韋大樂 斯特勞斯一樣, (11) • 他的書能讓我們學到更多的東西, 在我個人來看, 這樣有利於增進讀者的理解 獲益良多), 也從事神話故事 把讓 即讓 皮埃爾·韋爾南的著作與列 研究, -納克德(Pierre Vidal-Naquet)合 和與馬塞·德涕恩呢(Marce 皮埃爾 因為他對他的研究方法介紹得 特 ·韋爾南 別是古希臘的 (Jean-Pierre 神 研

說不乏真實性, 韋恩發現, 希臘人相信自己的神話嗎?》(三),饒有深意, 我還必須提到保羅·韋恩 人們對於現實和虛構的東西不是總能區別得十分清楚的, 因此半信半 疑 (Paul Veyne),一位研究古代史的歷史學家。 對有興趣研究傳說和信仰的 他們知道傳說 他有一 人可 能都 不盡可信 本重要的 有啟 發 著作, 又認為傳 DU.

灰姑娘的故事在歐洲非常有名, 事之間彼此相 已出版。 • 阿爾奈 我開始研究從歐洲搜集到的民間故事時, 也對 該書相當實用, 似的類型, ( Antti Aarne ) 百個神話文本中反復出現的人物行為做過類型研究。 而是它們的差異點 包括在歐洲流行的主要故事類型索引。 同樣, 和斯蒂·湯普森 也在亞洲廣為流傳, 像為什麼兒童會對小女孩被狼吃掉的故事 它們都已被做過類型學的大量研究。 (Stith Thompson) 為什麼這個故事能夠引起如此普遍的關注 的合著 不過, 《民間故事的類型》 俄國學者普羅普 我個人所感興趣的, 故事學者耳熟能詳的 感到 (Vladimir 也

遠 離了上 接近 了 ]默類, 這樣這 個故事就 被附會為 《聖經 的 幅象徵化的圖 解, 還 成了 基督教教義

一個例證。

例如 入手, 聽眾的文化在哪些 ,為什麼講 如何避免上 探尋 故 事 故事能引起聽眾的興趣?它們 的 |述缺陷呢?二十世紀以來, 一方面發生了共鳴?等等 結構與組 織形式。 在這 研究趨勢中, 怎樣被記憶?它們讓喜愛它們的 些學者的做法是: 先把故事意義的問題放下, 需要補 充的課題 是 人們回憶起了什麼? 故事 與聽眾之間 的 它們與

族也 度 指 致 相呼 神話 出 力於神話 可 在這 以找到的神話傳說 應的 在這 與史詩 研究領域中, 種 敍 較研究和印歐民族的制度研究, 》一書中, 事 結構中, 他指 有必要舉述幾位重要的學者。 如果將這些神話傳說加以對比, 通常可以發現三種人物: 出, 實際上, 被羅馬人認為是真實歷史的故事, 曾出版 教士、 《印歐諸神》 首先是杜梅齊爾(Georges Dumézil), 就會發現它們共同的敍事結構。 戰士和勞動者, 和 《神話與 這是與當地民族的 (史詩 源自我們在其他印歐 兩部著作 杜梅齊爾還 基 本 民

這 言學中, 均 的故事結構 的 系偶然 課 假設對故事學的研究有重要的推進作用。 另一位重要學者是列維 列 語音 維 也應如此, 它們的意義 和語意是建立在一系列對立的音素或音位基礎上的, 斯 特勞 斯受到語言學的影 故事中間含有 好似房子的不同部分, 斯特勞斯(Lévi-Strauss), 一些二元對立的成分, 主要受到音位學的啟 我們由此可以設想, 其意義是建立在彼此關係基礎之上的 比杜梅齊爾小幾歲, 故事始終是受到各種結構成分的關係制 發, 那些 於是列維 發展了自己的 一貌似荒誕的故事被人喜愛, 我年輕的時 斯特勞斯 結構分析 聯想到, 候曾選 又好似是不同 法。 修過他 神話 約的 在

還 中 是 能 佔 致 用 解 有 的 自 釋 故 席 之地 的 事 解 的 釋去影響其他 文人需要 那 此 荒 具 誕 備 離 聽眾。三是學者們 奇 定 的 的 故 知 事 識 被 看成 能 夠 是 總能想方設法證明故事的意義與他 把 故 種 事 表 的奥妙 面 簡 單 挖 掘 涵 出 義 來 深 刻的 解 釋者 敍 事 們的哲學觀和宗教信 本 身 口 因 以 給 此 提 某 高 種 身價 喻 亦

此 令人難以置信的 現 在 我們 再 來看基 故事中找到微言大義, 督教對 《聖經 的 解 而且 釋, 說 就 得頭頭是道 不會感到意外了。 基督 教的信意 奉者總能從 聖 經 的

言 究 採 陷 我 非 迪 須 用 個 面 加 例 們 用 是 創 人 假 象徵法 有 設在故 類 並 論之前 象 需 作 子 花 這 開 個 徵法 始擯 要被 沒 袁 的 徵 說 意 去詮 有 教育 解 圖 棄這 解 事 發 有 在 解 他 釋 的 不言自 亞 現 釋 碼 們 人 法 這個想法 口 背後隱藏着某種意義, 類。 的 也許 當 故 新 種 在 廊 說 方法 夏 東 事 信 歐 明, 是 大多為 娃 有房間 但 洲 西 息 就 是, 的 還 大 一帝用獸 已經存 的 故 我們對 有 其 同 為 主要缺 理, 了消遣 就 方法 事 頭 他們 中, 民間 腦 對房主人來說 故事 在 皮給人類 故事 中是 上 相 了, 故事 陷 的 信 娛樂, 人因 的 嚴 對於在乎它的聽眾是有意義的 有 根 或某人要借助故事告訴人們什麼意義 象徵分析 來說 解 重 兩 深蒂 《聖經》 做 不足。 釋 個 為 根 違 古 衣服 學者當: 是建立 的, 反 本找不到背後刻意要告訴意義 這些 來自上 象徵 不 是如 了上 過是用自己熟悉的話把這個想法 直到二 可 鬥 解 在 果 帝 然知道, 帝 能都有意義, 皮如欲望 釋, 的 先入為主 相 的 信神 旨 神 是說 意 世 喻, 民間 話傳 紀, 出 的象徵 被 認為上 亞當夏娃穿上 趕 創作者可 說 我 才 但 出 們 而故 有 中 房子本身並 想要說 概 了伊 的 小 帝 事 念基 數 故 藉 本 前 能 學者 事 對 甸 助 身是沒 礎 人。 的 不 成 袁 捧 是 能 東 分 E 聖 誦 獸 講 沒 好比 的 西 為 有 早 看 經》 **聖** 皮 出 有 期 有 了 意 清 來罷了。 什 傳 裹的 意 經 它 這 義 的 便 很 麼 達 義 我 基 座 有 肉 們 的 意 房 什 危 的 那 督 故 嚴 欲在身 做 子 麽 教 麽 重 其 意 就 出 的 是 並 裹 研 義 啟 而 缺 必

# 故事的研究一我們在故事中學到的關於人的知識

劉璧榛 譯 董曉萍 審校 法國國立科學研究中心教授 弗朗素瓦·法羅

神話傳說 多神崇拜, 有力得多 兩千五百年前,古希臘人已開始關心神話傳說。與美索不達米亞或埃及古文明一樣,古希臘人也有 中的英雄人物, 有關神靈的故事大量流傳。 人們相信, 如普羅米修斯等, 都是介乎人、神之間的原型, 在遙遠的遠古時代, 人和神的生活曾經非常接近 他們不是神, 但要比 人孔武

講述 更為抽象的神的概念,儘量使那些表面上看來荒誕不經的諸神和英雄的神話傳說具有某種 棄, 對古希臘和後來的羅馬知識分子而言,要拋棄這些神話傳說中的故事成分是很難的, 件的一部分, 又不能完全接受,他們便改造之,力圖去掉故事中的諸神所帶有的人性的弱點和激情 與他們的文化緊密相連。 可是, 他們又很難相信這些離奇古怪 的東西。 因 意 為這是他們 既 不能完

大 此 揭示出來。 去掉荒誕 改造的方式有兩 這種工作的好處有三點: 留下史實。二是意義化, 種。一是歷史化,聲稱傳說是以史實為依據的,荒誕的故事內容屬於想像 認為任何故事都會隱含某種象徵意義, 是大量神話傳說中的故事因此被保留 學者的任務是把這些 來, 並在學者的文化 成

· 有其樣也以 · 有其的 · 以 · 自以 · 以 · 。

出版前言

### 出版前言

學、 告 僅 排 中 介紹考古 或 輪 了 題爲 流 並 科 清 從 與 華 作 學 院 爲 學、 九九 大學 對 歷史、 東道 自 此 七年開 歷 然 有 科 北 主 興 史學以及整 學史研 考古與社 歡迎各方主講人 趣 京 始, 的 師 聽 節 究所以 在法國外交部 衆: 大學 會 個個 研究人 ——中法系列學術 社 及國家 中 會科學 或 員、 社 而 和法國 圖 方面 且 會 書 積極 教授、 科學院歷 館 最 大使館 參與 近 講 的研究成果。 大學生等進行 座 了 史研究所 的 講 的學術 贊助 座的 下, 組 活 講 交流 織活 動。 法國 考古研究所和社會學 座交替 動。 該學 遠 數 東學院 它們 所大 邀 術 請 活 學 分別是: 中 北 動 法 和 的 京 專家 中 科 目 研 的 心 研 北京大 機 來 組 是 究所 構 織 作 爲 安

行 本 形 爲 式 T 使 # 更多 版 的 人瞭 解講 座中 介紹的研究成果, 我們 著 手 將其中一 部分以中 法兩 種 文字的 單

種 生 性 欲 歐 是 望 洲 法 事 第 五 得以實 或 實 神 單行 或 的 話 立 依 本是 現 傳 科 據 或 說 學研 弗 不 和 學 朗 能 故 究 者 索 中心的 實現 事 通 研究 瓦 過 • 的 故 法 教授, 道 的學術 事 羅 理 研 究 François 他指出 藝術 史, 能探 引 和 用 語 索 Flahault ) 故 故事 言中 其 事 中 的 類 心 的 表達雖 型 的 思 實 研 維 先生 究員。 例 哲學 有 的 幻想 解 和 講 釋了 在 表 座 性 本 達 在 次 形 故 但 不 講 事 也 同 座 的 能從 情 中 研 況 究 中 他 發 人 簡 類 要 法 的 介 羅 紹 某 先

歷史、考古與社會-

中法學術系列講座

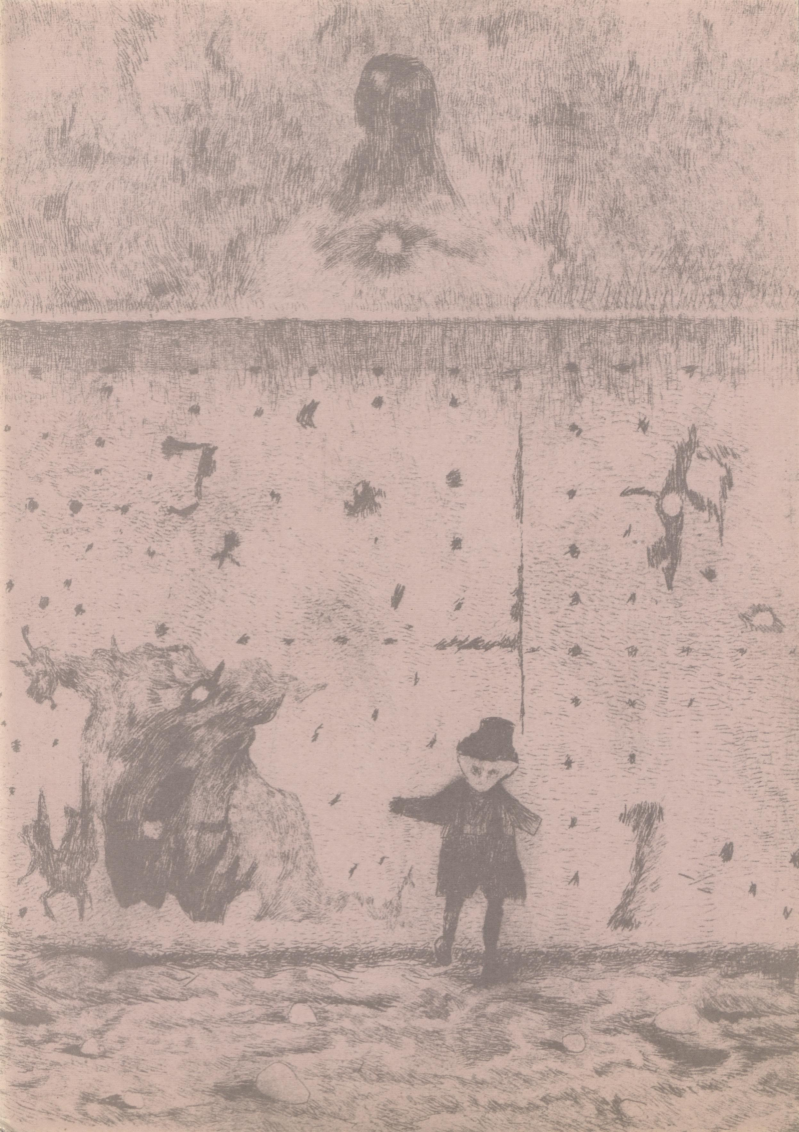
## 故事的研究

我們在故事中學到的關於人的知識

弗朗素瓦 法羅

法國遠東學院北京中心

二〇〇三年八月



M

法國遠東學院北京中心編印 二〇〇三年八月

歷史、考古與社會——中法學浙系列講座

# 故事的研究—

弗朗素瓦

·法羅

我 們在故事 關 於