suidostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

3| 2024, Indonesien, Autor:in Marion Struck-Garbe | 14. Oktober 2024

Kunst im Kontext kolonialer Kontinuitaten

e
AL,
e -

Kollektive Arbeit von Yanto Gombo, Constantinus Raharusun, Dicky Takndare, Michael Yan Devis, Andre
Takimai, Nelson Natkime und Betty Adii (abgebildet von links nach rechts). © Marion Struck-Garbe

Indonesien: Die Werke des Udeido-Kollektivs aus Westpapua spiegeln Hoffnungen, Erfahrungen
und Kdmpfe der Vergangenheit und Gegenwart

Seit nahezu zwei Jahrhunderten wird Westpapua durch Kolonialismus geplagt. Das Gebiet
wurde von 1828 bis 1963 von den Niederlanden beherrscht und dann - unfreiwillig - Teil der
Republik Indonesien. Damit begann eine neue, neokoloniale Ausbeutungsphase und zugleich



eine massive kulturelle Unterdriickung. Die Gewalt des indonesischen Staats traf auf Wider-
stand und verstdrkte Forderungen nach Freiheit und Unabhéangigkeit.

Das Udeido-Kollektiv - eine Gruppe von indigenen Kiinstler*innen aus verschiedenen Regionen
Westpapuas - befasst sich mit diesen Zusammenhangen. Ihre Kunst betrachtet vergangene und
gegenwartige Kdmpfe gegen unerwiinschte dufdere Machte, reflektiert personliche und kollek-
tive Erfahrungen und bewegt sich so zwischen Hoffnung und Aufbegehren.

Kunst als gewaltfreier Widerstand

Seinen Namen leitet das Kollektiv von dem Wort Ude ab, dem Blatt einer Pflanze, das bei den
Mee (eine Ethnie im Hochland von Westpapua) zum Verbinden von Wunden und zum Stillen
von Blutungen verwendet wird. Mit Kunst will Udeido das kollektive Gedachtnis des papuani-
schen Volkes heilen und dazu beitragen, es zu bewahren. Sie setzen Empfindungen und Gedan-
ken unterschiedlicher papuanischer Kulturen zu Themen wie Kolonialismus, Rassismus, Um-
weltzerstorung, Landraub, Unterdriickung und dem von der indonesischen Regierung bewusst
forcierten Kulturverlust in Kunst um und leisten so gewaltfreien Widerstand. Ihre Arbeiten
strahlen Spiritualitat, Kraft und Originalitat aus.

Die Gruppe, die aus bis zu zehn Mitgliedern besteht, trifft sich in einem kleinen Haus auf3erhalb
von Yogyakarta, um gemeinsam zu arbeiten. Anders als in Westpapua fiihlen sie sich auf Java
frei genug, das Trauma und den Schmerz, den die Menschen in ihrer Heimat durchleben, kiinst-
lerisch zu verarbeiten. Sie haben einen Ansatz entwickelt, bei dem tiberlieferte kulturelle Welt-
anschauungen und Designs dekonstruiert und in neue zeitgendssische Werke iibernommen
werden. Sie verstehen sich nicht als politische Aktivist*innen des Widerstands, doch sie pran-
gern an. Sie wollen auf die dramatischen Konflikte in Westpapua hinweisen, tiberall, doch be-
sonders in Indonesien. Denn es ist auch
dort kaum bekannt, was in Westpapua an
Unrecht und Menschenrechtsverletzun-
gen geschieht. Udeido wolle das Bewusst-
sein fiir diese Fragen scharfen und Im-
pulse fiir die tberfallige Dekolonisierung
geben, wie mir die Kiinstler*innen 2023
in ihrem Haus in Yogyakarta erlauterten.

Koreri reloaded

Deutlich wird dies zum Beispiel in der
Ausstellung Koreri Projection von 2022.
Koreri begann als mythische Uberliefe-
rung, wendete sich als politische Bewe- - 217
gung gegen die niederlandische Kolonial- _ e | ¢ 74 ¥
macht und die japanische Besetzung im =¥ r
Zweiten Weltkrieg und schliefilich gegen
die Repressionen Indonesiens. In den Ar-
beiten des Udeido-Kollektivs nimmt die- ,
ses Motiv erneut Gestalt an und setzt so A Little Gate to Koreri, 2023, Dicky Takndare — Mixed Me-
die Auflehnung gegen den dufleren Ein- i © Courtesy of the Artists

fluss fort. Koreri entstand einst als mes-

sianische Bewegung in der Region um



https://westpapuanetz.de/wp-content/uploads/2024/03/WP-Journal-2-2022.pdf
https://www.academia.edu/103669191/CREATING_KORERI_SHARING_THE_IMAGINATION_The_Udeido_Collective_in_Papua_and_Art_Decolonization
https://www.academia.edu/103669191/CREATING_KORERI_SHARING_THE_IMAGINATION_The_Udeido_Collective_in_Papua_and_Art_Decolonization

Biak im Norden des Landes. Als Ursprung gelten Schilderungen zu einer Ahnengestalt namens
Manarmakeri, der nachgesagt wurde, zu wissen wie die Menschen ,gliicklich bis ans Ende ihrer
Tage‘ leben konnen. Doch ihre Weisheiten und die Predigten von Anhdngern wurden nicht
ernst genommen und so reiste das sagenumwobene Wesen verargert ab, das Geheimnis von
Koreri mit sich nehmend. Es soll jedoch dem Volk von Biak versprochen haben, zurtiickzukeh-
ren, um Unabhéangigkeit, Wohlstand und ein neues Leben zu bringen.

Spirituelle und politische Ideale

Uber die Koreri-Bewegung wurde schon 1828 berichtet. Sie hatte regionale Auspriagungen und
verlief zeitlich in unterschiedlichen Wellen. Als die Kolonialbehérden anfingen, in der Bewe-
gung eine Storung von Ruhe und Ordnung zu sehen, wurde diese widerstandig. Hinzu kam Un-
mut tiber koloniale Arbeitsdienste, deren Sinn sich den Papua nicht erschloss. Es entwickelte
sich Protest, gewaltfrei, doch strebend nach einem Leben in einem gelobten Land, dhnlich dem
durch Koreri angekiindigten.

Das dnderte sich in den spaten 1930er und frithen 1940er Jahren, als konkretere Forderungen
nach Unabhéngigkeit laut wurden. Sie machten aus der bis dato eher religios-mystischen Be-
wegung eine eher nationalistische. Gebildete Papua begannen, mit Heilserwartungen fiir natio-
nale Ideen zu werben. Koreri bedeutete zunehmend Hoffnung auf Freiheit.

Dicky Takndares Installation in der Ausstellung Koreri Projection des Udeido-Kollektivs erin-
nert an die spirituellen und politischen Ideale des Koreri angesichts der neokolonialen Expan-
sion und Umweltzerstérung, die das Land gegenwartig erlebt. Eine Pforte trennt die spirituelle
und reale Welt. Der Wachter verbindet Gestern, Heute und Morgen und wacht tiber die Hoff-
nung auf ein besseres, gerechteres Leben. In Takndares‘ Installation vermischt sich traditionel-
les Flechtwerk aus Baumrinde mit Masken, rituellen Objekten und zeitgendssischen Gegenstan-
den. Das Werk erzeugt einen lebendigen Dialog zwischen komplexen Geschichten und Deutun-
gen in einer hochaktuellen und innovativen bildlichen Erzahlung.

Als die Unternehmen kamen...

Nelson Natkime dagegen thematisiert den Raubbau an Rohstoffen in Papua. Die Freeport Gold-
und Kupfermine hat das riesige, den dort beheimateten Amungme heilige Bergmassiv Neman-
gkawi in eine Minenlandschaft verwandelt. Natkime hat dies in einer dunklen, dreieckigen Col-
lage aus mehreren leuchtenden, gold-getonten Bildern nachgebildet. Die einzelnen Zeichnun-
gen aus Bleistift und Tusche zeigen mit filigranen Strichen Vorfalle von Gewalt, Missbrauch und
die riicksichtslose Zerstorung der Bergkette. Natkime sagt dazu: ,,Wir glaubten, dass wir nach
unserem Tod zu unseren Vorfahren zum Schneeberg zuriickkehren wiirden. Aber als die Un-
ternehmen kamen, nahmen sie nicht blofd unseren Reichtum, sondern auch unseren Glauben
und alle moéglichen anderen Dinge mit.“ Natkime vergleicht den Berg Nemangkawi mit Koreri
und sieht beides als Symbole fiir ein gutes Leben.



Nelson Natkime - Nemangkawi, Zeichnung, 2020. © Courtesy of the Artists

Dem Glauben der Amungme zufolge beschiitzt eine Frau die Berge. In Natkimes Zeichnung ist
sie angesichts der Ausbeutung und Zerstorung besorgt und wiitend, weil sie nichts - absolut
nichts - retten kann - weder Land noch Mensch noch Weltsicht und Glauben. Nemangkawi wird
zu einem Loch in ihrem Kopf. Diese Zeichnung im Mittelpunkt der Collage zeigt, wie beides,
Umwelt und Menschen, leiden.

Reise durch die Geschichte

Ebenfalls im Siiden des Landes, doch nicht in den Bergen, leben die Kamoro. Das Udeido-Kol-
lektiv hat ihre Mythen zum Ausgangspunkt fiir eine gemeinsame Installation genommen, die
eine Reise durch die Geschichte Westpapuas erzahlt. Die Installation ist 2023 im Rahmen der
Ausstellung What do crocodiles dream about? in Ljubljana zu sehen gewesen. Ein Krokodil fithrt
durch die bedriickende Szenerie, die sich in einzelne Ereignisse und personliche Empfindungen
gliedert. Die Leinwand ist wie die Haut des heiligen Krokodils, welches einige Kamoro-Gemein-
schaften als Urahnen betrachten.

Udeido hat Anschauungen wie diese aufgenommen. Ahnlichkeiten zwischen Krokodilen und
den indigenen Volkern Papuas bestehen ihres Erachtens tatsachlich: beide werden gejagt und
miissen sich verstecken. Die Morgensternflagge am oberen Bildrand bezieht sich explizit auf
eine Episode des Mythos um Manarmakeri. Die Fahne wurde erstmals 1942 gehisst, wahrend
eines Koreri-Aufstands zur Zeit der japanischen Invasion und des Zusammenbruchs des nie-
derldndischen Kolonialregimes. Seitdem reprasentiert sie den Traum von Unabhdngigkeit,
Freiheit und Frieden. Sie symbolisiert den Widerstand schlechthin. Das 6ffentliche Zeigen der
Morgensternflagge ist heute tiberall in Indonesien verboten und kann mit bis zu 15 Jahren Haft
bestraft werden.

Wahrend der Ausstellungseroffnung in Ljubljana erklarten mir die Kiinstler*innen, dass sie ver-
suchen, die Sichtweise und Perspektiven sowie die Lebensrealitit der Papuas zu artikulieren,
um einen Kontrapunkt zum tiblichen Blick von auf3en zu setzen. Die Chronik zeigt auch die Band
Mambesak, deren Griinder Arnold Ap 1984 hinterriicks von Sicherheitskraften erschossen
wurde. Ap und seine Band sind schwarz-weif3 in die ansonsten farbenfrohe Collage eingefiigt.
Das zugebundene Maul des Krokodils weist auf die fehlende Rede- und Versammlungsfreiheit
hin. Die niederlandische Konigin unterzeichnet 1962 das New York Agreement - fiir die Papua
ein Verrat, da die Niederlande ihnen einen eigenen Staat versprochen hatten. Da sind Spuren

4



auf beschlagnahmtem Land, das Maschinen planiert haben, mit verbrannten Hausern und lee-
ren Dorfern. Auch Spuren von Misshandlung auf den Kérpern von Menschen, die von Angst ge-
packt sind.

The Timako Woo Chronicle (Ausschnitt), 2023. © Marion Struck-Garbe

Kontinuitdt von Patriarchat und Kolonialismus

Die Kontinuitdt und Transformation von Patriarchat und Kolonialismus haben dazu gefiihrt,
dass Frauen in Westpapua bis heute libermaf3ig stark benachteiligt werden. Sie erleben Gewalt
einerseits oft von Familienmitgliedern, werden von Bildung ausgeschlossen, bedroht, gedemi-
tigt, vergewaltigt und missbraucht. Andererseits sind sie durch den politischen Dauerkonflikt
allen moglichen Formen staatlicher Gewalt ausgeliefert. Sie haben grofde Schwierigkeiten, Un-
terstiitzung durch die Justiz zu bekommen. Aus Scham und Angst sprechen viele Opfer nicht
tiber die an ihnen begangene Gewalt.

Gewalt durch Soldaten, Polizisten und indigene toxische Mannlichkeit eindriicklich und méchte
zugleich den Widerstand der Frauen und ihre wichtigen Beitrage in den indigenen Gesellschaf-
ten zeigen.

Fiir die abgebildete, diistere Installation hat Betty Adii zehn Objekte aus Harz geschaffen, die in
ihrer Form an Penisse erinnern. Dort sind Patronenhiilsen integriert und an den Randern sind
sie mit Totenkdpfen versehen. An den Objekten und auf dem Boden ist Damenunterwasche ver-
teilt. Die Wasche wurde bei verschiedenen NGOs, die sich fiir Frauenrechte einsetzen, einge-
sammelt und soll auf den haufigen sexuellen Missbrauch hinweisen. Betty Adjis Zorn liber die-
ses totgeschwiegene Thema und dariiber, dass Frauen ,an mehreren Fronten kimpfen‘ miissen,
verdeutlicht sich in den verwendeten Symbolen und Metaphern. Die Kiinstlerin will schockie-
ren und Uberraschen.

Etliche Frauen sind in Westpapua politisch aktiv, doch ldsst das Land insgesamt wenig Raum
fir weibliche Partizipation und Ideen. Bis heute werden die wichtigsten Organe sowohl im ur-
banen wie im landlichen Raum, sowohl im Staat und seinen Apparaten wie bei den indigenen,
progressiven Kraften, die eine bessere politische Zukunft anstreben, ganz liberwiegend von
Maénnern gefiihrt, die sich dabei auf alte kulturelle, patriarchale Traditionen stiitzen. Diese Kon-
tinuitat ist ungebrochen.



Kunst kann sich solchen gesellschaftlichen Beharrungskraften jedoch entgegenstellen und fiir
Verdanderung werben, indem sie diese vorlebt. Kontinuitdten sind auch im Widerstand zu be-
obachten. In der zeitgendssischen bildenden Kunst Westpapuas finden sich Motive, die bis auf
die Kolonialzeit sowie vorkoloniale Zeiten zurtickgehen und die zugleich den derzeitigen Pro-
test gegen die, von den Papuas als Kolonialmacht erlebte, indonesische Regierung spiegeln und
kritisch reflektieren. Udeido erinnert dabei an friihere spirituelle Ideale; die Arbeiten des Kol-
lektivs machen die jahrzehntelangen Auseinandersetzungen mit ihren ganz eigenen Mitteln
sichtbar. Relevant fiir Westpapua sind vor allem die vielfaltigen Versuche, vergangene Wider-
stande zu aktualisieren und die gegenwartigen mit Kunst zu beleben.

Betty Adii: Dystopian Reality: The Agony of Existence, 2021 raumgrof3e Installation
© Courtesy of the Artists



