
1 
 

 

 

3 | 2024, Indonesien, Autor:in Marion Struck-Garbe | 14. Oktober 2024 

 

Kunst im Kontext kolonialer Kontinuitäten 

 

Kollektive Arbeit von Yanto Gombo, Constantinus Raharusun, Dicky Takndare, Michael Yan Devis, Andre 

Takimai, Nelson Natkime und Betty Adii (abgebildet von links nach rechts). © Marion Struck-Garbe 

Indonesien: Die Werke des Udeido-Kollektivs aus Westpapua spiegeln Hoffnungen, Erfahrungen 

und Kämpfe der Vergangenheit und Gegenwart 

Seit nahezu zwei Jahrhunderten wird Westpapua durch Kolonialismus geplagt. Das Gebiet 

wurde von 1828 bis 1963 von den Niederlanden beherrscht und dann – unfreiwillig – Teil der 

Republik Indonesien. Damit begann eine neue, neokoloniale Ausbeutungsphase und zugleich 



2 
 

eine massive kulturelle Unterdrückung. Die Gewalt des indonesischen Staats traf auf Wider-

stand und verstärkte Forderungen nach Freiheit und Unabhängigkeit. 

Das Udeido-Kollektiv – eine Gruppe von indigenen Künstler*innen aus verschiedenen Regionen 

Westpapuas – befasst sich mit diesen Zusammenhängen. Ihre Kunst betrachtet vergangene und 

gegenwärtige Kämpfe gegen unerwünschte äußere Mächte, reflektiert persönliche und kollek-

tive Erfahrungen und bewegt sich so zwischen Hoffnung und Aufbegehren. 

Kunst als gewaltfreier Widerstand 

Seinen Namen leitet das Kollektiv von dem Wort Ude ab, dem Blatt einer Pflanze, das bei den 

Mee (eine Ethnie im Hochland von Westpapua) zum Verbinden von Wunden und zum Stillen 

von Blutungen verwendet wird. Mit Kunst will Udeido das kollektive Gedächtnis des papuani-

schen Volkes heilen und dazu beitragen, es zu bewahren. Sie setzen Empfindungen und Gedan-

ken unterschiedlicher papuanischer Kulturen zu Themen wie Kolonialismus, Rassismus, Um-

weltzerstörung, Landraub, Unterdrückung und dem von der indonesischen Regierung bewusst 

forcierten Kulturverlust in Kunst um und leisten so gewaltfreien Widerstand. Ihre Arbeiten 

strahlen Spiritualität, Kraft und Originalität aus. 

Die Gruppe, die aus bis zu zehn Mitgliedern besteht, trifft sich in einem kleinen Haus außerhalb 

von Yogyakarta, um gemeinsam zu arbeiten. Anders als in Westpapua fühlen sie sich auf Java 

frei genug, das Trauma und den Schmerz, den die Menschen in ihrer Heimat durchleben, künst-

lerisch zu verarbeiten. Sie haben einen Ansatz entwickelt, bei dem überlieferte kulturelle Welt-

anschauungen und Designs dekonstruiert und in neue zeitgenössische Werke übernommen 

werden. Sie verstehen sich nicht als politische Aktivist*innen des Widerstands, doch sie pran-

gern an. Sie wollen auf die dramatischen Konflikte in Westpapua hinweisen, überall, doch be-

sonders in Indonesien. Denn es ist auch 

dort kaum bekannt, was in Westpapua an 

Unrecht und Menschenrechtsverletzun-

gen geschieht. Udeido wolle das Bewusst-

sein für diese Fragen schärfen und Im-

pulse für die überfällige Dekolonisierung 

geben, wie mir die Künstler*innen 2023 

in ihrem Haus in Yogyakarta erläuterten. 

Koreri reloaded 

Deutlich wird dies zum Beispiel in der 

Ausstellung Koreri Projection von 2022. 

Koreri begann als mythische Überliefe-

rung, wendete sich als politische Bewe-

gung gegen die niederländische Kolonial-

macht und die japanische Besetzung im 

Zweiten Weltkrieg und schließlich gegen 

die Repressionen Indonesiens. In den Ar-

beiten des Udeido-Kollektivs nimmt die-

ses Motiv erneut Gestalt an und setzt so 

die Auflehnung gegen den äußeren Ein-

fluss fort. Koreri entstand einst als mes-

sianische Bewegung in der Region um 

A Little Gate to Koreri, 2023, Dicky Takndare – Mixed Me-

dia. © Courtesy of the Artists 

 

https://westpapuanetz.de/wp-content/uploads/2024/03/WP-Journal-2-2022.pdf
https://www.academia.edu/103669191/CREATING_KORERI_SHARING_THE_IMAGINATION_The_Udeido_Collective_in_Papua_and_Art_Decolonization
https://www.academia.edu/103669191/CREATING_KORERI_SHARING_THE_IMAGINATION_The_Udeido_Collective_in_Papua_and_Art_Decolonization


3 
 

Biak im Norden des Landes. Als Ursprung gelten Schilderungen zu einer Ahnengestalt namens 

Manarmakeri, der nachgesagt wurde, zu wissen wie die Menschen ‚glücklich bis ans Ende ihrer 

Tage‘ leben können. Doch ihre Weisheiten und die Predigten von Anhängern wurden nicht 

ernst genommen und so reiste das sagenumwobene Wesen verärgert ab, das Geheimnis von 

Koreri mit sich nehmend. Es soll jedoch dem Volk von Biak versprochen haben, zurückzukeh-

ren, um Unabhängigkeit, Wohlstand und ein neues Leben zu bringen.  

Spirituelle und politische Ideale 

Über die Koreri-Bewegung wurde schon 1828 berichtet. Sie hatte regionale Ausprägungen und 

verlief zeitlich in unterschiedlichen Wellen. Als die Kolonialbehörden anfingen, in der Bewe-

gung eine Störung von Ruhe und Ordnung zu sehen, wurde diese widerständig. Hinzu kam Un-

mut über koloniale Arbeitsdienste, deren Sinn sich den Papua nicht erschloss. Es entwickelte 

sich Protest, gewaltfrei, doch strebend nach einem Leben in einem gelobten Land, ähnlich dem 

durch Koreri angekündigten. 

Das änderte sich in den späten 1930er und frühen 1940er Jahren, als konkretere Forderungen 

nach Unabhängigkeit laut wurden. Sie machten aus der bis dato eher religiös-mystischen Be-

wegung eine eher nationalistische. Gebildete Papua begannen, mit Heilserwartungen für natio-

nale Ideen zu werben. Koreri bedeutete zunehmend Hoffnung auf Freiheit. 

Dicky Takndares Installation in der Ausstellung Koreri Projection des Udeido-Kollektivs erin-

nert an die spirituellen und politischen Ideale des Koreri angesichts der neokolonialen Expan-

sion und Umweltzerstörung, die das Land gegenwärtig erlebt. Eine Pforte trennt die spirituelle 

und reale Welt. Der Wächter verbindet Gestern, Heute und Morgen und wacht über die Hoff-

nung auf ein besseres, gerechteres Leben. In Takndares‘ Installation vermischt sich traditionel-

les Flechtwerk aus Baumrinde mit Masken, rituellen Objekten und zeitgenössischen Gegenstän-

den. Das Werk erzeugt einen lebendigen Dialog zwischen komplexen Geschichten und Deutun-

gen in einer hochaktuellen und innovativen bildlichen Erzählung. 

Als die Unternehmen kamen… 

Nelson Natkime dagegen thematisiert den Raubbau an Rohstoffen in Papua. Die Freeport Gold- 

und Kupfermine hat das riesige, den dort beheimateten Amungme heilige Bergmassiv Neman-

gkawi in eine Minenlandschaft verwandelt. Natkime hat dies in einer dunklen, dreieckigen Col-

lage aus mehreren leuchtenden, gold-getönten Bildern nachgebildet. Die einzelnen Zeichnun-

gen aus Bleistift und Tusche zeigen mit filigranen Strichen Vorfälle von Gewalt, Missbrauch und 

die rücksichtslose Zerstörung der Bergkette. Natkime sagt dazu: „Wir glaubten, dass wir nach 

unserem Tod zu unseren Vorfahren zum Schneeberg zurückkehren würden. Aber als die Un-

ternehmen kamen, nahmen sie nicht bloß unseren Reichtum, sondern auch unseren Glauben 

und alle möglichen anderen Dinge mit.“ Natkime vergleicht den Berg Nemangkawi mit Koreri 

und sieht beides als Symbole für ein gutes Leben. 



4 
 

Nelson Natkime – Nemangkawi, Zeichnung, 2020. © Courtesy of the Artists 

Dem Glauben der Amungme zufolge beschützt eine Frau die Berge. In Natkimes Zeichnung ist 

sie angesichts der Ausbeutung und Zerstörung besorgt und wütend, weil sie nichts – absolut 

nichts – retten kann – weder Land noch Mensch noch Weltsicht und Glauben. Nemangkawi wird 

zu einem Loch in ihrem Kopf. Diese Zeichnung im Mittelpunkt der Collage zeigt, wie beides, 

Umwelt und Menschen, leiden. 

Reise durch die Geschichte 

Ebenfalls im Süden des Landes, doch nicht in den Bergen, leben die Kamoro. Das Udeido-Kol-

lektiv hat ihre Mythen zum Ausgangspunkt für eine gemeinsame Installation genommen, die 

eine Reise durch die Geschichte Westpapuas erzählt. Die Installation ist 2023 im Rahmen der 

Ausstellung What do crocodiles dream about? in Ljubljana zu sehen gewesen. Ein Krokodil führt 

durch die bedrückende Szenerie, die sich in einzelne Ereignisse und persönliche Empfindungen 

gliedert. Die Leinwand ist wie die Haut des heiligen Krokodils, welches einige Kamoro-Gemein-

schaften als Urahnen betrachten. 

Udeido hat Anschauungen wie diese aufgenommen. Ähnlichkeiten zwischen Krokodilen und 

den indigenen Völkern Papuas bestehen ihres Erachtens tatsächlich: beide werden gejagt und 

müssen sich verstecken. Die Morgensternflagge am oberen Bildrand bezieht sich explizit auf 

eine Episode des Mythos um Manarmakeri. Die Fahne wurde erstmals 1942 gehisst, während 

eines Koreri-Aufstands zur Zeit der japanischen Invasion und des Zusammenbruchs des nie-

derländischen Kolonialregimes. Seitdem repräsentiert sie den Traum von Unabhängigkeit, 

Freiheit und Frieden. Sie symbolisiert den Widerstand schlechthin. Das öffentliche Zeigen der 

Morgensternflagge ist heute überall in Indonesien verboten und kann mit bis zu 15 Jahren Haft 

bestraft werden. 

Während der Ausstellungseröffnung in Ljubljana erklärten mir die Künstler*innen, dass sie ver-

suchen, die Sichtweise und Perspektiven sowie die Lebensrealität der Papuas zu artikulieren, 

um einen Kontrapunkt zum üblichen Blick von außen zu setzen. Die Chronik zeigt auch die Band 

Mambesak, deren Gründer Arnold Ap 1984 hinterrücks von Sicherheitskräften erschossen 

wurde. Ap und seine Band sind schwarz-weiß in die ansonsten farbenfrohe Collage eingefügt. 

Das zugebundene Maul des Krokodils weist auf die fehlende Rede- und Versammlungsfreiheit 

hin. Die niederländische Königin unterzeichnet 1962 das New York Agreement – für die Papua 

ein Verrat, da die Niederlande ihnen einen eigenen Staat versprochen hatten. Da sind Spuren 



5 
 

auf beschlagnahmtem Land, das Maschinen planiert haben, mit verbrannten Häusern und lee-

ren Dörfern. Auch Spuren von Misshandlung auf den Körpern von Menschen, die von Angst ge-

packt sind. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

The Timako Woo Chronicle (Ausschnitt), 2023. © Marion Struck-Garbe 

Kontinuität von Patriarchat und Kolonialismus 

Die Kontinuität und Transformation von Patriarchat und Kolonialismus haben dazu geführt, 

dass Frauen in Westpapua bis heute übermäßig stark benachteiligt werden. Sie erleben Gewalt 

einerseits oft von Familienmitgliedern, werden von Bildung ausgeschlossen, bedroht, gedemü-

tigt, vergewaltigt und missbraucht. Andererseits sind sie durch den politischen Dauerkonflikt 

allen möglichen Formen staatlicher Gewalt ausgeliefert. Sie haben große Schwierigkeiten, Un-

terstützung durch die Justiz zu bekommen. Aus Scham und Angst sprechen viele Opfer nicht 

über die an ihnen begangene Gewalt. 

Gewalt durch Soldaten, Polizisten und indigene toxische Männlichkeit eindrücklich und möchte 

zugleich den Widerstand der Frauen und ihre wichtigen Beiträge in den indigenen Gesellschaf-

ten zeigen. 

Für die abgebildete, düstere Installation hat Betty Adii zehn Objekte aus Harz geschaffen, die in 

ihrer Form an Penisse erinnern. Dort sind Patronenhülsen integriert und an den Rändern sind 

sie mit Totenköpfen versehen. An den Objekten und auf dem Boden ist Damenunterwäsche ver-

teilt. Die Wäsche wurde bei verschiedenen NGOs, die sich für Frauenrechte einsetzen, einge-

sammelt und soll auf den häufigen sexuellen Missbrauch hinweisen. Betty Adjis Zorn über die-

ses totgeschwiegene Thema und darüber, dass Frauen ‚an mehreren Fronten kämpfen‘ müssen, 

verdeutlicht sich in den verwendeten Symbolen und Metaphern. Die Künstlerin will schockie-

ren und überraschen. 

Etliche Frauen sind in Westpapua politisch aktiv, doch lässt das Land insgesamt wenig Raum 

für weibliche Partizipation und Ideen. Bis heute werden die wichtigsten Organe sowohl im ur-

banen wie im ländlichen Raum, sowohl im Staat und seinen Apparaten wie bei den indigenen, 

progressiven Kräften, die eine bessere politische Zukunft anstreben, ganz überwiegend von 

Männern geführt, die sich dabei auf alte kulturelle, patriarchale Traditionen stützen. Diese Kon-

tinuität ist ungebrochen. 



6 
 

Kunst kann sich solchen gesellschaftlichen Beharrungskräften jedoch entgegenstellen und für 

Veränderung werben, indem sie diese vorlebt. Kontinuitäten sind auch im Widerstand zu be-

obachten. In der zeitgenössischen bildenden Kunst Westpapuas finden sich Motive, die bis auf 

die Kolonialzeit sowie vorkoloniale Zeiten zurückgehen und die zugleich den derzeitigen Pro-

test gegen die, von den Papuas als Kolonialmacht erlebte, indonesische Regierung spiegeln und 

kritisch reflektieren. Udeido erinnert dabei an frühere spirituelle Ideale; die Arbeiten des Kol-

lektivs machen die jahrzehntelangen Auseinandersetzungen mit ihren ganz eigenen Mitteln 

sichtbar. Relevant für Westpapua sind vor allem die vielfältigen Versuche, vergangene Wider-

stände zu aktualisieren und die gegenwärtigen mit Kunst zu beleben. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Betty Adii: Dystopian Reality: The Agony of Existence, 2021 raumgroße Installation  
© Courtesy of the Artists 

 

 


