
1 
 

 

 

3 | 2024, Indonesien, Autor:in Fanny Syariful Alam | 14. Februar 2025 

 

Dekonstruktion dominanter Narrative 

 

Anhänger der Jugendorganisation GPK Fanatik (Gerakan Pemuda Ka`bah Fanatik = Fanatische Kaaba Jugend-

bewegung) in Yogyakarta sind häufig gewaltbereit. © Christina Schott 

Indonesien: Indonesiens Stärke ist seine Vielfalt an Ethnien und Religionen. Religiös motivierte Konflikte ge-

hen oft auf koloniale Strukturen zurück. Postkoloniale Perspektiven bieten Lösungsansätze. 

Schon zur Zeit der niederländischen Kolonialherrschaft war Batavia [heute: Jakarta] ein Zent-
rum für Migrant*innen aus Ambon, den Molukken und Süd-Sulawesi. Die vorwiegend christli-
chen Zuwanderer sollten den Arbeitskräftebedarf der Niederländer decken. Infolge eines 
Krieges zwischen der Niederländischen Ostindien-Kompanie und dem auf Java gelegenen 
Staat Banten wurde 1656 die javanische Bevölkerung vertrieben, die mehrheitlich muslimisch 
war. So kam es zu einer Trennung christlicher und muslimischer Gemeinschaften.  



2 
 

1848 erließ die Kolonialregierung ein „Regeringsreglement“ [staatliche Verordnung], das die 
Bevölkerung in zwei Gruppen unterteilte: Christ*innen und Anhänger*innen anderer Religio-
nen. Eine Novellierung im Jahr 1855 differenzierte die Einteilung weiter und kategorisierte 
die Bevölkerung in einheimische Indonesier*innen, Chines*innen, Araber*innen, indische 
Christ*innen sowie nicht-christliche Inder*innen. 

Auch nach der Unabhängigkeit Indonesiens 1945 traten immer wieder Spannungen zwischen 
muslimischen und christlichen sowie anderen Gemeinschaften zutage, insbesondere bei der 
Ausarbeitung der Staatsverfassung. Ein markantes Beispiel war die Streichung des ersten 
Grundsatzes der sogenannten Jakarta Charta. Dieser lautete ursprünglich: „Glaube an Gott mit 
der Verpflichtung zur Umsetzung des islamischen Rechts für seine Anhänger.“ Die nicht-mus-
limischen Gesellschaften aus Ostindonesien kündigten jedoch Widerstand gegen eine solche 
Formulierung innerhalb der Verfassung an und drohten mit Abspaltung. Mohammad Hatta, 
der spätere Vizepräsident, änderte den Grundsatz daraufhin in: „Glaube an den Einen und Ein-
zigen Gott.“ 

Staatliche Diskriminierung von Minderheiten 

Zwanzig Jahre nach der Unabhängigkeit erließ Sukarno, der erste Präsident Indonesi-

ens, das Präsidialdekret Nr. 1 von 1965 (PNPS No. 1 Tahun 1965), später als „Blasphe-

miegesetz“ bekannt, das den Missbrauch und die Diffamierung von Religionen verhin-

dern sollte. Infolgedessen wurden nur bestimmte Religionen offiziell anerkannt: Islam, 

Christentum, Katholizismus, Buddhismus, Hinduismus und Konfuzianismus. Das Dek-

ret bildete zudem die Grundlage für das bis heute gültige „Gesetz zum Schutz religiöser 

Gemeinschaften“, das formale Anforderungen für Religionen festlegt wie etwa standar-

disierte Rituale, heilige Schriften oder eine Mindestanzahl an Anhänger*innen. 

 

Obwohl es kein nationales Gesetz zum Tragen des Kopftuchs an Schulen gibt, wird es in den   

meisten staatlichen Schulen eingefordert. © Andreas Harsono 

Grundsätzlich fördert Indonesien offiziell die Religions- und Glaubensfreiheit seiner Bür-
ger*innen durch Artikel 29 Absätze 1 und 2 der Verfassung von 1945 sowie durch die Ratifi-
zierung des Internationalen Pakts über bürgerliche und politische Rechte (ICCPR) in das Ge-
setz Nr. 12 von 2005. Dennoch erinnert der Umgang des Staates mit religiösen Gemeinschaf-
ten auffällig an die Praktiken des niederländischen Kolonialregimes, insbesondere in Bezug 
auf die Segregation religiöser Gruppen.  



3 
 

Dies führt immer wieder zu Gewalt gegen religiöse Minderheiten und wird bedauerlicher-
weise durch das Mitwirken von Staatsbediensteten zusätzlich verschärft. Beispiele hierfür 
sind die Verabschiedung diskriminierender Vorschriften, die Einschränkung religiöser Aktivi-
täten von Minderheiten, die Schließung von Gebetshäusern sowie äußerst komplizierte Ge-
nehmigungsverfahren, um neue zu errichten. 

Auch heute bleibt die Diversität Indonesiens mit ihren vielen verschiedenen religiösen Ge-
meinschaften anfällig für Konflikte. Im Juli 2024 schloss beispielsweise die kommunale Poli-
zeieinheit des Regierungsbezirks Garut in West-Java die Ahmadiyya-Moschee im Dorf Nyalin-
dung. Dies geschah in Abstimmung mit der Regionalregierung von Garut und dem Koordinie-
rungsgremium zur Überwachung von Glaubensrichtungen und Religionen. Dieses Gremium 
setzt sich aus der Polizei, den Justizbehörden, dem Indonesischen Ulama-Rat, dem Forum für 
interreligiöse Harmonie und der Agentur für nationale und politische Einheit zusammen. Sie 
begründeten die Schließung der Moschee damit, soziale Konflikte verhindern zu wollen. Die 
Ahmadiyya-Gemeinschaft und ihre Aktivitäten in Indonesien werden durch einen Erlass ein-
geschränkt, den der Minister für religiöse Angelegenheiten, der Generalstaatsanwalt und der 
Innenminister der Republik Indonesien 2008 gemeinsam beschlossen haben. 

Problematisch ist außerdem, dass Schülerinnen an staatlichen Schulen in Indonesien häufig 
zum Tragen eines Kopftuchs verpflichtet werden – nicht nur muslimische Schülerinnen gilt, 
sondern auch jene anderer Glaubensrichtungen. Wer sich verweigert, stößt oft auf eine intole-
rante Haltung der Lehrer*innen. Das stellt eine klare Diskriminierung dar. 

Religiöse Mäßigung: Ein Schritt zur Konfliktlösung? 

Das niederländische Kolonialregime regierte die einheimischen Gesellschaften mit Hilfe eines 
systematischen Diversitätsmanagements. In der Praxis wurden christliche Gruppen jedoch 
klar bevorzugt. Nach der Unabhängigkeit führte die indonesische Regierung das Staatsmotto 
Bhinneka Tunggal Ika (Einheit in Vielfalt) ein: Dieses Konzept wurde in der nationalen Ideolo-
gie Pancasila („Fünf Säulen“) verankert, um die Harmonie zwischen den zahlreichen ethni-
schen, kulturellen und religiösen Gruppen des Landes zu bewahren. Beide Ansätze – der kolo-
niale wie der nationale – nutzen ähnliche Wege, um mit der Diversität umzugehen, wenn auch 
mit unterschiedlichen Zielen. 

 



4 
 

Kursteilnehmer der Bandung School of Peace besuchen einen buddhistischen Tempel        
© Fanny Syariful Alam 

2019 rief das indonesische Religionsministerium das „Jahr der religiösen Mäßigung“ aus, an-
gelehnt an das von den Vereinten Nationen initiierte „Internationale Jahr der Mäßigung“. 
Diese Initiative stellte einen Meilenstein in der Arbeit des Ministeriums dar und veranlasste 
damals Projekte des Ministeriums in ganz Indonesien. Das Vermittlungsprogramm bekam 
schnell Priorität in Behörden, um auch Beamten mithilfe von Literatur, Materialien, Schulun-
gen und Workshops die Ausgewogenheit und Gerechtigkeit religiöser Lehren zu vermitteln. 

Trotzdem bleibt religiös motivierte Gewalt weiterhin allgegenwärtig. Das Programm zur reli-
giösen Mäßigung konnte weder Konflikte vor Ort stoppen noch die Beteiligung von Beamten 
an diesen verhindern. Auch wurden keine diskriminierenden Gesetze, die religiöse Minderhei-
ten benachteiligen, zurückgenommen. In der Praxis führte es zu einer Trennung religiöser Ge-
sellschaften, ähnlich wie während der niederländischen Kolonialverwaltung. 

Kolonialismus als Ursache von aktuellen Konflikten mitdenken 

Was dem Programm zur religiösen Mäßigung in Indonesien fehlt, sind die Perspektiven der 

religiösen Minderheiten selbst. Es bedarf größerer Anstrengungen, um ihren Geschichten und 

Erfahrungen Gehör zu schenken, als den Fokus allein darauf zu legen, wie Beamte religiöse 

Lehren handhaben. Um die Spannungen zwischen unterschiedlichen Glaubensgemeinschaften 

zu verringern, müsse man die Stimmen der Marginalisierten in historischen Narrativen be-

rücksichtigen, fordert die indisch-amerikanische Feministin Gayatri Chakravorty Spivak, Mit-

begründerin der postkolonialen Theorie.  

 

Religiöse Minderheiten feierten den Unabhängigkeitstag Indonesiens vor dem Staatspalast. Auf den rot-

weißen Bannern (Nationalflagge) stehen Forderungen nach religiöser Toleranz. © Andreas Harsono 

Ein weiterer postkolonialer Ansatzpunkt ist das Konzept der Hybridität des indischen Wissen-
schaftlers Homi K. Bhabha. Demnach entsteht Identität durch interkulturelle Interaktionen, 
die Unterschiede überbrücken. Ein Beispiel dafür ist das Verständnis von lokaler Weisheit: Sie 
kann als verbindendes Element dienen, um interreligiöse und gesellschaftliche Beziehungen-
über Gemeinde-Netzwerke zu stärken. 

In jedem Fall muss der Kolonialismus stärker als Ursache einbezogen werden, um Lösungen 
für religiöse Konflikte zu finden. 

https://www.hyperkulturell.de/glossar/hybriditaet/


5 
 

 Dazu gehört die Achtung von Diversität und Unterschieden sowie die Dekonstruktion domi-
nanter historischer Narrative. Nur so kann sich ein empathischeres Verständnis und Solidari-
tät zu religiösen Minderheiten entwickeln. Lösungsansätze, die sich bloßer Schlagworte be-
dienen, ohne eine konkrete Umsetzung zu fordern, gehen zulasten religiöser Minderheiten – 
selbst wenn staatliche Regelungen vorgeben, alle religiösen Gemeinschaften gleich zu behan-
deln. Es ist entscheidend, postkoloniale Perspektiven wie von Spivak und Bhabha zu integrie-
ren, um inklusivere Lösungen zu entwickeln und Vorurteile gegenüber religiösen Minderhei-
ten in Indonesien abzubauen. Nur so bieten Initiativen das Potenzial, religiös motivierte Ge-
walt und Konflikte effektiv anzugehen. 

 

Übersetzung aus dem Englischen von: Finn Gelsdorf 


