suidostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

3 | 2024, Indonesien, Autor:in Fanny Syariful Alam | 14. Februar 2025

Dekonstruktion dominanter Narrative

Anhdinger der Jugendorganisation GPK Fanatik (Gerakan Pemuda Ka'bah Fanatik = Fanatische Kaaba Jugend-
bewegung) in Yogyakarta sind hdufig gewaltbereit. © Christina Schott

Indonesien: Indonesiens Stdrke ist seine Vielfalt an Ethnien und Religionen. Religiés motivierte Konflikte ge-
hen oft auf koloniale Strukturen zuriick. Postkoloniale Perspektiven bieten LGsungsansdtze.

Schon zur Zeit der niederlandischen Kolonialherrschaft war Batavia [heute: Jakarta] ein Zent-
rum flir Migrant*innen aus Ambon, den Molukken und Siid-Sulawesi. Die vorwiegend christli-
chen Zuwanderer sollten den Arbeitskraftebedarf der Niederlander decken. Infolge eines
Krieges zwischen der Niederlandischen Ostindien-Kompanie und dem auf Java gelegenen
Staat Banten wurde 1656 die javanische Bevolkerung vertrieben, die mehrheitlich muslimisch
war. So kam es zu einer Trennung christlicher und muslimischer Gemeinschaften.



1848 erlief3 die Kolonialregierung ein ,Regeringsreglement” [staatliche Verordnung], das die
Bevolkerung in zwei Gruppen unterteilte: Christ*innen und Anhanger*innen anderer Religio-
nen. Eine Novellierung im Jahr 1855 differenzierte die Einteilung weiter und kategorisierte
die Bevolkerung in einheimische Indonesier*innen, Chines*innen, Araber*innen, indische
Christ*innen sowie nicht-christliche Inder*innen.

Auch nach der Unabhédngigkeit Indonesiens 1945 traten immer wieder Spannungen zwischen
muslimischen und christlichen sowie anderen Gemeinschaften zutage, insbesondere bei der
Ausarbeitung der Staatsverfassung. Ein markantes Beispiel war die Streichung des ersten
Grundsatzes der sogenannten Jakarta Charta. Dieser lautete urspriinglich: ,Glaube an Gott mit
der Verpflichtung zur Umsetzung des islamischen Rechts fiir seine Anhanger.“ Die nicht-mus-
limischen Gesellschaften aus Ostindonesien kiindigten jedoch Widerstand gegen eine solche
Formulierung innerhalb der Verfassung an und drohten mit Abspaltung. Mohammad Hatta,
der spatere Vizeprasident, anderte den Grundsatz daraufhin in: ,,Glaube an den Einen und Ein-
zigen Gott.”

Staatliche Diskriminierung von Minderheiten

Zwanzig Jahre nach der Unabhdngigkeit erliefd Sukarno, der erste Prasident Indonesi-
ens, das Prasidialdekret Nr. 1 von 1965 (PNPS No. 1 Tahun 1965), spater als ,Blasphe-
miegesetz“ bekannt, das den Missbrauch und die Diffamierung von Religionen verhin-
dern sollte. Infolgedessen wurden nur bestimmte Religionen offiziell anerkannt: Islam,
Christentum, Katholizismus, Buddhismus, Hinduismus und Konfuzianismus. Das Dek-
ret bildete zudem die Grundlage fiir das bis heute giiltige ,Gesetz zum Schutz religioser
Gemeinschaften®, das formale Anforderungen fiir Religionen festlegt wie etwa standar-
disierte Rituale, heilige Schriften oder eine Mindestanzahl an Anhdnger*innen.

Obwohl es kein nationales Gesetz zum Tragen des Kopftuchs an Schulen gibt, wird es in den
meisten staatlichen Schulen eingefordert. © Andreas Harsono

Grundsatzlich fordert Indonesien offiziell die Religions- und Glaubensfreiheit seiner Biir-
ger*innen durch Artikel 29 Absatze 1 und 2 der Verfassung von 1945 sowie durch die Ratifi-
zierung des Internationalen Pakts iiber biirgerliche und politische Rechte (ICCPR) in das Ge-
setz Nr. 12 von 2005. Dennoch erinnert der Umgang des Staates mit religiosen Gemeinschaf-
ten auffallig an die Praktiken des niederlandischen Kolonialregimes, insbesondere in Bezug
auf die Segregation religiéser Gruppen.



Dies fithrt immer wieder zu Gewalt gegen religiose Minderheiten und wird bedauerlicher-
weise durch das Mitwirken von Staatsbediensteten zusatzlich verscharft. Beispiele hierfiir
sind die Verabschiedung diskriminierender Vorschriften, die Einschrankung religiéser Aktivi-
tdten von Minderheiten, die Schliefdung von Gebetshausern sowie dufderst komplizierte Ge-
nehmigungsverfahren, um neue zu errichten.

Auch heute bleibt die Diversitdt Indonesiens mit ihren vielen verschiedenen religiésen Ge-
meinschaften anfallig fiir Konflikte. Im Juli 2024 schloss beispielsweise die kommunale Poli-
zeieinheit des Regierungsbezirks Garut in West-Java die Ahmadiyya-Moschee im Dorf Nyalin-
dung. Dies geschah in Abstimmung mit der Regionalregierung von Garut und dem Koordinie-
rungsgremium zur Uberwachung von Glaubensrichtungen und Religionen. Dieses Gremium
setzt sich aus der Polizei, den Justizbehorden, dem Indonesischen Ulama-Rat, dem Forum fiir
interreligiose Harmonie und der Agentur fiir nationale und politische Einheit zusammen. Sie
begriindeten die Schliefdung der Moschee damit, soziale Konflikte verhindern zu wollen. Die
Ahmadiyya-Gemeinschaft und ihre Aktivitaten in Indonesien werden durch einen Erlass ein-
geschrankt, den der Minister fiir religiose Angelegenheiten, der Generalstaatsanwalt und der
Innenminister der Republik Indonesien 2008 gemeinsam beschlossen haben.

Problematisch ist aufderdem, dass Schiilerinnen an staatlichen Schulen in Indonesien haufig
zum Tragen eines Kopftuchs verpflichtet werden - nicht nur muslimische Schiilerinnen gilt,
sondern auch jene anderer Glaubensrichtungen. Wer sich verweigert, st6f3t oft auf eine intole-
rante Haltung der Lehrer*innen. Das stellt eine klare Diskriminierung dar.

Religiose Maf3igung: Ein Schritt zur Konfliktlosung?

Das niederlandische Kolonialregime regierte die einheimischen Gesellschaften mit Hilfe eines
systematischen Diversititsmanagements. In der Praxis wurden christliche Gruppen jedoch
klar bevorzugt. Nach der Unabhangigkeit flihrte die indonesische Regierung das Staatsmotto
Bhinneka Tunggal Ika (Einheit in Vielfalt) ein: Dieses Konzept wurde in der nationalen Ideolo-
gie Pancasila (,,Fiunf Sdulen) verankert, um die Harmonie zwischen den zahlreichen ethni-
schen, kulturellen und religiosen Gruppen des Landes zu bewahren. Beide Ansétze - der kolo-
niale wie der nationale — nutzen dhnliche Wege, um mit der Diversitiat umzugehen, wenn auch
mit unterschiedlichen Zielen.




Kursteilnehmer der Bandung School of Peace besuchen einen buddhistischen Tempel
© Fanny Syariful Alam

2019 rief das indonesische Religionsministerium das ,Jahr der religiosen Mafdigung“ aus, an-
gelehnt an das von den Vereinten Nationen initiierte ,Internationale Jahr der Maf3igung“.
Diese Initiative stellte einen Meilenstein in der Arbeit des Ministeriums dar und veranlasste
damals Projekte des Ministeriums in ganz Indonesien. Das Vermittlungsprogramm bekam
schnell Prioritat in Behorden, um auch Beamten mithilfe von Literatur, Materialien, Schulun-
gen und Workshops die Ausgewogenheit und Gerechtigkeit religioser Lehren zu vermitteln.

Trotzdem bleibt religios motivierte Gewalt weiterhin allgegenwartig. Das Programm zur reli-
giosen Mafdigung konnte weder Konflikte vor Ort stoppen noch die Beteiligung von Beamten
an diesen verhindern. Auch wurden keine diskriminierenden Gesetze, die religiose Minderhei-
ten benachteiligen, zuriickgenommen. In der Praxis fiihrte es zu einer Trennung religidser Ge-
sellschaften, ahnlich wie wahrend der niederlandischen Kolonialverwaltung.

Kolonialismus als Ursache von aktuellen Konflikten mitdenken

Was dem Programm zur religiosen Mafdigung in Indonesien fehlt, sind die Perspektiven der
religiosen Minderheiten selbst. Es bedarf grofderer Anstrengungen, um ihren Geschichten und
Erfahrungen Gehor zu schenken, als den Fokus allein darauf zu legen, wie Beamte religiose
Lehren handhaben. Um die Spannungen zwischen unterschiedlichen Glaubensgemeinschaften
zu verringern, miisse man die Stimmen der Marginalisierten in historischen Narrativen be-
riicksichtigen, fordert die indisch-amerikanische Feministin Gayatri Chakravorty Spivak, Mit-
begriinderin der postkolonialen Theorie.

Religiése Minderheiten feierten den Unabhdngigkeitstag Indonesiens vor dem Staatspalast. Auf den rot-
weifsen Bannern (Nationalflagge) stehen Forderungen nach religidser Toleranz. © Andreas Harsono

Ein weiterer postkolonialer Ansatzpunkt ist das Konzept der Hybriditit des indischen Wissen-
schaftlers Homi K. Bhabha. Demnach entsteht Identitdt durch interkulturelle Interaktionen,
die Unterschiede liberbriicken. Ein Beispiel dafiir ist das Verstandnis von lokaler Weisheit: Sie
kann als verbindendes Element dienen, um interreligiose und gesellschaftliche Beziehungen-
iber Gemeinde-Netzwerke zu starken.

In jedem Fall muss der Kolonialismus starker als Ursache einbezogen werden, um Losungen
fiir religiose Konflikte zu finden.


https://www.hyperkulturell.de/glossar/hybriditaet/

Dazu gehort die Achtung von Diversitat und Unterschieden sowie die Dekonstruktion domi-
nanter historischer Narrative. Nur so kann sich ein empathischeres Verstiandnis und Solidari-
tat zu religiosen Minderheiten entwickeln. Losungsansatze, die sich blof3er Schlagworte be-
dienen, ohne eine konkrete Umsetzung zu fordern, gehen zulasten religioser Minderheiten -
selbst wenn staatliche Regelungen vorgeben, alle religiosen Gemeinschaften gleich zu behan-
deln. Es ist entscheidend, postkoloniale Perspektiven wie von Spivak und Bhabha zu integrie-
ren, um inklusivere Losungen zu entwickeln und Vorurteile gegeniiber religiosen Minderhei-
ten in Indonesien abzubauen. Nur so bieten Initiativen das Potenzial, religios motivierte Ge-
walt und Konflikte effektiv anzugehen.

Ubersetzung aus dem Englischen von: Finn Gelsdorf



