suidostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

3 | 2024, Sidostasien/Indonesien, Autor:in Alexandra Moschovi; Alexander Supartono |
29. November 2024

Die Umdeutung kolonialer Fotografie

Tt \ |

(k\ .‘.

T AR

(G
AT T B

,Untitled”. Aus der Serie Mardjiker Photo Studio (2015) des indonesischen Kiinstlers Agan Harahap. ©
Agan Harahap, alle Rechte vorbehalten

Stidostasien/Indonesien: Mithilfe digitaler Medien stellen Kiinstler*innen Nutzung, Wahrheits-
wert und Macht kolonialer Fotoarchive infrage.

Im 19. und frithen 20. Jahrhundert nutzten koloniale Staaten und Unternehmen die Fotografie,
um Wissen tliber die von ihnen besetzten Kolonien zu sammeln und den Erfolg von Infrastruk-
turprojekten zu dokumentieren. Auslandische Wanderfotografen und lokale Fotostudios fertig-
ten Portrats von kolonialen Motiven an, sowohl in schlichten Abbildern als auch in Genre-Sze-
nen. Damit befriedigten sie die touristische Nachfrage nach fotografischen Souvenirs ebenso

1



wie die Neugierde des grofdstadtischen Publikums, das die Bilder in Form von Postkarten, Dru-
cken und Buchillustrationen zu sehen bekam.

Ob in privatem oder staatlichem Besitz: Ein Grof3teil dieser Bilder ist heute Teil der ,kolonialen
Sammlungen” in Museen, Bibliotheken, Archivzentren und Universitaten der ehemaligen Kolo-
nialméachte. Diese wissensproduzierenden Institutionen definierten, welche Art von histori-
scher Erinnerung bewahrt werden sollte.

Die postkoloniale Wissenschaft hat dieses Fotomaterial erneut untersucht und in einen neuen
Kontext gestellt, indem sie die Perspektive der ehemaligen kolonialen Subjekte eingenommen
hat - anstatt diejenige des Kolonisators, der auf die Kolonisierten schaut. Zugleich hat sie damit
die Kiinstlichkeit und Konstruiertheit kolonialer Archivaufzeichnungen aufgedeckt.

Digitalisierung von Archiven er6ffnet neue Moéglichkeiten

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts erweiterte die Digitalisierung die Leistungen kolonialer Ar-
chive. Dadurch wird heute einem viel grofderen und geografisch weit verstreuten Publikum der
Zugang zu solchen Sammlungen ermoglicht - jenseits deren physischer Grenzen. Dennoch neigt
der Prozess der digitalen Standardisierung dazu, Fotografien ihres ,sozialen Lebens“ zu berau-
ben: Die Biografie und die aktive Rolle in der Geschichte solcher Bilder bleiben oft hinter den
einheitlichen Klassifikationssystemen verborgen.

,Cherbourg, Normandy, 1944“. Aus der Serie Superhistory (2010). © Agan Harahap, alle
Rechte vorbehalten

Die Open-Access-Veroffentlichung von Archivsammlungen erzeugt nicht nur Bedenken hin-

sichtlich der Erhaltung von materieller Kultur. Sie wirft auch Fragen zu Eigentum, Urheber-

schaft und Copyright fiir die Wiederveroffentlichung auf. Zeitgendssische stidostasiatische
2



Kiinstler wie Dow Wasiksiri (Thailand), Yee-I-Lann (Malaysia), Robert Zhao (Singapur), Kiri
Dalena (Philippinen) und Agan Harahap (Indonesien) nutzen die Formbarkeit und Flexibilitat
digitaler Archivalien und die Vielseitigkeit digitaler Software, um koloniale Reprasentationen
zu storen, zu untergraben und ihre Handlungsfahigkeit zurtickzugewinnen.

Dieser Artikel untersucht die Art und Weise, wie der indonesische Kiinstler Agan Harahap Fo-
tografien umwidmet und manipuliert, um die Verwendung, den Wahrheitswert, die Urheber-
schaft und das Eigentum kolonialer Archive infrage zu stellen.

Agan Harahap studierte Grafikdesign in der westjavanischen Metropole Bandung. 2008 zog er
nach Jakarta, wo er als Fotograf und Illustrator fiir ein bekanntes Musikmagazin arbeitete.
Seine Bilderserie ,Superhistory“ erregte 2010 internationale Aufmerksamkeit, als sie liber die
sozialen Medien verbreitet wurde. Harahap adaptierte dafiir ikonische Fotografien von be-
deutenden Momenten der Weltgeschichte, in die er fiktive Superhelden integrierte. So lasst er
etwa Spiderman an der Invasion in der Normandie teilnehmen. In einem anderen Bild be-
schattet Darth Vader die Staatsoberhdupter der Alliierten auf der Konferenz von Jalta 1945.
Die makellosen digitalen Collagen verbliiffen die Betrachtenden - jedoch nicht, um Geschichte
zu karikieren.

Bei einem Workshop der niederldndischen Fotografie-Plattform Noorderlicht in Yogyakarta
wurde der 1980 geborene Harahap zum ersten Mal mit kolonialem Archivmaterial aus Nie-
derldndisch-Ostindien [koloniale Bezeichnung fiir das heutige Indonesien] konfrontiert. Ein
Jahr spater floss diese Begegnung in sein fiktives koloniales Fotostudio ,Mardjiker” ein.

Infrage stellen von Autoritat und Typisierung historischer Fotografien

Das Wort ,Mardjiker* leitet sich vom Sanskrit-Wort Mahardika ab und bedeutet wortlich ,Be-
freite“. Dies war die Bezeichnung fiir getaufte ehemalige Sklav*innen und ihre Nachkommen
in Batavia [kolonialer Name Jakartas]. Zunachst arbeiteten sie fiir die Portugiesen und
konvertierten dann unter niederlandischer Herrschaft zum Katholizismus und spater zum
Protestantismus. Diese Bevolkerungsgruppe nahm zwar die westliche Kultur und Religion an,
aber aufgrund ihrer Hautfarbe blieb ihnen der Zugang zu einem hoheren sozialen Status in
der Kolonialgesellschaft verwehrt.

Harahap thematisiert diese soziale Identitat des ,,Dazwischen” bewusst in den gemischten
Portrats von Europder*innen und Einheimischen. Im selben subversiven Geist, mit der er die
Autoritat historischer Fotografien infrage stellt, hinterfragt der Kiinstler auch visuelle und
kulturelle Gemeinplatze der kolonialen Studioportrats. Um sozial bedingte Stereotypen in der
Darstellung von Europder*innen und Einheimischen hervorzuheben, setzt er digitale Manipu-
lationen ein.

Karikierte Darstellung der ,exotischen Frau“ und des , exotischen Tieres“

Der indische Ethnologe Arjun Appadurai hat argumentiert, dass das koloniale Fotostudio fir
die Einheimischen ein Ort gewesen sei, an dem sie gleichermaf3en mit,, dokumentarischem
Realismus“ und ,Modernitit experimentieren“ konnten. Denn die Studioportrats der Einhei-
mischen hatten sowohl , Typen“ als auch ,Merkmale“ dargestellt.

Harahap thematisiert diesen ambivalenten Status der kolonialen Studioportrats in ,Sutirah:
Die erste Tierbandigerin“. In diesem digital zusammengesetzten Portrat karikiert der Kiinstler



die koloniale Darstellung der exotischen Frau und
des exotischen Tieres aus den Tropen. Sutirah ist
in einem weifden Kleid im westlichen Stil abgebil-
det, wobei ihr langes schwarzes Haar tliber ihre
Brust flief3t. Sie halt ein Krokodil wie ein Haustier
in den Armen - eine Anspielung auf Europaer*in-
nen, die sich mit ihren Haushunden ablichten lie-
3en.

Das Portrat von Sutirah, die das gefahrliche Reptil
furchtlos in die Kamera halt, entspricht natiirlich
nicht den tiblichen kolonialen Studioportrats ein-
heimischer Frauen. Es bezieht sich vielmehr auf
Mythen von Frauengestalten mit iibernatiirlichen
Kraften, wie sie in den lokalen Folkloretraditio-
nen Indonesiens haufig zu finden sind.

Harahap unterlegt das Portrat von Sutirah mit
fiktiven und faktischen Informationen: Neben
dem erfundenen Geburtsdatum seiner fiktiven
Heldin nennt er ihr angebliches Talent, mit Tie-
ren zu kommunizieren. Zudem erwahnt er ihre
angebliche Zusammenarbeit mit einer realen his-
torischen Figur - ndmlich dem deutsch-holldn-
dischen Zoologen Carl Wilhelm Weber (1852-
1937), der 1899 eine wissenschaftliche Expedi-
tion nach Sumatra unternahm.

Die Bildunterschrift des Sutirah-Portrats bietet
so einen reichen kulturellen Kontext fiir die be-
nannte Person. Das steht im krassen Gegensatz
zu den generischen Bildunterschriften der soge-
nannten Typus-Portrats, die dazu dienten, ano-
nyme Personen zu typisieren - zum Beispiel ,ja-
vanische Frau®, ,chinesischer Schmied, ,baline-
sische Tanzerin“ - und so eine Vermarktung der
Bilder zu ermdoglichen.

Postkoloniales Archiv - eine Sammlung von
Verhaltensweisen online und offline

Es folgten regelmaflige Posts von Portrats aus
dem Mardijker Photo Studio auf Facebook, Insta-
gram und X [friher Twitter] unter dem Namen
Sejarah X (Geschichte X). Indem Harahap sein
pseudo-archivalisches Material iiber die sozialen
Medien verbreitete, trat er mit seinem Publi-
kum auf nationaler, regionaler und internatio-

LSutirah: Die erste Tierbdndigerin, ca. 1885, West
Java.” Aus der Serie ,Mardjiker Photo Studio” (2015).
© Agan Harahap, alle Rechte vorbehalten

»,Dog whisperer van Kalibagor*, Aus der Serie Mar-
dijker Photo Studio (2015). © Agan Harahap, alle
Rechte vorbehalten



naler Ebene in Kontakt und belebte so die Diskussion iiber den Kolonialismus neu. Im Oktober
2024 hatte Sejarah_X mehr als 26.000 Follower auf Instagram und 1500 auf Facebook.

Der Kiinstler macht sich also die Dynamik der sozialen Medien in Siidostasien zunutze, um die
Mechanismen kolonialer Archivierung zu entwirren. Indem er die Offentlichkeit online zur ak-
tiven Teilnahme ermutigt, unterbricht Harahap die Autoritit und Integritat dieser Archive.
Stattdessen bietet er den Nutzer*innen die Moglichkeit, das Material zu priifen, zu verbreiten,
auszutauschen, zu manipulieren und neu zu verwenden: ein aktiver Prozess des biirgerschaft-
lichen Engagements. Seine Arbeit legt nahe, dass das postkoloniale Archiv modular und flie-
3end ist und nicht nur aus materiellen Objekten besteht. Vielmehr setzt es sich aus all den
Verhaltensweisen zusammen, die sich um gesellschaftliche Beziehungen und den Austausch
von Informationen entwickeln, online und offline.

Ubersetzung aus dem Englischen von: Christina Schott

Ausziige dieses Artikels wurden urspriinglich veréffentlicht in: Moschovi, Alexandra und Supartono, Alexander (2020): ,,Contest-
ing colonial (hi)stories: (Post)colonial imaginings of Southeast Asia“, Journal of Southeast Asian Studies, 51 (3), 343 - 371.



