
1 
 

 

 

3 | 2024, Südostasien/Indonesien, Autor:in Alexandra Moschovi; Alexander Supartono | 

29. November 2024 

 

Die Umdeutung kolonialer Fotografie 

 

„Untitled“. Aus der Serie Mardjiker Photo Studio (2015) des indonesischen Künstlers Agan Harahap. © 

Agan Harahap, alle Rechte vorbehalten 

Südostasien/Indonesien: Mithilfe digitaler Medien stellen Künstler*innen Nutzung, Wahrheits-

wert und Macht kolonialer Fotoarchive infrage. 

Im 19. und frühen 20. Jahrhundert nutzten koloniale Staaten und Unternehmen die Fotografie, 

um Wissen über die von ihnen besetzten Kolonien zu sammeln und den Erfolg von Infrastruk-

turprojekten zu dokumentieren. Ausländische Wanderfotografen und lokale Fotostudios fertig-

ten Porträts von kolonialen Motiven an, sowohl in schlichten Abbildern als auch in Genre-Sze-

nen. Damit befriedigten sie die touristische Nachfrage nach fotografischen Souvenirs ebenso 



2 
 

wie die Neugierde des großstädtischen Publikums, das die Bilder in Form von Postkarten, Dru-

cken und Buchillustrationen zu sehen bekam. 

Ob in privatem oder staatlichem Besitz: Ein Großteil dieser Bilder ist heute Teil der „kolonialen 

Sammlungen“ in Museen, Bibliotheken, Archivzentren und Universitäten der ehemaligen Kolo-

nialmächte. Diese wissensproduzierenden Institutionen definierten, welche Art von histori-

scher Erinnerung bewahrt werden sollte. 

Die postkoloniale Wissenschaft hat dieses Fotomaterial erneut untersucht und in einen neuen 

Kontext gestellt, indem sie die Perspektive der ehemaligen kolonialen Subjekte eingenommen 

hat – anstatt diejenige des Kolonisators, der auf die Kolonisierten schaut. Zugleich hat sie damit 

die Künstlichkeit und Konstruiertheit kolonialer Archivaufzeichnungen aufgedeckt. 

Digitalisierung von Archiven eröffnet neue Möglichkeiten 

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts erweiterte die Digitalisierung die Leistungen kolonialer Ar-

chive. Dadurch wird heute einem viel größeren und geografisch weit verstreuten Publikum der 

Zugang zu solchen Sammlungen ermöglicht – jenseits deren physischer Grenzen. Dennoch neigt 

der Prozess der digitalen Standardisierung dazu, Fotografien ihres „sozialen Lebens“ zu berau-

ben: Die Biografie und die aktive Rolle in der Geschichte solcher Bilder bleiben oft hinter den 

einheitlichen Klassifikationssystemen verborgen. 

 

„Cherbourg, Normandy, 1944“. Aus der Serie Superhistory (2010). © Agan Harahap, alle  

Rechte vorbehalten 
 

Die Open-Access-Veröffentlichung von Archivsammlungen erzeugt nicht nur Bedenken hin-

sichtlich der Erhaltung von materieller Kultur. Sie wirft auch Fragen zu Eigentum, Urheber-

schaft und Copyright für die Wiederveröffentlichung auf. Zeitgenössische südostasiatische 



3 
 

Künstler wie Dow Wasiksiri (Thailand), Yee-I-Lann (Malaysia), Robert Zhao (Singapur), Kiri 

Dalena (Philippinen) und Agan Harahap (Indonesien) nutzen die Formbarkeit und Flexibilität 

digitaler Archivalien und die Vielseitigkeit digitaler Software, um koloniale Repräsentationen 

zu stören, zu untergraben und ihre Handlungsfähigkeit zurückzugewinnen. 

Dieser Artikel untersucht die Art und Weise, wie der indonesische Künstler Agan Harahap Fo-

tografien umwidmet und manipuliert, um die Verwendung, den Wahrheitswert, die Urheber-

schaft und das Eigentum kolonialer Archive infrage zu stellen. 

Agan Harahap studierte Grafikdesign in der westjavanischen Metropole Bandung. 2008 zog er 

nach Jakarta, wo er als Fotograf und Illustrator für ein bekanntes Musikmagazin arbeitete. 

Seine Bilderserie „Superhistory“ erregte 2010 internationale Aufmerksamkeit, als sie über die 

sozialen Medien verbreitet wurde. Harahap adaptierte dafür ikonische Fotografien von be-

deutenden Momenten der Weltgeschichte, in die er fiktive Superhelden integrierte. So lässt er 

etwa Spiderman an der Invasion in der Normandie teilnehmen. In einem anderen Bild be-

schattet Darth Vader die Staatsoberhäupter der Alliierten auf der Konferenz von Jalta 1945. 

Die makellosen digitalen Collagen verblüffen die Betrachtenden – jedoch nicht, um Geschichte 

zu karikieren. 

Bei einem Workshop der niederländischen Fotografie-Plattform Noorderlicht in Yogyakarta 

wurde der 1980 geborene Harahap zum ersten Mal mit kolonialem Archivmaterial aus Nie-

derländisch-Ostindien [koloniale Bezeichnung für das heutige Indonesien] konfrontiert. Ein 

Jahr später floss diese Begegnung in sein fiktives koloniales Fotostudio „Mardjiker“ ein. 

Infrage stellen von Autorität und Typisierung historischer Fotografien 

Das Wort „Mardjiker“ leitet sich vom Sanskrit-Wort Mahardika ab und bedeutet wörtlich „Be-

freite“. Dies war die Bezeichnung für getaufte ehemalige Sklav*innen und ihre Nachkommen 

in Batavia [kolonialer Name Jakartas]. Zunächst arbeiteten sie für die Portugiesen und 

konvertierten dann unter niederländischer Herrschaft zum Katholizismus und später zum 

Protestantismus. Diese Bevölkerungsgruppe nahm zwar die westliche Kultur und Religion an, 

aber aufgrund ihrer Hautfarbe blieb ihnen der Zugang zu einem höheren sozialen Status in 

der Kolonialgesellschaft verwehrt. 

Harahap thematisiert diese soziale Identität des „Dazwischen“ bewusst in den gemischten 

Porträts von Europäer*innen und Einheimischen. Im selben subversiven Geist, mit der er die 

Autorität historischer Fotografien infrage stellt, hinterfragt der Künstler auch visuelle und 

kulturelle Gemeinplätze der kolonialen Studioporträts. Um sozial bedingte Stereotypen in der 

Darstellung von Europäer*innen und Einheimischen hervorzuheben, setzt er digitale Manipu-

lationen ein. 

Karikierte Darstellung der „exotischen Frau“ und des „exotischen Tieres“ 

Der indische Ethnologe Arjun Appadurai hat argumentiert, dass das koloniale Fotostudio für 

die Einheimischen ein Ort gewesen sei, an dem sie gleichermaßen mit „dokumentarischem 

Realismus“ und „Modernität experimentieren“ konnten. Denn die Studioporträts der Einhei-

mischen hätten sowohl „Typen“ als auch „Merkmale“ dargestellt. 

Harahap thematisiert diesen ambivalenten Status der kolonialen Studioporträts in „Sutirah: 

Die erste Tierbändigerin“. In diesem digital zusammengesetzten Porträt karikiert der Künstler 



4 
 

die koloniale Darstellung der exotischen Frau und 

des exotischen Tieres aus den Tropen. Sutirah ist 

in einem weißen Kleid im westlichen Stil abgebil-

det, wobei ihr langes schwarzes Haar über ihre 

Brust fließt. Sie hält ein Krokodil wie ein Haustier 

in den Armen – eine Anspielung auf Europäer*in-

nen, die sich mit ihren Haushunden ablichten lie-

ßen. 

Das Porträt von Sutirah, die das gefährliche Reptil 

furchtlos in die Kamera hält, entspricht natürlich 

nicht den üblichen kolonialen Studioporträts ein-

heimischer Frauen. Es bezieht sich vielmehr auf 

Mythen von Frauengestalten mit übernatürlichen 

Kräften, wie sie in den lokalen Folkloretraditio-

nen Indonesiens häufig zu finden sind. 

Harahap unterlegt das Porträt von Sutirah mit 

fiktiven und faktischen Informationen: Neben 

dem erfundenen Geburtsdatum seiner fiktiven 

Heldin nennt er ihr angebliches Talent, mit Tie-

ren zu kommunizieren. Zudem erwähnt er ihre 

angebliche Zusammenarbeit mit einer realen his-

torischen Figur – nämlich dem deutsch-hollän-

dischen Zoologen Carl Wilhelm Weber (1852-

1937), der 1899 eine wissenschaftliche Expedi-

tion nach Sumatra unternahm. 

Die Bildunterschrift des Sutirah-Porträts bietet 

so einen reichen kulturellen Kontext für die be-

nannte Person. Das steht im krassen Gegensatz 

zu den generischen Bildunterschriften der soge-

nannten Typus-Porträts, die dazu dienten, ano-

nyme Personen zu typisieren – zum Beispiel „ja-

vanische Frau“, „chinesischer Schmied“, „baline-

sische Tänzerin“ – und so eine Vermarktung der 

Bilder zu ermöglichen.  

Postkoloniales Archiv – eine Sammlung von 

Verhaltensweisen online und offline 

Es folgten regelmäßige Posts von Porträts aus 

dem Mardijker Photo Studio auf Facebook, Insta-

gram und X [früher Twitter] unter dem Namen 

Sejarah X (Geschichte X). Indem Harahap sein 

pseudo-archivalisches Material über die sozialen 

Medien verbreitete, trat er mit seinem Publi-

kum auf nationaler, regionaler und internatio-

„Sutirah: Die erste Tierbändigerin, ca. 1885, West 

Java.“ Aus der Serie „Mardjiker Photo Studio“ (2015). 

© Agan Harahap, alle Rechte vorbehalten 

„Dog whisperer van Kalibagor“. Aus der Serie Mar-

dijker Photo Studio (2015). © Agan Harahap, alle 

Rechte vorbehalten 



5 
 

naler Ebene in Kontakt und belebte so die Diskussion über den Kolonialismus neu. Im Oktober 

2024 hatte Sejarah_X mehr als 26.000 Follower auf Instagram und 1500 auf Facebook. 

Der Künstler macht sich also die Dynamik der sozialen Medien in Südostasien zunutze, um die 

Mechanismen kolonialer Archivierung zu entwirren. Indem er die Öffentlichkeit online zur ak-

tiven Teilnahme ermutigt, unterbricht Harahap die Autorität und Integrität dieser Archive. 

Stattdessen bietet er den Nutzer*innen die Möglichkeit, das Material zu prüfen, zu verbreiten, 

auszutauschen, zu manipulieren und neu zu verwenden: ein aktiver Prozess des bürgerschaft-

lichen Engagements. Seine Arbeit legt nahe, dass das postkoloniale Archiv modular und flie-

ßend ist und nicht nur aus materiellen Objekten besteht. Vielmehr setzt es sich aus all den 

Verhaltensweisen zusammen, die sich um gesellschaftliche Beziehungen und den Austausch 

von Informationen entwickeln, online und offline. 

Übersetzung aus dem Englischen von: Christina Schott 

Auszüge dieses Artikels wurden ursprünglich veröffentlicht in: Moschovi, Alexandra und Supartono, Alexander (2020): „Contest-

ing colonial (hi)stories: (Post)colonial imaginings of Southeast Asia“, Journal of Southeast Asian Studies, 51 (3), 343 – 371. 

 

 

 

 

  


