suidostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

3| 2024, Timor-Leste, Autor:in Monika Schlicher | 18. Februar 2025

Katholische Komplizen

Tief in den Bergen finden sich Beispiele fiir das Verweben von nichtchristlichen Glaubensvorstellungen mit
dem Katholizismus: sie werden so von der Kirche vereinnahmt und kontrolliert. © Henri Myrttinen

Timor-Leste: Anldsslich des Papst-Besuchs 2024 kritisiert Josh Trindade die kulturelle, spirituelle
und identitdtsbezogene Kolonisierung.

Im September 2024 besuchte Papst Franziskus Timor-Leste. Es war ein Ereignis, das seines-
gleichen sucht. Uber 600.000 Glaubige feierten mit ihm eine Messe unter freien Himmel. In sei-
ner Rede betonte Papst Franziskus die ,Inkulturation des Glaubens und Evangelisierung der
Kultur”: Das Christentum, das in Asien entstand, sei durch europaische Missionare bis in diese
entferntesten Ausldaufer des Kontinents vorgedrungen und zeuge so von seiner universalen Be-
rufung und seiner Fahigkeit, sich mit den unterschiedlichsten Kulturen in Einklang zu bringen,
die durch die Begegnung mit dem Evangelium zu einer neuen, h6heren und tiefgriindigeren
Synthese fanden.



Von ,katholischer Kolonialisierung der timoresischen Kultur“ spricht der Anthropologe Josh
Trindade und fordert eine Entschuldigung von Papst Franziskus. Mit einem offenen Brief
wandte er sich im Vorfeld des Besuchs an den Papst. Er wollte nicht nur seine Willkommens-
grifde iibermitteln, sondern auch einige kritische Aspekte der Einrichtung und Arbeitsweise
der katholischen Kirche ansprechen - Aspekte, die die kulturelle und spirituelle Identitédt der
Menschen in Timor-Leste zutiefst beeintrachtigt haben. Wie zum Beispiel die Zwangsassimilie-
rung zur Zeit der Missionierung wahrend der Kolonialherrschaft.

stidostasien: Welche Bedeutung hatte der Besuch des Papstes fiir die Menschen in Timor-

Leste?

Josh Trindade: Sein Besuch wurde seit vielen
Jahren sehnlichst erwartet. Unser Land hat
eine tiefe Verbindung zum Heiligen Stuhl. 98
Prozent der Bevolkerung bezeichnen sich als
romisch-katholisch.

Die Menschen in Timor-Leste sind sehr dank-
bar fiir die Hilfe und den Schutz, die der Hei-
lige Stuhl und die katholische Kirche im Laufe
unserer Geschichte, insbesondere wahrend
der Kolonialzeit und der indonesischen Be-
satzung, geleistet haben. Dabei war eine der
bedeutendsten Gesten der Unterstiitzung die
Anerkennung der osttimoresischen Bischofs-
konferenz durch den Heiligen Stuhl als eigen-
standige Einheit innerhalb des Vatikans, ge-
trennt von der indonesischen Bischofskonfe-
renz. Diese Anerkennung war ein Leuchtfeuer
der Hoffnung und hat unseren Kampf um Un-
abhangigkeit bestatigt. Die Beitrage der Kir-
che zum Gesundheits- und Bildungswesen
werden ebenfalls zutiefst geschatzt.

In IThrem offenen Brief thematisieren Sie
dennoch eine intellektuelle Aneignung
durch die Kirche. Worin besteht diese?

Die katholische Kirche hat intellektuelle An-
eignung betrieben, indem sie sich indigene
Begriffe wie ,Maromak” und ,Maromak Oan“
zu eigen machte und sie in der christlichen
Lehre zur Darstellung eines christlich-mann-

Unser Interviewpartner:

Josh Trindade
promoviert
zZurzeit an der
Universitat von
Melbourne Uber
das Konzept
LLulik”in der
osttimoresischen
Kultur. Mit seiner

© Privat

Forschung

mochte er zu
einer breiteren Anerkennung der
osttimoresischen Spiritualitat und ihres
rechtmafigen Platzes in der
Kulturlandschaft beitragen. Er ist Autor
einflussreicher anthropologischer
Arbeiten Uber Timor-Leste, die fur ihren
tiefen Einblick in das kulturelle Erbe des
Landes und dessen Rolle bei der
GCestaltung der heutigen Gesellschaft
bekannt sind. Er war soziokultureller
Berater im Prasidialamts. Als
unabhangiger Analyst hat er an
zahlreichen Projekten mitgewirkt, in
denen er zu den Themen
Nationenbildung und Konfliktlosung die
komplizierten Beziehungen zwischen der
osttimoresischen Kultur, traditionellen
Systemen und moderner
Regierungsfuhrung herausgearbeitet hat.

lich-patriarchalischen Gottes umfunktionierte. Bei den Tetun Terik, der grofsten Ethnie Timors,
bezieht sich ,Maromak” traditionell auf die Fruchtbarkeitsgottin, eine zentrale Figur in ihrem
spirituellen und landwirtschaftlichen Leben. In dhnlicher Weise ist ,Maromak Oan“ der Titel
des hochsten spirituellen Fiihrers im Herrschaftsgebiet von Wehali, das vor der Ankunft der
Europder als rituelles Zentrum der Insel Timor diente. ,Maromak Oan“ wird heute innerhalb
der Kirche als Bezeichnung fiir Jesus Christus, also ,Gottes Sohn“ verwendet.



Durch die Aneignung dieser Begriffe
hat die Kirche das Glaubenssystem
der Indigenen erheblich verdndert
und in den Schatten gestellt. Die spi-
rituelle Landschaft wurde grundle-
gend neu definiert und die urspriing-
lichen Bedeutungen dieser Begriffe
ausgeloscht. Die Kirche verscharfte
die Situation noch, indem sie die
Timoresen als ,gottlose Wilde“ be-
zeichnete - ein Narrativ, das sich bis
heute gehalten hat.

Dieses Erbe der Aneignung und Aus-
grenzung hat nach wie vor tiefgrei-
fende Auswirkungen. Der starke Ein-
fluss der Kirche macht es schwie-
rig, die Begriffe ,Maromak” und
»Maromak Oan“ wieder im indige-
nen Kontext zu verwenden und in
den schulischen Lehrplan aufzu-
nehmen. So wirkt das historische
Handeln der Kirche bis heute. Es

e

L -
Das Ritual ,,Mane hitu”im Dorf Babulo findet etwa alle sieben bis zehn Jahre statt. Seit der
Unabhangigkeit versuchen die Gemeinschaften im ganzen Land, ihre kulturellen Praktiken
wiederzubeleben. Dies wird auch als ein Weg zur Heilung der zerriitteten Beziehungen aus
der Zeit der Kolonialisierung betrachtet. Priester wirken ebenfalls daran mit. © Josh Trind-
ade

behindert die Bemiihungen, Kulturgut zu bewahren und lebendig zu halten.

In einem weiteren Punkt kritisieren Sie die Verwendung des Begriffs ,,Lulik“, den Sie als die
Essenz des osttimoresischen Lebens und der Spiritualitit beschreiben. Inwieweit fand hier
eine Vereinnahmung und Aneignung statt?

Der Umgang der Kirche mit dem Be-
griff ,Lulik” verdeutlicht fiir mich
ihre tief verwurzelte Heuchelei. Ei-
nerseits ermahnen die Kirchenfiih-
rer die Gemeinden wahrend der
Sonntagsmesse und erklaren: ,lhr
dirft nicht an ,Lulik” glauben, ihr
dirft ,Lulik® nicht verehren; das
»Uma Lulik” (Sakralhduser) ist ein
Ding des Teufels, des Satans, und ein
Ort, an dem bose Geister angebetet
werden.” Diese Botschaft ist eindeu-
tig: ,Lulik”, das heilige Konzept, das
die Grundlage der timoresischen
Spiritualitat bildet, wird als etwas
mit den christlichen Lehren Unver-
einbares verurteilt und verun-
glimpft.

Josh Trindade vor den wieder errichteten ,Uma lulik” — heiligen Hausern im Bezirk Uato-Lari. Die Sak-
ralhduser und die damit verbundenen Zeremonien waren wahrend der 24 Jahre andauernden indone-
sischen Besatzung verboten und in der portugiesischen Kolonialzeit davor herabgewdirdigt. Der Wie-
deraufbau der ,,Uma lulik” ist fiir die Menschen von groBer Bedeutung, um sich mit ihrem Land, ihren
Vorfahren und ihren Wurzeln zu verbinden. © Josh Trindade



In krassem Gegensatz zu dieser Verurteilung lassen sich die Kirchenfiihrer selbst mit Titeln wie
»~Amu (Priester) Lulik“ oder ,Nai Lulik” (heiliger Herr) ansprechen. Das sind Titel, die die heilige
Konnotation des Konzepts tragen, das sie anprangern. Diese Titel, die in der osttimoresischen
Kultur mit Respekt und Ehrfurcht verbunden sind, werden von denselben Kirchenvertretern
mit Stolz angenommen. Die Verwendung von , Lulik” in ihren Titeln bedeutet einen tiefen Wi-
derspruch: Wahrend sie das Konzept 6ffentlich als heidnisch oder bdse verurteilen, sonnen sie
sich in der Ehre, die mit ihm verbunden ist.

Dieser Widerspruch ist nicht nur eine Frage der Semantik, sondern spiegelt die umfassende
kulturelle und spirituelle Aneignung wider, die die Kirche praktiziert hat. ,Lulik“, das ist nicht
nur ein Wort, sondern es umfasst Glaubensvorstellungen, Praktiken und eine tiefe Verbindung
mit dem Heiligen. Die selektive Verwendung des Begriffs durch die Kirche offenbart den Ver-
such, indigene Konzepte zu vereinnahmen und zu kontrollieren und sie gleichzeitig zu unter-
graben und zu diamonisieren.

Kolonialismus und Missionierung gingen vielfach Hand in Hand. Wie hat sich dies in Timor-Leste
gezeigt?

Wahrend der Zeit des portugiesischen Kolonialismus und der indonesischen Besatzung kolla-
borierte die katholische Kirche aktiv mit beiden Machten und fiihrte systematisch ein
,2Zwangsassimilierungsprogramm® durch. Dieses Programm zielte darauf ab, den Osttimo-
res*innen ihre indigene Identitdt zu nehmen und sie durch eine zu ersetzen, die den ,zivilisato-
rischen” Standards der Kolonisatoren entsprach. Eine der durchdringendsten und nachhaltigs-
ten Auswirkungen dieses Programms ist die weit verbreitete Annahme portugiesischer Namen.

Wahrend der Kolonialzeit weigerte sich die Kirche bei der Taufe kategorisch, indigene Namen
zu akzeptieren. Sie bezeichnete sie als ,,unzivilisiert®, ,wild“ oder ,heidnisch”. Diese abwerten-
den Bezeichnungen wurden verwendet, um die Legitimitat der kulturellen Identitat der Men-
schen zu untergraben und sie zu zwingen, ihre angestammten Namen zugunsten von solchen
aufzugeben, die von der Kirche und den Kolonialbehorden als akzeptabel angesehen wurden.

Welche Folgen hat das in der Gegenwart?

Die Auswirkungen dieses erzwungenen Assimilationsprogramms sind tiefgreifend. Viele Ost-
timores*innen tragen heute ganz selbstverstandlich portugiesische Namen. Der Geschichte des
Zwangs, der zur Annahme dieser Namen fiihrte, sind sie sich oft gar nicht bewusst. Uberdies
hat die Stigmatisierung indigener Namen zu einem tiefsitzenden Schamgefiihl gefiihrt, das die
Menschen dazu veranlasst, sich von ihren urspriinglichen Namen und damit auch von ihren
kulturellen Wurzeln zu distanzieren. Diese verinnerlichte Scham zeigt die Wirksamkeit der As-
similationsstrategie der Kirche.



Die Rolle der Kirche in diesem er-
zwungenen Assimilationspro-
gramm verdeutlicht die komplexe
und oft Komplizen-hafte Beziehung
zwischen religiosen Institutionen
und Kolonialmachten. Indem sie
Hand in Hand mit den Kolonialher-
ren arbeitete, forderte die Kirche
nicht nur die Verbreitung des
Christentums, sondern trug auch
zur kulturellen Beherrschung und
Unterwerfung der osttimoresi-
schen Bevolkerung bei. Das Erbe
dieser Zusammenarbeit pragt un-
sere Gesellschaft bis heute, da die
Uberbleibsel der Kolonialpolitik

in Form von Namen, kulturellen

Praktiken und Identititen fortbe-

stehen, die durch die jahrhunder-

telange Zwangsassimilation un-

ausloschlich verandert worden sind.

Messe an der Motael-Kirche in Dili. © Monika Schlicher

Wie sollte die katholische Kirche mit diesen Aspekten ihrer Geschichte der Missionierung umge-
hen? Was waren aus ihrer Sicht nétige Schritte?

Angesichts des oben skizzierten
historischen Kontextes ist es of-
fensichtlich, dass die Kirche eine
bedeutende Rolle bei der kulturel-
len, spirituellen und identitatsbe-
zogenen Unterdriickung des timo-
resischen Volkes gespielt hat. Ich
finde es unerlasslich, dass die Kir-
che ihre Rolle bei diesen histori-
schen Ungerechtigkeiten aner-
kennt. Die Kirche schuldet uns
eine formliche Entschuldigung,
nicht nur fiir ihre Handlungen
wahrend der Kolonialzeit, son-
dern auch fiir die anhaltenden
Auswirkungen dieser Handlun-
gen auf die osttimoresische Iden-
titdt und Kultur.

Glaubige bei der Messe mit Papst Franziskus in Tasi Tolu. © Octavio de Araljo

Eine Entschuldigung von hochster kirchlicher Ebene wire ein starkes Zeichen der Versohnung
und des Respekts. Es wiirde unsern kulturellen Verlust anerkennen. Es ware einer erneuerten
Beziehung forderlich, die auf gegenseitigem Respekt, Verstandnis und einer echten Wertschat-
zung des reichen kulturellen Erbes von Timor-Leste beruht.

Welche Reaktionen haben Sie auf den Brief erhalten?



Ich hatte mit Kritik, Gegenreaktionen oder sogar Drohungen von Seiten der Osttimoresen ge-
rechnet, aber liberraschenderweise ist nichts davon eingetreten. Die wenigen Antworten, die
ich erhielt, waren positiv und unterstiitzend. Ich denke, der Grund dafiir ist, dass das, was ich
in dem Brief vorgebracht habe, die Lebenserfahrung Vieler wahrend der Kolonialzeit wider-
spiegelt. Ich hatte erwartet, dass der Brief eine Debatte und Diskussionen zu diesem Thema
auslosen wirde. Aber das ist bislang noch nicht geschehen.

Interview und Ubersetzung aus dem Englischen von: Monika Schlicher



