
1 
 

 

 

3 | 2024, Timor-Leste, Autor:in Monika Schlicher | 18. Februar 2025 

 

 Katholische Komplizen 

Tief in den Bergen finden sich Beispiele für das Verweben von nichtchristlichen Glaubensvorstellungen mit 

dem Katholizismus: sie werden so von der Kirche vereinnahmt und kontrolliert. © Henri Myrttinen  

Timor-Leste: Anlässlich des Papst-Besuchs 2024 kritisiert Josh Trindade die kulturelle, spirituelle 

und identitätsbezogene Kolonisierung.  

Im September 2024 besuchte Papst Franziskus Timor-Leste. Es war ein Ereignis, das seines-

gleichen sucht. Über 600.000 Gläubige feierten mit ihm eine Messe unter freien Himmel. In sei-

ner Rede betonte Papst Franziskus die „Inkulturation des Glaubens und Evangelisierung der 

Kultur“: Das Christentum, das in Asien entstand, sei durch europäische Missionare bis in diese 

entferntesten Ausläufer des Kontinents vorgedrungen und zeuge so von seiner universalen Be-

rufung und seiner Fähigkeit, sich mit den unterschiedlichsten Kulturen in Einklang zu bringen, 

die durch die Begegnung mit dem Evangelium zu einer neuen, höheren und tiefgründigeren 

Synthese fänden. 

 



2 
 

Von „katholischer Kolonialisierung der timoresischen Kultur“ spricht der Anthropologe Josh 

Trindade und fordert eine Entschuldigung von Papst Franziskus. Mit einem offenen Brief 

wandte er sich im Vorfeld des Besuchs an den Papst. Er wollte nicht nur seine Willkommens-

grüße übermitteln, sondern auch einige kritische Aspekte der Einrichtung und Arbeitsweise 

der katholischen Kirche ansprechen – Aspekte, die die kulturelle und spirituelle Identität der 

Menschen in Timor-Leste zutiefst beeinträchtigt haben. Wie zum Beispiel die Zwangsassimilie-

rung zur Zeit der Missionierung während der Kolonialherrschaft. 

südostasien: Welche Bedeutung hatte der Besuch des Papstes für die Menschen in Timor-

Leste? 

Josh Trindade: Sein Besuch wurde seit vielen 

Jahren sehnlichst erwartet. Unser Land hat 

eine tiefe Verbindung zum Heiligen Stuhl. 98 

Prozent der Bevölkerung bezeichnen sich als 

römisch-katholisch.  

Die Menschen in Timor-Leste sind sehr dank-

bar für die Hilfe und den Schutz, die der Hei-

lige Stuhl und die katholische Kirche im Laufe 

unserer Geschichte, insbesondere während 

der Kolonialzeit und der indonesischen Be-

satzung, geleistet haben. Dabei war eine der 

bedeutendsten Gesten der Unterstützung die 

Anerkennung der osttimoresischen Bischofs-

konferenz durch den Heiligen Stuhl als eigen-

ständige Einheit innerhalb des Vatikans, ge-

trennt von der indonesischen Bischofskonfe-

renz. Diese Anerkennung war ein Leuchtfeuer 

der Hoffnung und hat unseren Kampf um Un-

abhängigkeit bestätigt. Die Beiträge der Kir-

che zum Gesundheits- und Bildungswesen 

werden ebenfalls zutiefst geschätzt. 

In Ihrem offenen Brief thematisieren Sie 

dennoch eine intellektuelle Aneignung 

durch die Kirche. Worin besteht diese? 

Die katholische Kirche hat intellektuelle An-

eignung betrieben, indem sie sich indigene 

Begriffe wie „Maromak“ und „Maromak Oan“ 

zu eigen machte und sie in der christlichen 

Lehre zur Darstellung eines christlich-männ-

lich-patriarchalischen Gottes umfunktionierte. Bei den Tetun Terik, der größten Ethnie Timors, 

bezieht sich „Maromak“ traditionell auf die Fruchtbarkeitsgöttin, eine zentrale Figur in ihrem 

spirituellen und landwirtschaftlichen Leben. In ähnlicher Weise ist „Maromak Oan“ der Titel 

des höchsten spirituellen Führers im Herrschaftsgebiet von Wehali, das vor der Ankunft der 

Europäer als rituelles Zentrum der Insel Timor diente. „Maromak Oan“ wird heute innerhalb 

der Kirche als Bezeichnung für Jesus Christus, also „Gottes Sohn“ verwendet. 



3 
 

Durch die Aneignung dieser Begriffe 

hat die Kirche das Glaubenssystem 

der Indigenen erheblich verändert 

und in den Schatten gestellt. Die spi-

rituelle Landschaft wurde grundle-

gend neu definiert und die ursprüng-

lichen Bedeutungen dieser Begriffe 

ausgelöscht. Die Kirche verschärfte 

die Situation noch, indem sie die 

Timoresen als „gottlose Wilde“ be-

zeichnete – ein Narrativ, das sich bis 

heute gehalten hat.  

Dieses Erbe der Aneignung und Aus-

grenzung hat nach wie vor tiefgrei-

fende Auswirkungen. Der starke Ein-

fluss der Kirche macht es schwie-

rig, die Begriffe „Maromak“ und 

„Maromak Oan“ wieder im indige-

nen Kontext zu verwenden und in 

den schulischen Lehrplan aufzu-

nehmen. So wirkt das historische 

Handeln der Kirche bis heute. Es 

behindert die Bemühungen, Kulturgut zu bewahren und lebendig zu halten. 

In einem weiteren Punkt kritisieren Sie die Verwendung des Begriffs „Lulik“, den Sie als die 

Essenz des osttimoresischen Lebens und der Spiritualität beschreiben. Inwieweit fand hier 

eine Vereinnahmung und Aneignung statt? 

Der Umgang der Kirche mit dem Be-
griff „Lulik“ verdeutlicht für mich 
ihre tief verwurzelte Heuchelei. Ei-
nerseits ermahnen die Kirchenfüh-
rer die Gemeinden während der 
Sonntagsmesse und erklären: „Ihr 
dürft nicht an „Lulik“ glauben, ihr 
dürft „Lulik“ nicht verehren; das 
„Uma Lulik“ (Sakralhäuser) ist ein 
Ding des Teufels, des Satans, und ein 
Ort, an dem böse Geister angebetet 
werden.“ Diese Botschaft ist eindeu-
tig: „Lulik“, das heilige Konzept, das 
die Grundlage der timoresischen 
Spiritualität bildet, wird als etwas 
mit den christlichen Lehren Unver-
einbares verurteilt und verun-
glimpft.  

Das Ritual „Mane hitu“ im Dorf Babulo findet etwa alle sieben bis zehn Jahre statt. Seit der 

Unabhängigkeit versuchen die Gemeinschaften im ganzen Land, ihre kulturellen Praktiken 

wiederzubeleben. Dies wird auch als ein Weg zur Heilung der zerrütteten Beziehungen aus 

der Zeit der Kolonialisierung betrachtet. Priester wirken ebenfalls daran mit. © Josh Trind-

ade 

Josh Trindade vor den wieder errichteten „Uma lulik“ – heiligen Häusern im Bezirk Uato-Lari. Die Sak-

ralhäuser und die damit verbundenen Zeremonien waren während der 24 Jahre andauernden indone-

sischen Besatzung verboten und in der portugiesischen Kolonialzeit davor herabgewürdigt. Der Wie-

deraufbau der „Uma lulik“ ist für die Menschen von großer Bedeutung, um sich mit ihrem Land, ihren 

Vorfahren und ihren Wurzeln zu verbinden. © Josh Trindade 



4 
 

In krassem Gegensatz zu dieser Verurteilung lassen sich die Kirchenführer selbst mit Titeln wie 
„Amu (Priester) Lulik“ oder „Nai Lulik“ (heiliger Herr) ansprechen. Das sind Titel, die die heilige 
Konnotation des Konzepts tragen, das sie anprangern. Diese Titel, die in der osttimoresischen 
Kultur mit Respekt und Ehrfurcht verbunden sind, werden von denselben Kirchenvertretern 
mit Stolz angenommen. Die Verwendung von „Lulik“ in ihren Titeln bedeutet einen tiefen Wi-
derspruch: Während sie das Konzept öffentlich als heidnisch oder böse verurteilen, sonnen sie 
sich in der Ehre, die mit ihm verbunden ist. 

Dieser Widerspruch ist nicht nur eine Frage der Semantik, sondern spiegelt die umfassende 
kulturelle und spirituelle Aneignung wider, die die Kirche praktiziert hat. „Lulik“, das ist nicht 
nur ein Wort, sondern es umfasst Glaubensvorstellungen, Praktiken und eine tiefe Verbindung 
mit dem Heiligen. Die selektive Verwendung des Begriffs durch die Kirche offenbart den Ver-
such, indigene Konzepte zu vereinnahmen und zu kontrollieren und sie gleichzeitig zu unter-
graben und zu dämonisieren. 

Kolonialismus und Missionierung gingen vielfach Hand in Hand. Wie hat sich dies in Timor-Leste 

gezeigt? 

Während der Zeit des portugiesischen Kolonialismus und der indonesischen Besatzung kolla-
borierte die katholische Kirche aktiv mit beiden Mächten und führte systematisch ein 
„Zwangsassimilierungsprogramm“ durch. Dieses Programm zielte darauf ab, den Osttimo-
res*innen ihre indigene Identität zu nehmen und sie durch eine zu ersetzen, die den „zivilisato-
rischen“ Standards der Kolonisatoren entsprach. Eine der durchdringendsten und nachhaltigs-
ten Auswirkungen dieses Programms ist die weit verbreitete Annahme portugiesischer Namen. 

Während der Kolonialzeit weigerte sich die Kirche bei der Taufe kategorisch, indigene Namen 
zu akzeptieren. Sie bezeichnete sie als „unzivilisiert“, „wild“ oder „heidnisch“. Diese abwerten-
den Bezeichnungen wurden verwendet, um die Legitimität der kulturellen Identität der Men-
schen zu untergraben und sie zu zwingen, ihre angestammten Namen zugunsten von solchen 
aufzugeben, die von der Kirche und den Kolonialbehörden als akzeptabel angesehen wurden. 

Welche Folgen hat das in der Gegenwart? 

Die Auswirkungen dieses erzwungenen Assimilationsprogramms sind tiefgreifend. Viele Ost-
timores*innen tragen heute ganz selbstverständlich portugiesische Namen. Der Geschichte des 
Zwangs, der zur Annahme dieser Namen führte, sind sie sich oft gar nicht bewusst. Überdies 
hat die Stigmatisierung indigener Namen zu einem tiefsitzenden Schamgefühl geführt, das die 
Menschen dazu veranlasst, sich von ihren ursprünglichen Namen und damit auch von ihren 
kulturellen Wurzeln zu distanzieren. Diese verinnerlichte Scham zeigt die Wirksamkeit der As-
similationsstrategie der Kirche.  



5 
 

Die Rolle der Kirche in diesem er-
zwungenen Assimilationspro-
gramm verdeutlicht die komplexe 
und oft Komplizen-hafte Beziehung 
zwischen religiösen Institutionen 
und Kolonialmächten. Indem sie 
Hand in Hand mit den Kolonialher-
ren arbeitete, förderte die Kirche 
nicht nur die Verbreitung des 
Christentums, sondern trug auch 
zur kulturellen Beherrschung und 
Unterwerfung der osttimoresi-
schen Bevölkerung bei. Das Erbe 
dieser Zusammenarbeit prägt un-
sere Gesellschaft bis heute, da die 
Überbleibsel der Kolonialpolitik 
in Form von Namen, kulturellen 
Praktiken und Identitäten fortbe-
stehen, die durch die jahrhunder-
telange Zwangsassimilation un-
auslöschlich verändert worden sind. 

Wie sollte die katholische Kirche mit diesen Aspekten ihrer Geschichte der Missionierung umge-

hen? Was wären aus ihrer Sicht nötige Schritte? 

Angesichts des oben skizzierten 
historischen Kontextes ist es of-
fensichtlich, dass die Kirche eine 
bedeutende Rolle bei der kulturel-
len, spirituellen und identitätsbe-
zogenen Unterdrückung des timo-
resischen Volkes gespielt hat. Ich 
finde es unerlässlich, dass die Kir-
che ihre Rolle bei diesen histori-
schen Ungerechtigkeiten aner-
kennt. Die Kirche schuldet uns 
eine förmliche Entschuldigung, 
nicht nur für ihre Handlungen 
während der Kolonialzeit, son-
dern auch für die anhaltenden 
Auswirkungen dieser Handlun-
gen auf die osttimoresische Iden-
tität und Kultur. 

Eine Entschuldigung von höchster kirchlicher Ebene wäre ein starkes Zeichen der Versöhnung 
und des Respekts. Es würde unsern kulturellen Verlust anerkennen. Es wäre einer erneuerten 
Beziehung förderlich, die auf gegenseitigem Respekt, Verständnis und einer echten Wertschät-
zung des reichen kulturellen Erbes von Timor-Leste beruht.   

Welche Reaktionen haben Sie auf den Brief erhalten? 

Messe an der Motael-Kirche in Dili. © Monika Schlicher 

Gläubige bei der Messe mit Papst Franziskus in Tasi Tolu. © Octávio de Araújo 



6 
 

Ich hatte mit Kritik, Gegenreaktionen oder sogar Drohungen von Seiten der Osttimoresen ge-
rechnet, aber überraschenderweise ist nichts davon eingetreten. Die wenigen Antworten, die 
ich erhielt, waren positiv und unterstützend. Ich denke, der Grund dafür ist, dass das, was ich 
in dem Brief vorgebracht habe, die Lebenserfahrung Vieler während der Kolonialzeit wider-
spiegelt. Ich hätte erwartet, dass der Brief eine Debatte und Diskussionen zu diesem Thema 
auslösen würde. Aber das ist bislang noch nicht geschehen. 

Interview und Übersetzung aus dem Englischen von: Monika Schlicher 


