suidostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

3 | 2024, Malaysia, Autor:in Kathrin Stopp | 17. Februar 2025

Vom Kolonialismus zur Klimakrise

»Postkoloniale Identitdt bedeutet nicht, die Vergangenheit zu verleugnen, sondern anzuerkennen, wie stark
koloniale Geschichten unsere heutigen Realitdten prigen”, sagt Amrita Malhi. © UN Women/Lin Joe Yin

Malaysia: Koloniale Einfliisse und das Erbe von Widerstandsbewegungen prdgen den kulturellen
Diskurs bis heute, so Historikerin Amrita Malhi im Interview.

Malaysias Kulturen, Religionen und ethnische Gruppen sind stark von seiner kolonialen Ver-
gangenheit und dem Streben nach einer postkolonialen Identitit gepragt. Nachdem der Staat
1957 die Unabhangigkeit erlangte, stand er vor der Herausforderung, die Interessen und Iden-
titdten der drei grofdten ethnischen Gruppen - Malai*innen, Chines*innen und Inder*innen - in
Einklang zu bringen.

Zugleich wurde eine nationale Identitat gefordert, in deren Mittelpunkt die malaiische Kultur
und der Islam stehen. Die Betonung der malaiischen Sprache als Nationalsprache und des Islam

1



als offizieller Religion (fiir die Malai*innen) durch den Staat
spielt dabei eine Schliisselrolle. Dies wurde durch politi-
sche Mafdinahmen wie die Neue Wirtschaftspolitik (NEP)
von 1971, die auf die Verbesserung der soziookonomischen
Stellung der Malai*innen (bumiputera = ,S6hne der Erde")
abzielt, verstarkt.

Es gibt nicht DIE postkoloniale Identitdt in Malaysia. Jede
ethnische Gruppe pflegt ihre eigenen kulturellen und reli-
giosen Praktiken, was zu einer multikulturellen, aber
manchmal fragmentierten nationalen Identitat fiihrt. Am-
rita Malhi erklart, wie historische Narrative aktuelle Debat-
ten liber kulturelle Identitat pragen, wie traditionelle Prak-
tiken wiederbelebt werden und welche Risiken nationalis-
tische Geschichtsinterpretationen bergen. Mit ihren Ein-
sichten schldgt sie eine Briicke zwischen Malaysias koloni-
aler Vergangenheit und seiner komplexen Gegenwart und
bietet eine kritische Perspektive auf die Herausforderun-
gen und Chancen einer wirklich inklusiven postkolonialen
Identitat.

Unsere Interviewpartnerin:

Amrita Malhi ist
an den
Universitaten
Murdoch und
Flinders sowie an
der Australian
MNational
University tatig.

© Privar Derzeit ist sie

Gastwissenschaftlerin am ISEAS-Yusof
Ishak Institute in Singapur. Die
promovierte Historikerin ist spezialisiert
auf das koloniale Malaya und antikoloniale
Aufstande. Zu ihren aktuellen Projekten
gehort ein Buch dber den Aufstand in
Terengganu 1928 und Veroffentlichungen
zur zeitgendssischen malaysischen Politik.

stidostasien: Wie verstehen Sie die postkoloniale Identitdit und das kulturelle Erbe in Ma-

laysia?

Amrita Malhi: Seitdem UMNO
[,United Malays National Organisa-
tion“, ehemalige Regierungspartei,
d.R.] 2018 aus dem Zentrum der
malaysischen Politik verdrangt
wurde, hat sich eine lebhafte De-
batte liber postkoloniale Identitat
und kulturelles Erbe entwickelt.
Vorher wurde diese Diskussion
stark von UMNOs Dominanz ge-
pragt. Nun fiillen neue, manchmal
polarisierende Perspektiven das
entstandene Vakuum.

Einige Historiker*innen argumen-
tieren, dass nicht-malaiische oder

nicht-muslimische Einfliisse in Ma- Wahlkampagne der malaiisch gepragten Partei Umno © Charlotte Mei Yee Chin, alle

laysia Uberbleibsel der britischen  Rechte vorbehalten
Kolonialherrschaft seien und un-

terdriickt werden miissten, um eine echte Dekolonisierung zu erreichen. Andere wiederum be-
tonen, dass die malaysische Gesellschaft nur gedeihen kann, wenn sie die Wechselwirkungen
zwischen der malaiisch-muslimischen Kultur und anderen Einfliissen anerkennt und foérdert.

Diese Debatte spiegelt grofdere globale Herausforderungen wider, wie den Klimawandel, geo-
politische Konflikte und die sozialen und wirtschaftlichen Auswirkungen von Covid-19. Diese



Themen erfordern Zusammenarbeit und eine Anerkennung der vielfaltigen kulturellen und his-
torischen Landschaft Malaysias.

Wie wiirden Sie Ihre eigene kulturelle Identitdit beschreiben?

Ich wurde in Malaysia geboren und lebe seit meiner Kindheit in Australien. In den spaten
1990er Jahren entschied ich mich, Stid- und Siidostasienwissenschaften zu studieren. Ich ab-
solvierte ein Studium der Asienstudien parallel zu einem Bachelor of Arts und einer Promotion
in asiatischer Geschichte.

Das Leben zwischen zwei Kulturen hat meine Perspektive gepragt. Das Feld der ,Asienstudien”
in Australien war in den 1990er Jahren von weifden, enthusiastischen Narrativen dominiert, die
mir fremd erschienen. Meine Sichtweise ist von innen heraus gepragt, mit einer Mischung aus
asiatischer und australischer Identitat.

Ich setze mich kritisch mit Orientalismus und kulturellem Nationalismus auseinander, die post-
koloniale Diskurse oft vereinfachen, besonders im diasporischen Kontext. Einige dekoloniale
Ansatze konzentrieren sich auf Nostalgie und kulturellen Nationalismus, die jedoch auch popu-
listische Agenden férdern konnen. Meine Arbeit versucht, Asiens Komplexitit zu erfassen, ohne
die Vergangenheit zu romantisieren, und eine differenzierte Sichtweise auf postkoloniale Fra-
gestellungen zu bieten.

Welche Rolle spielen koloniale Einfliisse in Ihrer Wahrnehmung von kultureller Identitct?

Menschen wie ich existieren, weil koloniale und neokoloniale Machte die Region neu geformt
haben. Diese Einfliisse sind internalisiert; sie haben uns gepragt.

Postkoloniale Identitiat bedeutet nicht, die Vergangenheit zu verleugnen, sondern anzuerken-
nen, wie stark koloniale Geschichten unsere heutigen Realitdten pragen.

Ungleichheit und globale Ungerechtigkeit sind tief in kolonialen Strukturen verwurzelt. Des-
halb ist es entscheidend, diese historischen Einfliisse zu verstehen, um eine gerechtere Zukunft
zu schaffen. Wir konnen diese Einfliisse nicht einfach beseitigen; wir miissen uns damit ausei-
nandersetzen, wie sie unsere Identitat und Gesellschaft weiterhin beeinflussen, um gemeinsam
eine neue Zukunft zu gestalten.

Wie haben koloniale Einfliisse die malaysische Gesellschaft und ihre kulturelle Identitdt
gepragt?

Der Kolonialismus fiihrte das Konzept der ,Rasse”
ein, das bis heute das o6ffentliche Leben in Malaysia
dominiert. Ethnische Kategorien wurden genutzt,
um Menschen zu spalten und gesellschaftliche Rol-
len, Verhaltensweisen und Erwartungen zu formen.
Diese Konstrukte bestehen fort und beeinflussen,
wie Malaysier*innen miteinander umgehen.

Wahrend viele Malaysier*innen die Vielfalt der Na-
tion feiern und starre rassische Trennlinien ableh-
nen, perpetuieren andere koloniale ,Rassenideolo- =
gien", getarnt als ,,Dekolonisierung“. Filme wie ,,Mat Einst Sitz der britischen Kolonialmacht, heute ein malaysisches

Wahrzeichen
Kilau“ propagieren die Idee, dass der antikoloniale © Charlotte Mei Yee Chin, alle Rechte vorbehalte

3


https://www.youtube.com/watch?v=h1vfzjY5LXs
https://www.youtube.com/watch?v=h1vfzjY5LXs

Widerstand ausschliefilich Sache malaiischer Muslime und Muslima war und ignorieren dabei
die Beitrage anderer Gemeinschaften. Diese Narrative reproduzieren koloniale Spaltungen und
zeigen, wie schwer es ist, britische ,Rassentheorien zu iberwinden, ohne sie in neuer Form
wiederzugeben.

Welche traditionellen Praktiken oder Rituale wurden in der postkolonialen Ara wiederbe-
lebt oder neu interpretiert?

Filme wie ,Mat Kilau®, der erfolg-
reichste Film Malaysias, haben kul-
turelle Wiederbelebungen ange-
regt, etwa das Tragen des Tanjak . :
(Kopfbedeckung). Obwohl diese
Praxis nicht per se chauvinistisch
ist, wurde sie zunehmend mit nati-
onalistischen Agenden verkniipft.

Die Wiederbelebung solcher kultu-
rellen Praktiken, oft im Kontext an-
tikolonialer Gefiihle, kann sowohl
die kulturelle Identitat starken als
auch exkludierende Vorstellungen
davon fordern, wer zu Malaysia ge-
hort. Nationalistische Narrative

stellen historische Figuren und Koloniales Verméachtnis — Peranakan-Hauser in Penang zeugen von britischem Einfluss
und chinesisch-malaiischer Kulturfusion © Charlotte Mei Yee Chin, alle Rechte vorbehal-

Ereignisse selektiv dar, um ihre .
en

Agenda zu stiitzen. Die Herausfor-
derung besteht darin, diese Bewe-
gungen kritisch zu hinterfragen, damit sie nicht andere kulturelle Beitrage marginalisieren.

Meine Arbeit zu den Aufstdnden in Terengganu und Pahang zeigt, dass diese durch temporare
Koalitionen unterschiedlicher Interessengruppen getragen wurden, was simplen nationalisti-
schen Interpretationen widerspricht. Diese Komplexitit geht in nationalistischer Geschichts-
schreibung oft verloren.

Wie sehen Sie die zukiinftige Entwicklung der malaysischen kulturellen Identitdt im Kon-
text globaler und postkolonialer Herausforderungen?

Angesichts des Aufstiegs Asiens und der zunehmenden geopolitischen Spannungen in der Re-
gion steht Malaysia vor Fragen wie dieser: Welchen Wert hat es, koloniales Wissen zu dekon-
struieren, und was sollte an dessen Stelle treten?

Die Moglichkeit, eine wirklich progressive und integrative Identitat zu schaffen, hangt davon
ab, ob Malaysia sich tiber koloniale Denkmuster hinausentwickeln kann. Nur durch inklusive
Ansatze kann das Land eine gerechtere kulturelle Identitat aufbauen.

Interview und Ubersetzung aus dem Englischen von: Charlotte Mei Yee Chin



