suidostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

3 | 2024, Indonesien, Autor:in Kathrin Stopp | 03. Dezember 2024

Vom Kolonialismus zur Klimakrise

Die rohe Frucht der Muskatnuss. Der von roten Fruchtfdden ummantelte Kern war zeitweise ein so seltenes
und begehrtes Gewtlirz, dass sein Wert den von Gold tiberstieg. © agaZrk / Pixabay

Indonesien: In ,,Der Fluch der Muskatnuss“ macht Amitav Ghosh eindriicklich die Verbindung von
kolonialer Brutalitdt zu heutigen Konflikten deutlich

April 1621: Auf den entlegenen kleinen Banda-Inseln, die zu den Molukken gehéren und fiir
ihre endemische Frucht - die Muskatnuss - bekannt sind, ereignet sich eines Nachts ein Vorfall
mit verheerender Tragweite: eine Lampe fallt um. So beginnt Amitav Ghoshs Buch. Die Span-
nungen zwischen stationierten niederlandischen Soldaten und Einheimischen sind so enorm,
dass das nachtliche Gerdusch erst Panik und dann einen Schuss auslost. Wenige Monate spater
hat die niederlandische Handelskompanie Vereenigde Oostindische Compagnie (VOC) die



Mehrheit der bandanesischen Bevolkerung getotet oder versklavt. Anbau und Vertrieb der
Muskatnuss wurden fortan radikal verdndert.

Amitav Ghosh wdhrend einer Biichersignierung am Tempe Center for the
Arts in Tempe, Arizona USA. © Gage Skidmore / Flickr. CC BY-SA 2.0.

Die Bandanes*innen hatten bereits mit der Muskatnuss gehandelt. Doch es waren die Nieder-
lander*innen, die sich gewaltvoll ein Gewiirzmonopol und damit grof3en Reichtum sicherten.
Sie toteten zahlreiche Menschen und nahmen das Sterben der Kultur und Lebensweise der
Bandanes*innen in Kauf. Mit ihrem kaltbliitigen Vorgehen sorgten sie auch fiir den Verlust der
Biodiversitat. Ghosh bezeichnet diese Vorgange als ,Genozid“ und beschreibt, wie dieser bis
heute Auswirkungen auf die dort lebende Bevilkerung hat

Kontinuititen einer Frucht

Das Beispiel der Muskatnuss kann als ein Puzzleteil in der Geschichte des Kolonialismus in Siid-
ostasien angesehen werden. ,,Wie bedeutend fiir das 21. Jahrhundert®, fragt der Autor, ,ist wohl
noch die Geschichte von etwas heute so Billigem und Irrelevantem wie der Muskatnuss?“ Doch
genau an diesem und anderen Beispielen erldutert er, wie das Vorgehen der westlichen Kolo-
nialmachte sich bis heute auf unsere Sicht auf die Umwelt und den Umgang mit ihr auswirkt.
Seine zentrale These ist hierbei, dass die Ausbeutung der Natur, die Kolonialisierung von Men-
schen und die Beseitigung indigener Bevolkerungen, einen Grundstein fiir heutige Umweltka-
tastrophen bildet.

Der Fluch der Muskatnuss steht symbolisch fiir die gesamte Kolonialgeschichte:
eine Abwendung von der Wertschitzung und Verantwortung fiir eine lebendige
Natur hin zu einem Wirtschaftssystem, das auf purer Gewinnmaximierung und
Ausbeutung basiert. Um das zu legitimieren, musste zuerst die Idee der Natur als
,2unbelebtes Ding“ geboren werden. Was nicht lebt, kann folglich nicht getotet
werden. Die Unterwerfung und Ausnutzung der Umwelt werden so moralisch
vertretbar.



Dabei ist die Natur keinesfalls passiv. Ghosh verbindet die Umformung der Landschaften in
Nordamerika nach der Masseneinwanderung von Europder*innen mit heutigen Naturkatastro-
phen. Er stellt die Frage, ob die veranderten Landschaften als geschichtliche und lebendige Ak-
teure ,nicht beschlossen haben, die ihnen von europdischen Siedlern aufgezwungene Gestalt
abzuschiitteln.”

Der Natur ihre Stimme zuriickgeben

Im Unverstandnis der Menschen gegentiber der Natur und ihrer Bedeutung sieht Ghosh eine
Fortsetzung der kolonialen Denkweise. Daher bekriftigt er die Notwendigkeit eines dekoloni-
alen Umdenkens, um heutige Krisen wie den Klimawandel, die Corona-Pandemie oder Rassis-
mus zu bekdmpfen. Er bestarkt eine Riickbesinnung auf ,vitalistische Weltbilder, wie sie zum
Beispiel noch durch indigene Bevdlkerungen vertreten werden. Diese Vorstellungen seien
wichtig, um die Naturzerstorung und den Drang nach Maximierungsbestrebungen zu been-
den.

Dabei sieht er Schriftsteller*innen, aber auch andere Kiinstler*innen als relevante Bindeglie-
der, um die Natur in der Geschichte wieder mitsprechen zu lassen: ,Wir haben die Aufgabe,
mit unserer Fantasie Nichtmenschen Stimme und Handlungsmacht zurtickzugeben.” Ghosh
verortet mit Blick auf das Ausmaf$ der Krisen dieser Welt , grofdte moralische Dringlichkeit” in
dieser Angelegenheit.

Von niederlindischem Kolonialismus bis zu Black Lives Matter

Auch wenn Amitav Ghosh immer wieder diistere Szenarien be-
schreibt und mit Begrifflichkeiten wie ,,Omnizid“ arbeitet, weckt Amitav Ghosh
er gleichzeitig Hoffnungen, dass ein Umdenken (noch) méglich
ist. Ein positives Beispiel ist in Neuseeland zu verzeichnen, wo
ein heiliger Fluss der Maori als juristische Person anerkannt
wurde. Dies ist ein Schritt in die Richtung, vitalistische Weltbil-
der zu wiirdigen und mit Umweltschutz zusammenzubringen.

Ghoshs Zeitspriinge, Vergleiche und Kontinuitaten fiihren von
der Kunstgeschichte tiber die Besiedelung des Alls bis hin zur
Corona-Pandemie. Dies kann einen an verschiedenen Stellen
durch seine weit gefassten Verbindungen und Hypothesen wo-

moglich stutzig werden lassen. Es stellt sich die Frage, ob seine DER FLUCH DER
Vergleiche immer eindeutig aufgehen. Wer allerdings ,Der Fluch Muskatnuss
der Muskatnuss“ nicht als rein informatives Sachbuch, sondern ' ' -

als Gleichnis und Appell versteht und sich hierbei fragt, welchen .
Wert und welches Verstandnis wir unserer Umwelt und allen
Lebewesen geben wollen, wird sicherlich wertvolle Erkennt-
nisse erhalten.

Buchcover ,Der Fluch der
Muskatnuss“. © 2024 Matthes
& Seitz Berlin

Rezension zu: Amitav Ghosh. Der Fluch der Muskatnuss. Aus dem Englischen von Sigrid
Ruschmeier. Matthes & Seitz Verlag. 334 Seiten. 2023



