
1 
 

 

 

3 | 2024, Indonesien, Autor:in Kathrin Stopp | 03. Dezember 2024 

 

Vom Kolonialismus zur Klimakrise 

 

Die rohe Frucht der Muskatnuss. Der von roten Fruchtfäden ummantelte Kern war zeitweise ein so seltenes 

und begehrtes Gewürz, dass sein Wert den von Gold überstieg. © aga2rk / Pixabay 

Indonesien: In „Der Fluch der Muskatnuss“ macht Amitav Ghosh eindrücklich die Verbindung von 

kolonialer Brutalität zu heutigen Konflikten deutlich 

April 1621: Auf den entlegenen kleinen Banda-Inseln, die zu den Molukken gehören und für 

ihre endemische Frucht – die Muskatnuss – bekannt sind, ereignet sich eines Nachts ein Vorfall 

mit verheerender Tragweite: eine Lampe fällt um. So beginnt Amitav Ghoshs Buch. Die Span-

nungen zwischen stationierten niederländischen Soldaten und Einheimischen sind so enorm, 

dass das nächtliche Geräusch erst Panik und dann einen Schuss auslöst. Wenige Monate später 

hat die niederländische Handelskompanie Vereenigde Oostindische Compagnie (VOC) die 



2 
 

Mehrheit der bandanesischen Bevölkerung getötet oder versklavt. Anbau und Vertrieb der 

Muskatnuss wurden fortan radikal verändert. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Amitav Ghosh während einer Büchersignierung am Tempe Center for the  

Arts in Tempe, Arizona USA. © Gage Skidmore / Flickr. CC BY-SA 2.0. 
 

Die Bandanes*innen hatten bereits mit der Muskatnuss gehandelt. Doch es waren die Nieder-

länder*innen, die sich gewaltvoll ein Gewürzmonopol und damit großen Reichtum sicherten. 

Sie töteten zahlreiche Menschen und nahmen das Sterben der Kultur und Lebensweise der 

Bandanes*innen in Kauf. Mit ihrem kaltblütigen Vorgehen sorgten sie auch für den Verlust der 

Biodiversität. Ghosh bezeichnet diese Vorgänge als „Genozid“ und beschreibt, wie dieser bis 

heute Auswirkungen auf die dort lebende Bevölkerung hat 

Kontinuitäten einer Frucht 

Das Beispiel der Muskatnuss kann als ein Puzzleteil in der Geschichte des Kolonialismus in Süd-

ostasien angesehen werden. „Wie bedeutend für das 21. Jahrhundert“, fragt der Autor, „ist wohl 

noch die Geschichte von etwas heute so Billigem und Irrelevantem wie der Muskatnuss?“ Doch 

genau an diesem und anderen Beispielen erläutert er, wie das Vorgehen der westlichen Kolo-

nialmächte sich bis heute auf unsere Sicht auf die Umwelt und den Umgang mit ihr auswirkt. 

Seine zentrale These ist hierbei, dass die Ausbeutung der Natur, die Kolonialisierung von Men-

schen und die Beseitigung indigener Bevölkerungen, einen Grundstein für heutige Umweltka-

tastrophen bildet. 
 

Der Fluch der Muskatnuss steht symbolisch für die gesamte Kolonialgeschichte: 

eine Abwendung von der Wertschätzung und Verantwortung für eine lebendige 

Natur hin zu einem Wirtschaftssystem, das auf purer Gewinnmaximierung und 

Ausbeutung basiert. Um das zu legitimieren, musste zuerst die Idee der Natur als 

„unbelebtes Ding“ geboren werden. Was nicht lebt, kann folglich nicht getötet 

werden. Die Unterwerfung und Ausnutzung der Umwelt werden so moralisch 

vertretbar. 

 



3 
 

Dabei ist die Natur keinesfalls passiv. Ghosh verbindet die Umformung der Landschaften in 

Nordamerika nach der Masseneinwanderung von Europäer*innen mit heutigen Naturkatastro-

phen. Er stellt die Frage, ob die veränderten Landschaften als geschichtliche und lebendige Ak-

teure „nicht beschlossen haben, die ihnen von europäischen Siedlern aufgezwungene Gestalt 

abzuschütteln.“ 

Der Natur ihre Stimme zurückgeben 

Im Unverständnis der Menschen gegenüber der Natur und ihrer Bedeutung sieht Ghosh eine 

Fortsetzung der kolonialen Denkweise. Daher bekräftigt er die Notwendigkeit eines dekoloni-

alen Umdenkens, um heutige Krisen wie den Klimawandel, die Corona-Pandemie oder Rassis-

mus zu bekämpfen. Er bestärkt eine Rückbesinnung auf „vitalistische“ Weltbilder, wie sie zum 

Beispiel noch durch indigene Bevölkerungen vertreten werden. Diese Vorstellungen seien 

wichtig, um die Naturzerstörung und den Drang nach Maximierungsbestrebungen zu been-

den. 

Dabei sieht er Schriftsteller*innen, aber auch andere Künstler*innen als relevante Bindeglie-

der, um die Natur in der Geschichte wieder mitsprechen zu lassen: „Wir haben die Aufgabe, 

mit unserer Fantasie Nichtmenschen Stimme und Handlungsmacht zurückzugeben.“ Ghosh 

verortet mit Blick auf das Ausmaß der Krisen dieser Welt „größte moralische Dringlichkeit“ in 

dieser Angelegenheit. 

Von niederländischem Kolonialismus bis zu Black Lives Matter 

Auch wenn Amitav Ghosh immer wieder düstere Szenarien be-

schreibt und mit Begrifflichkeiten wie „Omnizid“ arbeitet, weckt 

er gleichzeitig Hoffnungen, dass ein Umdenken (noch) möglich 

ist. Ein positives Beispiel ist in Neuseeland zu verzeichnen, wo 

ein heiliger Fluss der Māori als juristische Person anerkannt 

wurde. Dies ist ein Schritt in die Richtung, vitalistische Weltbil-

der zu würdigen und mit Umweltschutz zusammenzubringen. 

Ghoshs Zeitsprünge, Vergleiche und Kontinuitäten führen von 

der Kunstgeschichte über die Besiedelung des Alls bis hin zur 

Corona-Pandemie. Dies kann einen an verschiedenen Stellen 

durch seine weit gefassten Verbindungen und Hypothesen wo-

möglich stutzig werden lassen. Es stellt sich die Frage, ob seine 

Vergleiche immer eindeutig aufgehen. Wer allerdings „Der Fluch 

der Muskatnuss“ nicht als rein informatives Sachbuch, sondern 

als Gleichnis und Appell versteht und sich hierbei fragt, welchen 

Wert und welches Verständnis wir unserer Umwelt und allen 

Lebewesen geben wollen, wird sicherlich wertvolle Erkennt-

nisse erhalten. 

Rezension zu: Amitav Ghosh. Der Fluch der Muskatnuss. Aus dem Englischen von Sigrid 

Ruschmeier. Matthes & Seitz Verlag. 334 Seiten. 2023 

Buchcover „Der Fluch der 

Muskatnuss“. © 2024 Matthes 

& Seitz Berlin 


