
 

 

1 | 2025, Deutschland/Vietnam, Autor:in Max Müller | 18. März 2025 

 

Heilung im Verborgenen 

 
In der Phổ-Đà-Pagode in Berlin-Lichtenberg erinnern Papiertafeln an die ungeborenen Kinder vietnamesischer Vertragsarbeiterinnen 

in der DDR. © Max Müller 

Deutschland/Vietnam: Wie ein buddhistisches Ritual an Zwangsabtreibungen in der DDR erinnert 

und Raum zum Trauern schafft. 

Die ehemalige Gastarbeiterin Quách Thị Hoa veröffentlichte 1990 in der südostasien einen offenen 

Brief. In eindringlichen Sätzen schilderte sie, wie vietnamesische Frauen in der DDR (Deutschen 

Demokratischen Republik) gezwungen wurden, ihre Schwangerschaften abzubrechen oder vorzeitig 

in ihr Heimatland zurückzukehren. „Uns wurde unmissverständlich klargemacht, dass Intimbezie-

hungen zwar als normal angesehen werden, wir jedoch unter keinen Umständen schwanger werden 



durften. Schwangere Frauen wurden unverzüglich nach Vietnam zurückgeschickt. Diese Bestim-

mung schwebte wie ein Damoklesschwert über unserem Schicksal.“ 

Mit diesem Brief rückte Hoa eine Geschichte 

ins Licht, die lange Zeit unsichtbar war. Die 

systematische Kontrolle der Körper vietnamesi-

scher Vertragsarbeiterinnen durch die Behörden 

der DDR, gefördert und gebilligt von der sozia-

listischen Regierung in Hà Nội. Der Brief 

machte öffentlich, wie Frauen in den 1980er 

Jahren in der DDR zwischen zwei repressiven 

Systemen aufgerieben wurden: Auf der einen 

Seite drohte das Stigma in Việt Nam, wenn sie 

unverheiratet mit Kind zurückkehrten. Auf der 

anderen Seite standen die Betriebe und Behör-

den der DDR, die bei einer Schwangerschaft 

oftmals die sofortige Rückreise einleiteten – auf 

eigene Kosten. 

Viele dieser Frauen kehrten nach dem Ende der DDR Anfang der 1990er Jahre nach Việt Nam zu-

rück, oft belastet von mehrfachen Schwangerschaftsabbrüchen und den psychischen Folgen dieser 

Zwangsabtreibungen. Wer in Deutschland blieb, baute sich hier eine Existenz auf, schwieg aber oft 

weiterhin über das Erlebte. 40 Jahre nach dem Erscheinen von Hoas Brief beschreibt unser Autor 

ein Heilungsritual, mit dem Raum geschaffen wird für das Leid, das zuvor unsichtbar blieb. 

Das Ritual der ungesagten Worte 

Zwischen Plattenbauten, inmitten eines grauen Gewerbegebiets in Berlin-Lichtenberg, liegt in ei-

nem alten Pförtnerhäuschen die Phổ-Đà-Pagode. Lediglich das geschwungene Dach und ein kleiner 

geschmückter Vorhof deuten darauf hin, dass es sich hier nicht mehr um ein gewöhnlichen Indust-

riekomplex, sondern einen religiösen Ort handelt. 

Betritt man die Pagode, steigen einem sofort der Duft von Räucherstäbchen und gekochtem Kleb-

reis in die Nase. Die Wände sind geschmückt mit goldenen Buddha-Statuen. Auf dem Ahnenaltar 

thronen die Fotos der Verstorbenen der Gemeinde. 

Während offizielle Gedenkveranstaltungen oft auf nüchternen Podien stattfinden, ist diese Pagode 

ein Ort verschiedenster Sinneseindrücke. Hier finden nicht nur Andachten und Gemeinde-

zusammenkünfte statt, sondern auch aufwendige Zeremonien, in denen die Pagodengemeinde Ritu-

ale für Verstorbene durchführt. Eines dieser Rituale ist das „Lễ Câu Siêu Thai Nhi Sản Nạn“, eine 

Gedenkzeremonie für ungeborene Kinder, die durch Abtreibung oder Totgeburt das Licht der Welt 

nicht erblicken konnten. 

Jede Papiertafel symbolisiert ein totes Kind 

„Wir wollten einen Raum schaffen, in dem Mütter und Väter ihre Trauer zeigen können“, erklärt 

der leitende Mönch der Pagode, Thích Pháp Nhẫn, der von allen nur respektvoll thây, also Lehrer 

genannt wird. Um ihn herum bereiten freiwillige Helfer:innen den Altar für diese besondere Zere-

monie vor, in dem sie kleine Fläschchen mit Babymilch, Spielzeug und Schalen mit Speiseopfern 

aufstellen. Daneben leuchten Kerzen und Räucherstäbchen, deren Rauchschwaden sich wie Schleier 

über kleine Abbilder aus Papier legen — jede symbolisiert ein totes Kind. Der Altar, der extra für 

Die von außen unscheinbare Phổ-Đà-Pagode ist ein wichtiger Ort 

für Andachten und Rituale. Eines davon ist das „Lễ Câu Siêu Thai 

Nhi Sản Nạn“, eine Gedenkzeremonie für ungeborene Kinder. © 

Max Müller 



diesen Anlass aufgebaut wird, erstrahlt in warmem Kerzenlicht. Darauf thronen rund 120 Papierta-

feln. Auf einigen Tafeln ist ein Name notiert, auf anderen nur ein Datum. In einer feierlichen Pro-

zession werden buddhistische Texte rezitiert und abschließend die Papiertafeln verbrannt. 

Viele der anwesenden Frauen und Männer sind bereits im Rentenalter, manche begleitet von ihren 

erwachsenen Kindern. Sie alle haben ihre ganz eigenen Geschichten. Doch an diesem Tag verbindet 

sie eine geteilte Trauer. Das Ritual schafft einen Raum für Gefühle, die in vielen Fällen jahrzehnte-

lang verborgen blieben. 

Von Việt Nam in die DDR 

Um zu verstehen, warum dieses Ritual eine so besondere Bedeutung hat, braucht es den Blick in die 

Vergangenheit: In den 1980er Jahren holte die DDR tausende junge Vietnamesinnen und Vietname-

sen als sogenannte ausländische Werktätige ins Land. Offiziell stärkten sie die ’sozialistische Bru-

derschaft‘ zwischen beiden Ländern. In der Praxis benötigte die DDR billige Arbeitskräfte für Tex-

tilfabriken und andere Industriebetriebe. Dabei wurde das Leben der vi-

etnamesischen Werktätigen auf strengste kontrolliert: Geschlechtsge-

trennte Unterbringungen in eigenen Wohnblöcken, Bespitzelung durch 

Stasi (Ministerium für Staatssicherheit) und Vertreter:innen der vietna-

mesischen Botschaft, Kontaktverbot zur ostdeutschen Bevölkerung. 

Zwar galten die ostdeutschen Behörden im Vergleich zu westlichen Re-

gierungen als aufgeschlossen gegenüber berufstätigen Frauen, doch 

diese Offenheit endete für ausländische Werktätige bei Schwangerschaft 

und Familienbildung. So wurde den vietnamesischen Arbeiterinnen sehr 

früh klargemacht, dass eine Schwangerschaft als Arbeitshindernis galt, 

welches strikt zu vermeiden war. Die DDR-Betriebe und der vietnamesi-

sche Staat duldeten kaum Schwangerschaften, denn sie galten — nach 

äußerst kapitalistischer Verwertungslogik — als produktivitätsmindernd 

und waren damit unerwünscht. Wer schwanger wurde, stand vor einer 

grausamen Wahl: Abtreibung oder Abschiebung. 

 

Räucherstäbchen und Reuegebete 

Die Zeremonie beginnt schon Tage zuvor mit der Rezitation eines traditionellen Sutras („Tụng 

Lương Hoàng Sám“), das zur spirituellen Reinigung dient und die Gemeinde auf die Gedenkfeier 

vorbereiten soll. Am Tag des eigentlichen Rituals versammeln sich alle Teilnehmenden im Haupt-

raum der kleinen Pagode. Das Reuegebet („Sám Hôi“) erklingt und schafft eine berührende Atmo-

sphäre. Die Stimmen der Gläubigen verweben sich mit dem stetigen Takt einer kleinen Trommel, 

hin und wieder wird ein Gong geschlagen. In einem der Gebetstexte, der von einem Mitglied der 

Gemeinde vorgetragen wird, heißt es sinngemäß: 

„Ich nahm dir das Leben, noch ehe du Gestalt annahmst, obwohl du mein eigenes Kind warst, habe 

ich dich abgeschnitten von meinem Herzen. […] Mögest du uns diese karmische Verstrickung ver-

zeihen, uns vergeben und die alten Feindschaften lösen, auf dass du in eine höhere Existenzebene 

eingehen kannst.“ 

Während des Vortrags senken viele ihre Köpfe, andere halten die kleinen Papierbildnisse schützend 

vor ihre Brust, als ob sie das verlorene Kind nun endlich umarmen könnten. Manche lassen ihren 

Tränen freien Lauf, andere schluchzen leise. Der Raum ist erfüllt von einer Mischung aus Schmerz, 

Scham und vorsichtiger Erleichterung, endlich darüber sprechen und trauern zu dürfen. 

Teilnehmende des Trauerritu-

als. © Max Müller 



Nach dem Vortrag beginnt das Klagen von „Xin Đừng Bỏ Con Mẹ Ơi“ („Bitte verlass mich nicht 

Mama“) im Hintergrund zu ertönen, ein Lied, in dem die Stimme eines Kindes die Mutter anfleht, 

es nicht abzutreiben. Diese Worte, teils flehend, teils bittend, treffen tief ins Herz vieler Anwesen-

der. Ein Schluchzen geht durch die Reihen, Taschentücher werden gereicht. Als das Lied endet, 

herrscht für einen Moment andächtige Stille, die nur vom leisen Summen der Lüftung unterbrochen 

wird. Dann ertönt ein letztes Mantra, bevor die Anwesenden in den Vorgarten der kleinen Pagode 

gehen. 

Reinigung durch Feuer und die Kraft der Gemeinschaft 

Der Höhepunkt der Zeremonie ist das rituelle Verbrennen der Papiertafeln. In großen, feuerfesten 

Gefäßen werden sie nacheinander ins Feuer gegeben, begleitet von Gebeten und dem Klang kleiner 

Glocken. Die Flammen züngeln kurz auf und man kann förmlich spüren, wie sich eine Last löst – 

als wäre ein schwerer Vorhang ein Stück beiseitegeschoben worden. „In unserer Tradition glauben 

wir, dass die Seelen durch das Feuer transformiert werden“, sagt thây. 

„Aber auch psychologisch gesehen ist es ein Akt der Befreiung. Die 

Eltern verbrennen nicht nur ein Stück Papier, sondern symbolisch ihre 

langjährige stille Trauer und Schuld.“ 

Die Erfahrungen der 1980er Jahre wirken bis heute fort. Viele Frauen, 

die zu Zeiten der DDR mehrfach abtrieben, trugen körperliche und 

seelische Folgen davon. Manche litten unter Depressionen, Albträu-

men oder Schuldgefühlen, konnten aber nirgends Rat finden, weil das 

Thema nicht in die Öffentlichkeit drang. Gemeinschaftliches Geden-

ken, wie es in der Phổ-Đà-Pagode praktiziert wird, kann tiefe Wunden 

nicht ungeschehen machen. Doch es ermöglicht, die erlittene Gewalt 

zu benennen und sie in einem geschützten Raum zu verarbeiten. Hier 

entfaltet das Ritual seine besondere Kraft: Es verwebt das individuelle 

Leid nach einem erzwungenen Schwangerschaftsabbruch mit einer 

kollektiven Erinnerung an staatliche Willkür, Rassismus und die Last 

jahrzehntelangen Schweigens. Die Erfahrung der Menschen in der Pa-

gode zeigt, wie notwendig es ist, diese Geschichte aufzuarbeiten. 

Der offene Brief von Quách Thị Hoa stand am Anfang dieser Suche 

nach Gerechtigkeit und Genesung. In der Phổ-Đà-Pagode findet sie eine ihrer eindrücklichsten Fort-

setzungen. Sie bietet Menschen einen Raum, in dem ihre Erfahrungen nicht nur anerkannt, sondern 

aktiv verarbeitet werden können. Wer hierher kommt spürt: Die Folgen der Zwangsabtreibungen in 

der DDR sind noch immer präsent. Doch sie sind nicht länger unausgesprochen. Ihnen wird begeg-

net mit Ritualen, Liedern und Gemeinschaft, der für die Betroffenen Halt und Heilung verspricht. 

 

Der Autor 

Max Müller wurde kurz nach der Wende in Ostberlin geboren. Er 

arbeitet als Anthropologe mit einem Fokus auf vietnamesische 

Lebenswelten in seiner Heimatstadt. Derzeit forscht er dort zu 

Sterben, Tod und psychosozialer Versorgung für vietnamesische 

Migrant:innen. Seine Arbeit verbindet Ethnografie mit Fragen 

der Fürsorge, Spiritualität und engagierter Forschung. 

 

Vietnamesische Näherinnen im 

Rostocker Jugendmodebetrieb 

„Shanty“. © Bundesarchiv, Bild 

183-1990-0702-001 / Sinder-

mann, Jürgen / CC-BY-SA 3.0 


