suidostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

112025, Deutschland/Vietnam, Autor:in Max Muller | 18. Méarz 2025

Heilung im Verborgenen

[

In der Pho-Da-Pagode in Berlin-Lichtenberg erinnern Papiertafeln an die ungeborenen Kinder vietnamesischer Vertragsarbeiterinnen
in der DDR. © Max Miiller

Deutschland/Vietnam: Wie ein buddhistisches Ritual an Zwangsabtreibungen in der DDR erinnert
und Raum zum Trauern schafft.

Die ehemalige Gastarbeiterin Quach Thi Hoa verdffentlichte 1990 in der stidostasien einen offenen
Brief. In eindringlichen Satzen schilderte sie, wie vietnamesische Frauen in der DDR (Deutschen
Demokratischen Republik) gezwungen wurden, ihre Schwangerschaften abzubrechen oder vorzeitig
in ihr Heimatland zuriickzukehren. ,,Uns wurde unmissverstandlich klargemacht, dass Intimbezie-
hungen zwar als normal angesehen werden, wir jedoch unter keinen Umstédnden schwanger werden



durften. Schwangere Frauen wurden unverzuglich nach Vietnam zuriickgeschickt. Diese Bestim-
mung schwebte wie ein Damoklesschwert {iber unserem Schicksal.*

Mit diesem Brief riickte Hoa eine Geschichte
ins Licht, die lange Zeit unsichtbar war. Die
systematische Kontrolle der Korper viethamesi-
scher Vertragsarbeiterinnen durch die Behtrden
der DDR, gefordert und gebilligt von der sozia-
listischen Regierung in Ha Noi. Der Brief
machte Offentlich, wie Frauen in den 1980er
Jahren in der DDR zwischen zwei repressiven
Systemen aufgerieben wurden: Auf der einen
Seite drohte das Stigma in Viét Nam, wenn sie
unverheiratet mit Kind zuriickkehrten. Auf der  Die von auBen unscheinbare Phd-Da-Pagode ist ein wichtiger Ort
anderen Seite standen die Betriebe und Behor- fiir Andachten und Rituale. Eines davon ist das ,,Lé Cau Siéu Thali
q d die bei ei h haft Nhi San Nan “, eine Gedenkzeremonie fiir ungeborene Kinder. ©
en der DDR, die bel einer Schwangerscha Max Miller
oftmals die sofortige Rickreise einleiteten — auf
eigene Kosten.

Viele dieser Frauen kehrten nach dem Ende der DDR Anfang der 1990er Jahre nach Viét Nam zu-
riick, oft belastet von mehrfachen Schwangerschaftsabbriichen und den psychischen Folgen dieser
Zwangsabtreibungen. Wer in Deutschland blieb, baute sich hier eine Existenz auf, schwieg aber oft
weiterhin tber das Erlebte. 40 Jahre nach dem Erscheinen von Hoas Brief beschreibt unser Autor
ein Heilungsritual, mit dem Raum geschaffen wird fur das Leid, das zuvor unsichtbar blieb.

Das Ritual der ungesagten Worte

Zwischen Plattenbauten, inmitten eines grauen Gewerbegebiets in Berlin-Lichtenberg, liegt in ei-
nem alten Pfortnerhduschen die Pho-Pa-Pagode. Lediglich das geschwungene Dach und ein kleiner
geschmickter VVorhof deuten darauf hin, dass es sich hier nicht mehr um ein gewoéhnlichen Indust-
riekomplex, sondern einen religitsen Ort handelt.

Betritt man die Pagode, steigen einem sofort der Duft von Raucherstdbchen und gekochtem Kleb-
reis in die Nase. Die Wande sind geschmickt mit goldenen Buddha-Statuen. Auf dem Ahnenaltar
thronen die Fotos der Verstorbenen der Gemeinde.

Wahrend offizielle Gedenkveranstaltungen oft auf niichternen Podien stattfinden, ist diese Pagode
ein Ort verschiedenster Sinneseindriicke. Hier finden nicht nur Andachten und Gemeinde-
zusammenkdnfte statt, sondern auch aufwendige Zeremonien, in denen die Pagodengemeinde Ritu-
ale fiir Verstorbene durchfiihrt. Eines dieser Rituale ist das ,,Lé Cau Siéu Thai Nhi San Nan“, eine
Gedenkzeremonie fur ungeborene Kinder, die durch Abtreibung oder Totgeburt das Licht der Welt
nicht erblicken konnten.

Jede Papiertafel symbolisiert ein totes Kind

,» Wir wollten einen Raum schaffen, in dem Miitter und Viter ihre Trauer zeigen konnen®, erklért
der leitende Ménch der Pagode, Thich Phap Nhan, der von allen nur respektvoll thay, also Lehrer
genannt wird. Um ihn herum bereiten freiwillige Helfer:innen den Altar fiir diese besondere Zere-
monie vor, in dem sie kleine Flaschchen mit Babymilch, Spielzeug und Schalen mit Speiseopfern
aufstellen. Daneben leuchten Kerzen und Raucherstabchen, deren Rauchschwaden sich wie Schleier
uber kleine Abbilder aus Papier legen — jede symbolisiert ein totes Kind. Der Altar, der extra fiir



diesen Anlass aufgebaut wird, erstrahlt in warmem Kerzenlicht. Darauf thronen rund 120 Papierta-
feln. Auf einigen Tafeln ist ein Name notiert, auf anderen nur ein Datum. In einer feierlichen Pro-
zession werden buddhistische Texte rezitiert und abschlieBend die Papiertafeln verbrannt.

Viele der anwesenden Frauen und Manner sind bereits im Rentenalter, manche begleitet von ihren
erwachsenen Kindern. Sie alle haben ihre ganz eigenen Geschichten. Doch an diesem Tag verbindet
sie eine geteilte Trauer. Das Ritual schafft einen Raum flr Gefuhle, die in vielen Fallen jahrzehnte-
lang verborgen blieben.

Von Viét Nam in die DDR

Um zu verstehen, warum dieses Ritual eine so besondere Bedeutung hat, braucht es den Blick in die
Vergangenheit: In den 1980er Jahren holte die DDR tausende junge Vietnamesinnen und Vietname-
sen als sogenannte auslandische Werktatige ins Land. Offiziell starkten sie die ’sozialistische Bru-
derschaft zw1schen beiden Léndern. In der Praxis bendtigte die DDR billige Arbeitskréfte fiir Tex-
tilfabriken und andere Industriebetriebe. Dabei wurde das Leben der vi-
etnamesischen Werktétigen auf strengste kontrolliert: Geschlechtsge-
trennte Unterbringungen in eigenen Wohnbldcken, Bespitzelung durch
Stasi (Ministerium fiir Staatssicherheit) und Vertreter:innen der vietna-
mesischen Botschaft, Kontaktverbot zur ostdeutschen Bevolkerung.

_ Zwar galten die ostdeutschen Behdrden im Vergleich zu westlichen Re-
gierungen als aufgeschlossen gegentber berufstatigen Frauen, doch
diese Offenheit endete fur auslandische Werktatige bei Schwangerschaft
und Familienbildung. So wurde den vietnamesischen Arbeiterinnen sehr
frih klargemacht, dass eine Schwangerschaft als Arbeitshindernis galt,
welches strikt zu vermeiden war. Die DDR-Betriebe und der vietnamesi-
sche Staat duldeten kaum Schwangerschaften, denn sie galten — nach
aullerst kapitalistischer Verwertungslogik — als produktivitatsmindernd
und waren damit unerwiinscht. Wer schwanger wurde, stand vor einer
grausamen Wahl: Abtreibung oder Abschiebung.

Teilnehmende des Trauerritu-
als. © Max Muller

Réaucherstabchen und Reuegebete

Die Zeremonie beginnt schon Tage zuvor mit der Rezitation eines traditionellen Sutras (,,Tung
Luong Hoang Sam*), das zur spirituellen Reinigung dient und die Gemeinde auf die Gedenkfeier
vorbereiten soll. Am Tag des eigentlichen Rituals versammeln sich alle Teilnehmenden im Haupt-
raum der kleinen Pagode. Das Reuegebet (,,Sam Ho6i“) erklingt und schafft eine bertihrende Atmo-
sphére. Die Stimmen der Glaubigen verweben sich mit dem stetigen Takt einer kleinen Trommel,
hin und wieder wird ein Gong geschlagen. In einem der Gebetstexte, der von einem Mitglied der
Gemeinde vorgetragen wird, heif3t es sinngeman:

,,Jch nahm dir das Leben, noch ehe du Gestalt annahmst, obwohl du mein eigenes Kind warst, habe
ich dich abgeschnitten von meinem Herzen. [...] Mogest du uns diese karmische Verstrickung ver-
zeihen, uns vergeben und die alten Feindschaften I6sen, auf dass du in eine hohere Existenzebene
eingehen kannst.*

Wahrend des Vortrags senken viele ihre Kopfe, andere halten die kleinen Papierbildnisse schiitzend
vor ihre Brust, als ob sie das verlorene Kind nun endlich umarmen kénnten. Manche lassen ihren
Tranen freien Lauf, andere schluchzen leise. Der Raum ist erfiillt von einer Mischung aus Schmerz,
Scham und vorsichtiger Erleichterung, endlich dariiber sprechen und trauern zu durfen.



Nach dem Vortrag beginnt das Klagen von ,,Xin Dung B6 Con Me Oi“ (,,Bitte verlass mich nicht
Mama*) im Hintergrund zu erténen, ein Lied, in dem die Stimme eines Kindes die Mutter anfleht,
es nicht abzutreiben. Diese Worte, teils flehend, teils bittend, treffen tief ins Herz vieler Anwesen-
der. Ein Schluchzen geht durch die Reihen, Taschentlicher werden gereicht. Als das Lied endet,
herrscht fur einen Moment andéchtige Stille, die nur vom leisen Summen der Luftung unterbrochen
wird. Dann ertént ein letztes Mantra, bevor die Anwesenden in den VVorgarten der kleinen Pagode
gehen.

Reinigung durch Feuer und die Kraft der Gemeinschaft

Der Hohepunkt der Zeremonie ist das rituelle Verbrennen der Papiertafeln. In groRen, feuerfesten
GefélRen werden sie nacheinander ins Feuer gegeben, begleitet von Gebeten und dem Klang kleiner
Glocken. Die Flammen zungeln kurz auf und man kann férmlich spiren, wie sich eine Last 16st —
als wire ein schwerer Vorhang ein Stiick beiseitegeschoben worden. ,,In unserer Tradition glauben
wir, dass die Seelen durch das Feuer transformiert werden®, sagt thay.
,LAber auch psychologisch gesehen ist es ein Akt der Befreiung. Die
Eltern verbrennen nicht nur ein Stiick Papier, sondern symbolisch ihre
langjéhrige stille Trauer und Schuld.*

Die Erfahrungen der 1980er Jahre wirken bis heute fort. Viele Frauen,
die zu Zeiten der DDR mehrfach abtrieben, trugen kdrperliche und
seelische Folgen davon. Manche litten unter Depressionen, Albtréu-
men oder Schuldgefuhlen, konnten aber nirgends Rat finden, weil das
Thema nicht in die Offentlichkeit drang. Gemeinschaftliches Geden-
ken, wie es in der Pho-Da-Pagode praktiziert wird, kann tiefe Wunden
nicht ungeschehen machen. Doch es ermdglicht, die erlittene Gewalt
zu benennen und sie in einem geschiitzten Raum zu verarbeiten. Hier
entfaltet das Ritual seine besondere Kraft: Es verwebt das individuelle
Leid nach einem erzwungenen Schwangerschaftsabbruch mit einer
kollektiven Erinnerung an staatliche Willkiir, Rassismus und die Last ~ Vietnamesische Naherinnen im

. . . . Rostocker Jugendmodebetrieb
jahrzehntelangen Schweigens. Die Erfahrung der Menschen in der Pa- g, © Bundesarchiv, Bild

gode zeigt, wie notwendig es ist, diese Geschichte aufzuarbeiten. 183-1990-0702-001 / Sinder-
mann, Jirgen / CC-BY-SA 3.0

Der offene Brief von Quéch Thi Hoa stand am Anfang dieser Suche

nach Gerechtigkeit und Genesung. In der Pho-Da-Pagode findet sie eine ihrer eindriicklichsten Fort-
setzungen. Sie bietet Menschen einen Raum, in dem ihre Erfahrungen nicht nur anerkannt, sondern
aktiv verarbeitet werden kénnen. Wer hierher kommt spiirt: Die Folgen der Zwangsabtreibungen in
der DDR sind noch immer préasent. Doch sie sind nicht langer unausgesprochen. lhnen wird begeg-
net mit Ritualen, Liedern und Gemeinschaft, der fur die Betroffenen Halt und Heilung verspricht.

Max Muller wurde kurz nach der Wende in Ostberlin geboren. Er
arbeitet als Anthropologe mit einem Fokus auf vietnamesische
Lebenswelten in seiner Heimatstadt. Derzeit forscht er dort zu
Sterben, Tod und psychosozialer Versorgung fur vietnamesische
Migrant:innen. Seine Arbeit verbindet Ethnografie mit Fragen
der Fursorge, Spiritualitit und engagierter Forschung.




