
 

 

2 | 2025, Thailand, Autor:innen Duangtip Kranrit, Sophie Marijam Grobe, Vanessa Moll |        

06. Oktober 2025 

 

Maskulinität in Bewegung 

 
Das Thalu Fah Camp fordert die Freilassung ihrer Freund:innen aus dem Gefängnis, die Neuschreibung der Verfassung sowie die 

Abschaffung des Paragraphen 112. © Thalu Fah 

Thailand: Aktivist:innen hinterfragen die Rolle von Männlichkeit und Führungsvorbildern in politi-

schen Organisationen. 

„Lasst es mit unserer Generation enden“, war einer der Slogans der Proteste 2020-2021 in Thailand. 

Aber was genau ist „es“? Kann „es“ wirklich in einer Generation beendet werden? 

Seit 2021 haben die Proteste nachgelassen. Nach einer Eskalation des thailändisch-kambodschani-

schen Grenzkonflikts 2025 wächst in Thailand erneut die Unterstützung für eine Militärherrschaft. 

Manche fordern sogar die Rückkehr des ehemaligen Militärmachthabers Prayut Chan-o-cha an die 

Macht. 

Was ist mit den jungen Menschen passiert, die vor einem halben Jahrzehnt auf die Straße gegangen 

sind? Wie hat sich die Bewegung verändert und wie geht es weiter? Um diese Fragen aus einer 

Genderperspektive zu verstehen, haben wir Stimmen aus der Bewegung gesammelt. 



Ein Weckruf 

Thailands jüngste prodemokratische Bewegung war einzigartig. Noch nie wurde so offen über die 

Monarchie diskutiert. Zugleich legt die Jugend auf den Straßen immer mehr Wert auf die Intersekti-

onalität ihres Aktivismus. Forderungen nach Gleichstellung führten schließlich zur kürzlichen Ver-

abschiedung des Gesetzes der Ehe für Alle. 

Doch nicht alle Forderungen waren von diesen Idealen geprägt. Lertsak Kumkonesak („Lert“), 

Gründer des Project for Public Policy on Mineral Resources, beschreibt einen deutlichen Unter-

schied zwischen den jüngsten Protesten und der Bewegung von 1973-76 in Thailand. Er erinnert 

sich: „Sexuelle Belästigung oder Missbrauch wurde damals privat gehalten und vertuscht. Das Ziel 

war Demokratie. Die vorherrschende Meinung war, dass diese ‚kleinen Dinge‘, die ‚kleinen Fehler 

der Männer‘, nicht angesprochen werden sollten.“ 

2021, als einige bekannte Aktivisten öffentlich der sexuellen Belästigung beschuldigt wurden, war 

dies ein Weckruf. Die Bewegung konnte den Kampf für Demokratie nicht mehr über die Prinzipien 

der Gleichberechtigung stellen. 

Politische Bewegungen und maskuline Räume 

Lert, der sich seit fast 30 Jahren für den Schutz natürlicher Ressourcen im Isaan im Nordosten Thai-

lands einsetzt, hat erlebt, wie Gender die Bewegung beeinflusst. Er beobachtete, wie Frauen an Ver-

sammlungen teilnahmen, aber oft danach gingen, um sich um Hausarbeit oder Familie zu kümmern. 

Die Männer blieben zurück, um zu trinken. In diesen maskulinen Räumen wurden neue Beschlüsse 

getroffen, die den Männern mehr Macht über die endgültigen Entscheidungen gaben. 

„Unsere Organisation lehnt dies ab. Wir ha-

ben eine Regel: Wer trinken will, trinkt aus 

Spaß. Entscheidungen werden aber in den 

Versammlungen getroffen“, erklärt Lert. 

Dieses Thema war ein Ausgangspunkt für 

die Analyse weiterer Genderfragen. Doch 

Lert selbst sieht sich nicht als Teil der „thai-

ländischen Feministinnen“, die er aus frühe-

ren Zeiten als „aggressiv“ in Erinnerung hat. 

Das bedeutet nicht, dass Lert konfrontative 

Strategien ablehnt. Im Gegenteil, er betont 

den historisch „heißen“ Aktivismus als 

Stärke: „Die Bewegung im Isaan war beson-

ders stark. Die Menschen gingen auf die 

Straßen… Es gab eine klare Bewegung ge-

gen die Regierung und die Kapitalisten.“ 

Dao Din ist eine bekannte Aktivistengruppe im Isaan, die für Konfrontation bekannt ist. Einer ihrer 

Gründer, Pop*, beschreibt seine Frustration angesichts des derzeitigen Stillstands der Bewegung: 

„Die Mechanismen machen Veränderungen schwierig. Es braucht also etwas außerhalb des Parla-

ments, wie Proteste – aber es passiert nichts. Es gibt den Willen, aber… es fehlt an Leuten.“ Ähn-

lich wie Lert steht auch Pop dem Feminismus kritisch gegenüber. Er hat zum Beispiel Probleme mit 

der Idee einer Frauenquote. „Ich finde, Gleichheit ist genug“, sagt er. „Keiner von uns braucht mehr 

Rechte als jemand anderes.“ 

Maskulinität: Stärke oder Hindernis? 

Duangtip Kranri von Feminist Pladaek (Ko-Autorin dieses Artikels) 

demonstriert in Khon Kaen in Nordostthailand für die Freilassung po-

litischer Gefangener. © Feminist Pladaek 



Yajai von Thalu Fah, einer aus der Demokratiebewegung entstandenen Aktivist:innengruppe, sieht 

dagegen, wie geschlechtsspezifische Erwartungen sowohl seine Entwicklung als meinungsstarker 

Anführer als auch die Dynamik der Bewegung beeinflusst haben. Obwohl er als Student wenig 

Selbstbewusstsein beim Sprechen vor hunderten Leuten hatte, stellten ihn seine Kommiliton:innen 

häufig ins Rampenlicht – und so gewann er an Selbstvertrauen. In der Regel sind es die Männer bei 

Thalu Fah, die zum Mikrofon greifen. „Männer riskieren weniger. Wenn wir zum Beispiel verhaftet 

werden, kommen wir ins Männergefängnis… Für Frauen ist das anders, sie sind angreifbarer. Des-

halb haben wir das Gefühl, dass wir diejenigen sein müssen, die sprechen und führen“, erklärt er. 

Starke männliche Anführer stärken die Bewe-

gung in der Wahrnehmung der Öffentlichkeit, 

sagt Yajai. Gleichzeitig „haben manche 

Frauen dann das Gefühl, sie könnten nicht 

mitwirken. Es verwehrt ihnen den Einstieg in 

die Bewegung.“ „Im Kern der Männlichkeit“, 

erklärt er weiter, „liegt die Haltung: ich habe 

recht… die Weigerung, eigene Schwächen 

einzugestehen.“ 

Keine Konsequenzen bei 

Grenzüberschreitungen 

Jintana Srinudet („Kung“) arbeitet seit 18 Jah-

ren für die Foundation for Consumers. Sie 

kennt die Auswirkungen maskuliner Räume in 

der Graswurzelarbeit – vom Land, wo Frauen auf Kochen und Putzen reduziert werden, bis hin zu 

Büros, in denen Männer in Anwesenheit ihrer weiblichen Kolleginnen offen Pornos am Handy 

schauen. Nur wenige Frauen würden den Mut aufbringen, selbst eine Führungsrolle zu übernehmen, 

nachdem sie mit bestimmten Männern zusammengearbeitet hätten, berichtet sie. „Wenn die Männer 

glauben, sie wissen es besser, respektieren sie die Entscheidungen der Gruppe nicht. Sie tun sich 

zusammen und machen einen neuen Plan… Sie verweisen auf ihre umfangreiche Erfahrung und sa-

gen den Frauen, sie hätten keine Ahnung.“ 

Das übergroße Selbstvertrauen der Männer spiegelt sich auch in Kungs Erfahrung mit anzüglichen 

Kollegen wider. Zu Beginn ihrer Tätigkeit zeigte sie einem älteren NGO-Kollegen eine Chatnach-

richt als Beweis und wurde nicht ernst genommen: „Nein, das ist nicht so einer. Ich glaube nicht, 

dass er das machen würde“, sagte er, „obwohl die Nachricht direkt vor seinen Augen war!“ Seitdem 

weist Kung alle sofort zurecht, die Grenzen überschreiten. „Ich musste mich einfach selbst schüt-

zen“, sagt sie. Nach vielen Jahren weiß sie, wen sie meiden muss. 

„Weil der Bewegung klare Prinzipien fehlen, wie mit Übergriffen umzugehen ist, passiert am Ende 

– wenn es einen Vorfall gibt – nichts, es gibt keine Konsequenzen. Einige kehren der Bewegung 

ganz den Rücken. Das führt zu weniger Ressourcen, weniger Wirkungskraft“, sagt Yajai. 

Langsamer Wandel 

Erst in den letzten vier bis fünf Jahren sieht Kung einen Wandel der Bewegung: „Die Leute wurden 

aufmerksamer… weil sich diese Themen mit der Frage der Geschlechtervielfalt überschnitten und 

ein Teil davon wurden.“ Phakwilai Sahunalu („Kai“), prominenter Aktivist aus Surin und Berater 

des Isaan Gender Diversity Network, reflektiert nach fast vier Jahrzehnten Bewegungserfahrung: 

„Ich sehe, wie Frauen eine größere Rolle spielen und mehr Anerkennung bekommen. Aber das Pat-

riarchat ist nicht verschwunden.“ 

Duangtip Kranrit, fordert das Recht zur Eheschließung für alle Ge-

schlechter. © Feminist Pladaek 



 

Phoen*, der seine Aktivistenlaufbahn erst 

kürzlich in der Schule begann und dann der 

Modindaeng Revolutionary Party an der 

Universität beitrat, kritisiert den Fortbestand 

patriarchaler Strukturen, die selbst in solchen 

Jugendorganisationen vorherrschen. Er sagt, 

dass diese den Raum für Innovationen blo-

ckierten und ein Klima der Ent- statt Ermuti-

gung schufen. „Als ich mich mit feminineren 

Ideen auseinandersetzte, fühlte ich mich 

nicht akzeptiert. Besonders bei Männern, die 

sich sehr maskulin gaben, fühlte ich mich 

nicht sicher“, erklärt Phoen. Sexistische 

Witze verstärkten dieses Gefühl. Phoen glaubt, die patriarchale Kultur sei einer der Gründe für die 

Auflösung der studentischen Gruppe an der Universität. 

Eine Armee oder eine Bewegung? 

Einige jüngere Aktivist:innen sind bemüht, innovative und inklusive Räume zu schaffen – um neue 

Wege zu finden, die nächste Generation für die Bewegung zu gewinnen. 

Jirajade Wisetdonwail („Maprang“), Mitgründe-

rin von Feminist Pladaek, ist eine davon. Sie hin-

terfragt, wie thailändische Graswurzelbewegun-

gen oftmals die Machtstrukturen reproduzieren, 

die sie zu überwinden versuchen. Ihr traditionel-

les „Armee-Modell“ sei nicht nachhaltig und 

spiegele die unterdrückenden Strukturen wider, 

vor denen viele fliehen wollen. „Diese Aufopfe-

rungspolitik ist spirituelle Gewalt. Gründen wir 

hier eine Armee oder eine Bewegung?“, fragt 

Maprang. „Unter männlicher Führung wird er-

wartet, dass man alles für die Bewegung gibt – 

bereit ist, ins Gefängnis zu gehen oder auf der 

Straße zu sterben. Nur wenige können sich das 

leisten.“ 

Die Entscheidung zwischen dem eigenen Wohl und dem kollektiven Wandel schafft geschlossene 

Räume für Privilegierte. Um dem entgegenzuwirken, ließ sich Maprang von den Feministinnen wie 

Bell Hooks und Starhawk inspirieren und schuf Räume für lebensbejahenden Widerstand – das 

Herzstück revolutionärer Liebe. Ähnlich nimmt sich das Feminist Friend Meeting and Zine Collec-

tive in Khon Kaen die Pionierarbeit früher lesbischer Aktivistinnen, vor allem aber deren Zine-Kul-

tur, zum Vorbild. Gründerin Zoom sieht einen großen Nachteil der Männlichkeit: „Sie lässt uns an-

dere Aspekte unserer Menschlichkeit vernachlässigen.“ Feminist Friend Meeting and Zine Collec-

tive arbeitet basisdemokratisch und bedürfnisorientiert und setzt auf radikales Vertrauen sowie kol-

lektive Entscheidungen. 

Alte Muster 

Aktivist Phoen von der Modindaeng Revolutionary Party an der Uni-

versität Khon Kaen. © Modindaeng Revolutionary Party 

Yajai fordert zusammen mit Pai Dao Din, der kürzlich wegen 

neuer Majestätsbeleidigungsvorwürfe inhaftiert wurde, den 

Rücktritt von Prayut Chan-o-cha. © Thalu Fah 



Trotz der Bemühungen um eine Dezentralisierung politischer Macht zugunsten benachteiligter, 

marginalisierter Gruppen, droht der thailändisch-kambodschanische Grenzkonflikt das Land in alte 

Muster zurückzuwerfen: „Am Ende entscheiden wieder nur Männer unter sich“, sagt Kai. 

Der Funke, der das Pulverfass entzündete? Eine Frau. „Die Leute kritisierten die Premierministerin, 

die versuchte, das Problem im Dialog, durch vernünftigen Austausch zu lösen. Sie griffen sie an, 

weil sie keinen konfrontativen Führungsstil zeigte“, berichtet Irene*, Mitglied von Feminist 

Pladaek. Ähnlich wie Yingluck Shinawatra ein Jahrzehnt zuvor erschien auch Paetongtarn Shina-

watra („Ung Ing“) vielen zu versöhnlich, sanft, ja sogar verräterisch, in einer Bevölkerung, die 

‚maskuline Herrschaft‘ nach wie vor schätzt. 

Für manche junge Menschen, die nur unter Militärherrschaft aufgewachsen sind, wirken Rufe nach 

einer Rückkehr zu nationalistisch-autoritären Führungskräften, unter denen sie sozialisiert wurden, 

ganz natürlich. Doch unter Aktivist:innen bildet sich ein Konsens: Gute Führung heißt zuhören, 

Raum geben statt Raum einnehmen. 

Die Zukunft 

Was also hofften die Protestierenden in 

ihrer Generation zu beenden? War „es“ 

der Kreislauf der Militärputsche unter 

den Überbleibseln des Feudalsystems? 

Oder meint „es“ auch das Patriarchat? 

Wird „es“ trotz des Aufschreis der Ju-

gend an die nächste Generation weiter-

gegeben – an viele, die heute gezwun-

gen sind, Botschaften aus dem Gefäng-

nis an die Öffentlichkeit zu schmug-

geln? 

Feministische und LGBTQIA+-Grup-

pen hoffen weiterhin, „es“ zu beenden. 

Doch hat ihr Aufkommen tatsächlich 

genug Raum geschaffen, damit ausrei-

chend Menschen ihren Platz in der Be-

wegung finden? Falls nicht, sind die 

Protestierenden vielleicht dazu ver-

dammt, dass die Bewegung mit ihrer Generation endet – noch bevor die Demokratie das Parlament 

erreicht – geschweige denn die breite Bevölkerung. 

*Einige Interviewpartner:innen haben darum gebeten, im Rahmen dieser Veröffentlichung lediglich 

mit ihrem Spitznamen und nicht mit ihrem vollständigen Namen genannt zu werden. 

Übersetzung aus dem Englischen von: Sophie Marijam Grobe 

 

 

 

 

 

Maprang hilft bei der Eröffnung des zweiten Jahres der Gemeinschaftsinitia-

tive „Weaving School for Restoration“ in einer vom Goldbergbau beein-

trächtigten Gegend im Isaan. © Radical Grandma Collective 



Die Autorinnen 

Duangtip Kranrit setzt sich mit der Gruppe Feminist Liberates Front Mekong-Chi-Mun, auch 

bekannt als Feminist Pladaek, für feministische Themen ein, insbesondere für eine gerechte 

Gesellschaft ohne Geschlechterdiskriminierung und gegen geschlechtsspezifische Gewalt. 

Außerdem arbeitet sie als freie Journalistin und beobachtet Menschenrechtsverletzungen. 

 

Vanessa Moll ist Lektorin in der Thai-Abteilung an der Khon Kaen Universität in Thailand. 

Sie hat die Hälfte ihres Lebens im Isaan verbracht, wo sie eine Leidenschaft für Sprache, 

Literatur, Gender, Graswurzelbewegungen und deren Bedeutung für die Verbindung der 

Menschheit mit der Natur entwickelt hat. 

 

Sophie Marijam Grobe hat ihren Bachelor-Abschluss in Thaiistik an der Universität Ham-

burg erworben. Derzeit arbeitet sie als Lektorin an der Khon Kaen Universität in Thailand. 

Besonders am Herzen liegen ihr Fragen rund um Sprache, Queerness und Feminismus. 

 


