
 

 

2 | 2025, Kambodscha/Laos/USA, Autor:in Jonathan H.X. Lee | 4. Februar 2026 

 

Männlichkeitsideale im Wandel 

Der Eintritt ins Mönchtum ist traditionell ein wichtiger Übergangsritus für junge Männer. © Jonathan H.X. Lee 

 

Kambodscha/Laos/USA: Vorkoloniale Geschlechterrollen waren fließender als spätere christliche 

Prägungen. Marginalisierung ist vielschichtig. 

Geprägt von Religion, kolonialen Eingriffen, sozialistischen Transformationsprozessen und aktuel-

len globalen Strömungen durchlaufen Konzepte von „Mannsein“ stetige Anpassungen. Drei Per-

spektiven – historische Grundlagen, diasporische Krisenerfahrungen und queere Identitäten – zei-

gen die Entwicklung dieser Ideale. 

Momentaufnahme 1: Prekoloniale und koloniale Einflüsse 

Vorkolonial orientierten sich Männlichkeitsnormen an Theravāda-Buddhismus, Hinduismus, Islam 

und lokalen spirituellen Praktiken. Ein zentrales Ideal war die zeitweilige Ordination als Novize, 

verstanden als moralische Disziplinierung. Werte wie Selbstbeherrschung, Mitgefühl und Verant-

wortung galten als Kern männlicher Tugend. Das Chbab Proh und Chbab Srey kodifizierten ge-

schlechtsspezifisches Verhalten: Beide Traditionen betonten jedoch stärker weibliche Pflichten als 

männliche. 



Die stärksten religiösen Prägungen auf Männlichkeitsbilder hatte der Hinduismus in Kambodscha: 

Könige und Krieger wurden als Manifestationen göttlicher Ordnung dargestellt, was Vorstellungen 

von männlicher Stärke und heroischem Pflichtbewusstsein formte. In Laos waren diese Einflüsse 

schwächer und eher buddhistisch gefiltert. Gemeinsam war beiden Ländern die Erwartung, dass 

Männer als Haushaltsvorstände Ahnenlinien und spirituelle Verantwortung aufrechterhalten. Unter 

Eliten gehörten Bildung, Poesie, Musik und Kampffertigkeiten ebenfalls zu männlichen Idealen. 

Bei den Cham-Muslimen prägten islamische Normen religiöse Autorität und familiäre Führungsrol-

len. 

Darstellungen und Texte aus der Angkor-Zeit zeugen von einer früheren Offenheit gegenüber Sexu-

alität, Lust und nicht-monogamen Beziehungen. Die französische Kolonialherrschaft hingegen 

führte christliche Moralvorstellungen und westliche Heteronormativität ein. Sie delegitimierte die 

zuvor existierende Flexibilität in Geschlechterrollen und Sexualität. 

Mit dem Machtantritt der 

Roten Khmer in Kambod-

scha und des Pathet Lao 

1975 wurden traditionelle 

Geschlechterrollen massiv 

destabilisiert. Familie und 

häusliche Autorität verlo-

ren an Bedeutung, staatli-

che Loyalität ersetzte die 

männliche Funktion als 

Beschützer und Versor-

ger. Diese sozialistischen 

Eingriffe zerstörten lang-

fristig gewachsene Struk-

turen und bereiteten den 

Boden für spätere Identi-

tätskrisen. 

  

Momentaufnahme 2: Männlichkeiten in der US-Diaspora 

Welten und Jahrzehnte später, weit entfernt von der Heimat, sind Fragen der Männlichkeit für Kam-

bodschaner und Laoten sowie deren Nachkommen in den USA zu einem zentralen Thema gewor-

den. 

Unter kambodschanisch-laotisch-amerikanischen Männern wird das Männlichkeitsbild heute durch 

ein Spannungsverhältnis zwischen traditionellen kulturell-religiösen Erwartungen und den Normen 

der amerikanischen Mehrheitsgesellschaft geprägt. Ältere Generationen halten an Werten fest, die 

in ihrer Heimat verwurzelt sind. Sie betonen Männlichkeit durch familiäre Verantwortung, Respekt 

vor Älteren und die Rolle als Versorger und Beschützer der Familie. 

In der Diaspora war die Möglichkeit, aufgrund des Mangels an Tempeln eine befristete Ordination 

zum buddhistischen Mönch zu erhalten, für viele im Jugendalter begrenzt. Ältere führen den wahr-

genommenen Mangel an moralischen Tugenden bei den Jungen oft auf deren Unfähigkeit zurück, 

sich vorübergehend zum Mönch weihen zu lassen. Junge Männer, die in den USA geboren oder 

aufgewachsen sind, werden von amerikanischen Idealen beeinflusst, die materiellen Erfolg und In-

dividualismus hochhalten. 

 

Kambodschanisch-amerikanische Gangmitglieder. © Jonathan H.X. Lee 



Die Kluft zwischen den Generationen erzeugt Spannungen, da die Männer mit den widersprüchli-

chen Erwartungen umgehen müssen. Kambodschanisch-laotisch-amerikanische Männer sehen sich 

zudem mit rassistischen Stereotypen konfrontiert, die häufig mit asiatisch-amerikanischen Männern 

in Verbindung gebracht werden, darunter die Wahrnehmung von Passivität oder mangelnder Männ-

lichkeit. Diese Stereotypen können Druck erzeugen, sich westlichen Männlichkeitsidealen anzupas-

sen, was sich oft in 

der Verwendung 

von Hautaufhel-

lungscremes und 

der Ablehnung tra-

ditioneller Kleidung 

äußert. Kambod-

schanisch- und lao-

tisch-amerikanische 

Männlichkeitsbilder 

werden zudem 

durch den Erfolg ih-

rer weiblichen Pen-

dants infrage ge-

stellt, die in der 

Schule oft bessere 

Leistungen erbrin-

gen und berufliche 

Karrieren anstreben. 

  

Geschlechtsspezifischer Doppelstandard 

Gleichzeitig besteht weiterhin ein geschlechtsspezifischer Doppelstandard: Jungen Männern wird 

sexuelle Aktivität erlaubt und mit dem Argument „Jungen sind eben Jungen“ entschuldigt, während 

von jungen Frauen erwartet wird, dass sie bis zur Ehe ‚sexuelle Reinheit‘ bewahren, um Schande 

über ihre Familien zu bringen. Dieser Doppelstandard, gepaart mit dem Wunsch nach sozialem 

Aufstieg, hat einige Frauen der Diaspora dazu veranlasst, weiße Euroamerikaner zu heiraten. Dies 

stellt eine Abkehr von der nach traditionell asiatischen Werten empfundenen weiblichen Unterle-

genheit, während die ‚Heirat mit dem Westen‘ Befreiung symbolisiert – insbesondere in der Sexua-

lität. 

Die mangelnden schulischen Leistungen kambodschanischer und laotischer Männer der Diaspora 

stellen eine weitere Krise der Männlichkeit dar, da sie ihre Fähigkeit untergräbt, traditionelle Ge-

schlechterrollen als Familienoberhäupter aufrechtzuerhalten. Verschärft wird die Situation dadurch, 

dass junge Männer Gangs beitreten und die Gang-Kultur als Ausdruck ihrer Männlichkeit anneh-

men. Dies führt zu Konflikten mit den Strafverfolgungsbehörden und in der Folge zu Abschiebun-

gen – ein Problem, das während der zweiten Amtszeit Trumps durch verstärkte Razzien der Ein-

wanderungs- und Zollbehörde (ICE) wieder an Brisanz gewann. Die erneute Staatenlosigkeit (nach-

dem sie zum ersten Mal als Flüchtlinge aus ihrer Heimat geflohen waren) – sie gehören weder 

Kambodscha, Laos noch den Vereinigten Staaten an – wirkt wie eine symbolische Kastration, da 

sich diese Männer oft machtlos und handlungsunfähig fühlen. 

Momentaufnahme 3: Queere Männlichkeiten 

Eine neue Generation von Tempeltänzern interpretiert Traditionen neu. © Jonathan H.X. Lee 



Queere Sexualität war weder verboten noch tabu, da es in den heiligen Schriften des Buddhismus 

und Hinduismus keine derartigen Verbote gibt. Der Buddhismus betrachtet jegliche sexuelle Aktivi-

tät als Zeichen der Anhaftung an die materielle Welt und somit als etwas, das durch Selbstdisziplin 

überwunden werden muss. Im Theravāda-Buddhismus galten nur Männer als fähig, sich durch aske-

tische Praktiken von der materiellen Welt zu lösen und Erleuchtung oder Nirvana zu erlangen. Der 

Hinduismus hingegen verbietet queeren Sex nicht. Die Veden und das Kama Sutra bekräftigen 

gleichgeschlechtliche Beziehungen als natürlich und beschreiben geschlechtsfluide Gottheiten. 

Diese Weltanschauungen manifestierten sich im Alltag in einer relativen Akzeptanz queerer Indivi-

duen und queere Sexualität wurde in die Gesellschaft integriert. Auch das Klosterleben bot Raum 

für queeren Sex. Dies wiederum verkomplizierte jedoch die Männlichkeitsideale buddhistischer 

Mönche, da diejenigen, die queere Sexualität praktizierten, als weniger spirituell gebildet und noch 

der materiellen Welt verhaftet galten. 

Unterscheidungen zwischen heterosexuellen und homosexuellen Identitäten und Praktiken waren 

den vorkolonialen Kulturen weitgehend fremd. Beide Gesellschaften vertraten fließendere, kontext-

bezogene Ansichten, in denen geschlechtsuntypische Rollen – wie Schamanen und Geistermedien – 

im religiösen Bereich akzeptiert wurden und diejenigen, die sowohl männliche als auch weibliche 

Attribute besaßen, als besonders und mit spiritueller Kraft ausgestattet galten. 

Französische Missionare und Kolonialbeamte propagierten katholische Moralvorstellungen, die he-

terosexuelle Monogamie und Sexualität zur Fortpflanzung betonten, indigene Praktiken als unmora-

lisch und unzivilisiert brandmarkten und zuvor akzeptierte Ausdrucksformen von Geschlecht, Sexu-

alität und traditioneller Männlichkeit delegitimierten. Obwohl das Christentum nie dominant wurde, 

trug die koloniale Auferlegung starrer, binärer westlicher Normen zur langfristigen Marginalisie-

rung von queerer Sexualität und zur Verfestigung sexueller Regulierung und moralischer Überwa-

chung bei – Entwicklungen, die die Männlichkeit bis in die postkoloniale Ära prägten. Queere Men-

schen in Kambodscha und Laos nutzen jedoch weiterhin kulturelle Aspekte von Weiblichkeit und 

Männlichkeit, um ihre Sexualität in Umfeldern auszudrücken, in denen sie oft in der Minderheit 

sind. 

Interessanterweise werden traditionelle Kulturfor-

men wie der kambodschanische klassische Tanz 

gerade in queeren Räumen innerhalb der kambod-

schanischen und laotischen Diaspora bewahrt und 

gefeiert. Queere Kambodschaner:innen und 

Laot:innen haben zudem nach ihrer Rückkehr in 

ihre Heimatländer transnationale Gemeinschaften 

gegründet, um HIV-Prävention und Safer Sex zu 

fördern. Unter Jugendlichen gewinnen unterschied-

liche Formen männlicher Sexualität wieder an Ak-

zeptanz, wie die wachsende Zahl von Pride-Veran-

staltungen in beiden Ländern und der Diaspora be-

legt. 

Diese drei Momentaufnahmen fangen die viel-

schichtige und komplexe Geschichte der Ge-

schlechternormen und -erwartungen kambodscha-

nischer und laotischer Männer ein, auch in der US-

amerikanischen Diaspora. Viele in der Diaspora 

ringen darum, ein Gleichgewicht zwischen ihrem 

kulturellen Erbe und den Erwartungen der US-ame-

rikanischen Gesellschaft zu finden und geraten 

dadurch in prekäre Situationen. Obwohl sie weiter-

hin Vorurteilen und Diskriminierungen ausgesetzt 

Junge Männer in Kambodscha und Laos wachsen mit neuen 

gesellschaftlichen Anforderungen heran. © Adam Jones CC-

BY-SA 2.0 



sind, haben es gerade Männer mit queeren Männlichkeitsbildern geschafft, neue Wege zu finden, 

die zeitgenössische Möglichkeiten kreativ mit vorkolonialen Traditionen und Wurzeln verbinden – 

sowohl in der Diaspora als auch in Kambodscha und Laos. 

Übersetzung aus dem Englischen von: Du Pham 

 

 

Der Autor 

Jonathan H.X. Lee ist Associate Professor an der San Francisco State University und spe-

zialisiert auf Südostasien- und Sino-Südostasien-Amerika-Studien. Er ist der Autor zahl-

reicher Artikel zu asiatisch-amerikanischen Kulturen und des Buches „History of Asian 

Americans: Exploring Diverse Roots“ 

 


